Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Le pape Eugéne IV : 1431-1447 [fin]
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403507

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 352 —

LE PAPE EUGENE IV

(1431-1447).

(Suite et fin. 1)

Apres avoir attendu vainement les secours qu’il avait
espérés, 'empereur mourut en 1445, sans avoir pu établir
I’Union parmi les Grecs; il avait méme di renoncer a un
pacte qui ne lui avait valu que la réprobation de ses sujets.
Bessarion, qui s’était montré si accommodant avec les Latins,
fut créé cardinal par Eugeéne IV. Mais, en 1450, un concile
tenu 4 Constantinople l'accusa d’avoir trahi son Eglise et
d’étre une cause de grands maux pour les Grecs. Ce concile
condamna en bloc tout ce qui avait été fait 2 Florence, et la
plupart des évéques qui avaient signé le décret d'union s’y
rétracterent.

Mais revenons un peu, en raison de son importance, sur
la formule relative a la primauté du pape, souscrite & Florence.
Quoique fausse scripturairement et historiquement, elle ne livre
pourtant pas 1'Eglise autant qu'on pourrait le penser tout
d’abord. Cette formule dit que le pape a recu du Christ le
plein pouvoir de gouverner 1'Eglise et de la garder en la
maniére qu’indiquent les actes des conciles cecuméniques aussi
bien que les canons. La limite de la puissance pontificale est
circonscrite par cette formule, et certainement Eugéne et ses
théologiens n’auraient jamais consenti & la souscrire, s'ils
avaient connu le véritable état des choses. Sous I'influence des
falsifications anciennes et récentes, ils se faisaient une fausse
idée des anciens conciles et du réle que ceux-ci avaient accordé
au pape. D'abord, les Grecs ne reconnaissaient que les sept

1) Voir la Rewvue de janvier 1901, p. I50-170.



— 863 —

conciles cecuméniques tenus en Orient pendant les huit pre-
miers siécles, soit pendant la réunion des deux moitiés, orien-
tale et occidentale, de UEglise. Il est vrai qu'a Rome on
reconnut le fait comme tout naturel, de sorte que 'on désigna
le concile de Florence par le nom de huitiéme concile cecu-
ménique dans la premiére édition que 'on y imprima et méme
encore dans lPédition romaine de 1626. Or, dans les sept
premiers conciles, il n’avait été nullement question de droits
particuliers du pape a la suzeraineté; le vingt-huitieme canon
de Chalcédoine seul reconnaissait sa préséance sur les autres
patriarches. Les titres que sollicitait Eugeéne étaient précisé-
ment interdits par les anciens conciles. Les Latins pensaient
cependant avoir fait merveille pour les intéréts du pape en
rédigeant le texte du Décret; car, lorsqu’ils parlaient des
anciens conciles, ils n'avaient devant les yeux que les fables
de Sylvestre, de Jules, de Vigile et consorts, en compagnie
des faux canons. -

Nous laissons la parole & Dcellinger pour établir que 1'on.
essaya plus tard, par des interpolations déloyales, de remédier
aux inconvénients de la formule souscrite 2 Florence: « Au
début, dit-il, la traduction latine donna fidelement le texte grec,
la formule ayant dii d’abord étre écrite en grec a la suite des
longues disputes qu'élevaient les Grecs sur chaque mot. Flavio
Biondo, secrétaire d’Eugéne, rend exactement le texte primitif;
il v a en grec: «Kad ov voémov xai v wois moaatixols tow
oixovusvix@y ovvddwy xai &v volg iepoic Kevier diedeufaveras »,
c'est-a-dire suivant la maniére qui est exposée dans les synodes
cecuméniques et dans les sacrés canons. Ceci a été honnétement
rendu dans le texte primitif : «Quemadmodum (il vaudrait mieux:
juxta eum modum qui) et in gestis cecumenicorum conciliorum
et in sacris Canonibus continetur ». Mais dans 1'édition romaine
d’Abraham Cretensis, on eut soin, en changeant un petit mot
presque imperceptible, le mot Quemadmodum ef... et... en
Quemadmodum etiam, de faire disparaitre l'idée que les Grecs
avaient formellement voulu indiquer, a savoir qu'il fallait
entendre les droits attribués au pape dans la mesure que leur
concédaient les anciens conciles et ne point 'enfreindre dans
la pratique. La regle posée devenait alors un simple renvoi
confirmant l'origine et la concession des droits pontificaux, et
le sens du passage était désormais: «les privileges énumérés

Revue intern. de Théologie. Heft 34, 1901, 23



ci-dessus reviennent de droit au pape et on les frouwve déja
mentionnés dans les anciens conciles ». C'est avec cette falsi-
fication que, depuis cette ¢époque, le Décret d'union a été
imprimé dans les collections des conciles et ailleurs. Clest 1a
une de ces nombreuses déloyautés dont Orsi s’est rendu cou-
pable, quand il affirme, contre le fait indiscutable révélé par
les négociations, que le texte grec a été traduit du texte latin,
lequel cependant ne contenait pas originairement le efiam (de
Rom. Pont. auctor. 6, 11). Puisse son ignorance en grec éfre
son excuse, lorsqu'il accepte la déclaration d'un jeune homme
qui lui assurait qu'on pouvait traduire ici le =xoe... xer par
eltiam. Dans le texte grec immédiatement envoyé de Florence
au roi d’Angleterre par le pape, il manque encore les mots
qui se réferent 4 la primauté de Rome sur 1'Eglise entiéere,
de sorte qu'il s’¢leve un soupgon sur le point de savoir s'il n'y
aurait pas également une interpolation dans le texte grec lui-
méme. Brequigny (Mém. de I’Acad. des Inscript., t. XLIII, p. 306
et suiv.) a méme démontré que tous les exemplaires du traité
d'union que 1'on posséde encore au nombre de neuf, sont for-
tement suspects; aucun n’est original; les cing exemplaires
primitifs ont disparu.

Si nous avons insisté un peu longuement sur ces détails
de texte, c’est pour faire ressortir davantage 'importance que
Grecs et Latins eux-mémes attachaient a la doctrine et jus-
qu'aux pratiques sanctionnées par les sept premiers conciles.
Nous voyons ainsi la notion du pouvoir papal se transformer,
et d'honorifique qu’il était au début devenir timidement juri-
dictionnel, puis plus absorbant, pour aboutir a I'absolutisme
et a linfaillibilité de 1870.

Le conflit toujours plus acerbe qui existait entre Eugene IV
et le concile de Bale réduisant 1'Eglise d'Occident & l'état de
schisme, le pape avait entrepris en revanche de supprimer
tous les schismes orientaux. L.a convocation qui avait amené
les Grecs a Ferrare, puis a Florence, avait été pareillement
adressée aux Arméniens et aux Jacobites d'Egypte et d'Ethiopie.
Les Arméniens, c'est-a-dire quatre députés envoyés par Cons-
tantin, leur patriarche, arrivérent aprés le départ des Grecs.
Le 22 novembre 1439, on fit un décret qui les réunissait a
I'Eglise romaine; en téte de ce décret aux Arméniens, on ne
trouve que le seul nom du pape; il contient le symbole de



— 3556 —

Constantinople avec l'addition du Filiogue, la définition du
concile de Chalcédoine, celle du sixieme concile, la reconnais-
sance des conciles cecuméniques depuis celui d'Ephese, I'expli-
cation des sept sacrements, leur matieére, leur forme, leur
ministre, leur nécessité et leurs effets, le symbole de St. Atha-
nase, le décret d'union avec les Grecs, plus une ordonnance
de célébrer la féte de "Annonciation de la Vierge le 25 mars,
la Nativité de St. Jean Baptiste le 24 juin, la féte de Noé&l le
25 décembre, la Circoncision le 1°* janvier, I'Epiphanie le 6, et
la Purification le 2 février. Les Arméniens devaient en outre
approuver tout ce qu'enseigne le St-Siege apostolique; ils
devaient reconnaitre les Peres et les Docteurs reconnus par
IPEglise romaine, et rejeter les dogmes et les personnes qu’elle
condamne.

Dans la IV® session aprés le départ des Grecs (5 fé-
vrier 1441), on fit pour les Jacobites ce qu'on avait fait pré-
cédemment pour les Arméniens. Un décret d'union fut préparé,
qui contenait l'exposition de la foi, le catalogue des livres
canoniques, une explication de la doctrine des conciles ocecu-
méniques, enfin les récents décrets aux Grecs et aux Armé-
niens. Ce nouveau décret fut accepté par André, abbé de
St. Antoine, présenté comme député de Jean, patriarche des
Jacobites & Alexandrie. Il est difficile de discerner ce qu'il y
avait de sérieux dans ces députations. C'est ainsi que le pape
prétendit aussi avoir recu une lettre apportée par un nommé
Nicodéme, qui se disait abbé des Ethiopiens et qui promettait
que le roi son mafitre viendrait lui-méme en Italie pour s'unir
a I'Eglise romaine. Ce roi ne vint jamais. En définitive, les
actes mis sur le compte des Arméniens et des Jacobites soit
d'Egypte, soit d’Ethiopie, eurent encore moins d'effet que le
pacte conclu avec les Grecs.

Dans la derniére session du concile (26 février 1442),
Eugene ordonna le transfert du concile de Florence & Rome.
C’est dans cette ville que le pape fit encore diverses consti-
tutions, pour réunir a I'Eglise les Syriens, les Chaldéens et
les Maronites. La bulle, datée du mois d'aofit 1445 et de
St. Jean de Latran, aurait été remise a des délégués de ces
diverses Eglises nestoriennes ou monothélites ; et ainsi auraient
été réunies 4 Rome toutes les Eglises dissidentes, si les décrets
donnés avaient été regus en Orient par les chrétiens inté-



— 356 —

ressés; mais ce ne fut point le cas et on peut dire gue 'union
avec toutes les Eglises orientales fut plus que jamais compro-
mise apres les tentatives de Ferrare, de Florence et de Rome.

Nous ne voulons pas étudier le contenu de ces divers
décrets d’'union, ni signaler les erreurs qui y sont contenues;
cela nous menerait trop loin. Nous voulons pourtant, nous
I'avons promis, montrer comment dans le Décret aux Armé-
niens, la notion de tel ou tel sacrement a changé et comment
ont disparu la simplicité et la spiritualité du sacrement de
I'ancienne Eglise catholique.

Mais, auparavant, que quelques mots nous soient permis
sur les Arméniens, afin d’'établir la nature de leur christianisme,
et spécialement leurs croyances en ce qui a trait aux sacre-
ments. Le grand apoétre de "Arménie fut St. Grégoire I'lllumi-
nateur, qui mourut peu de temps apres la réunion du concile
de Nicée en 325, ol1 il avait envoyé son fils Aristaces, qui
adopta au nom des Eglises d’Arménie la discipline et les cé-
rémonies décrétées par ce concile, ainsi que son symbole de
toi. Les décrets des deuxieme et troisictme conciles cecumé-
niques furent également acceptés sans difficulté par les Eglises,
mais il n'en fut pas de méme pour le concile de Chalcédoine
en 451, qui fut l'occasion d’'un schisme. Ce concile avait été
réuni, comme on le sait, pour combattre la doctrine d'Eutyches,
connue sous le nom de monophysisme. L’Arménie, alors en
guerre avec les Perses, n'avait pu étre représentée a cette
assemblée ; lorsque les décisions lui en furent connues, elle
les discuta longuement, et en 482 quelques ¢évéques grecs et
syriens réunis & Edesse les rejetérent solennellement. En 491,
le patriarche Papguen se déclara contre le concile de Chal-
cédoine, et ainsi fut couronnée la séparation des Eglises
grecque et arménienne. Depuis lors, 'Eglise d’Arménie a con-
servé une organisation séparée., L.e Credo des Arméniens est
a peu prés celui de Nicée, avec une tendance plus ou moins
monophysite en christologie.

LLes sacrements sont considérés par les Arméniens comme
des moyens essentiels de salut; ils en reconnaissent sept, mais
on y déclare expressément que le Christ seul nous sauve, en
d’autres termes, la doctrine scolastique de U'ex opere operato
leur est totalement inconnue; c'est la raison pour laquelle
Eugene IV, dans son décret, s’étend longuement sur la nou-



— 357 —

velle théorie des sacrements. Dans le baptéme, les Arméniens
arrosaient l'enfant trois fois et trois fois le plongeaient dans
I'eau baptismale, en 'honneur de la S* Trinité ; la confirmation
suivait immédiatement le baptéme. Dans la communion, ils se
servaient de vin sans mélange d’eau, pour marquer leur
croyance en l'unité du Christ (le mélange de 'eau et du vin
indiquant symboliquement dans l'eucharistie les deux natures
du Christ) ; ils se servaient comme les Grecs de pain fermenté,
qu’ils trempaient dans le vin et présentaient ensuite aux com-
muniants. Ils repoussaient les indulgences et n'admettaient
point le purgatoire romain.

Apres avoir établi qu’il y a sept sacrements dans la nou-
velle loi, Eugéne, dans son décret aux Arméniens, marque la
différence entre les sacrements de 'ancienne loi et ceux de la
nouvelle. «llla enim non causabant gratiam, dit-il... heec vero
nostra et continent gratiam et ipsam digne suscipientibus con-
ferunt... Heec omnia sacramenta tribus perficiuntur, videlicet
rebus tanquam materia, verbis tanquam forma, et persona
ministri conferentis sacramentum cum intentione faciendi quod
facit Ecclesia. Quorum si aliquod desit, non perficitur sacra-
mentum. » Jésus-Christ, on le voit, est entiérement banni du
sacrement revu et corrigé par la scolastique. On oublie qu'il
reste éternellement le prétre et le pontife, «'évéque de nos
ames » (I Pierre, 11-25). On ne voit plus que le ministre ter-
restre, comme si son sacerdoce avait été substitué a celui de
Jésus-Christ et comme si celui de Jésus-Christ n’existait plus
en réalité. « Or, ne voir dans les sacrements que les rites
extérieurs et les actes du ministre, c'est ne pas comprendre
les sacrements, c'est méme les profaner?).» « Le sacerdotisme
qui consiste & faire du simple ministre un étre extraordinaire
et doué¢ de pouvoirs miraculeux et a faire du clergé une caste
a part, c'est un sacerdotisme faux, duquel sont sortis le cléri-
calisme et le hiérarchisme, deux erreurs qui se rattachent au
paganisme et que l'esprit de Jésus-Christ condamne. Il n'y a
qu'un maitre dans 1'Eglise chrétienne, Jésus-Christ. Attribuer
an ministre de Jésus-Christ un pouvoir sur Jésus-Christ méme
est un blasphéme?).» Ces textes et le suivant sont la meil-

1) Voir la Revue, janvier 1897, p. 30.
%) 26id., p. 40.



e 368 —

leure réponse directe que nous puissions donner a la doctrine
sacramentelle du décret aux Arméniens: « Toutes les discus-
sions théologiques sur la maniére dont le sacrement est censé
opérer (ex opere operato) sont donc oiseuses et méme irration-
nelles, puisque ce n'est pas le sacrement qui opeére surnatu-
rellement, mais [Jésus-Christ dans le sacvement, puisque ce
n'est pas l'eau matérielle qui purifie 'ame, mais Jésus-Christ,
puisque ce n'est pas la parole du ministre qui absout ou qui
sanctifie, qui consacre ou qui sacrifie, mais Jésus-Christ méme
et Jésus-Christ seul?l)». '

Clest a la lumieére de ces principes, qui sont ceux de l'an-
cienne Eglise catholique, ceux des sept conciles cecuméniques,
ceux mémes dans une certaine mesure des Arméniens, qu'on
doit étudier le décret d’Eugene IV, et alors apparaitront mes-
quines et ridicules des distinctions comme celles-ci que nous
trouvons dans le méme factum aux Arméniens.

De Baptismo. Materia est aqua vera et naturalis: wec
vefert frigida sit am calida. — Forma autem est, Ego te
baptizo in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Non tawmen
negamus quin et per tlla verba Baptisetur elc., verum perfi-
citatuy baptisma.

De Confirmatione. Materia est chrisma confectum ex oleo
et balsamo. Trés bien. Clest une pratigue respectable et a
laquelle on doit se tenir; mais qu’on ajoute ensuite : « Quorum
si aliquod desit, non perficitur sacramentum », nous répondons:
« La puissance du Christ ne saurait étre liée par des rites
humains ; aucun ministre, aucun homme, aucune hiérarchie ne
saurait imposer des conditions au Christ; Spiritus Dei ubi
vult spirat, unus Christus, unus mediator. »

De FEucharistia. Materia est panis triticeus et vinum de
vite cui ante consecrationem aqua modicissima admisceri debet.
La plus grande partie du décret touchant 1'eucharistie a trait
au mélange d’'un peu d'eau avec le vin, dont s’abstenaient,
comme nous l'avons déja dit, les Arméniens. Eugéne semble
apporter une importance capitale a ce mélange. Il recourt,
pour en montrer la nécessité et aussi la signification, & des
raisons qui ressemblent presque a des artifices scripturaires.
Nous cueillons celle-ci: <« Aqua enim populum significat

1) Voir la Revue, janvier 1897, p. 4o.



— 359 —

secundum illud Apocalypsis: Aque multe populi mulli... et
effectum sacramenti est unio populi christiani ad Christum.
Nous doutons fort que la parole de I’Apocalypse fonde l'usage
liturgique si cher a Eugene IV. Forma hujus sacramenti
sunt verba Salvatoris quibus hoc conficit sacramentum. Ce n’est
pas entierement traditionnel. Jusqu'au XV° siecle on admettait
que la forme du sacrement était dans les paroles d’institution
de Jésus-Christ, jointes a l'invocation du St-Esprit. En Orient,
cette invocation suivait les paroles de linstitution; en Occi-
dent, elle les précédait. « Oiseuses, dit encore a ce sujet
M. Michaud, sont les discussions sur la maniere dont se fait
la consécration du pain et du vin, si c'est par les paroles de
Pinstitution ou par l'invocation du St-Esprit. La consécration
se fait par Jésus-Christ et seulement par [Jésus-Christ. Les
parocles et les pridres prononcées par le ministre, si vénérables
soient-elles, ne sauraient &tre confondues avec laction méme
de Jésus-Christ. Des lors, que linvocation du St-Esprit soit
avant ou aprés les paroles de linstitution; qu'il y ait une ou
plusieurs invocations, peu importe; ce ne sont 1la que des
questions liturgiques dénuées de toute valeur dogmatique ).»

Le décret porte encore ces paroles: « Nam ipsorum ver-
borum virtute, substantia panis in corpus Christi et substantia
vini in sanguinem convertuntur.» Or, le mot substance rap-
proché du mot corps et du mot sang, indique bien la trans-
substantiation matérielle, qui a été ignorée de 1ancienne
Eglise. C'est au IX® siecle qu'on la voit poindre dans les dis-
cussions scolastiques entre Paschase Radbert et Raban Maur,
Ratramne, Scot Erigene, etc. St. Augustin, lui, ne parle jamais
de la substance du corps, ni de la substance du sang, mais
simplement du corps et du sang de Jésus-Christ, et encore
veut-il qu'on les entende spirituellement. Il dit que le pain et
le vin consacrés et sanctifiés par la parole de Dieu sont le
corps et le sang du Christ, et que ceux qui les recoivent
saintement recoivent réellement la vie spirituelle et éternelle
du Christ. Du reste, aprés avoir dit: Ma chair est véritable-
ment une nourriture et mon sang est véritablement un breu-
vage, Jésus-Christ lui-méme n'ajoute-t-il pas: « Clest lesprit
qui vivifie ; la chair ne sert de rien; ce que je vous ai dit

) Voir la Revue, janvier 1897, p. 41.



—. 360 -

dans ces paroles, est esprit et vie»? Il faut donc étre dépourvu
« de lintelligence spirituelle » des choses de la foi pour avoir
matérialisé 'eucharistie comme 1'a fait la scolastique depuis
le IX® siécle et comme le fait une fois de plus, aprés tant
d’autres, le pape Eugeéne IV dans son décret aux Arméniens,

De Poenitentia. Materia seu quasi materia est 1. Cordis
contriiio. Nous y souscrivons. II. Oris confessio, ad quam per-
tinet ut peccator omnia peccata quorum memoriam habet szo
sacerdoti counfiteatur integraliter. Clest la une ordonnance du
concile de lLatran tenu en 1215 (canon 21), donc inconnue
dans l'ancienne Eglise. III. Satisfactio pro peccatis secundum
arbitrium sacerdotis. Il serait trop long de résumer ici I'an-
cienne discipline de la pénitence dans I'Eglise, mais elle n’avait
rien de commun avec ce pouvoir personnel que s'arroge le
prétre, sous prétexte de satisfaction. Nous renvoyons pour
tout ce qui a trait aux changements apportés par le décret
d’Eugeéne TV a la pratique primitive et a la vérité dogmatique,
aux savants articles qui ont paru dans la FRevwe et qui sont
dus & la plume compétente de notre évéque M. le D* Herzog?).

De Extrema unctione. La doctrine du décret est conforme
aux usages de la primitive Eglise: les Arméniens, parait-il,
ne donnaient 1'extréme onction qu’aux ecclésiastiques et seule-
ment apres leur mort.

De Ordine. Avec les réserves que nous avons laites plus
haut sur le Sacerdotisme et sous bénéfice de ce que nous
avons dit des rites humains, qui ne lient pas la puissance de
J.-C., nous admettons ce qui est dit du sacrement de lordre
dans le décret aux Armcéniens.

De Matrimonio. LLa doctrine enseignée est bien la doctrine
traditionnelle. Il resterait & trancher la question de lindisso-
lubilité matrimoniale dans le sens latin, grec ou méme
moderne, c’est-a-dire avec le refus absolu ou relatif comme
avec la permission absolue ou relative de contracter un nou-
veau mariage. La question est trop grave pour étre abordée
ici et résolue a la légere.

En résumé, Eugéne consacre dans son Décret les nou-
velles doctrines sacramentaires ou du moins les nouvelles
explications de ces doctrines. Nous répétons qu’elles étaient

1) Voir la Rewvue, octobre 1900, p. 646-664, et janvier 1901, p. 78-102.



— 361 —

inconnues dans l'ancienne Eglise et que pour les fonder il a
fallu fausser ou forcer la tradition.

Apres le départ des Grecs, Eugene, dans sa bulle datée
de Florence, attaqua vertement le concile de Bale («Moyses
vir Dei» Labbe XIII, p. 1186). Sa condamnation cependant ne
s'adressait qu'aux séances tenues & Bale depuis la translation
du concile 4 Ferrare et «a la fausse application qu'on y avait
donnée des décrets de Constance ». «ILe pape, dans ce docu-
ment tortueux et plein de réticences, dit Dcellinger, n’osait
point encore s’en prendre ouvertement aux décrets de Cons-
tance, si hautement vénérés dans le monde chrétien; il s'ef-
forcait seulement de les rendre suspects par [linsidieuse
remarque qu'ils avaient ¢été faits au temps du schisme par les
partisans d'une seule <« obédience » et apres 1'éloignement du
pape Jean. »

Il nous resterait a étudier Eugeéne IV en dehors des con-
ciles de Bale, de Ferrare et de Florence, négociant la plupart
du temps plus habilement qu’honnétement avec les rois et les
princes, pour les rattacher & sa cause et pour provoquer des
défections a la cause du concile de Bale aprés la scission,
soit a celle de Félix V, que les Peres de Bale avaient élu a
la place d’Eugene. C'est ainsi qu’il envoya a Charles VII, roi
de France, des légats chargés d’obtenir de lui qu'il rejetat le
concile de Bale depuis sa translation, qu'il n’approuvit pas sa
déposition a lui Eugeéne et I'élection du duc de Savoie (Félix V),
qu’il suspendit et abrogeat la Pragmatique sanction de Bourges.
On sait que cette derniére consacrait les principes de l'au-
torité supréme du concile général et condamnait les abus de
la curie; ce fut la premiere codification étendue de ce que
l'on appela plus tard les libertés de 1'Eglise gallicane; et on
sait aussi que depuis Eugeéne tous les papes ses successeurs
dirigerent contre elle leurs efforts jusqu'au jour ot Léon X
parvint &4 la détruire par le concordat de 1517. Le roi de
France répondit aux légats d’Eugene qu’il reconnaissait comme
légitime le concile de Bale et non celui de Ferrare; qu'il
entendait que la Pragmatique f{Gt observée, mais que, quant
a la déposition d’Eugene et a 1Vélection de Félix, les deux
questions lui semblaient douteuses et & revoir dans un pro-
chain concile, concile qu'il priait Eugéne de convoquer. Peu
~de gens en effet étaient disposés a soutenir le pape savoyard,



— 362 —

alors méme qu’ils ne pouvaient se résoudre a abandonner le
concile. I.e roi Alphonse d’Aragon, jusqu'a ce jour le plus
ferme appui du concile de Bale, fut gagné et séduit par les
offres magnifiques du pape; il rappela ses évéques et devint
dorénavant avec les Vénitiens le soutien du pontife en Italie.
La nation allemande adopta & l'exemple des princes électeurs
la neutralité entre le concile et le pape, mais de maniére que
cette neutralité fat plutdot favorable au concile; ainsi a la
diete de Mayence, en 1439, elle avait accepté solennellement
ses décrets de réforme. L’Angleterre, en proie aux complica-
tions politiques, avait négligé de prendre position. Les uni-
versités d’Allemagne, de Cracovie, de Louvain, de Paris,
défendirent 'autorité du concile contre le pape, et reconnurent
méme Félix, ainsi que plusieurs ordres religieux, en particulier
Pordre des Chartreux et celui des Franciscains.

« Mais Eugeéne possédait admirablement, dit Dcellinger,
I'art de provoquer des défections; il multipliait les dons et les
concessions. Et sa situation a cet égard était bien plus favo-
rable que celle du concile. Ce dernier, lié par ses décrets et
ses principes, n'avait, en fait de dispenses, de privileges et
d’'exemptions, rien ou fort peu de choses a offrir; il devait tout
au contraire se renfermer dans les bornes de 'ancienne Eglise,
tandis qu'Eugeéne, d’aprés la tradition curiale, n’était enchainé
en rien aux lois de I’Eglise et accordait aux princes des droits
tels qu’il leur livrait le clergé de leur pays.» Pendant quelques
années, la politique européenne oscilla entre Rome et Bale,
mais en 1446 Rome l'emporta enfin. Le roi Frédéric, conseillé
par son secrétaire, 'adroit rhéteur Eneas Sylvius Piccolomini,
se vendit au pape Eugene plus offrant que le pauvre Félix,
celui-ci rivé aux décrets du concile. Eugéne, dans sa magni-
ficence, s'engagea a donner au roi, d’abord la couronne impé-
riale, puis 100,000 florins, puis le droit de lever la dime sur
tous les bénéfices de son royaume, etc., etc. Il autorisa méme
son confesseur a lui donner & deux reprises l'absolution plé-
niere de tous ses péchés.

Eugene, vainqueur, sut éluder vis-a-vis des pouvoirs civils
Pobligation qui lui était faite de convoquer un nouveau con-
cile en dehors de Bale et de Florence. Il rentra & Rome et
annonc¢a que le concile commencé a Bale se continuerait a



— 363 —~

St-Jean de Latran. On se contenta en France comme en
Allemagne de cette réponse.

De retour 4 Rome, Eugene n'eut plus d’autre souci que
de combattre Sforza, duc de Milan, a qui il devait la conser-
vation de ses Etats. Ce furent ses derniers actes politiques. I
mourut en 1447. Les moyens a l'aide desquels il avait triomphé
lui arracheérent sur son lit de mort ce cri dangoisse: « O
Gabriel, combien il vaudrait mieux pour le salut de ton Aame
que tu n’eusses jamais été ni cardinal ni pape!» ZEneas
Sylvius, plus tard pape lui-méme sous le nom de Pie II, a
porté sur Eugene le jugement suivant, & notre avis beaucoup
trop bénin: « Son plus grand défaut fut de manquer de mesure
en toutes choses et d’entreprendre toujours ce qu'il voulait et
non ce qu'il pouvait ».

Apres la mort d'Eugeéne, le nouveau pape, Nicolas V,
publia, sur le conseil des cardinaux, la bulle Tanfo wnos, ou il
déclarait nuls et sans effet tous les actes, proces, décrets et
censures d’Eugeéne contre l'assemblée baloise. Ceux-la méme
étaient nuls, ajoutait-il, qui avaient ¢été publiés avec l'appro-
bation du concile de Ferrare, de Florence ou tout autre; ils
devaient étre considérés comme n'ayant jamais existé. On les
arracha des écrits d’'Eugéne et on les détruisit comme jadis
Clément V avait fait détruire les bulles de Boniface VIII
contre la France et contre son roi; «Tollimus, Cassamus, irri-
tamus et annulamus », dit la bulle.

C’était donc, en somme, un triomphe complet que rem-
portaient malgré tout les principes des conciles réformateurs,
au sujet de la suprématic de l'assemblée cecuménique sur le
pape. Pie II, lui aussi, n'osa rien entreprendre contre le con-
cile de Bale et crut encore prudent, dans sa bulle de rétrac-
tation, d’ajouter expressément qu'il reconnaissait 'autorité du
concile cecuménique telle que Vavait définie le concile de
Constance qu’il vénérait.

Félix 'V, grace a lintervention du roi de France, abdiqua
en 1449 et de pape qu’il avait été fut nommé grand cardinal
avec une puissance ecclésiastique des plus étendues, compre-
nant plusieurs diocéses. 1l vécut encore deux ans dans sa
solitude de Ripaille, sur les bords du lac de Geneve. Le con-
cile de Bale vint mourir & Lausanne, ot ses débris se disper-
serent et le cardinal d'Arles, son président, « ce nourrisson de



Satan et ce fils de la perdition », comme Eugéne le nommait,
fut réintégré dans ses dignités, mais il ne rétracta jamais
aucun de ses principes; ce qui n'empécha pas Clément VIL
de le béatifier apreés sa mort, «attendu que sa sainteté avait
été prouvée par des miracles et qu'il avait toujours mené une
vie céleste, chaste et immaculée ».

Nous croyons devoir arréter ici 'exposé des faits ecclé-
siastiques se rapportant au pape Eugene IV ; il ne nous reste
plus qu’a clore cette étude en tirant de l'histoire de ce pape
les quelques conclusions suivantes, qui confirment et justifient
excellemment nos principes et nos usages anciens-catholiques:

1° L’autorité supréme et universelle de I'Eglise catholique
réside dans les conciles généraux ou cecuméniques en tout et
pour autant qu'ils sont réellement la représentation de I'Eglise
universelle. Toutefois, Jésus-Christ restant le seul chef de I'Eglise,
les conciles généraux eux-mémes ne peuvent rien ajouter a l'en-
seignement du Maitre, ni rien en retrancher. Ils ne peuvent que
veiller au dépdt (depositum cusiodi), en formulant cet ensei-
gnement suivant les besoins et les temps.

Cette doctrine, qui est la doctrine ancienne-catholique,
ressort évidente de I'étude des conciles de Bale et de Florence.

Le concile de Bale, d’abord, est considéré comme cecu-
ménique par une partie du moins de I'Eglise romaine (I'Eglise
de France le compte ou le comptait comme seiziegme concile
général jusqu’'a sa XXVI°® session). Pour nous, anciens-catho-
liques, il ne Vest évidemment pas, puisqu'il n’a représenté
qu'une partie de 1'Eglise. Mais nous argumentons, vis-a-vis de
I'Eglise romaine, ad hominem :

Il ressort donc du concile de Bale un dilemme qui nous
parait sans réplique. Lorsque le pape Eugeéne publia dans la
forme la plus solennelle et en plein concile général une bulle
confirmative des décrets de Bale et par conséquent de ceux
de Constance, qui sont souvent insérés et ratifiés dans ceux
de Bale, lors, dis-je, qu'Eugéne reconnut si authentiquement
la supériorité des conciles sur le pape, ce qu'il disait étail
vrai ou faux. S'il disait vrai, les décrets de Constance sub-
sistent donc dans leur entier, méme contre un pape indubitable;
on doit donc croire absolument et sans restrictions tout ce qu'ils
contiennent, et la souveraine puissance du concile, non seule-



— 366 —

ment reconntie, mais mise en pratique a Bile contre un pape
certain, est désormais un dogme incontestable. Si au contraire
ce que disait Eugeéne était fawx, il s'ensuit, contre I'opinion
de l'infaillibilité papale, que ce pape est tombé dans lerreur
et qu'il a soutenu son erreur par un décret authentique, publié
dans un concile cecuménique, confirmé par les suffrages una-
nimes des Péres. L’argument est de Bossuet lui-méme.

Et les décrets du concile de Florence, reconnu, lui, comme
parfaitement cecuménique par toute I'Eglise romaine, ces
décrets, loin d’abroger ceux de Constance et de Bale, s'accor-
dent au fond avec eux. Quand, pour conclure cofite que cofite
une paix boiteuse, le concile de Florence, dans une pensée de
lutte contre celui de Bale, inséra (audacieusement) que «le
pape a recu le plein pouvoir de régir et de gouverner 'Eglise
universelle », il eut pourtant la pudeur d'ajouter aussitot la
restriction connue: «selon qu’il est marqué dans les actes des
conciles » ou plus exactement: « conformément a ce que pres-
crivent les actes des conciles cecuméniques et les saints canons».
C'était donc écarter formellement le sens qui donnerait a en-
tendre que I'Eglise est gouvernée par la volonté arbitraire
d’'un homme.

Donc le concile de Florence et celui de Bale donnent
raison a la doctrine ancienne-catholique relativement a la
primauté papale, qui n’est qu'une primauté honorifique et his-
torique ; relativement aussi & linfaillibilité, promise par Jésus-
Christ & son Eglise, et qui réside non dans le pape, mais
dans les conciles cecuméniques, interprétant sans addition et
sans soustraction l'enseignement de Jésus-Christ.

2° En ce qui concerne I'eucharistie, il résulte des discus-
sions de Florence qu'on peut indifféremment employer comme
matiére du sacrement du pain levé ou du pain azyme (en
Suisse romande, on emploie le pain levé; en Suisse allemande,
le pain azyme). Il est dit dans I'Evangile que Jésus prit du
pain (&erov). Or doros signifie pain levé, le pain sans levain
devant se rendre par alwmog; mais quand Jésus a institué le
sacrement, on était dans les jours des azymes et le Seigneur
n’a pu se servir de pain levé; cependant il n’est pas impos-
sible que I'évangéliste ait employé le mot dgrosc pour alvmoc.
La question est donc insoluble, mais sans importance.

Le concile de Florence ne décida rien quant a 1'essence



366 —

de la consécration. LLa question reste encore ouverte. Nous
affirmons, nous anciens-catholiques, la présence réelle mais
spirituelle de J.-C. dans l'eucharistie, ainsi que l'action treés
secondaire du prétre et trés principale de J.-C. lui-méme dans
les actes sacramentels.

3° La question du Filioque et des relations des personnes
divines entre elles, n’avanca pas a Florence; on se fit illusion
mutuellement, en employant les expressions les plus vagues
et les plus indécises, et chaque parti coucha sur ses positions.
On reprit la discussion &4 Bonn en 1874 et 1875. M. le prof.
Michaud a ainsi indiqué I'état de la question dans son article
intitulé : « L’dtat de la question du Filioque apres la conférence
de Bonn de 1875» (Revue internationale de Théol., IX® livraison).

a) Dans la doctrine de la trinité, comme dans toutes les
autres doctrines chrétiennes, nous devons distinguer ce qui est
dogme et ce qui n'est que spéculation théologique.

b) Nous devons exiger de toutes les Eglises catholiques,
soit. d’Orient, soit d'Occident, la profession du dogme trinitaire;
mais nous ne pouvons imposer & aucune l'obligation d’admettre
et d’enseigner les simples spéculations théologiques.

¢) En ce qui concerne le Filiogue, il est déja constaté et
reconnu qu’il n'est pas un dogme. Donc il ne saurait étre
imposé a personne.

d) Donc, puisque le Filiogue n’est pas un dogme, il ne
doit pas étre admis dans le symbole de foi. Donc il doit étre
retranché, sans que sa suppression entraine la négation de ce
qu’il contient de vrai.

Telle est pour nous, anciens-catholiques, 1'état de la ques-
tion. Nous nous y sommes conformés dans notre liturgie.

4° Relativement au purgatoire, les Grecs a4 Florence en
ont admis le nom sans en admettre la chose. Il ressort des
discussions que Grecs et Latins se sont bornés a reconnaitre
avec le II° livre des Machabées (Ch. XII, v. 46) que «c'est
unc sainte et salutaire pensée de prier pour les morts, afin
qu’ils soient délivrés de leurs péchés»; que le purgatoire est
un état plus qu'un lieu, mais que Dieu ne nous a pas fait sous
ce rapport de plus amples révélations eschatologiques. Donc,
et c’est le point de vue ancien-catholique, il serait téméraire
et impie de vouloir ajouter 4 la révélation; ceux qui l'ont



867 —

fait ont eu d’autres buts que le bien des admes et le rayonne-
ment de la vérité chrétienne.

5° Enfin, du Décret aux Arméniens nous avons tiré dans
le cours de cette étude les conclusions qu'il comporte. Elles
se résument, en ce qui touche surtout aux sacrements, dans
ce jugement porté au XVII® siécle par 1'abbé de St-Cyran:
« Ce sont les premiers scolastiques et St. Thomas lui-méme
qui ont ravagé la vraie théologie.» Or I'explication des sacre-
ments fournie par Eugene IV, dans son Décret aux Armé-
niens, n'est que de la pure scolastique. La vraie théologie,
celle de l'ancienne Eglise, ne donnait pas a la matiére, a la
forme, au ministre méme du sacrement, la place importante,
capitale, presque exclusive, dans l'action sacramentelle. L’ac-
tion directe de Jésus-Christ, qui ne peut étre liée par des rites
humains, y était plus considérée et le fruit des sacrements
plus fécond et plus salutaire.

Puissent ces conclusions, qui, nous semble-t-il, n'ont rien de
subjectif ou d’arbitraire, mais qui ressortent naturellement des
faits exposés dans notre étude, servir a fortifier notre foiancienne-
catholique et & nous faire travailler courageusement a son
expansion. Nous nous souvenons de la parole du Maitre:
« Quiconque appartient & la vérité écoute ma voix »; nous
nous souvenons de celle de son apdtre: « Cest la vérité qui
vous délivrera », et de celle de St. Augustin (dans son livre
du Libre Arbitre): «Si l'on doit se scandaliser de la vérité,
il vaut mieux faire naitre le scandale que d’abandonner la
veérité., »

Dr A. CHRETIEN.




	Le pape Eugène IV : 1431-1447 [fin]

