
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Le pape Eugène IV : 1431-1447 [fin]

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403507

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403507
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


352 —

LE PAPE EUGENE IV
(1431-1447).

(Suite et fin.1)

Après avoir attendu vainement les secours qu'il avait
espérés, l'empereur mourut en 1445, sans avoir pu établir
l'Union parmi les Grecs ; il avait même dû renoncer à un
pacte qui ne lui avait valu que la réprobation de ses sujets.
Bessarion, qui s'était montré si accommodant avec les Latins,
fut créé cardinal par Eugène IV. Mais, en 1450, un concile
tenu à Constantinople l'accusa d'avoir trahi son Eglise et
d'être une cause de grands maux pour les Grecs. Ce concile
condamna en bloc tout ce qui avait été fait à Florence, et la
plupart des évêques qui avaient signé le décret d'union s'y
rétractèrent.

Mais revenons un peu, en raison de son importance, sur
la formule relative à la primauté du pape, souscrite à Florence.
Quoique fausse scripturairement et historiquement, elle ne livre
pourtant pas l'Eglise autant qu'on pourrait le penser tout
d'abord. Cette formule dit que le pape a reçu du Christ le
plein pouvoir de gouverner l'Eglise et de la garder en la
manière qu'indiquent les actes des conciles œcuméniques aussi
bien que les canons. La limite de la puissance pontificale est
circonscrite par cette formule, et certainement Eugène et ses
théologiens n'auraient jamais consenti à la souscrire, s'ils
avaient connu le véritable état des choses. Sous l'influence des
falsifications anciennes et récentes, ils se faisaient une fausse
idée des anciens conciles et du rôle que ceux-ci avaient accordé
au pape. D'abord, les Grecs ne reconnaissaient que les sept

x) Voir la Revue de janvier 1901, p. 150-170.



— 353 —

conciles œcuméniques tenus en Orient pendant les huit
premiers siècles, soit pendant la réunion des deux moitiés, orientale

et occidentale, de l'Eglise. Il est vrai qu'à Rome on
reconnut le fait comme tout naturel, de sorte que l'on désigna
le concile de Florence par le nom de huitième concile
œcuménique dans la première édition que l'on y imprima et même
encore dans l'édition romaine de 1626. Or, dans les sept
premiers conciles, il n'avait été nullement question de droits
particuliers du pape à la suzeraineté ; le vingt-huitième canon
de Chalcédoine seul reconnaissait sa préséance sur les autres
patriarches. Les titres que sollicitait Eugène étaient précisément

interdits par les anciens conciles. Les Latins pensaient
cependant avoir fait merveille pour les intérêts du pape en

rédigeant le texte du Décret ; car, lorsqu'ils parlaient des
anciens conciles, ils n'avaient devant les yeux que les fables
de Sylvestre, de Jules, de Vigile et consorts, en compagnie
des faux canons.

Nous laissons la parole à Dœllinger pour établir que l'on
essaya plus tard, par des interpolations déloyales, de remédier
aux inconvénients de la formule souscrite à Florence : « Au
début, dit-il, la traduction latine donna fidèlement le texte grec,
la formule ayant dû d'abord être écrite en grec à la suite des

longues disputes qu'élevaient les Grecs sur chaque mot. Flavio
Biondo, secrétaire d'Eugène, rend exactement le texte primitif;
il y a en grec : « Kall ov tqótcov xal sv toïç nqaxTixoïç twv
olxovfisvixwv crvvoâcov xal sv toïç isqoîç Kavóai oiaXafißdvsTai »,
c'est-à-dire suivant la manière qui est exposée dans les synodes
œcuméniques et dans les sacrés canons. Ceci a été honnêtement
rendu dans le texte primitif: «Quemadmodum (il vaudrait mieux :

juxta eum modum qui) et in gestis œcumenicorum conciliorum
et in sacris Canonibus continetur ». Mais dans l'édition romaine
d'Abraham Cretensis, on eut soin, en changeant un petit mot
presque imperceptible, le mot Quemadmodum et... et... en
Quemadmodum etiam, de faire disparaître l'idée que les Grecs
avaient formellement voulu indiquer, à savoir qu'il fallait
entendre les droits attribués au pape dans la mesure que leur
concédaient les anciens conciles et ne point l'enfreindre dans
la pratique. La règle posée devenait alors un simple renvoi
confirmant l'origine et la concession des droits pontificaux, et
le sens du passage était désormais : « les privilèges énumérés

Re-çne intern, de Théologie. Heft 34, 1901, 23



— 354 —

ci-dessus reviennent de droit au pape et on les trouve déjà
mentionnés dans les anciens conciles». C'est avec cette
falsification que, depuis cette époque, le Décret d'union a été

imprimé dans les collections des conciles et ailleurs. C'est là
une de ces nombreuses déloyautés dont Orsi s'est rendu
coupable, quand il affirme, contre le fait indiscutable révélé par
les négociations, que le texte grec a été traduit du texte latin,
lequel cependant ne contenait pas originairement le etiam (de
Rom. Pont, auctor. 6, 11). Puisse son ignorance en grec être
son excuse, lorsqu'il accepte la déclaration d'un jeune homme
qui lui assurait qu'on pouvait traduire ici le xai... xai par
etiam. Dans le texte grec immédiatement envoyé de Florence
au roi d'Angleterre par le pape, il manque encore les mots
qui se réfèrent à la primauté de Rome sur l'Eglise entière,
de sorte qu'il s'élève un soupçon sur le point de savoir s'il n'y
aurait pas également une interpolation dans le texte grec lui-
même. Brequigny (Mém. de l'Acad. des Inscript., t. XLIII, p. 306

et suiv.) a même démontré que tous les exemplaires du traité
d'union que l'on possède encore au nombre de neuf, sont
fortement suspects ; aucun n'est original ; les cinq exemplaires
primitifs ont disparu.

Si nous avons insisté un peu longuement sur ces détails
de texte, c'est pour faire ressortir davantage l'importance que
Grecs et Latins eux-mêmes attachaient à la doctrine et
jusqu'aux pratiques sanctionnées par les sept premiers conciles.
Nous voyons ainsi la notion du pouvoir papal se transformer,
et d'honorifique qu'il était au début devenir timidement
juridictionnel, puis plus absorbant, pour aboutir à l'absolutisme
et à l'infaillibilité de 1870.

Le conflit toujours plus acerbe qui existait entre Eugène IV
et le concile de Bâle réduisant l'Eglise d'Occident à l'état de

schisme, le pape avait entrepris en revanche de supprimer
tous les schismes orientaux. La convocation qui avait amené
les Grecs à Ferrare, puis à Florence, avait été pareillement
adressée aux Arméniens et aux Jacobites d'Egypte et d'Ethiopie.
Les Arméniens, c'est-à-dire quatre députés envoyés par
Constantin, leur patriarche, arrivèrent après le départ des Grecs.
Le 22 novembre 1439, on fit un décret qui les réunissait à

l'Eglise romaine ; en tête de ce décret aux Arméniens, on ne
trouve que le seul nom du pape ; il contient le symbole de



— 355 —

Constantinople avec l'addition du Filioque, la définition du
concile de Chalcédoine, celle du sixième concile, la reconnaissance

des conciles œcuméniques depuis celui d'Ephèse, l'explication

des sept sacrements, leur matière, leur forme, leur
ministre, leur nécessité et leurs effets, le symbole de St. Athanase,

le décret d'union avec les Grecs, plus une ordonnance
de célébrer la fête de l'Annonciation de la Vierge le 25 mars,
la Nativité de St. Jean Baptiste le 24 juin, la fête de Noël le
25 décembre, la Circoncision le 1er janvier, l'Epiphanie le 6, et
la Purification le 2 février. Les Arméniens devaient en outre
approuver tout ce qu'enseigne le St-Siège apostolique ; ils
devaient reconnaître les Pères et les Docteurs reconnus par
l'Eglise romaine, et rejeter les dogmes et les personnes qu'elle
condamne.

Dans la IV session après le départ des Grecs (5

février 1441), on fit pour les Jacobites ce qu'on avait fait
précédemment pour les Arméniens. Un décret d'union fut préparé,
qui contenait l'exposition de la foi, le catalogue des livres
canoniques, une explication de la doctrine des conciles
œcuméniques, enfin les récents décrets aux Grecs et aux Arméniens.

Ce nouveau décret fut accepté par André, abbé de
St. Antoine, présenté comme député de Jean, patriarche des

Jacobites à Alexandrie. Il est difficile de discerner ce qu'il y
avait de sérieux dans ces deputations. C'est ainsi que le pape
prétendit aussi avoir reçu une lettre apportée par un nommé
Nicodème, qui se disait abbé des Ethiopiens et qui promettait
que le roi son maître viendrait lui-même en Italie pour s'unir
à l'Eglise romaine. Ce roi ne vint jamais. En définitive, les
actes mis sur le compte des Arméniens et des Jacobites soit
d'Egypte, soit d'Ethiopie, eurent encore moins d'effet que le
pacte conclu avec les Grecs.

Dans la dernière session du concile (26 février 1442),
Eugène ordonna le transfert du concile de Florence à Rome,
C'est dans cette ville que le pape fit encore diverses
constitutions, pour réunir à l'Eglise les Syriens, les Chaldéens et
les Maronites. La bulle, datée du mois d'août 1445 et de
St. Jean de Latran, aurait été remise à des délégués de ces
diverses Eglises nestoriennes ou monothélites ; et ainsi auraient
été réunies à Rome toutes les Eglises dissidentes, si les décrets
donnés avaient été reçus en Orient par les chrétiens inté-



— 356 —

ressés ; mais ce ne fut point le cas et on peut dire que l'union
avec toutes les Eglises orientales fut plus que jamais compromise

après les tentatives de Ferrare, de Florence et de Rome.
Nous ne voulons pas étudier le contenu de ces divers

décrets d'union, ni signaler les erreurs qui y sont contenues;
cela nous mènerait trop loin. Nous voulons pourtant, nous
l'avons promis, montrer comment dans le Décret aux Arméniens,

la notion de tel ou tel sacrement a changé et comment
ont disparu la simplicité et la spiritualité du sacrement de

l'ancienne Eglise catholique.
Mais, auparavant, que quelques mots nous soient permis

sur les Arméniens, afin d'établir la nature de leur christianisme,
et spécialement leurs croyances en ce qui a trait aux
sacrements. Le grand apôtre de l'Arménie fut St. Grégoire l'Illumi-
nateur, qui mourut peu de temps après la réunion du concile
de Nicée en 325, où il avait envoyé son fils Aristacès, qui
adopta au nom des Eglises d'Arménie la discipline et les
cérémonies décrétées par ce concile, ainsi que son symbole de

foi. Les décrets des deuxième et troisième conciles œcuméniques

furent également acceptés sans difficulté par les Eglises,
mais il n'en fut pas de même pour le concile de Chalcédoine
en 451, qui fut l'occasion d'un schisme. Ce concile avait été

réuni, comme on le sait, pour combattre la doctrine d'Eutychès,
connue sous le nom de monophysisme. L'Arménie, alors en

guerre avec les Perses, n'avait pu être représentée à cette
assemblée ; lorsque les décisions lui en furent connues, elle
les discuta longuement, et en 482 quelques évêques grecs et

syriens réunis à Edesse les rejetèrent solennellement. En 491,
le patriarche Papguen se déclara contre le concile de
Chalcédoine, et ainsi fut couronnée la séparation des Eglises
grecque et arménienne. Depuis lors, l'Eglise d'Arménie a
conservé une organisation séparée. Le Credo des Arméniens est
à peu près celui de Nicée, avec une tendance plus ou moins
monophysite en christologie.

Les sacrements sont considérés par les Arméniens comme
des moyens essentiels de salut ; ils en reconnaissent sept, mais
on y déclare expressément que le Christ seul nous sauve, en
d'autres termes, la doctrine scolastique de Y ex opere operato
leur est totalement inconnue ; c'est la raison pour laquelle
Eugène IV, dans son décret, s'étend longuement sur la nou-



— 357 —

velie théorie des sacrements. Dans le baptême, les Arméniens
arrosaient l'enfant trois fois et trois fois le plongeaient dans
l'eau baptismale, en l'honneur de la Ste Trinité ; la confirmation
suivait immédiatement le baptême. Dans la communion, ils se

servaient de vin sans mélange d'eau, pour marquer leur
croyance en l'unité du Christ (le mélange de l'eau et du vin
indiquant symboliquement dans l'eucharistie les deux natures
du Christ) ; ils se servaient comme les Grecs de pain fermenté,
qu'ils trempaient dans le vin et présentaient ensuite aux
communiants. Ils repoussaient les indulgences et n'admettaient
point le purgatoire romain.

Après avoir établi qu'il y a sept sacrements dans la
nouvelle loi, Eugène, dans son décret aux Arméniens, marque la
différence entre les sacrements de l'ancienne loi et ceux de la
nouvelle. « Illa enim non causabant gratiam, dit-il... hase vero
nostra et continent gratiam et ipsam digne suscipientibus con-
ferunt... Hœc omnia sacramenta tribus perficiuntur, videlicet
rebus tanquam materia, verbis tanquam forma, et persona
ministri conferentis sacramentum cum intentione faciendi quod
facit Ecclesia. Quorum si aliquod desit, non perficitur
sacramentum. » Jésus-Christ, on le voit, est entièrement banni du
sacrement revu et corrigé par la scolastique. On oublie qu'il
reste éternellement le prêtre et le pontife, « l'évêque de nos
âmes» (I Pierre, 11-25). On ne voit plus que le ministre
terrestre, comme si son sacerdoce avait été substitué à celui de

Jésus-Christ et comme si celui de Jésus-Christ n'existait plus
en réalité. « Or, ne voir dans les sacrements que les rites
extérieurs et les actes du ministre, c'est ne pas comprendre
les sacrements, c'est même les profaner*). » « Le sacerdotisme
qui consiste à faire du simple ministre un être extraordinaire
et doué de pouvoirs miraculeux et à faire du clergé une caste
à part, c'est un sacerdotisme faux, duquel sont sortis le
cléricalisme et le hiérarchisme, deux erreurs qui se rattachent au
paganisme et que l'esprit de Jésus-Christ condamne. Il n'y a
qu'un maître dans l'Eglise chrétienne, Jésus-Christ. Attribuer
au ministre de Jésus-Christ un pouvoir sur Jésus-Christ même
est un blasphème2). » Ces textes et le suivant sont la meil-

') Voir la Revue, janvier 1897, p. 39.
") Ibid., p. 40.



— 358 —

leure réponse directe que nous puissions donner à la doctrine
sacramentelle du décret aux Arméniens : « Toutes les discussions

théologiques sur la manière dont le sacrement est censé

opérer (ex opere operato) sont donc oiseuses et même irrationnelles,

puisque ce n'est pas le sacrement qui opère surnatu-
rellement, mais Jésus-Christ dans le sacrement, puisque ce
n'est pas l'eau matérielle qui purifie l'âme, mais Jésus-Christ,
puisque ce n'est pas la parole du ministre qui absout ou qui
sanctifie, qui consacre ou qui sacrifie, mais Jésus-Christ même
et Jésus-Christ seul1)».

C'est à la lumière de ces principes, qui sont ceux de
l'ancienne Eglise catholique, ceux des sept conciles œcuméniques,
ceux mêmes dans une certaine mesure des Arméniens, qu'on
doit étudier le décret d'Eugène IV, et alors apparaîtront
mesquines et ridicules des distinctions comme celles-ci que nous
trouvons dans le même factum aux Arméniens.

De Baptismo. Materia est aqua vera et naturalis : nec

refert frigida sit an calida. — Forma autem est, Ego te
baptizo in nomine Patris et Filii et Spiritus sancti. Non tamen

negamus quin et per ilia verba Baptisetur etc., verum perfi-
ciatur baptisma.

De Confirmattone. Materia est chrisma confectum ex oleo
et balsamo. Très bien. C'est une pratique respectable et à

laquelle on doit se tenir ; mais qu'on ajoute ensuite : « Quorum
si aliquod desit, non perficitur sacramentum », nous répondons:
« La puissance du Christ ne saurait être liée par des rites
humains ; aucun ministre, aucun homme, aucune hiérarchie ne
saurait imposer des conditions au Christ ; Spiritus Dei ubi
vult spirat, unus Christus, unus mediator. »

De Eucharistia. Materia est panis triticeus et vinum de
vite cui ante consecrationem aqua modicissima admisceri debet.
La plus grande partie du décret touchant l'eucharistie a trait
au mélange d'un peu d'eau avec le vin, dont s'abstenaient,
comme nous l'avons déjà dit, les Arméniens. Eugène semble

apporter une importance capitale à ce mélange. Il recourt,
pour en montrer la nécessité et aussi la signification, à des
raisons qui ressemblent presque à des artifices scripturaires.
Nous cueillons celle-ci : « Aqua enim populum significat

') Voir la Revue, janvier 1897, p. 40.



— 359 —

secundum illud Apocalypsis : Aquœ multœ populi multi... et
effectum sacramenti est unio populi christiani ad Christum.
Nous doutons fort que la parole de l'Apocalypse fonde l'usage
liturgique si cher à Eugène IV. Forma hujus sacramenti
sunt verba Salvatoris quibus hoc conficit sacramentum. Ce n'est

pas entièrement traditionnel. Jusqu'au XVe siècle on admettait
que la forme du sacrement était dans les paroles d'institution
de Jésus-Christ, jointes à l'invocation du St-Esprit. En Orient,
cette invocation suivait les paroles de l'institution ; en Occident,

elle les précédait. « Oiseuses, dit encore à ce sujet
M. Michaud, sont les discussions sur la manière dont se fait
la consécration du pain et du vin, si c'est par les paroles de

l'institution ou par l'invocation du St-Esprit. La consécration
se fait par Jésus-Christ et seulement par Jésus-Christ. Les
paroles et les prières prononcées par le ministre, si vénérables
soient-elles, ne sauraient être confondues avec l'action même
de Jésus-Christ. Dès lors, que l'invocation du St-Esprit soit
avant ou après les paroles de l'institution ; qu'il y ait une ou
plusieurs invocations, peu importe ; ce ne sont là que des

questions liturgiques dénuées de toute valeur dogmatique1).»
Le décret porte encore ces paroles : « Nam ipsorum ver-

borum virtute, substantia panis in corpus Christi et substantia
vini in sanguinem convertuntur. » Or, le mot substance
rapproché du mot corps et du mot sang, indique bien la
transsubstantiation matérielle, qui a été ignorée de l'ancienne
Eglise. C'est au IXe siècle qu'on la voit poindre dans les
discussions scolastiques entre Paschase Radbert et Raban Maur,
Ratramne, Scot Erigène, etc. St. Augustin, lui, ne parle jamais
de la substance du corps, ni de la substance du sang, mais
simplement du corps et du sang de Jésus-Christ, et encore
veut-il qu'on les entende spirituellement. Il dit que le pain et
le vin consacrés et sanctifiés par la parole de Dieu sont le
corps et le sang du Christ, et que ceux qui les reçoivent
saintement reçoivent réellement la vie spirituelle et éternelle
du Christ. Du reste, après avoir dit : Ma chair est véritablement

une nourriture et mon sang est véritablement un
breuvage, Jésus-Christ lui-même n'ajoute-t-il pas : « C'est l'esprit
qui vivifie ; la chair ne sert de rien ; ce que je vous ai dit

0 Voir la Revue, janvier 1897, p. 41.



— 360 —

dans ces paroles, est esprit et vie »? Il faut donc être dépourvu
« de l'intelligence spirituelle » des choses de la foi pour avoir
matérialisé l'eucharistie comme l'a fait la scolastique depuis
le IXe siècle et comme le fait une fois de plus, après tant
d'autres, le pape Eugène IV dans son décret aux Arméniens.

De Poenitentia. Materia seu quasi materia est I. Cordis
contritio. Nous y souscrivons. II. Oris confessio, ad quam per-
tinet ut peccator omnia peccata quorum memoriam habet suo
sacerdoti confiteatur integraliter. C'est là une ordonnance du
concile de Latran tenu en 1215 (canon 21), donc inconnue
dans l'ancienne Eglise. III. Satisfactio pro peccatis secundum
arbitrium sacerdotis. Il serait trop long de résumer ici
l'ancienne discipline de la pénitence dans l'Eglise, mais elle n'avait
rien de commun avec ce pouvoir personnel que s'arroge le

prêtre, sous prétexte de satisfaction. Nous renvoyons pour
tout ce qui a trait aux changements apportés par le décret
d'Eugène IV à la pratique primitive et à la vérité dogmatique,
aux savants articles qui ont paru dans la Revue et qui sont
dus à la plume compétente de notre évêque M. le D1' Herzog1).

De Extrema unctione. La doctrine du décret est conforme
aux usages de la primitive Eglise : les Arméniens, paraît-il,
ne donnaient l'extrême onction qu'aux ecclésiastiques et seulement

après leur mort.
De Ordine. Avec les réserves que nous avons faites plus

haut sur le Sacerdotisme et sous bénéfice de ce que nous
avons dit des rites humains, qui ne lient pas la puissance de

J.-C, nous admettons ce qui est dit du sacrement de l'ordre
dans le décret aux Arméniens.

De Matrimonio. La doctrine enseignée est bien la doctrine
traditionnelle. Il resterait à trancher la question de l'indissolubilité

matrimoniale dans le sens latin, grec ou même
moderne, c'est-à-dire avec le refus absolu ou relatif comme
avec la permission absolue ou relative de contracter un
nouveau mariage. La question est trop grave pour être abordée
ici et résolue à la légère.

En résumé, Eugène consacre dans son Décret les
nouvelles doctrines sacramentaires ou du moins les nouvelles
explications de ces doctrines. Nous répétons qu'elles étaient

') Voir la Revue, octobre 1900, p. 646-664, et janvier 1901, p. 78-102.



— 361 —

inconnues dans l'ancienne Eglise et que pour les fonder il a

fallu fausser ou forcer la tradition.
Après le départ des Grecs, Eugène, dans sa bulle datée

de Florence, attaqua vertement le concile de Bâle («Moyses
vir Dei» Labbe XIII, p. 1186). Sa condamnation cependant ne
s'adressait qu'aux séances tenues à Bâle depuis la translation
du concile à Ferrare et « à la fausse application qu'on y avait
donnée des décrets de Constance ». « Le pape, dans ce document

tortueux et plein de réticences, dit Dœllinger, n'osait
point encore s'en prendre ouvertement aux décrets de

Constance, si hautement vénérés dans le monde chrétien ; il
s'efforçait seulement de les rendre suspects par l'insidieuse

remarque qu'ils avaient été faits au temps du schisme par les

partisans d'une seule « obédience » et après l'éloignement du

pape Jean.»
Il nous resterait à étudier Eugène IV en dehors des

conciles de Bâle, de Ferrare et de Florence, négociant la plupart
du temps plus habilement qu'honnêtement avec les rois et les

princes, pour les rattacher à sa cause et pour provoquer des

défections à la cause du concile de Bâle après la scission,
soit à celle de Félix V, que les Pères de Bâle avaient élu à
la place d'Eugène. C'est ainsi qu'il envoya à Charles VII, roi
de France, des légats chargés d'obtenir de lui qu'il rejetât le
concile de Bâle depuis sa translation, qu'il n'approuvât pas sa
déposition à lui Eugène et l'élection du duc de Savoie (Félix V),
qu'il suspendît et abrogeât la Pragmatique sanction de Bourges.
On sait que cette dernière consacrait les principes de
l'autorité suprême du concile général et condamnait les abus de
la curie ; ce fut la première codification étendue de ce que
l'on appela plus tard les libertés de l'Eglise gallicane; et on
sait aussi que depuis Eugène tous les papes ses successeurs
dirigèrent contre elle leurs efforts jusqu'au jour où Léon X
parvint à la détruire par le concordat de 1517. Le roi de
France répondit aux légats d'Eugène qu'il reconnaissait comme
légitime le concile de Bâle et non celui de Ferrare ; qu'il
entendait que la Pragmatique fût observée, mais que, quant
à la déposition d'Eugène et à l'élection de Félix, les deux
questions lui semblaient douteuses et à revoir dans un
prochain concile, concile qu'il priait Eugène de convoquer. Peu
de gens en effet étaient disposés à soutenir le pape savoyard,



— 362 -
alors même qu'ils ne pouvaient se résoudre à abandonner le
concile. Le roi Alphonse d'Aragon, jusqu'à ce jour le plus
ferme appui du concile de Bâle, fut gagné et séduit par les
offres magnifiques du pape ; il rappela ses évêques et devint
dorénavant avec les Vénitiens le soutien du pontife en Italie.
La nation, allemande adopta à l'exemple des princes électeurs
la neutralité entre le concile et le pape, mais de manière que
cette neutralité fût plutôt favorable au concile ; ainsi à la
diète de Mayence, en 1439, elle avait accepté solennellement
ses décrets de réforme. L'Angleterre, en proie aux complications

politiques, avait négligé de prendre position. Les
universités d'Allemagne, de Cracovie, de Louvain, de Paris,
défendirent l'autorité du concile contre le pape, et reconnurent
même Félix, ainsi que plusieurs ordres religieux, en particulier
l'ordre des Chartreux et celui des Franciscains.

« Mais Eugène possédait admirablement, dit Dœllinger,
l'art de provoquer des défections ; il multipliait les dons et les
concessions. Et sa situation à cet égard était bien plus
favorable que celle du concile. Ce dernier, lié par ses décrets et
ses principes, n'avait, en fait de dispenses, de privilèges et
d'exemptions, rien ou fort peu de choses à offrir; il devait tout
au contraire se renfermer dans les bornes de l'ancienne Eglise,
tandis qu'Eugène, d'après la tradition curiale, n'était enchaîné
en rien aux lois de l'Eglise et accordait aux princes des droits
tels qu'il leur livrait le clergé de leur pays. » Pendant quelques
années, la politique européenne oscilla entre Rome et Bâle,
mais en 1446 Rome l'emporta enfin. Le roi Frédéric, conseillé

par son secrétaire, l'adroit rhéteur iEneas Sylvius Piccolomini,
se vendit au pape Eugène plus offrant que le pauvre Félix,
celui-ci rivé aux décrets du concile. Eugène, dans sa
magnificence, s'engagea à donner au roi, d'abord la couronne impériale,

puis 100,000 florins, puis le droit de lever la dîme sur
tous les bénéfices de son royaume, etc., etc. Il autorisa même
son confesseur à lui donner à deux reprises l'absolution
pionière de tous ses péchés.

Eugène, vainqueur, sut éluder vis-à-vis des pouvoirs civils
l'obligation qui lui était faite de convoquer un nouveau concile

en dehors de Bâle et de Florence. Il rentra à Rome et
annonça que le concile commencé à Bâle se continuerait à



— 363 —

St-Jean de Latran. On se contenta en France comme en

Allemagne de cette réponse.
De retour à Rome, Eugène n'eut plus d'autre souci que

de combattre Sforza, duc de Milan, à qui il devait la conservation

de ses Etats. Ce furent ses derniers actes politiques. Il
mourut en 1447. Les moyens à l'aide desquels il avait triomphé
lui arrachèrent sur son lit de mort ce cri d'angoisse : « O

Gabriel, combien il vaudrait mieux pour le salut de ton âme

que tu n'eusses jamais été ni cardinal ni pape » iEneas
Sylvius, plus tard pape lui-même sous le nom de Pie II, a

porté sur Eugène le jugement suivant, à notre avis beaucoup
trop bénin : « Son plus grand défaut fut de manquer de mesure
en toutes choses et d'entreprendre toujours ce qu'il voulait et

non ce qu'il pouvait ».

Après la mort d'Eugène, le nouveau pape, Nicolas V,
publia, sur le conseil des cardinaux, la bulle Fanto nos, où il
déclarait nuls et sans effet tous les actes, procès, décrets et
censures d'Eugène contre l'assemblée bâloise. Ceux-là même
étaient nuls, ajoutait-il, qui avaient été publiés avec l'approbation

du concile de Ferrare, de Florence ou tout autre ; ils
devaient être considérés comme n'ayant jamais existé. On les
arracha des écrits d'Eugène et on les détruisit comme jadis
Clément V avait fait détruire les bulles de Boniface VIII
contre la France et contre son roi ; «Tollimus, cassamus, irri-
tamus et annulamus », dit la bulle.

C'était donc, en somme, un triomphe complet que
remportaient malgré tout les principes des conciles réformateurs,
au sujet de la suprématie de l'assemblée œcuménique sur le
pape. Pie II, lui aussi, n'osa rien entreprendre contre le concile

de Bâle et crut encore prudent, dans sa bulle de rétractation,

d'ajouter expressément qu'il reconnaissait l'autorité du
concile œcuménique telle que l'avait définie le concile de
Constance qu'il vénérait.

Félix V, grâce à l'intervention du roi de France, abdiqua
en 1449 et de pape qu'il avait été fut nommé grand cardinal
avec une puissance ecclésiastique des plus étendues, comprenant

plusieurs diocèses. Il vécut encore deux ans dans sa
solitude de Ripaille, sur les bords du lac de Genève. Le concile

de Bâle vint mourir à Lausanne, où ses débris se dispersèrent

et le cardinal d'Arles, son président, « ce nourrisson de



— 364 —

Satan et ce fils de la perdition», comme Eugène le nommait,
fut réintégré dans ses dignités, mais il ne rétracta jamais
aucun de ses principes ; ce qui n'empêcha pas Clément VII
de le béatifier après sa mort, « attendu que sa sainteté avait
été prouvée par des miracles et qu'il avait toujours mené une
vie céleste, chaste et immaculée ».

Nous croyons devoir arrêter ici l'exposé des faits
ecclésiastiques se rapportant au pape Eugène IV ; il ne nous reste
plus qu'à clore cette étude en tirant de l'histoire de ce pape
les quelques conclusions suivantes, qui confirment et justifient
excellemment nos principes et nos usages anciens-catholiques:

1° L'autorité suprême et universelle de l'Eglise catholique
réside dans les conciles généraux ou œcuméniques en tout et

pour autant qu'ils sont réellement la représentation de l'Eglise
universelle. Toutefois, Jésus-Christ restant le seul chef de l'Eglise,
les conciles généraux eux-mêmes ne peuvent rien ajouter à

l'enseignement du Maître, ni rien en retrancher. Ils ne peuvent que
veiller au dépôt (depositum custodi), en formulant cet
enseignement suivant les besoins et les temps.

Cette doctrine, qui est la doctrine ancienne-catholique,
ressort évidente de l'étude des conciles de Bâle et de Florence.

Le concile de Bâle, d'abord, est considéré comme
œcuménique par une partie du moins de l'Eglise romaine (l'Eglise
de France le compte ou le comptait comme seizième concile
général jusqu'à sa XXVIe session). Pour nous, anciens-catholiques,

il ne l'est évidemment pas, puisqu'il n'a représenté
qu'une partie de l'Eglise. Mais nous argumentons, vis-à-vis de

l'Eglise romaine, ad hominem :

Il ressort donc du concile de Bâle un dilemme qui nous
paraît sans réplique. Lorsque le pape Eugène publia dans la
forme la plus solennelle et en plein concile général une bulle
confirmative des décrets de Bâle et par conséquent de ceux
de Constance, qui sont souvent insérés et ratifiés dans ceux
de Bâle, lors, dis-je, qu'Eugène reconnut si authentiquement
la supériorité des conciles sur le pape, ce qu'il disait était
vrai ou faux. S'il disait vrai, les décrets de Constance
subsistent donc dans leur entier, même contre un pape indubitable;
on doit donc croire absolument et sans restrictions tout ce qu'ils
contiennent, et la souveraine puissance du concile, non seule-



- 365 -
ment reconnue, mais mise en pratique à Bâle contre un pape
certain, est désormais un dogme incontestable. Si au contraire
ce que disait Eugène était faux, il s'ensuit, contre l'opinion
de l'infaillibilité papale, que ce pape est tombé dans l'erreur
et qu'il a soutenu son erreur par un décret authentique, publié
dans un concile œcuménique, confirmé par les suffrages
unanimes des Pères. L'argument est de Bossuet lui-même.

Et les décrets du concile de Florence, reconnu, lui, comme
parfaitement œcuménique par toute l'Eglise romaine, ces
décrets, loin d'abroger ceux de Constance et de Bâle, s'accordent

au fond avec eux. Quand, pour conclure coûte que coûte
une paix boiteuse, le concile de Florence, dans une pensée de

lutte contre celui de Bâle, inséra (audacieusement) que « le

pape a reçu le plein pouvoir de régir et de gouverner l'Eglise
universelle », il eut pourtant la pudeur d'ajouter aussitôt la
restriction connue : « selon qu'il est marqué dans les actes des
conciles » ou plus exactement : « conformément à ce que
prescrivent les actes des conciles œcuméniques et les saints canons».
C'était donc écarter formellement le sens qui donnerait à

entendre que l'Eglise est gouvernée par la volonté arbitraire
d'un homme.

Donc le concile de Florence et celui de Bâle donnent
raison à la doctrine ancienne-catholique relativement à la
primauté papale, qui n'est qu'une primauté honorifique et
historique ; relativement aussi à l'infaillibilité, promise par Jésus-
Christ à son Eglise, et qui réside non dans le pape, mais
dans les conciles œcuméniques, interprétant sans addition et
sans soustraction l'enseignement de Jésus-Christ.

2° En ce qui concerne l'eucharistie, il résulte des discussions

de Florence qu'on peut indifféremment employer comme
matière du sacrement du pain levé ou du pain azyme (en
Suisse romande, on emploie le pain levé ; en Suisse allemande,
le pain azyme). Il est dit dans l'Evangile que Jésus prit du
pain (agrov). Or Hqtoç signifie pain levé, le pain sans levain
devant se rendre par aÇvfioç ; mais quand Jésus a institué le
sacrement, on était dans les jours des azymes et le Seigneur
n'a pu se servir de pain levé ; cependant il n'est pas impossible

que l'évangéliste ait employé le mot uqtoç pour a£v(ioç.
La question est donc insoluble, mais sans importance.

Le concile de Florence ne décida rien quant à l'essence



— 366 —

de la consécration. La question reste encore ouverte. Nous
affirmons, nous anciens-catholiques, la présence réelle mais
spirituelle de J.-C. dans l'eucharistie, ainsi que l'action très
secondaire du prêtre et très principale de J.-C. lui-même dans
les actes sacramentels.

3° La question du Filioque et des relations des personnes
divines entre elles, n'avança pas à Florence ; on se fit illusion
mutuellement, en employant les expressions les plus vagues
et les plus indécises, et chaque parti coucha sur ses positions.
On reprit la discussion à Bonn en 1874 et 1875. M. le prof.
Michaud a ainsi indiqué l'état de la question dans son article
intitulé : « L''état de la question du Filioque après la conférence
de Bonn de 1875» (Revue internationale de Théol., IXe livraison).

a) Dans la doctrine de la trinité, comme dans toutes les

autres doctrines chrétiennes, nous devons distinguer ce qui est

dogme et ce qui n'est que spéculation théologique.
b) Nous devons exiger de toutes les Eglises catholiques,

soit d'Orient, soit d'Occident, la profession du dogme trinitaire;
mais nous ne pouvons imposer à aucune l'obligation d'admettre
et d'enseigner les simples spéculations théologiques.

c) En ce qui concerne le Filioque, il est déjà constaté et

reconnu qu'il n'est pas un dogme. Donc il ne saurait être
imposé à personne.

d) Donc, puisque le Filioque n'est pas un dogme, il ne
doit pas être admis dans le symbole de foi. Donc il doit être

retranché, sans que sa suppression entraîne la négation de ce

qu'il contient de vrai.
Telle est pour nous, anciens-catholiques, l'état de la question.

Nous nous y sommes conformés dans notre liturgie.
4° Relativement au purgatoire, les Grecs à Florence en

ont admis le nom sans en admettre la chose. Il ressort des

discussions que Grecs et Latins se sont bornés à reconnaître
avec le IIe livre des Machabées (Ch. XII, v. 46) que « c'est
une sainte et salutaire pensée de prier pour les morts, afin

qu'ils soient délivrés de leurs péchés » ; que le purgatoire est

un état plus qu'un lieu, mais que Dieu ne nous a pas fait sous

ce rapport de plus amples révélations eschatologiques. Donc,
et c'est le point de vue ancien-catholique, il serait téméraire
et impie de vouloir ajouter à la révélation ; ceux qui l'ont



— 367 —

fait ont eu d'autres buts que le bien des âmes et le rayonnement

de la vérité chrétienne.
5° Enfin, du Décret aux Arméniens nous avons tiré dans

le cours de cette étude les conclusions qu'il comporte. Elles
se résument, en ce qui touche surtout aux sacrements, dans

ce jugement porté au XVIIe siècle par l'abbé de St-Cyran :

« Ce sont les premiers scolastiques et St. Thomas lui-même
qui ont ravagé la vraie théologie. » Or l'explication des
sacrements fournie par Eugène IV, dans son Décret aux Arméniens,

n'est que de la pure scolastique. La vraie théologie,
celle de l'ancienne Eglise, ne donnait pas à la matière, à la
forme, au ministre même du sacrement, la place importante,
capitale, presque exclusive, dans l'action sacramentelle. L'action

directe de Jésus-Christ, qui ne peut être liée par des rites
humains, y était plus considérée et le fruit des sacrements
plus fécond et plus salutaire.

Puissent ces conclusions, qui, nous semble-t-il, n'ont rien de

subjectif ou d'arbitraire, mais qui ressortent naturellement des
faits exposés dans notre étude, servir à fortifier notre foi ancienne-
catholique et à nous faire travailler courageusement à son
expansion. Nous nous souvenons de la parole du Maître :

« Quiconque appartient à la vérité écoute ma voix » ; nous
nous souvenons de celle de son apôtre : « C'est la vérité qui
vous délivrera », et de celle de St. Augustin (dans son livre
du Libre Arbitre) : « Si l'on doit se scandaliser de la vérité,
il vaut mieux faire naître le scandale que d'abandonner la
vérité. »

Dr A. Chrétien.


	Le pape Eugène IV : 1431-1447 [fin]

