
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403503

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


279

LES

CORRUPTIONS DE L'IDÉE CATHOLIQUE.

VII. — Le catholicisme et la mariolâtrie x).

Il importe, avant tout, de bien distinguer le culte légitime
de Marie et la mariolâtrie. Autant le premier est rationnel et
chrétien, autant la seconde est erronée et antichrétienne. A
l'exemple de l'ancienne Eglise et dans l'esprit même de
l'ancienne Eglise, l'Eglise ancienne-catholique professe et pratique
le premier, condamne et rejette énergiquement la seconde 2)-

On entend par « mariolâtrie » les erreurs, les superstitions
et les excès qui se sont commis, surtout depuis 1854, et qui
se commettent encore journellement dans l'Eglise romaine, au
grand scandale des vrais fidèles et de tous les hommes de

bon sens. Nous disons avec eux que ces erreurs, ces
superstitions et ces excès constituent une des corruptions les plus
perverses de la doctrine catholique. Nous avons conscience de
toute la gravité de cette déclaration, et c'est pour la justifier
que nous allons établir les points suivants.

I. C'est un fait que l'ancienne Eglise universelle n'a pas
connu la mariolâtrie romaine actuelle.

En réalité, c'est contre le débordement du culte des saints
en général que nous devrions nous élever dans cette étude :

débordement qui ne date pas d'aujourd'hui, qui remonte jusqu'au

') Voir la Revue, janvier 1900, p. 92-105 ; avril, p. 240-262; juillet, p. 504-527;
octobre, p. 691-721; janvier 1901, p. 125-149.

2) Voir nos livres liturgiques, nos catéchismes, nos périodiques. Parmi ceux-ci,
on peut citer, comme renseignements, plusieurs numéros du Deutscher Merkur :
18 juin, 9 et 23 juillet, 13 août 1898; 27 octobre, 10 novembre, 22 décembre
1899; etc.



— 280 —

tout premier moyen âge, et qui n'a cessé depuis lors de voiler
et d'amoindrir toujours davantage le culte de Dieu et de son
Christ, par les légendes les plus audacieuses et par les
mensonges les plus grossiers (mentiris impudentissime, mentiris
sicut secundum nocturnum). Mais nous voulons nous limiter à

signaler le débordement du culte de Marie, et même, sur cette
dernière question, nous n'entendons faire ici qu'un résumé
très sommaire de quelques faits et de quelques documents.

D'abord, les Ecritures se bornent à nous montrer Marie
comme «bénie entre les femmes (benedicta tu in mulieribus,
Luc I, 28) », comme « proclamée bienheureuse par toutes les

générations (beatam me clicenl omnes generation.es, I, 48)»,
comme «la mère de Jésus (mater ejus, II, 48)», sa mère selon
la chair (ex semine David secundum cameni, Rom. I, 3). »

Après la mort de son fils, elle va au cénacle, à Jérusalem,
avec les apôtres, les femmes et les frères de Jésus, pour y
prier (hi omnes erant persévérantes unanimiter in oratione
cum mulieribus et Maria matre ejus, et fratribus ejus, Act. I, 14).

Dans aucun livre des Ecritures, nous ne voyons Marie invoquée

comme médiatrice. Elle prie avec les apôtres et les
disciples, mais elle n'est pas invoquée.

Ce n'est qu'au IVe siècle qu'on commence, en certains
lieux, à lui donner le titre de « mère de Dieu » et à instituer
une fête en son honneur. Un historien résume ainsi les
premières origines de ce culte : « En Arabie, des femmes
fanatiques, se disant prêtresses de la Vierge, instituent une fête
en l'honneur de Marie et lui offrent en sacrifice de petits
gâteaux. Elles forment une secte combattue avec énergie par
saint Epiphane qui lui reproche d'être un effort du diable pour
faire rendre les honneurs divins à la nature humaine. Plus
tard, vers 428, Nestorius, ayant nié que Marie pût être appelée
mère de Dieu, provoque dans l'Eglise une violente dispute.
Le mouvement s'étend partout. Les partisans et les adversaires

du patriarche de Constantinople forment deux camps
presque égaux. Finalement, le concile d'Ephèse, en 431,
sanctionne l'expression mère de Dieu. » UAbrégé chronologique de

l'Histoire ecclésiastique (1751, T. I, année 377) complète ainsi
ces renseignements : « Des sectateurs d'Apollinaire vinrent les
Antidicomarianites, c'est-à-dire adversaires de Marie, qui disaient
qu'elle n'était pas demeurée vierge et qu'après la naissance de



— 281 —

Jésus elle avait eu des enfants de S. Joseph ; cette erreur eut
cours en Arabie. Il y eut dans le même pays une erreur toute
opposée qui faisait regarder la sainte Vierge comme une
espèce de divinité ; on nomma ceux de cette secte Collyridiens,
parce qu'ils faisaient principalement consister son culte à lui
offrir des gâteaux nommés en grec collyrides. »

C'est donc en Arabie et dans le dernier quart du IVe siècle

que se formèrent les deux courants en question : l'un, qui
commença un culte imité du paganisme et qui fit de Marie
une sorte de déesse ; l'autre, qui s'y opposa, mais en tombant
dans l'erreur apollinariste. Le concile d'Ephèse (431) sanctionna
le titre de «mère de Dieu» donné à Marie, mais en ce sens

que J.-C. n'était qu'une seule personne en deux natures, et

que Marie, qui avait conçu et enfanté la nature humaine de

J.-C, était cependant la mère de J.-C. Quoique fondée sur une
distinction très juste, cette décision n'empêcha pas les esprits
excessifs d'en abuser. Les poésies de Fortunat (f 609) favorisèrent

les exagérations. Cependant le professeur Funk remarque
avec raison que les plus anciennes fêtes de Marie n'étaient,
dans une certaine mesure, que des fêtes du Sauveur ; que,
chez les Grecs, la Purification était célébrée principalement en
mémoire de la rencontre de l'enfant Jésus avec le vieillard
Siméon ; qu'elle était appelée Quadragesima de Epiphania ;
que c'est l'empereur Justinien qui la rendit obligatoire en Orient
(542) ; que l'annonciation, l'assomption (primitivement la mort,
dormitio), la Nativité de la Vierge, prirent naissance en Orient;
qu'elles ne passèrent que peu à peu en Occident; que même
encore vers le milieu du VIIe siècle, Isidore de Seville (|636)
ne mentionne que les fêtes du Sauveur et celles des martyrs,
mais aucune de Marie x). D'après Mabillon, Marie n'avait pas
encore de fête à la fin du Ve siècle dans l'Eglise d'Afrique.

A partir du IXe siècle, il est facile de suivre tous les
développements de ce culte, soit en Orient, soit en Occident. Selon
Dom Beda Plaine, la seconde partie de VAve Maria (Sancta
Maria, etc.), qui peut-être aurait été connue déjà au IXe siècle,
n'aurait été répandue en Occident qu'à partir du XIIe ou du
XIIIe siècle 2). Et même Funk s'exprime ainsi : « A YAve Maria,

') Hist, de l'Eglise, trad. Hemmer, T. I, p. 293-294.
2) Revue catholique des Revues, 20 octobre 1897, p. 680-681.



— 282 —

qui ne comprenait d'abord que la salutation de l'ange et de
sainte Elisabeth et qui se terminait par ces mots ventris tui
Jesus, on ajouta, depuis le XVe siècle, la prière pour demander

une bonne mort ; l'emploi universel de YAve Maria, tel
qu'il est rédigé maintenant, ne date que du milieu du
XVIIe siècle '). Un rédacteur de la Civiltà a écrit : « Il n'y a
pas eu de litanies de la sainte Vierge avant le XIIe siècle ;

elles furent une imitation des litanies des Saints ; les éloges
de Marie y furent introduits, suivant l'usage de l'époque,
comme un développement de l'invocation Sancta Maria ora
pro nobis, maintes fois répétée. Dès l'origine, on considéra
cette litanie comme une prière à réciter dans les tribulations;
de l'usage privé elle passa à l'usage public, surtout dans les
pestes de la seconde moitié du XVe siècle... Le texte des
litanies de Lorette apparaît imprimé pour la première fois en
1576 ; tout fait croire cependant qu'on les récitait publiquement

dans le sanctuaire de Lorette depuis la première moitié
du XVIe siècle, peut-être même depuis l'époque des pestes de
la fin du siècle précédent2). »

Au XIIe siècle, apparaît le rosaire de St. Dominique ; et
c'est à cette époque seulement que Ton commença à parler
de l'immaculée-conception comme simple opinion, les uns la
trouvant pieuse, les autres la rejetant comme erronée et
contraire aux Ecritures. Au XIIIe, les Servîtes se vouèrent
spécialement au culte de Marie, et Julienne de Falconieri forma
l'ordre des Mantellates, branche féminine des Servîtes8). En
1278, le général des Franciscains, Jérôme d'Ascoli, reçut une
dénonciation contre Pierre-Jean d'Olive, qui avait écrit des

propositions « divinisant presque la vierge Marie 4) » ; le général
les condamna et le religieux se soumit.

L'histoire des tabernacles illuminés de Florence mérite
d'être rappelée. Les premiers tabernacles de Florence sont
contemporains des prétendues hérésies du treizième siècle.
Pour combattre les hérétiques, le pape Innocent IV envoya à

Florence vers 1253 le frère Pietro de Verona, qui avait réussi
en Lombardie dans une pareille croisade. Le missionnaire

:) Ouvr. cité, T. I, p. 540.
2) Voir la Revue catholique des Revues, 20 juin 1897, p. 981.
3) P- 536.
*) L'abbé Feret, La Faculté de théologie de Paris, T. II, p. 100.



— 283 —

invita les fidèles à se distinguer des autres en chantant des

louanges à la Madone, et en plaçant son image sur l'extérieur
des maisons et en haut des rues, ai capi delle vie. Le peuple
se prit d'enthousiasme pour la manifestation ; la commune,
très pratique, encouragea les citoyens à illuminer le soir les
saintes images et se procura ainsi pour plusieurs siècles un
éclairage gratuit de la cité précédemment plongée dans
l'obscurité. Les pestes qui affligèrent Florence contribuèrent aussi
à multiplier les tabernacles. Les pestiférés étaient parqués
dans leurs quartiers ; ils n'en pouvaient sortir et seuls les

prêtres, les médecins et les fossoyeurs pouvaient y pénétrer.
Pour donner quelques consolations aux malheureux, le clergé
célébrait dans les quartiers contaminés la messe devant des

tabernacles portatifs ; de mobile, le tabernacle devint permanent

et subsista après l'épidémie. Mais ce n'est pas seulement
à de si tristes événements que les tabernacles doivent leur
existence. Les Arti, corporations de métiers, le Bigallo et la
Misericordia, les deux plus importantes confréries de charité,
les particuliers, les associations religieuses et même les sociétés
joyeuses contribuèrent dans une large mesure à leur développement.

Les sujets du royaume de Belliemme, gli uomini del
Reame di Belliemme, étaient de joyeux compagnons associés

pour amuser la cité; leur chef, qui prenait le titre d'empereur,
de roi et de duc, organisait des fêtes et des mascarades, sans
doute pour se faire pardonner ses péchés. La Potense, c'était
le nom de la société, commanda, en 1522, à Giovanni della
Robbia, un tabernacle superbe, avec la Madone et l'Enfant en
sainte assemblée, santa conversatone, de personnages de grandeur

naturelle. Cette terre cuite constitue le plus important
tabernacle de Florence ; il est resté le plus populaire, mais il
n'a pas empêché la Potense d'être dissoute en 1629 à la suite
d'orgies, de tumultes et d'homicides devenus intolérables.

L'office du Cœur de Marie, du P. Eudes de Mézerai, ne
date que de 1650. Alphonse de Liguori, qui mourut en 1787,
doit être compté parmi les mystiques qui exagérèrent le plus le
culte de Marie. Ses trop fameuses Gloires de Marie servent de
thème, aujourd'hui, à toutes les niaiseries qui se débitent dans
les églises romanistes pendant ce qu'on appelle le « Mois de
Marie ». C'est Pie VII qui, par deux rescrits (1815 et 1822)
consacra ce mois à Marie. Les litanies liguoriennes qui y sont



— 284 —

récitées et même chantées tous les jours, sont très différentes
des litanies contenues dans le bréviaire de Saint-Maur. Le
Catholique français, qui a loué ces dernières en y faisant
toutefois une correction importante, a ainsi condamné les premières :

« Rien de plus fade, et même de plus ridicule souvent que
ces litanies, qui, de Lorette, ont envahi toute l'Eglise romaine.
On ne peut pas non plus imaginer quelque chose de moins
scripturaire. Sans parler des exagérations qui font de la sainte
Vierge la reine des anges, des patriarches, des prophètes, des

apôtres, des martyrs, des confesseurs, des vierges, de tous
les Saints en un mot, le salut des infirmes, le refuge des

pécheurs, la consolatrice des affligés, le secours des chrétiens,
quoi de plus fade que ces titres de vierge très prudente,
vénérable, digne de louange, puissante, fidèle Mais le ridicule se

mêle à la fadeur dans les appellations suivantes : Miroir de

justice, vase spirituel, rose mystique, tour de David, tour
d'ivoire, maison dorée, porte du ciel, etc. l). »

C'est Pie IX qui, en 1854, a transformé en dogme l'opinion

de l'immaculée-conception. Léon XIII, dans son
Encyclique du 8 septembre 1894, sur le Rosaire, s'est montré un
digne successeur de Pie IX : « Nul souverain Pontife, dit la
Fiberté de Fribourg (2 octobre 1894), n'a loué Marie autant
que Léon XIII. »

Après ce simple exposé de faits incontestables et
incontestés, nous pouvons conclure notre premier point, à savoir :

que l'ancienne Eglise universelle n'a pas connu la mariolâtrie

romaine actuelle. J'ai dit que ces faits sont incontestés.
Effectivement, la tactique de l'Eglise romaine ne consiste pas
à les nier (elle ne le peut pas), mais à les tourner, en disant

que toutes ces fêtes et ces dévotions nouvelles sont des
produits légitimes des principes chrétiens, des conséquences
logiques des dogmes contenus dans les Ecritures et dans la
tradition universelle ; que, par conséquent, tous les vrais catholiques

doivent les approuver et les pratiquer. Les catholiques
d'aujourd'hui, dit-on, mangent les fruits, dont les catholiques

de l'ancienne Eglise n'ont connu que les arbres. Or rien
n'est plus erroné que cette assertion. C'est ce qui va être
établi dans le paragraphe suivant.

x) N° du 30 juin 1900, p. 92. Voir aussi le n° du 30 mai 1898, p. 7^"79-



— 285 —

IL Fa mariolâtrie actuelle de l'Eglise romaine est
contraire au véritable catholicisme.

La vérité de cette thèse paraîtra évidente, si l'on considère

que le dogme catholique est celui qui a été « cru partout,
toujours et par tous », et que les dogmes romains d'aujourd'hui,

en ce qui concerne Marie, n'ont été crus ni partout, ni
toujours, ni par tous.

Si Rome s'était bornée à modifier sa liturgie suivant les
besoins spirituels des fidèles, et en l'harmonisant toujours avec
les Ecritures et la tradition universelle ; si elle avait laissé
les Eglises particulières libres comme elle de modifier leurs

propres liturgies d'accord avec les Ecritures et la tradition
universelle, aucune de ces modifications purement liturgiques
ne serait devenue un dogme, aucune n'aurait été imposée
comme obligatoire ni à qui que ce soit ni par qui que ce soit,
suivant le principe catholique : in necessariis imitas, in dubiis
libertas, in omnibus Caritas. Mais Rome a fait précisément le
contraire. Ce principe catholique, elle l'a manifestement violé,
lorsqu'elle a transformé en dogme l'opinion, jusque là
combattue, de l'immaculée-conception ; lorsqu'elle a imposé ce
prétendu dogme, sous peine d'hérésie, à la croyance de tous les
fidèles ; lorsqu'elle a déclaré obligatoire pour toutes les Eglises
la fête de l'immaculée-conception, fête qui avait été autrefois
rejetée au nom de la piété catholique et par d'excellents
catholiques.

Que Rome le veuille ou non, c'est un fait que son dogme
de 1854 est un dogme nouveau. Donc, c'est un fait que sa
dogmatique a changé, puisque l'opini'.n qui n'était pas un
dogme avant 1854 est devenue pour elle un dogme en 1854.
Or, c'est une vérité catholique — vérité qu'elle avoue encore
— que le vrai dogme ne change pas, et que la véritable
Eglise catholique est celle dont le dogme reste immuable et
invariable. En vérité, de bonne foi, comment peut-elle encore
se dire catholique, avec de telles violations des principes
catholiques

Son procédé est manifeste à tous les yeux : un beau jour,
une légende a été lancée ; cette légende a donné lieu à une
fête ; cette fête a paru pieuse à quelques-uns, fructueuse à
quelques autres ; pour ces divers motifs elle a été approuvée
par Rome, qui, pour assurer ces avantages et pour briser les



- 286 —

résistances des opposants, en a fait un dogme. Voilà l'histoire.
D'où il suit, selon Rome, qu'une légende qui a pu donner lieu
à une cérémonie liturgique, peut devenir aussi un dogme. Or,
ce procédé est anticatholique, parce qu'il est contraire aux
notions catholiques du dogme et de la liturgie. En effet, ce
n'est pas le dogme qui doit être fondé sur la liturgie, mais
bien la liturgie qui doit être fondée sur le dogme. Ce n'est
pas le dogme qui doit naître des cérémonies humaines,
établies plus ou moins arbitrairement dans tel pays et à telle
époque ; ce sont, au contraire, les cérémonies liturgiques qui
doivent se conformer aux enseignements et aux préceptes de

J.-C. Ceci est élémentaire. Ce qui a été enseigné et établi par
le Christ, est le seul dogme catholique ; rien ne peut prévaloir

contre lui, et aucune doctrine humaine, aucune cérémonie
d'origine humaine, ne sauraient devenir divines ou dogmatiques.
Déjà dans la liturgie eucharistique, Rome a créé des dogmes
nouveaux et imposé comme divines des cérémonies purement
humaines. Son dogme et sa fête de l'immaculée-conception
sont des attentats dogmatiques et des corruptions liturgiques
non moins manifestes.

Autant l'Eglise grecque est restée correcte dans sa dévotion

envers Marie immaculée ]), sauf toutefois l'imposition de

la fête de l'immaculée-conception par l'empereur Manuel
Comnène (-fl 180), autant l'Eglise romaine s'est rendue coupable.
Le mal a commencé à Lyon au XIIe siècle ; il a empiré de siècle
en siècle 2), et finalement Pie IX, oubliant que les théologiens
dominicains avaient considéré la doctrine de l'immaculée-conception

comme une hérésie, n'en a pas moins fait son coup

') Guettée, dans sa critique de l'ouvrage de Soloviev sur la Russie et l'Eglise
universelle (v. Union chrétienne, oct. 1890, p. 301), s'est exprimé ainsi : « L'auteur
attribue à l'Eglise orthodoxe comme à l'Eglise latine son joli système (l'immacula-
tisme). La vérité est qu'il n'appartient qu'à lui. S'il est orthodoxe, comme il le dit,
quoiqu'il n'en soit rien, il doit savoir que l'immaculatisme n'a jamais appartenu aux
anciennes Eglises ; qu'il n'est qu'une invention des jésuites d'Espagne qui finirent
par l'imposer au pape Pie IX, malgré l'opposition des dominicains et de la plus
grande partie de l'Eglise latine. Il fait donc remonter un peu trop haut l'irnmacu-
latisme qui ne remonte qu'à 1854. Il cherche à faire de la Russie la complice de

ses erreurs. Mais il ne dit à ce sujet que des choses futiles, qui ne l'emporteront
pas sur la doctrine formelle et bien connue de cette vénérable Eglise. »

2) Voir sur les acheminements de ce faux dogme l'étude de Dom Beda Plaine,
dans les Studien und Mittheilungen aus dem Benedictiner und dem Cistercienser Orden,
180 année, n. 4; Revue cath. des Revues, 5 mars 1898, p. 422.



— 287 —

d'état dogmatique. Ses sujets, pour ne pas dire ses esclaves,
se sont soumis ; mais les faits n'en restent pas moins les faits,
la vérité n'en reste pas moins la vérité. A qui faire croire
que ce qui n'était qu'une doctrine humaine, discutable, discutée

et même tenue pour hérétique par des catholiques éminents,
est devenu tout à coup un dogme divin, par le seul fait qu'un
homme comme Pie IX l'a prétendu Pour qui nous prend-on
à Rome Nous accusera-t-on de falsifier l'histoire L'histoire,
nous l'avons déjà exposée. Ajoutons, d'après des auteurs catho-

liques-romains, les témoignages suivants :

St. Bernard a écrit, contre la fête et contre la doctrine de

l'immaculée-conception, une lettre aux chanoines de Lyon,
lettre trop longue pour que nous puissions la reproduire ici
(Lettre CLXXIVJ. Mais en voici un passage : « Je ne puis assez
m'étonner qu'il se soit rencontré parmi vous, de nos jours,
des chanoines qui veuillent flétrir l'ancien éclat (mutare colorem
optimum) de votre Eglise, en introduisant une fête nouvelle
dont l'Eglise n'a pas encore entendu parler, que d'ailleurs la
raison désapprouve (quam non probat ratio), et qui ne s'appuie
sur aucune tradition dans l'antiquité (non commendai antiqua
traditio). Avons-nous la prétention d'être plus pieux et plus
savants que les Pères de l'Eglise C'est une présomption
dangereuse d'établir, en pareille matière, ce dont ils ont eu la
prudence de ne pas parler (periculose prœsumimus quidquid
ipsorum in talibus prudentia prceterivit1). »

En 1387, le dominicain Jean de Montson, docteur de la
Faculté de théologie de Paris, établit la proposition suivante :

« Il est expressément contre la foi de dire que Marie n'a pas
contracté le péché originel. >• Et la Faculté n'a pas osé taxer
cette proposition d'hérésie 2). Montson avait pour lui tous les
dominicains de la province de Toulouse, qui envoyèrent dix
théologiens au pape Clément VII pour soutenir sa proposition.

L'abbé Feret avoue que, même encore au XVe siècle, la
Faculté de théologie de Paris, tout en estimant l'immaculée-
conception une vérité, « n'en faisait cependant pas un
dogme» 3).

') On devrait bien appliquer aussi ce sage passage de St. Bernard à la fameuse
transsubstantiation papiste.

2) Voir Feret, Ztz Faculté de théologie de Paris, T. III, p. 152-162.
3) T. IV, p. 384.



— 288 —

Au XVIe siècle, le jésuite Maldonat lui-même, en plein
collège de Clermont, enseigna que la conception de Marie
n'avait pas été immaculée; et l'évêque de Paris, Pierre de Gond}'",
déclara officiellement que rien d'hérétique n'avait été trouvé
dans son enseignement (dictum Maldonatum nihil hœreticum
nec a fide et religione catholica alienum docuisse dicimus et

pronuntiamus '). Rappelons que le cardinal Du Perron a été
du même avis que l'évêque de Paris. Voici ses propres paroles
(Peroniana, p. 86-87) : « M. le cardinal de Gondy me dit qu'il
y a environ vingt ans que la Sorbonne voulut s'assembler

pour décerner quelque chose touchant la conception de la
Vierge Marie, et ordonner qu'il était de foi de croire qu'elle
était conçue sans péché. Il leur envoya dire qu'ils ne le fissent
pas. Ils ne laissèrent pas de passer outre et lui les excommunia.
Ils en appelèrent comme d'abus. L'abus fut jugé et eux
renvoyés devant lui. Ils se vinrent tous jeter à ses pieds et
demander l'absolution. Ils tiennent en Sorbonne, contre
St. Thomas, que la Vierge n'est pas conçue en péché originel.
On peut tenir l'une et l'autre opinion. S'il y en a une des
deux qui soit la meilleure, je crois que c'est celle des Jacobins,

qui est plus conforme à la doctrine de St. Augustin et
des anciens...»

Bossuet, après avoir commencé par être favorable à

l'immaculée-conception sans cependant en faire, même alors,
un article de foi 2), a fini par déclarer en 1691 et par maintenir

en 1699 que ce n'était qu'une « chose indifférente, qui
n'appartenait pas à la foi », et cela, de l'aveu de « toute
l'Eglise romaine ». En effet, dans son Mémoire des points
controversés entre l'Eglise romaine et l'Eglise protestante, Molanus,
abbé de Lokhum, ayant signalé comme obstacle à l'union la
doctrine romaine de l'immaculée-conception, Bossuet répondit:
« Nulla quaestio. Non pars Ecclesiœ, sed tota Ecclesia Romana
immaculatam Beatse Virginis conceptionem pro re indifferenti

habet, ncque ad fidem pertinente, quod sufficit. »

Malheureusement, comme je l'ai déjà dit, Pie IX donna
le démenti à Bossuet, à St. Bernard et à tout l'ancien-catho-

J) Voir Feret, T. V, p. 78.
2) Voir ses sermons sur la conception de Marie, vers 1650, 1660, 1669.

« L'Eglise ne met pas cette créance entre les articles qui composent la foi
chrétienne. » Il distingue la créance et la foi chrétienne.



— 289 —

licisme ; et le 28 avril 1855, Bordas-Demoulin écrivit : « Outre
les autres pervertissements qui souillent l'Eglise, comment
contester celui du 8 décembre dernier L'immaculisme fût-il
aussi vrai que deux et deux font quatre, du moment qu'il
était seulement une opinion, il n'était pas moins hérétique de

le déclarer dogme, que, s'il avait été dogme, il serait hérétique
de l'avoir déclaré opinion. La chute du pape et des évêques
doit étrangement embarrasser ceux qui placent en eux l'Eglise.
Mais c'est leur affaire. »

On peut consulter aussi l'étude publiée en 1854 par Edouard
Laboulaye sur L'immaculée-conception. Elle a été rééditée dans
le Chrétien français des 16 et 23 décembre 1899, et du 6

janvier au 3 février 1900.
Ce n'est pas tout. Des romanistes fanatiques méditent,

comme complément au dogme de l'immaculée-conception, un
dogme nouveau, celui de Y assumption A Or l'assomption n'est
qu'une légende.

La plus ancienne légende sur la dernière partie de la vie
de Marie remonte au IIe ou IIIe siècle. Elle a été attribuée à

Méliton, évêque de Sardes : Sancti Melitonis, episcopi Sardensis,
de transitu Virginis Mariœ liber. Même au IVe siècle, St. Epi-
phane ignorait encore si Marie était morte ou si elle avait
été enlevée vivante au ciel. A la fin du Ve siècle, le pape
Gélase déclara apocryphe un livre portant le même titre que
celui attribué à Méliton. Les pèlerins du VIe siècle mentionnèrent

le tombeau de Marie à Gethsémani, sans parler de sa
maison. Adamnan, le premier, au VIIe siècle, localisa ce
souvenir près du cénacle par le fameux «hic S. Maria obiit»2).
Or, d'après d'autres historiens, Marie aurait suivi St. Jean à

') Les autorités municipales de Seville ont demandé à Léon XIII de définir
le « dogme de l'assomption de Marie ». V. le Catholique français du 31 octobre
1895, p. 62. — On lit dans VAltkathol. Volksblatt du 19 octobre 1900: «In Nr. 41
haben wir von dem marianischen Kongress in Lyon als das Bemerkenswerteste
berichtet, dass er für die Dogmatisierung der Hhnmelfahrt Mariœ eintrete. Jetzt können
wir diese Mitteilung aus einem andern Lieblingsland des Ultramontanismus, aus Spanien,
ergänzen. Aus Andalusien und Estramadura ist eine Pilgerschar von über 200
Menschen nach Rom abgefahren, und spanische Zeitungen teilen mit, die Pilger würden
dem Papste eine Botschaft überreichen, in der sie ihn bitten, den Glauben an die
leibliche Himmelfahrt Marias zum Dogma zu erheben. Es ist nun wohl zu erwarten,
dass die klerikale Agitation auch an anderen Orten und in anderen Ländern sich für
dieses neu zu kreierende Dogma einsetzen wird. »

2) Voir les Echos d'Orient, octobre 1899, p. 63.

Revue intern, de Théologie. Heft 34, 1901. 19



— 290 —

Ephèse, et elle y serait morte. La maison d'Ephèse où elle
serait morte, aurait même été retrouvée dès 1881, par un
prêtre français, l'abbé Gouyet, guidé par les « révélations » de

Catherine Emmerich *). En sorte que Marie serait morte deux
fois, l'une à Jérusalem, l'autre à Ephèse, quelques-uns même
disent aussi à Bethléem; et, d'après d'autres romanistes, elle
ne serait pas morte du tout, mais elle aurait été transportée
vivante dans le ciel. A en croire ces derniers, l'Eglise se serait
trompée lorsqu'elle a célébré la fête de la Dormition de Marie,
fête qui est devenue plus tard celle de YAssomption. En 1497,
le dominicain Jean Morcelle émit cette proposition : « On n'est

pas tenu de croire sous peine de péché mortel que la Vierge
a été transportée au ciel corps et âme. » La Faculté de
théologie de Paris la condamna2). Même encore au XVIIIe siècle,
le pape Benoît XIV avoua que les plus anciens Pères de

l'Eglise primitive ont gardé le silence sur l'assomption corporelle

de la bienheureuse Marie3). Si donc Rome définissait le
« dogme de l'assomption», elle serait de nouveau anticatholique,
comme elle l'a été dans les définitions de l'immaculée-conception,

de la transsubstantiation, etc.
Donc, nous avons le droit et le devoir de conclure que

l'Eglise romaine, par sa mariolâtrie actuelle, a violé le critérium

catholique et corrompu la notion même du dogme
catholique.

Allons plus loin, et démontrons que cette mariolâtrie est
contraire aux principes les plus fondamentaux du christianisme.

III. La mariolâtrie actuelle de l'Eglise romaine est
contraire aux dogmes les plus fondamentaux du christianisme.

1° Elle est contraire à la notion de Dieu. La notion
chrétienne de Dieu est faussée par les romanistes qui interprètent
mal le titre de « mère de Dieu » attribué à Marie au concile
d'Ephèse (431). Ce titre, en effet, n'a été donné à Marie que
pour mieux affirmer contre Nestorius l'unité personnelle du

*) La maison où la très sainte vierge est morte, par M. l'abbé Gouyet, in-8°,
407 p.; Paris, Tolra.

2) Voir Feret, ouvr. cité, T. IV, p. 138-139.
s) Voir, dans la Grande Encyclopédie, l'article de E.-H. Vollet sur Marie.



— 291 —

Christ, Dieu et homme, mais non pour faire croire que Marie
aurait enfanté la nature divine. Attribuer à une créature la
propriété d'enfanter la nature créatrice, est une monstruosité

que le paganisme même n'a pas commise. Or, que de

romanistes, ne faisant pas cette distinction essentielle et oubliant
l'origine vraie du Oeozoxoç, professent cette monstruosité
payenne! Et Rome, loin de les éclairer, insiste avec plaisir,
ce semble, sur cette confusion, qui, prise à la lettre (et Rome,

presque toujours, prend tout à la lettre), détruit logiquement
la vraie notion de Dieu dans les esprits.

La notion chrétienne de Dieu est faussée par les romanistes

qui enseignent que la Trinité est «complétée» par Marie;
et que Marie, fille du Père, mère du Fils (on se garde bien

d'ajouter: «selon la chair»), et épouse du St. Esprit, est en

quelque sorte la quatrième personne de la Trinité*). Donner
au St. Esprit une épouse, n'est-ce pas scandaleux? n'est-ce pas
humaniser la personne divine du St. Esprit et fausser la notion
de Dieu?

La notion chrétienne de Dieu est faussée par les romanistes

qui font découler de Marie la grâce divine. Plusieurs se
bornent encore à dire que les grâces célestes nous viennent
de Dieu par Marie (omnia per Mariam). Dans cette dernière
proposition, Marie n'est qu'un canal, et Dieu est la source.
Mais la plupart aujourd'hui emploient un langage qui exalte
Marie non plus comme un simple canal, mais comme la source
même de la grâce. Le pape Léon XIII a dit expressément :

«¦De Marie couleront des flots inépuisables de grâces célestes.»
Or, n'est-ce pas faire de Marie une déesse? Ce même pape a
déclaré vouloir « établir le salut de l'humanité sur le culte de

Marie2)». Or, dans le vrai christianisme, le salut est établi sur
le culte du seul vrai Dieu, et non pas sur le culte d'une
créature. L'Eglise a toujours adoré Dieu même, par J.-C, en
J.-C, avec J.-C, suivant cette parole de J.-C même: «Il est
écrit : tu adoreras le Seigneur ton Dieu, et tu ne serviras que
lui seul » (Luc IV, 8). Remplacer le culte de Dieu par le culte
de Marie, entraîne une manifeste et très grave altération de
la notion de Dieu.

*) Cf. Altkath. Volksblatt, 12 mars 1897.
2) Cf. Altkath. Volksblatt, Ier avril et 23 septembre li



— 292 —

La notion chrétienne de Dieu est encore faussée par les
romanistes qui, exagérant l'expression « omnia per Mariani »,
font de Marie une créature toute-puissante. Ils ont même dit
d'elle qu'elle est « la toute-puissance suppliante (omnipotentia
supplex)». Que ce soit par ses supplications ou autrement,
peu importe, du moment qu'elle est « la toute-puissance » et
qu'elle peut tout (omnia per Mariani). Or, traiter ainsi une
créature, c'est fausser la notion de Dieu.

Enfin, ils faussent encore la notion de la puissance et de

la sagesse de Dieu, les romanistes qui attribuent à Marie des
miracles ridicules, des apparitions grotesques, pures exploitations

de la sottise humaine, qui rapportent, il est vrai, aux
exploiteurs et à Rome des sommes considérables et des

avantages matériels et politiques importants, mais qui n'en
compromettent que davantage la religion chrétienne.

2° La mariolâtrie romaine est contraire à la notion du
rédempteur et de la rédemption.

La notion du rédempteur et de la rédemption nous a été
donnée par J.-C. même, en ces termes : « Nul ne vient au Père

que par moi» (Jean XIV, 6). C'est donc J.-C. seul qui est le
médiateur, le rédempteur. « Ego sum via, c'est moi, a-t-il dit
encore, qui suis la voie. » Donc ce n'est pas Marie.

Rien de plus clair que cette doctrine. St. Paul a insisté
explicitement sur ce point, en disant: «Il n'y a qxlun seul
médiateur entre Dieu et les hommes, J.-C. homme, unus est

mediator Dei et hominum homo Christus Jesus » (I Tim. II, 5).
St. Jean également, en disant : « Si quelqu'un a péché, nous
avons un avocat auprès du Père, Jésus-Christ le juste»
(Ie Ep. II, 1).

Donc, quoi qu'en dise Léon XIII, le salut de l'humanité
n'est pas fondé sur Marie. Le salut n'est qu'en J.-C, non est
in alio aliquo salus (Act. IV, 12).

Evidemment, c'est attaquer la médiation de J.-C, que de
faire de Marie une médiatrice. Donc le concile latin-américain,
tenu à Rome en 1899, s'est montré antichrétien lorsqu'il a dit :

Queerentes gratiam, per Mariam quœramus. Il aurait dû dire :

Per Christum Dominum nostrum.
Evidemment, c'est attaquer la rédemption par J.-C, que de

faire de Marie une co-rédemptrice. Or les romanistes prodiguent



— 293 —

à Marie les titres de médiatrice et de co-rédemptrice ; ils
remplissent de plus en plus le calendrier des fêtes de Marie, qui
empiètent toujours davantage sur celles du Christ. Ils contredisent

formellement St. Jean, qui a dit que c'est J.-C. qui ôte
le péché du monde (I, 29), et non pas Marie. Ils oublient que
Marie est la mère du Rédempteur, mais non de la rédemption.

Léon XIII a osé écrire que c'est Marie qui doit unir les

peuples1), comme si la pierre angulaire n'était pas le Christ
seul, mais Marie ; comme si le fondement infaillible de l'Eglise
n'était pas la divinité de J.-C. crue et proclamée, mais la
glorification de Marie; comme si à la place du bon Pasteur, il
fallait établir une bergère, Marie

Peut-être n'a-t-on pas assez remarqué qu'en déclarant
Marie exempte du péché originel, on l'a placée, ipso facto, en
dehors et au-dessus de l'humanité et qu'on l'a égalée à J.-C,
qui, n'étant pas homme seulement, mais homme-Dieu, a été

comme tel, et par conséquent seul, exempt de péché.
Combien le culte de Marie a été et est encore superstitieux,

combien il est encore tenace parmi les masses ignorantes
précisément parce qu'il est superstitieux, on le voit dans ce

fait, bien caractéristique, que même les populations devenues

protestantes au XVIe siècle, ont conservé, dans certains pays,
leurs « prières » ou « secrets » en l'honneur de la Vierge pour
la guérison de leur bétail. « Le protestantisme imposé dans nos
contrées, dit un historien neuchâtelois, n'a pas modifié du coup
les vieilles croyances de nos aïeux. Nos pères, avant la
Réforme, invoquaient pour leur propre sauvegarde et pour celle
de leurs biens et de leurs bestiaux, la protection de la Vierge,
de saint Jérôme, de saint Michel, de saint Gabriel et de saint
Raphaël; ils continuèrent bonnement à faire de même après
la Réforme. Le culte de la Vierge a laissé longtemps dans
notre peuple des traces plus vivaces qu'on ne croit. Rien ne
montre mieux à quel point ce culte était profondément populaire

que les révélations faites par certains sorciers brûlés au
XVIe et au XVIIe siècle. Ces malheureux, vendus au Diable,

') On lit dans son encyclique sur le Rosaire : « Marie sera le lien béni, à la
fois doux et fort, grâce auquel tous ceux qui aiment le Christ, de quelque nation
qu'ils soient, deviendront un peuple de frères, obéissant comme à un Père commu n. »
Peut-être croyez-vous que ce « Père commun » est le Père céleste Détrompez-vous.
Léon XIII ajoute: «. .au vicaire de J.-C. sur la terre, au Pontife romain! »



— 294 —

avaient consenti à renier Dieu le Père, le Fils et le Saint-Esprit,

mais ils avaient obstinément refusé de renier la Vierge
Marie '). »

Que ce culte n'ait rien de chrétien, on le voit dans la
façon indigne dont ces ignorants superstitieux traitent Dieu et
le Christ. Voici, par exemple, le « rite » ou le « secret » usité
dans le canton de Vaud, encore à la date de 1803 : « Prière
pour arrêter la colique aux chevaux. Il faut prendre le
mouchoir de cou à la personne qui est avec le cheval, et l'on fait
trois nœuds, le premier au nom du Père, le deuxième au nom
du Fils, le troisième au nom du Saint-Esprit. Amen. Ensuite
vous passez la main gauche tout le long du dos jusqu'au bout
de la queue, et vous la tirez trois fois fortement, la première
fois au nom du Père, la deuxième fois au nom du Fils, la
troisième fois au nom du Saint-Esprit. Amen. Ensuite vous
allez vers la tête, toujours du côté gauche, et vous leur
crachez trois fois dans la bouche, toujours la première fois au
nom du Père, la deuxième au nom du Fils, la troisième au nom
du Saint-Esprit. Amen. Il faut laisser le mouchoir de cou une
heure après2).»

Ce n'est pas tout.

IV. La mariolâtrie actuelle est contraire à la raison.
St. Bernard a dit de la doctrine de l'immaculée-conception
qu'elle est contraire non seulement à l'antique tradition, mais
encore à la raison (quam non probat ratio, non commendat
antiqua traditio). Que n'eût-il pas dit de toute la mariolâtrie
actuelle Certes, il y a eu des exaltés à toutes les époques et
dans toutes les Eglises. Au moyen âge, un mystique, pour
expliquer comment l'âme chrétienne doit imiter Marie, a écrit
un livre intitulé : La Parfaction des filles religieuses sur
lexemplaire de lymage de nostre dame. Plusieurs chapitres sont
consacrés à chaque partie du corps de Marie. L'un est intitulé :

Que le nés de l'âme ne doit pas être trop grant. Il y a des
méditations sur le front, les yeux, les oreilles, la bouche, le
col, les épaules, le ventre, etc., de Marie! Depuis lors, l'analyse

et la synthèse ont fait des découvertes nouvelles; la

') Arthur PIAGET, Musée neuchâtelois, 1897.
2) Voir la Revue de Lausanne, Revue du dimanche, 18 novembre 1900.



— 295 —

physiologie et la psychologie de Marie ne laissent plus guère
à désirer. St. Liguori, les auteurs des Mois de Marie, les
prédicateurs de La Salette, de Lourdes, etc., ont à peu près
atteint en cette matière les dernières limites, comme les
vendeurs de médailles miraculeuses et de cierges devant les

Vierges noires sont arrivés au nec plus ultra de l'habileté
commerciale.

Ce qui est particulièrement navrant, c'est l'insanité qui a

inspiré le fond et la forme des raisonnements sur lesquels ces

théologiens prétendent fonder leurs superstitions.
L'un prétend que l'assomption de Marie est certaine, parce

qu'il est dit dans le Cantique des Cantiques (II, 10): «Voilà
mon bien-aimé qui me parle et qui me dit: Leves-vous, hâtes-

vous, ma bien-aimée, ma colombe, mon unique beauté, et

venez. » Ce passionné oublie que St. Augustin lui-même,
loin d'avoir appliqué ce texte à Marie, Ta appliqué à toute
âme juste, qui, « délivrée de sa prison mortelle, s'élance dans
le ciel» (Méditations, eh. XXI-XXIII).

Un autre affirme que Marie a été exempte de tout péché,

parce qu'il est dit dans l'Ecriture que toutes les générations
l'appelleront « bienheureuse » (beatam), comme si « bienheureuse »

signifiait « immaculée »

Déjà St. Bernard répliquait ainsi aux mariolâtres du
XIIe siècle : « Ce n'est point assez pour vous (de glorifier les
vertus de Marie et de célébrer tous les ans sa naissance), il
vous faut maintenant surenchérir sur ces honneurs, en
confondant sa naissance avec sa conception. Avec un pareil
raisonnement, pourquoi s'arrêter à Marie et ne pas instituer un
jour de fête en l'honneur de son père et de sa mère, puis de
ses aïeuls, et ainsi de suite pour tous ses ascendants à l'infini*)
Nous aurions ainsi des fêtes sans nombre. Mais cela ne
convient pas dans l'exil et ne sied que dans la patrie. On parle
d'un écrit et d'une révélation d'en haut (supernœ, ut aiunt,
revelationis), comme s'il était bien difficile d'en produire de
semblables pour prouver que les parents de Marie doivent être
honorés comme elle, suivant le précepte du Seigneur : Honore
ton père et ta mère. Pour moi, je ne fais aucun cas de tous

') N. B. Un jésuite, le P. Charzournes, qui a proclamé St. Joseph « l'étoile du
XIXe siècle», a demandé aussi que l'on proclamât l'immaculée-conception de Joseph!



— 296 —

ces écrits qui ne s'appuient ni sur la raison, ni sur une autorité

certaine. On dit : la conception de la Vierge est avant sa
naissance, or sa naissance est sainte, donc sa conception l'est
aussi. La belle conséquence en vérité Suffit-il que l'une soit
avant l'autre pour être sainte? Il est bien certain que l'une
vient après l'autre, mais il ne s'ensuit pas que si la seconde
est sainte, la première le soit aussi. D'ailleurs, d'où viendrait
à la conception cette sainteté qu'elle doit communiquer à la
naissance? N'est-ce pas, au contraire, parce que Marie n'a pas
été conçue sans péché, qu'il a fallu ensuite qu'elle fût sanctifiée

dans le sein de sa mère, afin de naître sans péché Dira-
t-on que la naissance, qui est postérieure à la conception, lui
communique sa sainteté? Evidemment non, car si la sanctification

que Marie reçut après sa conception peut s'étendre à

la naissance, qui lui est postérieure, elle ne saurait remonter
par un effet rétroactif jusqu'à la conception qui la précède. »

L'argumentation de Castelar (à quoi ce dilettante superficiel

n'a-t-il pas touché mérite d'être citée. « Dans les évangiles

apocryphes, dit-il, prédomine, avec une ampleur plus ou
moins grande, l'idée que Marie fut comme la tige d'un rosier
mystique, d'où s'élevaient les lis blancs qui devaient embaumer

l'atmosphère de notre planète, et les colombes immaculées

qui devaient porter dans leur bec le rameau de l'olivier
de réconciliation entre la terre et le ciel. Reconnaissons qu'il
y a, dans cette partie du symbole de notre foi, quelque chose

d'analogue à ce qui se passe au sujet de l'éclat de la lune et
de l'éclat du soleil. La rétine se fatigue à fixer le soleil en
face. L'idée se fatigue en regardant Dieu en face. La lumière
trop vive brûle nos yeux, comme l'idée trop sublime brûle
notre esprit. Mais cette même lumière, réfléchie sur le disque
de la lune et venue par lui à notre regard, s'adoucit et permet
une sereine contemplation. Il est des âmes tendres, même
parmi les hommes faits, auxquelles une communication
spirituelle avec Dieu semble au-dessus de leurs forces intellectuelles
et accablante pour leur volonté et pour leur conscience. L'Être
de tous les êtres, absolument bon, parfait, surpasse à un tel
point leur pensée, qu'il l'abolit et l'anéantit. Mais la lune, d'une
surface plus modeste, d'une splendeur moins intense, nacrée
dans un ciel d'azur, avec sa couronne d'astres à moitié effacés

par sa propre lumière cendrée, tamise ces rayons des



— 297 —

idées divines, trop vastes pour notre pauvre intelligence, et
nous permet les contemplations dans lesquelles nous absorbons
notre esprit, tranquilles et satisfaits, sans cette disproportion
qu'il y a entre nous et l'Être parfait et absolu que nous
nommons d'un nom ineffable : le Divin Créateur. Aux litanies
mystiques nous pourrions en ajouter d'autres beaucoup plus
exactes si nous voulions exprimer avec fidélité tout ce que
Marie signifie pour les croyants. En musique, la mélodie ;

dans les saisons, celle de la floraison universelle ; dans les

sentiments, la douceur et la tendresse; dans le beau, l'art pur ;

en religion la prière ; dans les vertus, la miséricorde ; tout
cela signifie en soi Marie, et, pour le signifier ouvertement,
réclame un culte fervent des hommes et même des peuples
les plus virils, lesquels cherchent instinctivement ce qui les

complète, et, en les complétant, les perfectionne. Ne croyez-
vous pas qu'il cadre mieux qu'avec aucun autre peuple, avec
les forts Aragonais, dans les poitrines desquels la patrie a

trouvé sa défense et dans les bras desquels elle a trouvé ses
meilleures armes, ce culte pour la femme qui s'idéalise dans
le culte religieux pour leur Vierge traditionnelle et historique

*) » — Et voilà pourquoi et comment il est mieux de

laisser dans son ciel Dieu, qui fait mal aux yeux, et d'adorer
Marie, la lune mystique des chrétiens

Peut-être un jésuite a-t-il révélé le vrai secret de toutes
ces folies, lorsqu'il a publié, dans la Civiltà cattolica (15
janvier 1876), l'article intitulé : Lourdes et le Vatican, où il est
dit que J.-C. vit et agit comme Dieu invisiblement dans la
personne de sa mère bien-aimée, mais visiblement dans la
personne de son représentant, le pape "-). D'où cette conclusion
naturelle : Marie, toute grande qu'elle est, ne peut pas montrer
J.-C, qui n'est qu'invisible en elle ; c'est le pape qui le montre
visiblement en lui. Donc, si grand que soit le culte pour
Marie, que le culte pour le pape soit encore plus grand
Marie et le pape, telles sont les deux cymbales, très sonores,
de l'Eglise romaine actuelle. Telle est la fin à laquelle on
voulait arriver : la papolâtrie par la mariolâtrie.

Mais, dira-t-on, il y a pourtant des hommes intelligents,

:) Nouvelle Revue internationale, octobre 1895, p. 381-382.
Cf. Altkath. Volksblatt, 12 mars 1897.

2'



— 298 —

les jésuites par exemple, qui sont partisans de l'immaculée-
conception et des dévotions actuelles. — La réponse est aisée.
Ce n'est ni l'intelligence, ni la finesse, ni même la ruse qui
manquent aux jésuites et à leurs clients, mais c'est la droiture
dans la manière de s'en servir. Au lieu d'employer leur esprit
au service de la vérité, ils ne l'emploient qu'au service de
leurs intérêts temporels et de leurs ambitions spirituelles. Leur
but n'est pas de faire régner J.-C. dans les consciences, mais
de régner eux-mêmes sur elles. Toute leur histoire le prouve.
Une fois entrée dans le monde jésuitique, l'intelligence la plus
déliée ne peut fonctionner que selon l'instrument auquel elle
est asservie, qu'elle le veuille ou non. Tel est le secret du

phénomène psychologique, très ordinaire, qu'on nous objecte.
Dans le cas particulier qui nous occupe, l'explication de cette
difficulté (qui n'en est pas une) a été donnée très clairement
par Guettée dans ses admirables Souvenirs (p. 132-133). «Dès
leur institution, a-t-il dit, les jésuites s'étaient prononcés en
faveur de la doctrine de l'immaculée-conception, et en avaient
fait grand bruit en Espagne, leurs pays d'origine. Pourquoi
s'étaient-ils prononcés en ce sens? Parce que les dominicains,

leurs concurrents redoutables, prétendaient que
l'immaculée-conception ne pouvait être acceptée par de vrais
catholiques. Les dominicains avaient alors une grande
influence dans l'Eglise, et cette influence contrebalançait celle
des jésuites. Les théologues dominicains pénétraient dans
toutes les facultés de théologie et y faisaient dominer leurs
opinions. Ils avaient surtout jeté les yeux sur la
Sorbonne, et ils étaient sur le point d'y exercer une influence
prépondérante. Les vieux docteurs de Sorbonne appartenaient
au clergé séculier. Ils voulaient bien admettre parmi eux des

docteurs-moines, mais à la condition qu'ils ne domineraient
pas l'école. Les dominicains étaient sur le point d'y dominer,
les vieux docteurs cherchèrent un moyen de les exclure de
leur « maison » et le trouvèrent dans la doctrine de
l'immaculée-conception. L'opposition à cette doctrine était une des
bases de la théologie de l'ordre dominicain. Dès lors, il fut
convenu que la doctrine de l'immaculée-conception, considérée
seulement comme opinion libre, serait une des bases de

l'enseignement sorbonnique. Il fut donc admis que tous ceux qui
se présenteraient pour obtenir le titre de docteur en théologie,



— 299 —

en Sorbonne, feraient serment de défendre et de propager la
doctrine de l'immaculée-conception. Les dominicains, ne
pouvant faire ce serment contraire à la doctrine de leur ordre,
étaient exclus de la Sorbonne. Les jésuites ne se contentèrent
pas de soutenir la doctrine de l'immaculée-conception comme
opinion théologique, ils voulurent en faire un dogme. De là
une polémique dans laquelle, au point de vue des principes
catholiques et des données traditionnelles, les dominicains
eurent raison. Mais qu'importent aux jésuites la tradition et
le principe catholique? Ils entreprirent de faire. déclarer par
le pape infaillible que l'immaculée-conception était un dogme
de foi, et les souverains espagnols sollicitèrent cette déclaration...

» On connaît le reste et l'issue de cette lutte entre
moines, compliquée d'une lutte entre moines et sorbonniens.
Or, où peut-on découvrir, dans ces intrigues, l'amour de la
vérité Nulle part. La ruse y éclate, mais Dieu et son Christ
en sont complètement bannis. Dans ces sacristies, il n'est plus
question ni de l'Eglise universelle, ni du royaume de Dieu ;

on y élève autel contre autel avec les pierres mêmes de

l'autel, profané et détruit, du Christ.

V. Conclusion. Cette idolâtrie payenne finit par écœurer. Le
congrès de Lyon, de septembre 1900, en est une nouvelle preuve.
Arrêtons-nous. Qu'il suffise de l'avoir indiquée. Elle se réfutera
d'elle-même dans les esprits droits et dans les cœurs vraiment
chrétiens. Tout fidèle intelligent et cherchant sincèrement Dieu,
ne verra dans les Ecritures et dans la tradition universelle
que ce qui s'y trouve réellement. Il se rappellera que les Pères
n'ont connu aucune de ces doctrines antichrétiennes, que les
Saints de l'ancienne Eglise se sont sanctifiés en dehors de
toutes ces superstitions, qu'ils eussent trouvées scandaleuses.
Il se rappellera que même St. Bernard, qui cependant a été
si dévot envers Marie, a rejeté l'immaculée-conception comme
une nouveauté antichrétienne et déraisonnable. Il se rappellera
que toute l'école dominicaine, cependant si mystique, a
protesté aussi contre cette « hérésie ». Il se rappellera que Port-
Royal, si pieux lui aussi, si ouvert au mysticisme, n'a jamais
toléré l'immaculée-conception *) ; que la mère Angélique de

') Port-Royal, par Sainte-Beuve, T. I, p. 126.



— 300 —

Saint-Jean, si disposée pourtant à « se jeter entre les bras de

la Mère de la belle dilection et de la sainte espérance », a

cependant repoussé cette « opinion contestée » A II se
rappellera que, dans toutes les Eglises chrétiennes, les voix les
plus autorisées ont protesté contre les innovations romaines3).

Il se rappellera surtout les leçons que Marie nous a
données sur Jésus, et celles que Jésus nous a données sur Marie.
Marie, en disant que son esprit s'est réjoui en Dieu son
Sauveur (Luc I, 47), nous a appris qu'il n'y a qu'un Sauveur,
Dieu même, et que c'est en lui, et non en elle, qu'il faut se

réjouir. Marie, en nous recommandant de faire tout ce que
Jésus nous a dit de faire (quodcumque dixerit vobis facile ;
Jean II, 5), a indiqué à tous les chrétiens leur vraie ligne de

conduite ; ce n'est pas elle qu'il faut écouter, c'est lui (ipsum
audite) ; ce n'est pas à elle qu'il faut s'adresser, c'est à lui, à

lui qui seul en effet a les paroles de la vie éternelle.

Jésus a été encore plus expressif que Marie, si c'est
possible, en ce sens qu'il n'a pas craint de montrer envers Marie
(évidemment pour nous prémunir contre les périls futurs) une
certaine dureté officielle, qui tout d'abord étonne de la part
d'un tel fils envers une telle mère. Lorsque Marie lui adresse
une prière à Cana, il lui répond sèchement : « Quid mihi et

tibi est, mulier » (Jean II, 4). — Ailleurs, pendant qu'il
evangelise les foules, on lui fait remarquer que sa mère et ses

frères sont là, désirant lui parler ; et il répond : « Quelle est

ma mère et qui sont mes frères Mes disciples, voilà ma mère
et mes frères. Quiconque fait la volonté de mon Père qui est
dans le ciel, celui-là est mon frère, et ma sœur, et ma mère »

(Matth. XII, 48-50). N'est-ce pas dire clairement que, dans la
prédication du royaume de Dieu, par conséquent dans l'Eglise,
Marie sa mère n'est rien, pas plus que ses frères ; qu'elle
doit, comme eux, être complètement effacée et écartée ; que
lorsqu'il est question des affaires de son Père céleste, sa mère
selon la chair et sa famille terrestre ne sont rien ; et qu'il ne
connaît, en religion, que celui qui fait la volonté de Dieu
Je le demande à tout esprit non prévenu, n'est-ce pas la con-

») T. IV, p. 130.

2) Voir en particulier la protestation de Khomiakoff, mentionnée dans la Revue,

janvier 1896, p. 62.



— 301 —

damnation formelle, explicite, de tout ce culte excessif rendu
à Marie, avec une pompe si superstitieuse et si payenne, dans
l'Eglise romaine actuelle Telle est notre conviction.

VIII. — Le catholicisme et le pseudo-mysticisme.

Inutile de dire que j'accepte, que j'approuve, que j'admire
le vrai mysticisme, celui qui consiste à unir le mieux possible
notre pensée, notre cœur, notre conscience, notre volonté,
notre moi, à l'idéal infini et vivant que nous appelons Dieu.
Un tel mysticisme est fondé sur la vraie notion de l'homme
et sur la vraie notion de Dieu. Rien de plus logique, de plus
philosophique, de plus chrétien.

Mais il est un faux mysticisme, qui, sous prétexte que
la raison et la volonté humaines sont impuissantes à réaliser
cette union, les exclut ; qui croit, en conséquence, que, pour
mieux voir Dieu, il faut « fermer » les yeux de l'âme ; qu'avec
une raison aveugle et une volonté passive on est dans les
meilleures conditions pour s'élever à Dieu ; que c'est ainsi
qu'on remplace la raison et la volonté par l'extase : extase
dans laquelle l'âme, absolument passive, se repose (quiétisme),
se perd et s'anéantit en Dieu, par la perte de sa responsabilité
et de sa personnalité (nirvana). Dans cette voie de
pseudomysticisme, il y a plusieurs étapes : tel mystique s'arrête à la
première, tel autre va jusqu'à la seconde et à la troisième
seulement, tel autre jusqu'à la dernière. Il en est donc de
plus coupables et de moins coupables, mais tous sont
coupables, parce que tous blessent la vérité.

C'est ce pseudo-mysticisme que je veux signaler ici comme
l'une des pires corruptions du catholicisme, bien que beaucoup
de ces faux mystiques se prétendent catholiques et se
considèrent même comme la fine fleur du catholicisme.

Pour comprendre clairement cette importante question, il
faut bien distinguer les trois formes principales sous lesquelles
le pseudo-mysticisme se présente à nous, à savoir : 1° l'esprit
séparatiste ; 2° l'esprit d'accaparement et de domination ;

3° l'esprit de zélotisme, d'intolérance et de fanatisme.

/. Séparatisme. — L'esprit séparatiste dont il s'agit
provient de deux causes principales, et il se trahit dans les façons



— 302 —

multiples dont il dénature les dogmes chrétiens et fausse

l'esprit même du christianisme.
1° La première causé de ce séparatisme gît dans l'état

maladif et anormal de certains tempéraments et de caractères,
qui, par le fait même de leurs défectuosités soit corporelles,
soit spirituelles, éprouvent un malaise plus ou moins violent
au milieu de la société, la prennent ainsi en dégoût et même
en haine, rompent avec elle, la fuient et se retirent à l'écart,
voire même dans la solitude et le désert, plus encore pour se

plaindre et s'exalter que pour réfléchir sérieusement. Ce
phénomène est frappant dans l'histoire du boudhisme, notamment
chez les moines de cette religion. Il existe aussi chez les chrétiens

de toutes les confessions : que de malades, de névrosés,
d'hystériques, non seulement dans les couvents, mais même
chez les hommes du monde, qui, comme J.-J. Rousseau, se

laissent aller à leur mélancolie, à leur pessimisme, ne voient
que du mal dans la société, la déclarent essentiellement
mauvaise et font retomber sur elle tous les vices qu'ils
n'aperçoivent pas dans leur propre personne, mais qui y sont cependant

et qu'ils sont eux-mêmes les premiers à y développer à

leur insu
Ces déséquilibrés qui se choquent du monde et qui prennent

en mauvaise part tout ce qui leur vient de la société,
ne remarquent pas que le défaut d'adaptation au milieu est
l'une des causes les plus fréquentes de la désagrégation mentale,

et que l'isolement maussade dans lequel ils s'enferment,
loin de toujours les guérir, développe souvent en eux leurs

germes mauvais, tantôt sous la forme de la dépression morale,
tantôt sous celle de l'exaltation mentale.

La dépression morale se manifeste surtout chez les passifs,
plus aptes à la réceptivité : ils souffrent vite des angoisses de

conscience, des doutes involontaires, subissent toutes les
influences, ouvrent leur esprit à tous les esprits, se croient ainsi
possédés d'esprits mauvais, et aboutissent facilement à la
démonomanie.

L'exaltation mentale, au contraire, se montre surtout chez
les actifs, plus aptes à la communication ; ils ont des visions
réconfortantes, des hallucinations qui les excitent et les
fanatisent, se croient volontiers prophètes et envoyés de Dieu, et

aboutissent ainsi à la théomanie.



— 303 —

Là où les masses ignorantes et les individualités
superstitieuses aperçoivent des phénomènes surnaturels et miraculeux,

la science ne constate que des faits naturels et naturellement

explicables. La psychologie démontre que les
pseudomystiques soit de la vie contemplative, soit de la vie active,
s'enfoncent toujours davantage, les uns et les autres, par le
fait de leur exclusivisme et de leur obstination, dans leurs

propres défauts. Les pseudo-mystiques de la vie contemplative
sacrifient l'action pour ne plus pratiquer que la contemplation,
et quelle contemplation Et les pseudo-mystiques de la vie
active sacrifient la réflexion pour ne plus se livrer qu'à une
action immodérée, excessive, qui aboutit fatalement au
détraquement de la machine. L'homme normal est ainsi fait qu'il
ne peut se passer ni de l'action saine ni de la saine réflexion;
et quiconque se prive des ressources de l'une ou de l'autre,
subit logiquement, naturellement, les détériorations attachées
à toute violation des conditions de la nature.

Il est aisé de comprendre que le fanatisme est une de ces
détériorations. En effet, le pseudo-mystique qui renonce à

l'action naturelle et nécessaire, perd peu à peu le sentiment
de la famille et de la société ; absorbé dans ses propres
contemplations et dans son propre isolement, il ne voit plus que
lui-même en croyant voir ou Dieu ou un Saint ; il passe vite
de l'isolement et de la contemplation à l'oisiveté qui le paralyse

et l'idiotise, ou à l'extase qui le fanatise.
De même, le pseudo-mystique qui renonce à la réflexion,

qui ne veut que l'action sans relâche, oublie vite sa
conscience, devient meneur, perd son moi individuel, qu'il remplace
par un prétendu moi social, et, toujours plus exalté par son
milieu et son entourage, aboutit à l'intransigeance et au
fanatisme. Et dans leur fanatisme souvent inconscient, les uns et
les autres perdent le sentiment et même la sensation des
choses réelles, jusqu'à manger sans goûter, boire de l'huile
pour de l'eau, entendre sans entendre, voir sans voir, parler
sans comprendre ; machines passives, instruments irresponsables
de leurs habitudes ou de leurs hallucinations, victimes de leurs
idées fixes.

Combien ce fanatisme et cet exclusivisme sont nuisibles
en religion et en théologie, il est aisé de le concevoir, si l'on
considère que, la religion étant l'union de l'homme et de



— 304 —

Dieu, la théologie étant la science des choses humaines et des
choses divines, on ne peut avoir une religion exacte et une
théologie exacte qu'à la condition d'avoir des idées exactes
sur le divin et des idées exactes sur l'humain, de les concilier,
de les contrôler, de les rendre toujours de plus en plus
lumineuses ; travail absolument impossible à quiconque est absorbé

par une idée fixe ou des idées fixes. Ainsi s'explique, très
naturellement, la folie religieuse, forme extrême du
pseudomysticisme soit contemplatif, soit actif, forme produite par la
maladie qui mène à l'isolement, à la séparation, à la séquestration,

à la privation, à l'exclusivisme, et à toutes les déviations

physico-psychiques qui en sont les conséquences naturelles.
2° La seconde cause du séparatisme susdit est l'orgueil,

l'orgueil poussé même quelquefois jusqu'au dédain et à la
haine. Voici comment. Certains caractères sont égoïstes, vaniteux,

pleins de leur moi, qui ne peut supporter le moi d'autrui;
ne pouvant s'accommoder de ce qui est pour tous, ils veulent
se singulariser, se séparer, se distinguer, se mettre à part.
L'universel leur déplaît, parce que ce qui est pour tous leur
paraît commun et banal ; ils n'ont plaisir que dans ce qui leur
est particulier. Il leur faut une élite, dont ils sont eux-mêmes
l'élite ; il leur faut dans leur communauté un petit groupe à

part, tout particulièrement idéal, et dans leur petite école un
petit cénacle isolé et plus pur. Ce mouvement d'élimination,
de soi-disant épuration, de séparation, a lieu en religion comme
ailleurs, parce qu'il est propre à l'homme en soi et que les
hommes sont hommes en religion comme ailleurs. Cet orgueil
conduit quelquefois au rigorisme, à ce rigorisme qui n'est pas
toujours un scrupule de la conscience, mais souvent une simple
exigence de l'orgueil. Tel rigorisme est cassant, et cassant

parce qu'il est étroit, et étroit parce qu'il provient de l'orgueil,
qui ne voit que soi. Tel autre exige toujours le parti le plus
sûr, et repousse tout ce qui n'est que probable. Tel autre hait
ou dédaigne tout ce qui le contredit. Tous ces rigorismes,
signes de maladie plus que de bonne santé, symptômes
d'orgueil plus que de vraie vigueur, sont des formes du
pseudomysticisme séparatiste.

3° Après avoir indiqué les deux causes principales de

l'esprit séparatiste en religion, il faut indiquer quelques-unes
des applications qui en sont faites.



__ 305 —

Dans le domaine du dogme, prenons pour exemple la
notion du «surnaturel». Tandis que les premiers Pères ont représenté

la vie surnaturelle comme une vie d'un ordre supérieur,
qui ne détruit ni les vérités ni les vertus de l'ordre naturel,
mais les perfectionne en les élevant à un degré plus haut que
le simple degré naturel ; tandis qu'ils considéraient les sages
du paganisme comme des frères qui ont été « naturellement
chrétiens » ; tandis qu'ils faisaient commencer l'existence de

l'Eglise chrétienne à l'existence même de l'humanité et à la
première révélation divine, on a vu les théologiens
pseudomystiques repousser peu à peu cette notion qui unit l'ordre
inférieur et l'ordre supérieur sans les confondre ; on les a vus
substituer peu à peu à cette union et à cette conciliation des

deux ordres une notion d'hostilité, de séparation et d'exclusion,
en ce sens qu'ils ont fait de la grâce non plus seulement une
réparation et un perfectionnement de la nature, mais une
espèce nouvelle ; qu'ils ont représenté le chrétien non plus
seulement comme un homme régénéré et restauré, mais comme
un surhomme, d'essence nouvelle et miraculeuse ; à ce point
que, dans cet état, les vertus des payens n'ont plus été
considérées que comme des vices, leurs vérités comme des erreurs,
les payens eux-mêmes comme étrangers à l'Eglise et à tout
christianisme. Ces théologiens, sous prétexte de mieux glorifier
la grâce, l'ont divinisée ; ils ne l'ont plus considérée comme
une force créée, mais comme l'essence divine elle-même,
devenue principe de vie dans le chrétien. Ils ont ainsi creusé
un abîme entre la grâce et la nature et ils ont divisé le genre
humain en deux parties hostiles, anathématisant l'une sous
prétexte de sauver l'autre, livrant celle-là à Satan pour mieux
donner l'autre à Dieu.

Dans le domaine ecclésiastique, l'esprit séparatiste s'est
aussi manifesté, chez les novatiens, chez les donatistes, chez
les cathares, en un mot chez tous les pseudo-mystiques qui
ont voulu rétrécir l'Eglise, en n'y admettant que les «purs»,
c'est-à-dire les « Saints » ; et qui, oublieux de la parabole du
bon grain et de l'ivraie, ont voulu arracher eux-mêmes du
champ du Maître toute l'ivraie, c'est-à-dire tous les pécheurs,
comme si le Maître ne s'était pas réservé de faire lui-même
ce triage au jour du jugement. Les pseudo-mystiques pensent
et agissent comme s'ils étaient plus sages et moins relâchés que

Revue intern, de Théologie. Heft 34, 1901. 20



— 306 —

Dieu même Ils ont besoin de tailler, de couper, de séparer,
d'exclure, d'anathématiser, là où J.-C. a voulu planter, arroser,
mûrir, bénir, sanctifier et sauver Tandis que St. Paul voulait
être anathème pour ses frères, ils veulent, eux, lancer et
fulminer l'anathème contre leurs frères, non seulement contre les

vivants, mais même contre les morts, et cela, avant d'avoir
scruté à fond les questions, d'avoir laissé les accusés s'expliquer

suffisamment, et avant d'avoir dissipé tous les malentendus
occasionnés par les mots mal compris. « Seigneur, lui dirent
un jour ses disciples Jacques et Jean, veux-tu que nous
commandions que le feu descende du ciel et les consume Et
Jésus, se tournant vers eux, les réprimanda et leur dit : Vous
ne savez de quel esprit vous êtes ; car le Fils de l'homme est

venu non pour perdre les âmes, mais pour les sauver.» (Luc,
IX, 54-56.)

Or, si tel est l'esprit de J.-C, tel doit être aussi l'esprit de

son Eglise. Il est impossible d'admettre que la véritable Eglise
chrétienne ait des droits contre ses devoirs, et qu'elle ait une
mission autre que la mission du Christ. Le Christ est venu
pour sauver tous les hommes et il est mort pour tous. Ce se
sont donc pas de vrais chrétiens, ceux qui ne veulent pas que
la grâce, la sainteté, le salut, la félicité soient pour tous; ceux
qui veulent en avoir le monopole pour eux et leurs amis
seulement ; ceux qui ne sauraient être saints, si les autres n'étaient
tenus pour des pécheurs, traités, torturés et brûlés comme
tels ; ceux qui se représentent l'Eglise universelle du Christ
comme exclusivement composée d'eux et de leurs semblables,
et l'immortalité bienheureuse comme leur propriété, à l'exclusion

de quiconque n'est pas pur comme eux, eux seuls étant
les élus, les prédestinés et les sauvés

Une telle notion de l'Eglise n'est pas seulement antichrétienne

; elle est encore antihumaine, inspirée non par la vérité,
mais par un sot orgueil et par une barbarie révoltante. Ces

séparatistes n'ont sans doute conscience ni de cette sottise ni
de cette barbarie, et il faut leur pardonner ; mais ce n'en est

pas moins là l'esprit qui leur a dicté cette théorie étroite,
erronée et scandaleuse, où Dieu apparaît non comme un Père,
mais comme un Maître jaloux, capricieux, arbitraire, cruel,
monstrueux.

C'est encore ce séparatisme pseudo-mystique qui, dans le



— 307 —

but de diviniser l'Eglise, l'a divisée en deux, l'Eglise enseignante
et l'Eglise enseignée ; c'est lui qui a enlevé à l'Eglise dite
enseignée à peu près tous ses droits de témoin de la foi, pour
exalter d'autant plus le clergé, dont il a fait une caste, caste

séparée du peuple, caste sinon divine, du moins divinisée au
point de lui attribuer le pouvoir d'ouvrir et de fermer le ciel,
voire même le pouvoir essentiellement miraculeux de changer
les substances des choses et de « créer Dieu » (sic) dans la
transsubstantiation eucharistique

Et après avoir ainsi écarté les fidèles pour mieux glorifier les

prêtres, ce séparatisme a écarté les prêtres pour mieux glorifier

les évêques ; puis il a écarté les évêques pour exalter le

pape. Il a cru ainsi faire acte de religion et de piété, en divisant

ce que Dieu avait uni, en paralysant le corps entier au

profit de la tête, non de la vraie tête qui est J.-C. (qui est

caput Christus ; Ephes. IV, 15), mais du masque, masque qui
est le pape, pauvre mortel, de chair et d'os, d'infirmités
corporelles, intellectuelles et morales comme tous les hommes,
créature chétive, la plupart du temps jouet de son entourage,
et que les pseudo-mystiques, dans leur orgueil et leur ambition,

ont érigé en grand lama (expression de l'archevêque
Darboy), en « idole du Vatican » (expression de Montalembert),
en homme infaillible et omnipotent! C'est ainsi que le concile
du Vatican a été le triomphe non du christianisme, non du
catholicisme, mais du pseudo-mysticisme qui divise et qui
ruine.

Dans le domaine monastique, l'esprit de pseudo-mysticisme
séparatiste a aussi pénétré. Précisons. De même qu'il y a un
vrai mysticisme, ainsi y a-t-il un vrai monachisme. Je n'ai
point à défendre ici ce dernier, qui n'est pas en question. Il
est facile de le discerner d'avec le faux monachisme, qui ne
saurait être assez condamné si l'on veut logiquement défendre
et glorifier le vrai. J'ai déjà montré comment le jésuitisme est
une corruption du catholicisme1). Il en est de même de ce
qu'on appelle aujourd'hui le congréganisme, et de toutes les
associations monastiques affiliées de près ou de loin aux
jésuites. On connaît suffisamment les assomptionnistes, qui
n'ont que trop fait parler d'eux 2).

*) Voir la Revue, janvier 1901, p. 125-149.
2) Voir la Revue, avril 1900, p. 424-426.



— 308 —

Autant les vrais religieux qui ne cherchent qu'à se sanctifier

eux-mêmes, sont respectables et admirables, autant sont
condamnables ceux qui, sous prétexte de sanctifier autrui, ne
travaillent qu'à le tromper et à l'exploiter. M. Cornély, un des
défenseurs le plus en vue de l'Eglise romaine actuelle, n'a
cependant pas craint d'avouer que, parmi les congréganistes,
« il y a trop de distillateurs, de fabricants de dentifrice, de

chocolat, de poudre épilatoire, ou d'entrepreneuses de couture,
pour rendre leur défense bien enthousiaste *). » Et il a ajouté
qu'on a eu « le spectacle étrange d'une congrégation
exclusivement politique, composée de journalistes qui diffamaient et
de sorciers qui tombaient journellement sous les rigueurs du
code pénal en faisant croire à un crédit imaginaire ».

Léon XIII, dans sa lettre au cardinal Richard (janvier
1901) sur le projet de loi du gouvernement français touchant
les associations et les congrégations, a cru devoir défendre
les congrégations en les identifiant avec l'Eglise chrétienne et
avec la religion chrétienne elle-même. C'est une erreur manifeste

: car l'histoire montre que le Christ, qui a fondé une
Eglise, n'a fondé aucun ordre monastique ; que les moines
chrétiens ne datent que du troisième siècle et pour des motifs
étrangers aux principes chrétiens ; que leur institution et leur
esprit, dans l'Eglise romaine, ont ensuite dévié du tout au
tout ; que déjà au Ve siècle on a vu des moines ignorants et
fanatiques faire le plus grand mal à l'Eglise chrétienne ; que
les congrégations d'aujourd'hui sont, les unes, des établissements

de commerce (chartreuse, bénédictine, etc.), d'autres, des

établissements d'instruction frelatée et mensongère, les autres»
des établissements de propagande politique, et de la pire
espèce. Voilà la vérité.

La papauté romaine actuelle est aussi infectée de ce
séparatisme antichrétien. C'est en vain qu'elle lance de temps à

autre des appels à l'union. D'abord, on sait que par « union »

elle n'entend que la « soumission » des Eglises chrétiennes à

sa prétendue suprématie ; or ce n'est pas là l'union. Ensuite,
l'histoire constate que c'est elle qui a séparé l'Eglise d'Orient
et l'Eglise d'Occident ; que c'est elle qui a provoqué, dans
l'Eglise d'Occident, la grande division protestante du XVIe

') Voir le Figaro du 14 janvier 1901.



— 309 —

siècle, et plus tard la division entre les infaillibilistes, qui sont
sa création, et les antiinfaillibilistes, qui sont les continuateurs
du catholicisme ancien. Diviser pour régner, telle est la grande
maxime romaine, celle qui résume son histoire et son esprit.
Qui ne voit que ce particularisme romain est précisément le
contraire du vrai catholicisme ou christianisme universel? Qui
ne voit que son surnaturalisme est le faux surnaturalisme
dont nous avons démontré la fausseté ; que sa notion de

l'Eglise est la fausse notion que nous avons signalée; que ses

congrégations dites religieuses ne sont défendues par elle que
parce qu'elles sont ses escadrons légers, toujours au service
de ses intérêts temporels et toujours à ses ordres

IL Accaparement et domination. Le pseudo-mysticisme
n'est pas seulement séparatiste, à rencontre du vrai, qui est
essentiellement unioniste ; il est encore accapareur et dominateur.

C'est la seconde forme sous laquelle il se manifeste.
Rien de beau, certes, comme de vouloir communiquer à

ses frères la vérité, le bien, la grâce, la sainteté qu'on croit
posséder. Mais donner n'est pas prendre. Autant celui qui
donne vraiment, est généreux, autant celui qui, sous prétexte
de donner, prend, est odieux. Or, c'est ce qui arrive souvent
dans le monde religieux. Tel qui se donne comme apôtre et
qui peut-être croit l'être, est beaucoup moins préoccupé de

prêcher la doctrine apostolique que de chercher des adhérents
à son Eglise, et dans son Eglise à son parti. Au fond, il ne
prêche pas pour sanctifier les âmes, mais pour enrégimenter
les individus dans sa propre milice, qu'il ose appeler «l'Eglise»
Il se mêle à tout, et il mêle la religion à tout, pour tout
sanctifier, dit-il, mais en réalité pour être maître de toutes choses.

Le pape, se disant infaillible dans les choses de la foi et
dans les mœurs, entend par foi tout ce qui touche à la foi,
par conséquent tout ce qui est du domaine intellectuel et
scientifique, et par mœtirs tout ce qui touche aux mœurs, par
conséquent tout ce qui est du domaine moral, social et politique.
Donc, toute question scientifique, morale, sociale, politique, est,
selon lui, de son ressort de chef religieux ; c'est le retour pur
et simple au moyen âge, où l'on enseignait naïvement que la
philosophie (alors l'ensemble de toutes les sciences) était la
servante de la théologie, avec cette différence qu'alors la théo-



— 310 —

logie ne relevait pas toujours du pape, tandis que maintenant,
pour les disciples du concile du Vatican, elle est absolument
sous la dépendance du pape, voire même des congrégations
romaines1).

Ces accapareurs n'accaparent pas seulement pour
posséder, mais aussi pour dominer et gouverner. Ils n'admettent
d'autre science que la science ultramontaine, c'est-à-dire celle
qui est conforme à leurs doctrines et qui consent à être dirigée
par leurs opinions. Ils n'admettent, en fait d'astronomie, que
l'astronomie ultramontaine, celle qui consent à regarder les
astres par le gros bout de la lunette du pape, à emprisonner
Galilée, à nier la pluralité des mondes habités, et à faire du

pape le seul centre du monde et des mondes. Ils n'admettent,
en fait de physique et de chimie, que la physique ultramontaine

et la chimie ultramontaine, celles qui se prêtent à tous
les miracles organisés ou approuvés par Rome, à toutes les

apparitions merveilleuses, à toutes les transsubstantiations, à

la théorie des accidents absolus, etc. Ils n'admettent d'autre
politique que la politique ultramontaine, celle où le pape est
le souverain universel, où son secrétaire d'Etat donne les mots
d'ordre politiques et sociaux, soit par des encycliques, soit par
des lettres aux archevêques, avec ordre à ceux-ci de les notifier

aux évêques, qui les notifient aux prêtres, lesquels les imposent

aux fidèles au nom de la sainte obéissance et de la foi.
Faire croire aux naïves et aux naïfs que tous ces mots d'ordre
et toutes ces opinions sont de la religion, du christianisme,
du catholicisme, de la sainteté, et que quiconque leur résiste
résiste à Dieu et à son Christ, tel est tout le mysticisme de
cette hiérarchie. Le fonctionnement de l'immense mécanique
romaine n'a pas d'autre but.

Le Christ a dit : « Rendez à Dieu ce qui est de Dieu et à

César ce qui est de César» (Matth. XXII, 21). Les ultramontains

unissent, de fait, Dieu et César dans le pape, et
enseignent pratiquement qu'il faut lui rendre et ce qui est de Dieu
et ce qui est de César. C'est la confusion complète des deux
pouvoirs, sous le couvert de la « liberté de la religion » et de

la «liberté delà conscience». Il faut l'ignorance colossale qui

a) Voir les condamnations de l'Index et en particulier les affaires d'Hulst,
Loisy, etc..



— 311 —

règne aujourd'hui parmi les dilettantes de la théologie et les
dilettantes de la politique, pour rendre possible, dans des pays
réputés civilisés et réputés catholiques, une telle méconnaissance

des notions cependant les plus simples et les plus
élémentaires. Jamais le pape ni les jésuites n'oseraient afficher
de pareilles prétentions en avouant qu'elles sont politiques,
sociales, ou scientifiques ; ils ont bien soin de dire qu'elles
sont essentiellement religieuses ou inséparablement unies à la
religion, et les masses dites catholiques le croient ou font
semblant de le croire, bien que le vrai catholicisme, antérieur
à toutes ces corruptions récentes, soit le contraire de ce

pseudo-mysticisme.

III. Zélotisme, intolérance et fanatisme. Telle est la
troisième forme sous laquelle le pseudo-mysticisme se manifeste.
Cette question étant très compliquée, je procéderai avec autant
de précision qu'il me sera possible, non pas pour la traiter
complètement (comment le ferais-je dans un simple fragment
d'article?), mais pour l'expliquer au point de vue particulier
qui nous occupe.

D'abord, parmi les vrais chrétiens, le vrai sèle religieux
n'est ni à attaquer ni à défendre, parce qu'il ne saurait être
mis en question. Ouvrons les Ecritures. « Les disciples du
Christ, est il dit dans l'Evangile de Jean (II, 17), se souvinrent
qu'il est écrit : Le zèle de ta maison m'a dévoré. » Et dans
l'Evangile de Matthieu (XXVIII, 19) : « Et Jésus leur dit : Allez
donc, enseignez toutes les nations, leur apprenant à observer
tout ce que je vous ai ordonné. » Donc il y a un zèle chrétien,
qui doit être pratiqué par tous les vrais chrétiens.

Ensuite, je n'ai pas à expliquer ici, dans le détail, en
quoi consiste ce zèle de la maison de Dieu, cette mission
donnée par J.-C. à ses apôtres, bien que le mot docere paraisse
en indiquer clairement le sens.

Je n'ai pas davantage à intervenir dans le conflit actuel
des missions soit d'Arménie, soit de Chine, d'abord parce que
ce n'est qu'un fait entre mille, ensuite parce que les documents
nécessaires pour le mettre en pleine lumière ne sont pas
encore suffisamment connus.

Je n'ai pas non plus à tracer la voie qu'il faudrait suivre
pour faire apprécier et faire aimer le christianisme dans les



— 312 —

pays payens. D'ordinaire, on passe à pieds joints sur ces
choses, comme si elles étaient évidentes par elles-mêmes. On se

trompe : c'est Y a b c, en toutes choses, qui nous manque le
plus.

Je dois et je veux simplement constater que, s'il y a un
zèle vrai, sage et utile, il en est aussi un autre, qui est faux,
pervers et nuisible à la religion chrétienne ; et que ce faux
zèle a été condamné par J.-C. et par les apôtres. J.-C, en
effet, a condamné le zèle intempestif, lorsqu'«il a ordonné à

ses disciples de ne dire à personne qu'il était lui-même le
Christ » (Matth. XVI, 20). Il a condamné le zèle accapareur,
lorsqu'il s'est écrié : « Malheur à vous, scribes et pharisiens
hypocrites, parce que vous courez la mer et la terre pour
faire un prosélyte; et quand il l'est devenu, vous en faites un
fils de la géhenne deux fois plus que vous » (XXIII, 15).
St. Paul, lui aussi, a condamné le faux zèle, lorsque, dans sa
I,e Epître aux Corinthiens (III, 3), il leur a reproché « d'être
charnels, parce qu'il y avait parmi eux de la jalousie (selus) et
des disputes. » S. Jacques s'est servi des mêmes expressions :

selus et contentio (III, 16).

Je dois constater, en outre, que le zèle intolérant et
fanatique a été condamné par J.-C. non moins que le zèle accapareur

et contentieux, lorsqu'il a reproché (increpavit) à ses

apôtres de vouloir appeler le feu du ciel sur leurs adversaires
(Luc IX, 54-55), et aussi lorsqu'il a recommandé à ses disciples
« de ne pas tirer l'épée pour le défendre, parce que ceux qui
prendront l'épée périront par l'épée » (Matth. XXVI, 52).

Tel étant l'esprit du Christ, tels ses enseignements formels,
il est évident que les procédés de l'Eglise romaine dans ce

qu'elle appelle « la propagation de la foi » sont antichrétiens,
parce qu'ils sont manifestement entachés de zélotisme ou de

faux zèle, d'intolérance et de fanatisme. Les missions des

jésuites en sont la preuve irrécusable. Leurs intrigues, leurs
jalousies et leurs disputes contre les autres ordres religieux,
ne sont que trop connues. Ce n'est plus du christianisme, mais
du commerce, de l'exploitation, de l'orgueil, de l'ambition, du

scandale. Les débats entre les dominicains et les jésuites sur
les rites chinois, au dix-huitième siècle, n'ont-ils pas été
misérables Quel dommage n'ont-ils pas causé au christianisme en
Chine et ailleurs Partout où cette « Compagnie » a opéré,



— 318 —

même au Paraguay, n'a-t-elle pas donné mille preuves de son
antichristianisme

Que l'on ne dise pas que la cause de l'Eglise romaine est

tout autre que celle des jésuites et des ordres religieux en
général. Cette assertion n'est qu'un sophisme : car c'est un
fait que tous ces ordres sont dirigés par la papauté ; que leurs
généraux et le préfet de la Propagande sont solidaires avec
la papauté ; que la papauté, qui a aboli les jésuites sous
Clément XIV (1773), prend la défense, aujourd'hui, sous
Léon XIII, non seulement des jésuites, mais des assomptionnistes

et cle toutes les congrégations soumises à sa juridiction.
Partout ce sont les dogmes erronés de l'Eglise romaine, les

superstitions de l'Eglise romaine, les exercices pseudo-mystiques

de l'Eglise romaine, la discipline de l'Eglise romaine.
Par exemple, la dévotion à St. Antoine de Padoue, qui étale
aujourd'hui ses réclames, ses exploitations, ses insanités, dans
toutes les chapelles congréganistes et surtout dans les Croix
et le Pèlerin, n'est-elle pas une dévotion approuvée et
sanctionnée par Rome1)? Partout, en un mot, c'est le même esprit,

*) La Revue bleue a publié récemment une série d'études de M. Michel Stain-
ville sur le « clergé catholique en France ». Un de ces articles est consacré aux
capucins. Au cours d'une conversation avec un de ces Pères, M. Stainville a recueilli
les renseignements suivants sur la dévotion à St-Antoine de Padoue :

La caractéristique de saint Antoine de Padoue, c'est que, pendant sa courte
vie de trente-six années (1195—1231), il a, suivant l'expression de son historien,
« semé les miracles ». 11 fit son premier dans l'adolescence, comme étudiant à la
maîtrise de Lisbonne. Dès lors, c'est une suite ininterrompue de prodiges, guérisons
de malades, expulsions de démons, résurrections de morts et mille autres, entre
lesquels certains se distinguent par une originalité singulière. Ainsi, à Bourges, pour
confondre le juif Guillard, il fit adorer le Saint-Sacrement par une mule. A Limoges,
il fit repousser instantanément, sur la tête d'une dame, les cheveux qu'un mari
brutal venait d'arracher dans un accès de jalousie. A Châteauneuf enfin, Jésus lui
apparut sous la forme d'un enfant resplendissant de grâce et de douceur, au milieu
d'une clarté surnaturelle qui fut très bien aperçue par d'autres témoins, et lui «

prodigua des caresses capables d'exciter la jalousie des anges, s'ils étaient accessibles à
l'envie » ; c'est le miracle que le pinceau de Murillo a immortalisé. — La dévotion
a saint Antoine de Padoue avait beaucoup tiédi. Elle a été restaurée à la suite d'une
faveur exceptionnelle dont fut l'objet une jeune fille de Toulon, Mlle Louise Bouffier.
Le fait initial paraît insignifiant ; saint Antoine fit marcher une serrure du magasin
tenu par Mlle Bouffier, que les serruriers avaient un moment crochetée. Depuis ce

jour, saint Antoine a été beaucoup et souvent invoqué. Les assomptionnistes, les
gens des Croix et du Pèlerin ont fait leur affaire de cette dévotion. Le P. de Cha-
rancé a dit à M. Stainville : « Cette dévotion prélève sur les âmes de bonne volonté
un budget d'autant plus considérable qu'il est spontané: 120,000 francs rien qu'à
Bordeaux dans le cours de l'année 1894, plus de 50,000 francs à Toulon, etc....»



— 314 —

l'esprit de l'Eglise romaine ; les nuances ne sont que très
secondaires. Au nom du vrai christianisme et du vrai catholicisme,
la condamnation de ces congrégations doit donc être générale
et absolue : générale, parce qu'elles pratiquent toutes un
pseudomysticisme malsain; absolue, parce qu'elles sont irréformables,
suivant l'expression du général Laurent Ricci : Sint ut sunt
aut non sint.

Quant aux missions protestantes, elles ne sauraient être
assimilées aux missions papistes, parce que leurs doctrines,
leur éducation, leurs disciplines, leurs procédés ne sont pas
les mêmes. Oui, certes, partout où il y a des hommes, il y a.

des défectuosités, et a priori on peut dire que, dans les
missions en question, tout n'est pas parfait. M. le prof. Murisier,
protestant, a écrit en décembre 1900 : « Le protestantisme qui
admet, en principe, le libre examen, aboutit pratiquement,,
dans un grand nombre de cas, à l'intolérance x). » Toutefois,
je le répète, la distinction ci-dessus indiquée doit être faite
avec soin. M. le prof. G. Warneck, de Halle, l'a suffisamment
mise en lumière dans son étude : Die chinesische Mission im
Gerichte der deutschen Zeitungspresse2).

Quoi qu'il en soit, on peut affirmer qu'il n'est que temps
de remédier sérieusement aux maux causés par le prosélytisme
intolérant et fanatique. Je dis « sérieusement », parce que la
plupart des esprits, en face des maux qui leur sont désa-

On lit dans le Pèlerin (journal des assomptionnistes) des correspondances et
des attestations comme celles-ci : « Loire-Inférieure : Le bon saint Antoine nous a fait
conclure un marché si avantageux que beaucoup en sont surpris : en reconnaissance,
nous lui adressons 25 francs pour les âmes du Purgatoire, 20 francs pour le pain
de ses pauvres et 5 francs pour sa chapelle. — Puy-de-Dôme: Reconnaissance à saint

Antoine, qui nous a aidés pour notre échéance du mois d'avril ; nous lui recommandons

notre mois de mai ; ci-joint 2 francs. — Aveyron : J'avais promis 10 francs à

saint Antoine s'il me faisait obtenir une place que je désirais ardemment depuis
longtemps ; ayant été exaucé au delà de mes espérances, je viens m'acquitter de cette
dette. — Hérault: J'ai promis à saint Antoine de Padoue 25 centimes par fût de vin
vendu ; je viens d'en expédier quatre et j'envoie 1 franc. »

Le Temps du 26 janvier 1901, à qui j'emprunte ces détails, ajoute: « C'est par
de telles publications, sans compter leurs interventions électorales en faveur de
candidats anti-républicains, ou, selon le cas, dans l'intérêt des candidats les plus avancés,

que les journaux des assomptionnistes alimentent la polémique et nourrissent les

rancunes non seulement contre eux, mais contre des congrégations plus prudentes et
co ntre FEglise elle-même. »

*) Voir la Revue philosophique, décembre 1900, p. 583.
2) Berlin, M. Warneck, br. 38 S.. 1900. — Voir le Catholique national du

22 septembre 1900, p. 76.



— 315 —

gréables, cherchent à se consoler d'après leurs passions, avec
des mots inventés comme à plaisir pour entretenir paresseusement

le mal et non pour le guérir. C'est ainsi que Léon XIII,
qui consacre des millions à sa propagande, s'est élevé en
janvier dernier, dans une allocution publique, contre les protestants

d'Italie, qu'il a accusés « de mettre à profit l'état précaire
de l'économie de la Ville éternelle pour se créer des prosélytes
au moyen de l'argent ». Il voit la paille dans l'œil de son
frère, et il ne voit pas la poutre dans le sien (Matth. VII, 3).

C'est encore ainsi que M. Cornély berce et endort les
bons Français par des phrases aussi gentilles que trompeuses,
au lieu de leur ouvrir les yeux sur le véritable état des choses.

C'est, hélas l'esprit de l'autruche qui s'enfonce la tête sous
ses plumes pour ne pas voir l'ennemi qui s'approche. « En
aucun cas, dit ce charmant et crédule publiciste, le Saint Père
ne nous enlèvera le protectorat des chrétiens d'Orient, parce
que l'Eglise ne trouverait pas ailleurs que chez nous les
missionnaires et l'argent nécessaires, parce que l'esprit de

prosélytisme est une fonction psychologique française. Et ce n'est
pas d'hier. Rappelez-vous les croisades. On les prêcha en
Italie : les Italiens pleurèrent. On les prêcha en France, et les
Français se levèrent. Il y eut aussi des Anglais et des
Allemands qui prirent la croix, c'est exact ; mais la Réforme a

modifié leurs idées, et aujourd'hui, quand il faut payer de sa

personne et de sa bourse, il n'y a encore que la France qui
marche (sic). C'est le joyau de l'Eglise. Sa Sainteté le sait
bien l). » — O sancta simplicitas A-t-on déjà oublié en France
que la papauté a concédé à l'Autriche, en 1895, le protectorat
des coptes catholiques? D'ailleurs, la papauté n'est pas juge
en ces matières. Quand l'Allemagne, l'Angleterre, la Russie, etc.,
diront : « A chaque puissance le soin de protéger ses nationaux,
catholiques ou non», on verra bien ce que la France aura à

répliquer à cette déclaration de bon sens et de justice, même
quand le pape se mettrait de la partie (ce que d'ailleurs il ne
fera pas, parce qu'il est encore plus fin que ne suppose M.
Cornély).

Peut-être serait-il mieux d'écouter, d'autre part, les griefs
des payens, qui, ce semble, doivent avoir aussi voix au cha-

Voir le Figaro du io janvier 1901.



— 316 —

pitre sur leurs droits individuels et sociaux. Le sage ne craint
pas d'être instruit même par son ennemi : et ab hoste doceri-
Peut-être y aurait-il beaucoup à prendre dans les études

publiées par le Tayio (Soleil) et par la Revue Tokyo Maishu
Shinsi1), par la Deutsche Revue*), par la Raison (Revue de

MM. Charbonnel et Furnemont), par le Daily Mail (art. de

Mr. Milliard, auquel l'évêque Scott, du nord de la Chine, a

répondu), par la «Grande Union bouddhiste japonaise»3), par
la Revue des Revues'1), etc., etc. Peut-être serait-il bon de faire
la distinction suivante: oui, les missionnaires ont raison quand
ils prêchent chrétiennement le christianisme ; mais ils ont tort
quand ils font du nationalisme, de la politique et du commerce;
dans ce dernier cas, ils ne sont plus des missionnaires, mais
des ennemis des nations qu'ils prétendent évangéliser. Et c'est
ce qui irrite et soulève ces nations. Peut-être serait-il sage de

se rappeler pourquoi l'empereur Yontching proscrivit la religion
chrétienne et les missionnaires papistes en 1724. Voltaire l'a
expliqué dans son Siècle de Louis XIV (ch. XXXIX). Si je cite
Voltaire dans cette affaire, ce n'est pas seulement parce qu'il
a été très modéré envers les jésuites, ses anciens maîtres,
mais encore parce qu'il représentait l'opinion des politiciens de

son temps, opinion qui peut être utilement mentionnée et
examinée dans un conflit politico-ecclésiastique 6).

') Voir la Revue des Revues, fin 1900, p. 563.

2) Januar 1901, Art. von Dr. Kamphausen.

3) Voir sa «Circulaire à tous les ecclésiastiques du monde entier», dans laquelle
il est dit : que les missionnaires en Chine ont le tort de se livrer à des actes pouvant
faire croire qu'ils sont des agents politiques de leurs gouvernements ; qu'ils ont le tort
de pousser leurs gouvernements respectifs à étendre leurs possessions au détriment
de la Chine; qu'ils ont le tort de recourir à des formes de procédure de nature à

ébranler les institutions politiques et sociales de la Chine; que, si la civilisation
chinoise a encore des progrès à faire, cela ne donne pas aux missionnaires le droit de

renverser en Chine l'organisation du pays dans l'idée de lui substituer leurs propres
usages ; etc.

4) Voir, dans le numéro du 15 novembre 1900, l'article du Dr Banzemont,
intitulé «Les missionnaires et les Boxers» et écrit à Tien-Tsin même, p. 385-399.

5) « Les malheurs arrivés au Japon faisaient plus d'impression sur les esprits

que la pureté du christianisme, trop généralement méconnu, n'en pouvait faire. On
sut que précisément en ce temps-là les disputes, qui aigrissaient les missionnaires
de différents ordres les uns contre les autres, avaient produit l'extirpation de la
religion chrétienne dans le Tonquin ; et ces mêmes disputes, qui éclatèrent encore plus
à la Chine, indisposèrent tous les tribunaux contre ceux qui. venant prêcher leur
loi, n'étaient pas d'accord entre eux sur cette loi même. Enfin on apprit qu'à Canton



— 317 —

Bref, de tout ce qui précède, il suit clairement que le
faux mysticisme, quelles que soient les formes sous lesquelles
il est pratiqué, notamment dans l'Eglise romaine et jésuitique,
n'est nullement le mysticisme chrétien, mais, au contraire, la
corruption du christianisme catholique ou universel.

Avec ce huitième chapitre, je termine mes études sur Les
corruptions cle la notion catholique. Quiconque les aura lues
avec bonne foi et contrôlées avec exactitude, sera convaincu,
j'espère, que l'opinion publique, soit chez les athées, soit chez
les libres-penseurs, soit chez beaucoup de protestants, est
entièrement erronée, lorsqu'elle confond le vrai catholicisme
avec le cléricalisme, avec le scolasticisme, avec le formalisme,
avec le césaro-papisme, avec l'ultramontanisme, avec le
jésuitisme, avec la mariolâtrie romaine et avec le pseudo-mysticisme.

Le catholicisme vrai n'est rien de tout cela, mais seulement

« ce qui a été cru partout, toujours et par tous », c'est-à-dire
les enseignements authentiques de J.-C, ceux-là seuls qui se

présentent à nous avec le triple caractère historique de Y

universalité, de la constance et de Yunanimité. Tout le reste n'est
qu'humain, c'est-à-dire en partie vrai et bon, en partie erroné
et mauvais. Toute la tâche de la théologie est, non pas d'identifier

le divin et l'humain, mais d'en marquer avec précision
la distinction, afin que l'on ne puisse ni imposer l'humain
comme s'il était le divin, ni rejeter le divin comme s'il était
l'humain, mais que l'on proclame, dans toutes les Eglises
vraiment chrétiennes, tout le divin, réellement obligatoire pour
tous les chrétiens, et tout l'humain, réellement libre et libre

il y avait des Hollandais, des Suédois, des Danois, des Anglais, qui, quoique
chrétiens, ne passaient pas pour être de la religion des chrétiens de Macao. Toutes ces
réflexions réunies déterminèrent enfin le suprême tribunul des rites à défendre l'exercice

du christianisme. L'arrêt fut porté le io janvier 1724, niais sans aucune flétrissure,

sans décerner de peines rigoureuses, sans le moindre mot offensant contre les
missionnaires Le prince, frère de l'empereur Yontching, dit aux jésuites
(mathématiciens) qu'il protégeait : « Vos affaires m'embarrassent ; j'ai lu les accusations
portées contre vous : vos querelles continuelles avec les autres Européens sur les
rites de la Chine vous ont nui infiniment. Que diriez-vous, si, nous transportant dans
1 Europe, nous y tenions la même conduite que vous tenez ici En bonne foi, le
souffririez-vous » Il était difficile de répliquer à ce discours. Cependant ils obtinrent
que ce prince parlât à l'empereur en leur faveur; et lorsqu'ils furent admis au pied
du trône, l'empereur leur déclara qu'il renvoyait enfin tous ceux qui se disaient
missionnaires. »



— 318 —

pour tous : in necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus
Caritas. Il serait temps que cette magnifique devise, qui est
citée et acceptée par toutes les Eglises, fût réellement mise
en pratique par toutes, notamment par les théologiens qui
veulent imposer comme anciennes et divines des choses qui
sont relativement nouvelles et purement humaines. Répétons-
le sans cesse, il n'y a qu'un critérium vraiment catholique et
vraiment orthodoxe ; il est le même pour tous les catholiques
et pour tous les orthodoxes, et il s'impose également à tous,
sans exception ni compromis.

E. Michaud.


	Les corruptions de l'idée catholique

