Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403503

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403503
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 279 —

LES

CORRUPTIONS DE LIDEE CATHOLIQUE.

VII. — Le catholicisme et la mariolatriel).

Il importe, avant tout, de bien distinguer le culée légitime
de Marie et la marioldtrie. Autant le premier est rationnel et
chrétien, autant la seconde est erronée et antichrétienne. A
lexemple de l'ancienne Eglise et dans lesprit méme de l'an-
cienne Eglise, 'Eglise ancienne-catholique professe et pratique
le premier, condamne et rejette énergiquement la seconde ?)-

On entend par «mariolatrie » les erreurs, les superstitions
et les excés qui se sont commis, surtout depuis 1854, et qui
se commettent encore journellement dans I'Eglise romaine, au
grand scandale des vrais fidéles et de tous les hommes de
bon sens. Nous disons avec eux que ces erreurs, ces super-
stitions et ces exces constituent une des corruptions les plus
perverses de la doctrine catholique. Nous avons conscience de
toute la gravité de cette déclaration, et c’'est pour la justifier
que nous allons établir les points suivants.

I. Cest un fait que Uancienne Eglise universelle n'a pas
connu la marioldtrie romaine actuelle.

En réalité, c’est contre le débordement du culte des saints
en général que nous devrions nous élever dans cette étude:
débordement qui ne date pas d’aujourd’hui, qui remonte jusqu'au

') Voir la Revue, janvier 1goo, p. 92-105; avril, p. 240-262; juillet, p. 504-527;
octobre, p. 691-721; janvier 1goI, p. 125-149.

#) Voir nos livres liturgiques, nos catéchismes, nos périodiques. Parmi ceux-ci,
on peut citer, comme renseignements, plusieurs numéros du Deutscher Merkur :

18 juin, 9 et 23 juillet, 13 aolit 1898; 27 octobre, 10 novembre, 22 décembre
1899; etc.



— 280 —

tout premier moyen age, et qui n’a cessé depuis lors de voiler
et d’amoindrir toujours davantage le culte de Dieu et de son
Christ, par les légendes les plus audacieuses et par les men-
songes les plus grossiers (mentiris tmpudentissime, meniivis
sicut secundum wnocturnum). Mais nous voulons nous limiter a
signaler le débordement du culte de Marie, et méme, sur cette
derniére question, nous n’entendons faire ici qu'un #»ésumé
tres sommaive de quelques faits et de gquelgues documents.

D’abord, les Ecritures se bornent & nous montrer Marie
comme «Dbénie entre les femmes (benedicta tu in mulieribus,
[LLuc I, 28) », comme «proclamée bienheureuse par toutes les
oénérations (beatam wme dicent ommnes gemnevationes, 1, 48)»,
comme «la mere de Jésus (mater ejus, 11, 48)», sa mere selon
la chair (ex semime David secundum cavnem, Rom. I, 3).»
Apres la mort de son fils, elle va au cénacle, a Jérusalem,
avec les apotres, les femmes et les freres de Jésus, pour y
prier (ki ommes evani pevsevevaunies wunanimiler in ovatione
cum mulieribus et Marvia matve ejus, et fratvibus ejus, Act. 1, 14).
Dans aucun livre des Ecritures, nous ne voyons Marie invo-
quée comme médiatrice. Elle prie avec les apotres et les dis-
ciples, mais elle n’est pas invoquée.

Ce n’est quau IVe sidcle qu’'on commence, en certaing
lieux, & lui donner le titre de «mere de Dieu» et & instituer
une féte en son honneur. Un historien résume ainsi les pre-
miéres origines de ce culte: «En Arabie, des femmes fana-
tiques, sc disant prétresses de la Vierge, instituent une féte
en 'honneur de Marie et lui offrent en sacrifice de petits
gateaux. Elles forment une secte combattue avec énergie par
saint Epiphane qui lui reproche d'étre un effort du diable pour
faire rendre les honneurs divins a la nature humaine. Plus
tard, vers 428, Nestorius, ayant nié que Marie pflit étre appelée
meére de Dieu, provoque dans I'Eglise une violente dispute.
Le mouvement s'étend partout. Les partisans et les adver-
saires du patriarche de Constantinople forment deux camps
presque égaux. Finalement, le concile d’Epheése, en 431, sanc-
tionne l'expression mére de Dieu.» L' Abrégé chromologique de
I’ Histoire ecclésiastique (1751, T. I, année 377) compléte ainsi
ces renseignements: «Des sectateurs d’Apollinaire vinrent les
Antidicomarianites, c'est-a-dire adversaires de Marie, qui disaient
qu’elle n'était pas démeurée vierge et qu'aprés la naissance de



— 281 —

Jésus elle avait eu des enfants de S. Joseph ; cette erreur eut
cours en Arabie. Il y eut dans le méme pays une erreur toute
opposée qui faisait regarder la sainte Vierge comme une
espece de divinité; on nomma ceux de cette secte Collyridiens,
parce qu’ils faisaient principalement consister son culte a lui
offrir des gateaux nommés en grec collyrides. »

Cest donc en Arabie et dans le dernier quart du IVe siecle
que se formeérent les deux courants en question: l'un, qui
commenca un culte imité du paganisme et qui fit de Marie
une sorte de déesse; l'autre, qui s’y opposa, mais en tombant
dans V'erreur apollinariste. Le concile d’Ephése (431) sanctionna
le titre de «mere de Dieu» donné a4 Marie, mais en ce sens
que J.-C. n'était qu'une seule personne en deux natures, et
que Marie, qui avait con¢u et enfanté la nature humaine de
J.-C., était cependant la mere de J.-C. Quoique fondée sur une
distinction trés juste, cette décision n'empécha pas les esprits
excessifs d'en abuser. Les poésies de Fortunat (1609) favori-
serent les exagérations. Cependant le professeur Funk remarque
avec raison que les plus anciennes fétes de Marie n'étaient,
dans une certaine mesure, que des fétes du Sauveur; que,
chez les Grecs, la Purification ¢tait célébrée principalement en
mémoire de la rencontre de I'enfant Jésus avec le vieillard
Siméon ; qu'elle était appelée Quadragesima de Epiphania;
que c’est 'empereur Justinien qui la rendit obligatoire en Orient
(542) ; que T'annonciation, Tassomption (primitivement la mort,
doymitio), la Nativité de la Vierge, prirent naissance en Orient;
qu'elles ne passerent que peu & peu en Occident; que méme
encore vers le milieu du VII® siecle, Isidore de Séville (+636)
ne mentionne que les fétes du Sauveur et celles des martyrs,
mais aucune de Marie !). D'aprés Mabillon, Marie n'avait pas
encore de féte a la fin du Ve siécle dans UEglise d’Afrique.

A partir du IX® siecle, il est facile de suivre tous les déve-
loppements de ce culte, soit en Orient, soit en Occident. Selon
Dom Beda Plaine, la seconde partie de I'dve Maria (Sancia
Maria, etc.), qui peut-&tre aurait été connue déja au IXe sizcle,
n'aurait été répandue en Occident qu'a partir du XII° ou du
XTII® siecle 2). Et méme Funk s’exprime ainsi: « A 1"Ave Maria,

) Hist. de I Eglise, trad. Hemmer, T. I, p. 293-204.
) Revue catholique des Revues, 20 octobre 1897, p. 680-631.



qui ne comprenait d'abord que la salutation de l'ange et de
sainte Elisabeth et qui se terminait par ces mots wventris tui
Jesus, on ajouta, depuis le XV¢ siecle, la priere pour deman-
der une bonne mort; U'emploi universel de 1'dAve Maria, tel
qu'il est rédigé maintenant, ne date que du milieu du
XVII° siecle 1), Un rédacteur de la Civilta a écrit: «Il n'y a
pas eu de litanies de la sainte Vierge avant le XII°® siecle;
elles furent une imitation des litanies des Saints; les éloges
de Marie y furent introduits, suivant l'usage de I'époque,
comme un développement de linvocation Sawncia Maria ora
pro nobis, maintes fois répétée. Des l'origine, on considéra
cette litanie comme une priere a réciter dans les tribulations;
de T'usage privé elle passa a l'usage public, surtout dans les
pestes de la seconde moitié du XVe siecle... Le texte des lita-
nies de Lorette apparait imprimé pour la premiére fois en
1576 ; tout fait croire cependant qu’on les récitait publique-
ment dans le sanctuaire de Lorette depuis la premiére moitié
du XVI¢ siecle, peut-étre méme depuis I'époque des pestes dc
la fin du sigcle précédent 2), »

Au XII° siecle, apparait le rosaire de St. Dominique; et
c’'est & cette époque seulement que 'on commenca a parler
de l'immaculée-conception comme simple opinion, les uns la
trouvant pieuse, les autres la rejetant comme erronée et con-
traire aux Ecritures. Au XIII®, les Servites se vouerent spé-
cialement au culte de Marie, et Julienne de Falconieri forma
l'ordre des Mantellates, branche féminine des Servites?). En
1278, le général des Franciscains, Jérome d'Ascoli, recut une
dénonciation contre Pierre-Jean d'Olive, qui avait é&crit des
propositions «divinisant presque la vierge Marie *) »; le général
les condamna et le religieux se soumit.

L'histoire des tabernacles illuminés de Florence mérite
d’etre rappelée. Les premiers tabernacles de Florence sont
contemporains des prétendues hérésies du treizieme siecle.
Pour combattre les hérétiques, le pape Innocent IV envoya a
Florence vers 1253 le frere Pietro de Verona, qui avait réussi
en [ombardie dans une pareille croisade. Le missionnaire

Y OQuwr. cité, T. 1, p. 540.

%) Voir la Revue catholigue des Revues, 20 juin 1897, p. 981,

5 P. 536.

%) L’abbé FERET, La Faculté ds théologie de Faris, T. 11, p. 100.



— 283 —

invita les fideles a se distinguer des autres en chantant des
louanges a la Madone, et en plagant son image sur I'extérieur
des maisons et en haut des rues, a7 capt delle vie. Le peuple
se prit d’enthousiasme pour la manifestation; la commune,
trés pratique, encouragea les citoyens a illuminer le soir les
saintes images et se procura ainsi pour plusieurs siécles un
éclairage gratuit de la cité précédemment plongée dans I'obs-
curité, Les pestes qui affligerent Florence contribuérent aussi
a2 multiplier les tabernacles. Les pestiférés dtaient parqués
dans leurs quartiers; ils n’en pouvaient sortir et seuls les
prétres, les médecins et les fossoyeurs pouvaient y pénétrer.
Pour donner quelques consolations aux malheureux, le clergé
célébrait dans les quartiers contaminés la messe devant des
tabernacles portatifs; de mobile, le tabernacle devint perma-
nent et subsista aprés I'épidémie. Mais ce n’est pas seulement
a de si tristes événements que les tabernacles doivent leur
existence. Les Arfi, corporations de métiers, le Bigallo et la
Misericordia, les deux plus importantes confréries de charité,
les particuliers, les associations religieuses et méme les sociétés
joyeuses contribuérent dans une large mesure a leur dévelop-
pement. Les sujets du royaume de Belliemme, g7 uwomini del
Reame di Belliemme, €taient de joyeux compagnons associés
pour amuser la cité; leur chef, qui prenait le titre d’'empereur,
de roi et de duc, organisait des fétes et des mascarades, sans
doute pour se faire pardonner ses péchés. La Polensze, c'était
le nom de la société¢, commanda, en 1522, a Giovanni della
Robbia, un tabernacle superbe, avec la Madone et 'Enfant en
sainte assemblée, sania conversasione, de personnages de gran-
deur naturelle. Cette terre cuite constitue le plus important
tabernacle de Florence, il est resté le plus populaire, mais il
n'a pas empéché la Polenze d’étre dissoute en 1629 a la suite
d'orgies, de tumultes et d’homicides devenus intolérables.
D'office du Ceoeur de Marie, du P. Eudes de Mézerai, ne
date que de 1650. Alphonse de Liguori, qui mourut en 1787,
doit étre compté parmi les mystiques qui exagérérent le plus le
culte de Marie. Ses trop fameuses Gloives de Marie servent de
théme, aujourd'hui, a toutes les niaiseries qui se débitent dans
les églises romanistes pendant ce qu'on appelle le « Mois de
Marie ». C'est Pie VII qui, par deux rescrits (1815 et 1822)
consacra ce mois & Marie. Les litanies liguoriennes qui y sont



. 284 —

récitées et méme chantées tous les jours, sont trés différentes
des litanies contenues dans le bréviaire de Saint-Maur. Le
Catholique francais, qui a loué ces dernieres en y faisant tou-
tefois une correction importante, a ainsi condamné les premieres:
« Rien de plus fade, et méme de plus ridicule souvent que
ces litanies, qui, de Lorette, ont envahi toute 'Eglise romaine.
On ne peut pas non plus imaginer quelque chose de moins
scripturaire. Sans parler des exagérations qui font de la sainte
Vierge la reine des anges, des patriarches, des prophétes, des
apdtres, des martyrs, des confesseurs, des vierges, de tous
les Saints en un mot, le salut des infirmes, le refuge des
pécheurs, la consolatrice des affligés, le secours des chrétiens,
quoi de plus fade que ces titres de vierge tres prudente, véné-
rable, digne de louange, puissante, fidele! Mais le ridicule se
meéle a la fadeur dans les appellations suivantes: Miroir de
justice, vase spirituel, rose mystique, tour de David, tour
d’ivoire, maison dorée, porte du ciel, etc. ). »

C'est Pie IX qui, en 1854, a transformé en dogme 1'opi-
nion de l'immaculée-conception. Léon XIII, dans son Ency-
clique du 8 septembre 1894, sur le Rosaire, s’est montré un
digne successeur de Pie IX: «Nul souverain Pontife, dit la
Liberté de Fribourg (2 octobre 1894), n’a loué¢ Marie autant
que Léon XIIL »

Aprés ce simple exposé de faits incontestables et incon-
testés, nous pouvons conclure notre premier point, a savoir :
que l'ancienne Eglise universelle n’a pas connu la mariola-
trie romaine actuelle. J'ai dit que ces faits sont incontestés.
Effectivement, la tactique de I’Eglise romaine ne consiste pas
a les nier (elle ne le peut pas), mais & les fourmer, en disant
que toutes ces fétes et ces dévotions nouvelles sont des pro-
duits légitimes des principes chrétiens, des conséquences
logiques des dogmes contenus dans les Ecritures et dans la
tradition universelle ; que, par conséquent, tous les vrais catho-
liques doivent les approuver et les pratiquer. Les catholiques
d’auvjourd’hui, dit-on, mangent les fruits, dont les catho-
liques de l'ancienne Eglise n’ont connu que les arbres. Or rien
n'est plus erroné que cette assertion. Clest ce qui va étre
¢tabli dans le paragraphe suivant.

1) Ne du 30 juin 19oo, p. 92. Voir aussi le n° du 30 mai 1898, p. 78-79.



— 285 —

II. La wmarioldtrie actuelle de I'Eglise romaine est con-
traive au véritable catholicisme.

La vérité de cette these paraitra évidente, si 'on consi-
dere que le dogme catholique est celui qui a été « cru partout,
toujours et par tous», et que les dogmes romains d’aujour-
d’hui, en ce qui concerne Marie, n’ont ¢été crus ni partout, ni
toujours, ni par tous. .

Si Rome s'était bornée a modifier sa liturgie suivant les
besoins spirituels des fideles, et en 'harmonisant toujours avec
les Ecritures et la tradition universelle; si elle avait laissé
les Eglises particulieres libres comme elle de modifier leurs
propres liturgies d’accord avec les Ecritures et la tradition
universelle, aucune de ces modifications purement liturgiques
ne serait devenue un dogme, aucune n’aurait été imposée
comme obligatoire ni & qui que ce soit ni par qui que ce soit,
suivant le principe catholique : n necessariis uwnitas, in dubiis
libertas, tn ommnibus carvitas. Mais Rome a fait précisément le
contraire. Ce principe catholique, elle 'a manifestement violé,
lorsqu’elle a transformé en dogme lopinion, jusque 1a com-
battue, de 'immaculée-conception ; lorsqu’elle a imposé ce pré-
tendu dogme, sous peine d’hérésie, a la croyance de tous les
fideles ; lorsqu’elle a déclaré obligatoire pour toutes les Eglises
la fete de I'immaculée-conception, féte qui avait été autrefois
rejetée au nom de la piété catholique et par d'excellents
catholiques.

Que Rome le veuille ou non, c’est un fait que son dogme
de 1854 est un dogme nouveau. Donc, c'est un fait que sa
dogmatique a changé, puisque lopinitn qui n’était pas un
dogme avant 1854 est devenue pour elle un dogme en 1854,
Or, c’est une vérité catholique — vérité qu'elle avoue encore
— que le vrai dogme ne change pas, et que la véritable
Eglise catholique est celle dont le dogme reste immuable et
invariable. En vérité, de bonne foi, comment peut-elle encore
se dire catholique, avec de telles violations des principes
catholiques ?

Son procédé est manifeste & tous les yeux: un beau jour,
une légende a été lancée; cette légende a donné lieu i une
féte ; cette féte a paru pieuse a quelques-uns, fructueuse a
quelques autres ; pour ces divers motifs elle a été approuvée
par Rome, qui, pour assurer ces avantages et pour briser les



résistances des opposants, en a fait un dogme. Voila l'histoire.
D’on il suit, selon Rome, qu'une légende qui a pu donner lieu
a une cérémonie liturgique, peut devenir aussi un dogme. Or,
ce procédé est anticatholique, parce qu'il est contraire aux
notions catholiques du dogme et de la liturgie. En effet, ce
n'est pas le dogme qui doit étre fondé sur la liturgie, mais
bien la liturgie qui doit étre fondée sur le dogme. Ce n’est
pas le dogme qui doit naitre des cérémonies humaines, éta-
blies plus ou moins arbitrairement dans tel pays et & telle
époque ; ce sont, au contraire, les cérémonies liturgiques qui
doivent se conformer aux enseignements et aux préceptes de
J.-C. Ceci est élémentaire. Ce qui a été enseigné et établi par
le Christ, est le seul dogme catholique; rien ne peut préva-
loir contre lui, et aucune doctrine humaine, aucune cérémonie
d’origine humaine, ne sauraient devenir divines ou dogmatiques.
Déja dans la liturgie eucharistique, Rome a créé des dogmes
nouveaux et imposé comme divines des cérémonies purement
humaines. Son dogme et sa féte de I'immaculée-conception
sont des attentats dogmatiques et des corruptions liturgiques
non moins manifestes.

Autant I’Eglise grecque est restée correcte dans sa dévo-
tion envers Marie immaculée '), sauf toutefois l'imposition de
la féte de limmaculée-conception par Uempereur Manuel
Comneéne (11180), autant I'Eglise romaine s'est rendue coupable.
Le mal a commencé & Lyon au XII°® siecle ; il a empiré de siecle
en sieécle 2), et finalement Pie IX, oubliant que les théologiens
dominicains avaient considéré la doctrine de l'immaculée-con-
ception comme une hérésie, n'en a pas moins fait son coup

1) Guettée, dans sa critique de Pouvrage de Soloviev sur la Russie et I'Eglise
universelle (v. Union chrétienne, oct. 1890, p. 301), s’est exprimé ainsi: « L’auteur
attribue a I’Eglise orthodoxe comme a PEglise latine son joli systéme (I'immacula-
tisme). La vérité est qu'il n’appartient qu’a lui. §’il est orthodoxe, comme il le dit,
quoiqu’il n’en soit rien, il doit savoir que Zimmaculatisme #’a jamais appartenn aunx
ancicnnes Eglises ; qu’il n'est qu'une invention des jésuites d’Espagne qui finirent
par I'imposer au pape Pie IX, malgré l'opposition des dominicains et de la plus
grande partie de I'Eglise latine. Il fait donc remonter un peu trop haut l'immacu-
latisme qui ne remonte qu’a 1854, Il cherche & faire de la Russie la complice de
ses erreurs, Mais il ne dit & ce sujet que des choses futiles, qui ne 1’emporteront
pas sur la doctrine formelle et bien connue de cette vénérable Eglise. »

2) Voir sur les acheminements de ce faux dogme étude de Dom Beda Plaine,
dans les Studien und Mittheilungen aus dem Benedictiner und dem Cistercienser Orden,
18 année, n. 4; Revue cath. des Revues, 5 mars 1898, p. 422.



d’état dogmatique. Ses sujets, pour ne pas dire ses esclaves,
se sont soumis; mais les faits n’en restent pas moins les faits,
la vérité n’en reste pas moins la vérité. A qui faire croire
que ce qui n’était qu'une doctrine humaine, discutable, discutée
et méme tenue pour hérétique par des catholiques éminents,
est devenu tout & coup un dogme divin, par le seul fait qu'un
homme comme Pie IX l'a prétendu! Pour qui nous prend-on
a Rome ? Nous accusera-t-on de falsifier 'histoire? L’histoire,
nous l'avons déja exposée. Ajoutons, d’apres des auteurs catho-
liques-romains, les témoignages suivants:

St. Bernard a écrit, contre la féte et comire la doctrine de
l'immaculée-conception, une lettre aux chanoines de Lyon,
lettre trop longue pour que nous puissions la reproduire ici
(Lettre CLXXIV®). Mais en voici un passage : « Je ne puis assez
m'étonner qu'il se soit rencontré parmi vous, de nos jours,
des chanoines qui veuillent flétrir 'ancien éclat (muiare colorem
optimum) de votre Eglise, en introduisant une féte nouvelle
dont 1'Eglise n'a pas encore entendu parler, que d'ailleurs la
raison désapprouve (quam mnon probal ralio), et qui ne s’appuie
sur aucune tradition dans l'antiquité (mom commendal antiqua
traditio). Avons-nous la prétention d'étre plus pieux et plus
savants que les Peres de 1'Eglise ? C'est une présomption dan-
gereuse d’établir, en pareille matiére, ce dont ils ont eu la
prudence de ne pas parler (periculose prc@sumzmus qmdqmd
ipsorum in talibus prudentia preterivit ). »

En 1387, le dominicain Jean de Montson, docteur de la
Faculté de théologle de Paris, établit la proposition suivante :
« 1l est expressément contre la foi de dire que Marie n'a pas
contracté le péché originel. » Et la Faculté n’a pas 0sé taxer
cette proposition d'hérésie ). Montson avait pour lui tous les
dominicains de la province de Toulouse, qui envoyeérent dix
théologiens au pape Clément VII pour soutenir sa proposition.

L'abbé Feret avoue que, méme encore au XVe sidcle, la
Faculté de théologie de Paris, tout en estimant l'immaculée-

conception - une vérité, « n'en faisait cependant pas un
dogme » 3), '

') On devrait bien appliquer aussi ce sage passage de St. Bernard & la fameuse
transsubstantiation papiste.

%) Voir FERET, La Faculté de théologie de Paris, T. 1lI, p. 152-162,

) T. IV, p. 384.



— 2883 —

Au XVIe siécle, le jésuite Maldonat lui-méme, en plein
college de Clermont, enseigna que la conception de Marie
n'avait pas été immaculée; et I'évéque de Paris, Pierre de Gondy,
déclara officiellement que rien d'hérétique n’avait été trouvé
dans son enseignement (dictum Maldonatum wnihil hereticum
nec a fide et wveligione catholica alienum docuisse dicimus ef
pronuniiamus '). Rappelons que le cardinal Du Perron a é&té
du méme avis que I'évéque de Paris. Voici ses propres paroles
(Pervoniana, p. 86-87): « M. le cardinal de Gondy me dit qu'il
v a environ vingt ans que la Sorbonne voulut s'assembler
pour décerner quelque chose touchant la conception de la
Vierge Marie, et ordonner qu'il était de foi de croire qu'elle
était concue sans péché. Il leur envoya dire qu’ils ne le fissent
pas. Ils ne laisseérent pas de passer outre et lui les excommunia.
Ils en appelerent comme d'abus. L'abus fut jugé et eux ren-
voyés devant lui. Ils se vinrent tous jeter & ses pieds et
demander 'absolution. Ils tiennent en Sorbonne, contre
St. Thomas, que la Vierge n'est pas cong¢ue en péché originel.
On peut tenir l'une et l'autre opinion. S'il y en a une des
deux qui soit la meilleure, je crois que c’est celle des Jaco-
bins, qui est plus conforme a la doctrine de St. Augustin et
des anciens...»

Bossuet, aprés avoir commencé par étre favorable a
immaculée-conception sans cependant en faire, méme alors,
un article de foi %), a fini par déclarer en 1691 et par main-
tenir en 1699 que ce n’était qu'une « chose indifférente, qui
n'appartenait pas a la foi», et cela, de l'aveu de « toute
I'Eglise romaine ». En effet, dans son Mémoire des points con-
troversés entre 'Eglise romaine et PEglise protestante, Molanus,
abbé de Lokhum, ayant signalé comme obstacle a 1'union la
doctrine romaine de limmaculée-conception, Bossuet répondit:
« Nulla queestio. Non pars Ecclesiz, sed tota Ecclesia Romana
immaculatam Beatse Virginis conceptionem pro re indifje-
venti habet, neque ad fidem pertinente, quod sufficit. »

Malheureusement, comme je l'ai déja dit, Pie IX donna
le démenti a4 Bossuet, 2 St. Bernard et 2 tout 1’ancien-catho-

') Voir Ferer, T. V, p. 78.

%) Voir ses sermons sur la conception de Marie, vers 1650, 1660, 1669.
« L’Eglise ne met pas cette c¢réance entre les articles qui composent le jfoi chré-
tienne. » 1l distingue la créance et la foi chrétienne.



— 589

licisme ; et le 28 avril 1855, Bordas-Demoulin écrivit: « Outre
les autres pervertissements qui souillent 'Eglise, comment
contester celui du 8 décembre dernier? L'immaculisme fat-il
aussi vrai que deux et deux font quatre, du moment qu'il
était seulement une opinion, il n'était pas moins hérétique de
le déclarer dogme, que, s’il avait été dogme, il serait hérétique
de Yavoir déclaré opinion. La chute du pape et des évéques
doit étrangement embarrasser ceux qui placent en eux I'Eglise.
Mais c’est leur affaire. »

On peut consulter aussi 'étude publi¢e en 1854 par Edouard
Laboulaye sur L’immaculée-conception. Elle a €té rééditée dans
le Chrétien framcais des 16 et 23 décembre 1899, et du 6
janvier au 3 février 1900.

Ce n'est pas tout. Des romanistes fanatiques méditent,
comme complément au dogme de l'immaculée-conception, un
dogme nouveau, celui de lassompiion *). Or 'assomption n’est
qu'une légende.

La plus ancienne légende sur la derniére partie de la vie
de Marie remonte au II® ou III® siecle. Elle a été attribuée a
Méliton, évéque de Sardes: Sancti Melitonis, episcopi Sardensis,
de transitu Virginis Marie liber. Méme au IV® siecle, St. Epi-
phane ignorait encore si Marie était morte ou si elle avait
été enlevée vivante au ciel. A la fin du V° siecle, le pape
Gélase déclara apocryphe un livre portant le méme titre que
celui attribué a Méliton. Les pelerins du VI°® siécle mention-
nerent le tombeau de Marie 2 Gethsémani, sans parler de sa
maison. Adamnan, le premier, au VII°® siécle, localisa ce sou-
venir pres du cénacle par le fameux «hic S. Maria obiit»2).
Or, d’apreés d’autres historiens, Marie aurait suivi St. Jean a

1) Les autorités municipales de Séville ont demandé & Léon XIII de définir
le « dogme de l'assomption de Marie ». V. le Catholigue frangais du 31 octobre
1895, p. 62. — On lit dans 1'Aizkathol, Volksblatt du 19 octobre 1goo: «In Nr. 41
haben wir von dem marianischen Kongress in Lyon als das Bemerkenswerteste be-
richtet, dass er fiir die Dogmatisierung der Himmelfahrt Marie eintrete. Jetzt konnen
wir diese Mitteilung aus einem andern Lieblingsland des Ultramontanismus, aus Spanien,
erginzen. Aus Andalusien und Estramadura ist eine Pilgerschar von iiber 200 Men-
- schen nach Rom abgefahren, und spanische Zeitungen teilen mit, die Pilger wiirden
dem Papste eine Botschaft iiberreichen, in der sie ihn bitten, den Glauben an die
leibliche Himmelfahrt Marias zum Dogma zu erheben. Es ist nun wohl zu erwarten,
dass die klerikale Agitation auch an anderen Orten und in anderen Lindern sich fiir
dieses neu zu kreierende Dogma einsetzen wird. »

%) Voir les Echos o Orient, octobre 1899, p. 63.
Revue intern. de Théologie. Heft 34, 1901, 19



— 290 —

Ephese, et elle y serait morte. La maison d'Ephése ou elle
serait morte, aurait méme été retrouvée dés 1881, par un
prétre francais, 'abbé Gouyet, guidé par les «révélations» de
Catherine Emmerich?!). En sorte que Marie serait morte deux
fois, 'une & Jérusalem, l'autre & Ephese, quelques-uns méme
disent aussi & Bethléem; et, d’aprés d'autres romanistes, elle
ne serait pas morte du tout, mais elle aurait été transportée
vivante dans le ciel. A en croire ces derniers, I'Eglise se serait
trompée lorsqu’elle a célébré la féte de la Dormition de Marie,
féete qui est devenue plus tard celle .de 1'"Assomption. En 1497,
le dominicain Jean Morcelle émit cette proposition: «On n’est
pas tenu de croire sous peine de péché mortel que la Vierge
a été transportée au ciel corps et ame.» La Faculté de théo-
logie de Paris la condamna?. Méme encore au XVIII® siecle,
le pape Benoit XIV avoua que les plus anciens Peéeres de
I'Eglise primitive ont gardé le silence sur 'assomption corpo-
relle de la bienheureuse Marie?®). Si donc Rome définissait le
« dogme de 'assomption », elle serait de nouveau anticatholique,
comme elle l'a été dans les définitions de l'immaculée-con-
ception, de la transsubstantiation, etc.

Donc, nous avons le droit et le devoir de conclure que
I’Eglise romaine, par sa mariolatrie actuelle, a violé le crité-
rium catholique et corrompu la notion méme du dogme
catholique.

Allons plus loin, et démontrons que cette mariolatrie est
contraire aux principes les plus fondamentaux du christia-
nisme.

1. La marioldtrie actuelle de U'Eglise romaine eSt con-
traive aux dogmes les plus fondamentanx du christianisme.

1° Elle est contraive a la notion de Dieu. La notion chré-
tienne de Dieu est faussée par les romanistes qui interprétent
mal le titre de «meére de Dieu» attribué a4 Marie au concile
d’Epheése (431). Ce titre, en effet, n'a ét¢é donné a Marie que
pour mieux affirmer contre Nestorius l'unité personnelle du

1Y La maison ou la trés sainte vierge est morle, par M. I’'abbé Gouyet, in-8°,
407 p.; Paris, Tolra.

%) Voir FERET, ouwr, cité, T. IV, p. 138-130.

%) Voir, dans la Grande Encyclopédie, V'article de E.-H. VOLLET sur Maric.



— 291 —

Christ, Dieu et homme, mais non pour faire croire que Marie
aurait enfanté la nature divine. Attribuer & une créature la
propriété d’enfanter la nature créatrice, est une monstruosité
que le paganisme méme n’a pas commise. Or, que de roma-
nistes, ne faisant pas cette distinction essentielle et oubliant
lorigine vraie du ®soidxog, professent cette monstruosité
payenne! Et Rome, loin de les éclairer, insiste avec plaisir,
ce semble, sur cette confusion, qui, prise a la lettre (et Rome,
presque toujours, prend tout a la lettre), détruit logiquement
la vraie notion de Dieu dans les esprits.

[La notion chrétienne de Dieu est faussée par les roma-
nistes qui enseignent que la Trinité est « complétée » par Marie;
et que Marie, fille du Pere, mere du Fils (on se garde bien
d’ajouter: «selon la chair»), et épouse du St. Esprit, est en
quelque sorte la quatrieme personne de la Trinité’). Donner
au St. Esprit une épouse, n'est-ce pas scandaleux? n'est-ce pas
humaniser la personne divine du St. Esprit et fausser la notion
de Dieu?

La notion chrétienne de Dieu est faussée par les roma-
nistes qui font découler de Marie la grace divine. Plusieurs se
bornent encore a dire que les graces célestes nous viennent
de Dieu par Marie (ommnia per Mariam). Dans cette derniere
proposition, Marie n’est qu'un canal, et Dieu est la source.
Mais la plupart aujourd’hui emploient un langage qui exalte
Marie non plus comme un simple canal, mais comme la source
méme de la griace. Le pape Léon XIII a dit expressément :
« De Marie couleront des flots inépuisables de graces célestes.»
Or, n’est-ce pas faire de Marie une déesse? Ce méme pape a
déclaré vouloir «établir le salut de 'humanité sur le culte de
Marie?)». Or, dans le vrai christianisme, le salut est établi sur
le culte du seul vrai Dieu, et non pas sur le culte d'une
créature. L'Eglise a toujours adoré Diew méme, par J.-C., en
J-C., avec J.-C.,, suivant cette parole de J.-C. méme: «Il est
écrit: tu adoreras le Seigneur ton Dieu, et tu ne serviras que
lui seul» (Luc IV, 8). Remplacer le culte de Dieu par le culte

de Marie, entraine une manifeste et trés grave altération de
la notion de Dieu.

Y Cf. Altkath. Volksblatt, 12 mars 1897.
*) Cf. Aditkath. Volksblatt, 1°7 avril et 23 septembre 1898.

Y



— 292 —

La notion chrétienne de Dieu est encore faussée par les
romanistes qui, exagérant 1'expression «omwuia per Mariam »,
font de Marie une créature toute-puissante. lls ont méme dit
d’elle qu’elle est «la toute-puissance suppliante (omnipolentia
supplex)». Que ce soit par ses supplications ou autrement,
peu importe, du moment qu'elle est «la toute-puissance» et
qu'elle peut tout (omwuia per Mariam). Or, traiter ainsi une
créature, c'est fausser la notion de Dieu.

Enfin, ils faussent encore la notion de la puissance et de
la sagesse de Dieu, les romanistes qui attribuent & Marie des
miracles ridicules, des apparitions grotesques, pures exploita-
tions de la sottise humaine, qui rapportent, il est vrai, aux
exploiteurs et &4 Rome des sommes considérables et des
avantages matériels et politiques importants, mais qui n'en
compromettent que davantage la religion chrétienne.

2° La marioldtrvie romaine est contvaive a la mnotion du
védempleur et de la védempiion.

La notion du rédempteur et de la rédemption nous a €&té
donnée par J.-C. méme, en ces termes: «Nul ne vient au Pere
que par moi» (Jean X1V, 6). C'est donc J.-C. seul qui est le
médiateur, le rédempteur. «Ego sum via, c’est moz, a-t-il dit
encore, qui suis la voie.» Donc ce n'est pas Marie.

Rien de plus clair que cette doctrine. St, Paul a insisté
explicitement sur ce point, en disant: «Il n’y a quwun seu!
médiatenr entre Dieu et les hommes, J.-C. homme, unus est
mediator Det et hominum homo Chrisius Jesus» (I Tim. II, 5).
St. Jean également, en disant: «Si quelqu’'un a péché, nous
avons un avocat auprés du Pere, Jésus-Christ le juste»
(P Ep. 1L 1)

Donc, quoi qu'en dise Léon XIII, le salut de l'humanité
n’est pas fondé¢ sur Marie. Le salut n’est qu'en J.-C., non est
in alio aliquo salus (Act. 1V, 12).

- Evidemment, c'est attaquer la médiation de J.-C., que de
faire de Marie une médiatrice. Donc le concile latin-américain,
tenu 4 Rome en 1899, s’est montré antichrétien lorsqu’il a dit:
Queerentes gratiam, per Mariam queramus. Il aurait da dire:
Per Christum Dominum nostrum. :

Evidemment, c'est attaquer la rédemption par J.-C., que de
faire de Marie une co-rédemptrice, Or les romanistes prodiguent



a2 Marie les titres de médiatrice et de co-rédemptrice; ils rem-
plissent de plus en plus le calendrier des fétes de Marie, qui
empietent toujours davantage sur celles du Christ. IIs contre-
disent formellement St. Jean, qui a dit que c'est J.-C. qui Ote
le péché du monde (I, 29), et non pas Marie. Ils oublient que
Marie est la mere du Rédempteur, mais non de la rédemption.

Léon XIII a osé écrire que c'est Marie qui doit unir les
peuples?), comme si la pierre angulaire n’était pas le Christ
seul, mais Marie; comme si le fondement infaillible de I'Eglise
n’était pas la divinité de J.-C. crue et proclamée, mais la glo-
rification de Marie; comme si a la place du bon Pasteur, il
fallait établir une bergeére, Marie!

Peut-étre n’a-t-on pas assez remarqué qu'en déclarant
Marie exempte du péché originel, on 'a placée, ipso facto, en
dehors et au-dessus de 1'humanité et qu'on l'a égalée a J.-C,,
qui, n’étant pas homme seulement, mais homme-Dieu, a été
comme tel, et par conséquent seul, exempt de péché.

Combien le culte de Marie a été et est encore supersti-
tieux, combien il est encore tenace parmi les masses ignorantes
précisément parce qu'il est superstitieux, on le voit dans ce
fait, bien caractéristique, que méme les populations devenues
protestantes au XVI°® siécle, ont conservé, dans certains pays,
leurs « prieéres » ou «secrets » en 'honneur de la Vierge pour
la guérison de leur bétail. «Le protestantisme imposé dans nos
contrées, dit un historien neuchatelois, n'a pas modifié¢ du coup
les vieilles croyances de nos afeux.  Nos peéres, avant la Reé-
forme, invoquaient pour leur propre sauvegarde et pour celle
de leurs biens et de leurs bestiaux, la protection de la Vierge,
de saint Jérome, de saint Michel, de saint Gabriel et de saint
Raphaél; ils continuerent bonnement & faire de méme aprés
la Réforme. Le culte de la Vierge a laissé longtemps dans
notre peuple des traces plus vivaces qu'on ne croit. Rien ne
montre mieux a quel point ce culte était profondément popu-
laire que les révélations faites par certains sorciers brilés au
XVI® et au XVII® siecle. Ces malheureux, vendus au Diable,

1) On lit dans son encyclique sur le Rosaire: « Marie sera % /Jen béni, 4 la
fois doux et fort, grdce auguel tous ceux qui aiment le Christ, de quelque nation
qu’ils soient, deviendront un peuple de fréres, obéissant comme 4 un Pére commu n. »
Peut-étre croyez-vous que ce « Ptre commun » est le Pére céleste ? Détrompez-vous.
Léon XIII ajoute: «...au vicaire de J.-C. sur la terre, au Pontife romain! »



— 294 —
avaient consenti a renier Dieu le Pere, le Fils et le Saint-Es-
prit, mais ils avaient obstinément refusé de renier la Vierge
Marie ). »

Que ce culte n'ait rien de chrétien, on le voit dans la
fagon indigne dont ces ignorants superstitieux traitent Dieu et
le Christ. Voici, par exemple, le «rite» ou le « secret» usité
dans le canton de Vaud, encore & la date de 1803: « Priérve
pour arvéter la colique amnx chevaux. 11 faut prendre le mou-
choir de cou a la personne qui est avec le cheval, et l'on fait
trois nceuds, le premier au nom du Pére, le deuxiéme au nom
du Fils, le troisitme au nom du Saint-Esprit. Amen. Ensuite
vous passez la main gauche tout le long du dos jusqu’au bout
de la queue, et vous la tirez trois fois fortement, la premiere
fois au nom du Peére, la deuxiéme fois au nom du Fils, la
troisieme fois au nom du Saint-Esprit. Amen. Ensuite vous
allez vers la téte, toujours du coté gauche, et vous leur cra-
chez trois fois dans la bouche, toujours la premiere fois au
nom du Pére, la deuxiéme au nom du Fils, la troisitme au nom
du Saint-Esprit. Amen. Il faut laisser le mouchoir de cou une
heure apres?).»

Ce n'est pas tout.

IV. La marioldtrie actuelle est coniraive @ la raison.
St. Bernard a dit de la doctrine de I'immaculée-conception
qu’elle est contraire non seulement & l'antique tradition, mais
encore & la raison (quam non probat ratio, non commendat
antiqua traditio). Que n’elit-il pas dit de toute la mariolatrie
actuelle! Certes, il v a eu des exaltés & toutes les époques et
dans toutes les Eglises. Au moyen 4ge, un mystique, pour
expliquer comment ’ame chrétienne doit imiter Marie, a écrit
un livre intitulé: ZLa Parfaction des filles religieuses suv
lexemplaive de lymage de nostve dame. Plusieurs chapitres sont
consacrés & chaque partie du corps de Marie. L'un est intitulé:
Que le nez de U'dme ne doit pas étve itrop grant. Il y a des
méditations sur le front, les yeux, les oreilles, la bouche, le
col, les épaules, le ventre, etc.,, de Marie! Depuis lors, 1'ana-
lyse et la synthese ont fait des découvertes nouvelles; la

1y Arthur PIAGET, Musée neuchitelois, 1897.
) Voir la Revwue de Lawsanne, Revue du dimanche, 18 novembre 1goo,



— 295 —

physiologie et la psychologie de Marie ne laissent plus guere
a désirer. St. Liguori, les auteurs des Mois de Marie, les pré-
dicateurs de La Salette, de Lourdes, etc., ont a peu pres
atteint en cette matiere les dernieres limites, comme les ven-
deurs de médailles miraculeuses et de cierges devant les
Vierges noires sont arrivés au wec plus ulira de I'habileté
commerciale.

Ce qui est particulierement navrant, c'est l'insanité qui a
inspiré le fond et la forme des raisonnements sur lesquels ces
théologiens prétendent fonder leurs superstitions.

L’un prétend que l'assomption de Marie est certaine, parce
quil est dit dans le Cantique des Cantigues (II, 10): «Voila
mon bien-aimé qui me parle et qui me dit: Leves-vous, hdles-
vous, ma bien-aimée, ma colombe, mon unique beauté, et
venes. » Ce passionné oublie que St. Augustin lui-méme,
loin d’avoir appliqué ce texte a Marie, 1'a appliqué a toute
ame juste, qui, «délivrée de sa prison mortelle, s’¢lance dans
le ciel» (Méditations, ch. XXI-XXIII).

Un autre affirme que Marie a été exempte de tout péché,
parce qu'il est dit dans PEcriture que toutes les générations
l'appelleront «bienheureuse » (beatam), comme si «bienheureuse »
signifiait « immaculée » !

Déja  St. Bernard répliquait ainsi aux mariolatres du
XIIe siecle: «Ce n’est point assez pour vous (de glorifier les
vertus de Marie et de célébrer tous les ans sa naissance), il
vous faut maintenant surenchérir sur ces honneurs, en con-
fondant sa naissance avec sa conception. Avec un pareil rai-
sonnement, pourquoi s’'arréter & Marie et ne pas instituer un
jour de féte en l'honneur de son pére et de sa mere, puis de
ses afeuls, et ainsi de suite pour tous ses ascendants & Vinfini?)?
Nous aurions ainsi des fétes sans nombre. Mais cela ne con-
vient pas dans l'exil et ne sied que dans la patrie. On parle
d'un écrit et d'une révélation d’en haut (Supernce, ut aiunt,
revelationis), comme s'il était bien difficile d’en produire de
semblables pour prouver que les parents de Marie doivent étre
honorés comme elle, suivant le précepte du Seigneur: Honore
ton pere et ta mere. Pour moi, je ne fais aucun cas de tous

') N. B. Un jésuite, le P. Charzournes, qui a proclamé St, Joseph «Détoile du
XIXe siécle», a demandé aussi que 'on proclamit I'immaculée-conception de Joseph!



— 296 —

ces écrits qui ne s’appuient ni sur la raison, ni sur une auto-
rité certaine. On dit: la conception de la Vierge est avant sa
naissance, or sa naissance est sainte, donc sa conception l'est
aussi. La belle conséquence en vérité! Suffit-il que 1'une soit
avant l'autre pour &tre sainte? Il est bien certain que 1'une
vient aprés l'autre, mais il ne s’ensuit pas que si la seconde
est sainte, la premiere le soit aussi. D’ailleurs, d’oit viendrait
a la conception cette sainteté qu'elle doit communiquer a la
naissance? N'est-ce pas, au contraire, parce que Marie n’a pas
été congue sans péché, qu’il a fallu ensuite qu'elle fat sancti-
fice dans le sein de sa meére, afin de naitre sans péché? Dira-
t-on que la naissance, qui est postérieure & la conception, lui
communique sa sainteté? Evidemment non, car si la sanctifi-
cation que Marie recut apres sa conception peut s'étendre a
la naissance, qui lui est postérieure, elle ne saurait remonter
par un effet rétroactif jusqu'a la conception qui la précede. »

L’argumentation de Castelar (& quoi ce dilettante super-
ficiel n'a-t-il pas touché?) mérite d’étre citée. « Dans les évan-
giles apocryphes, dit-il, prédomine, avec une ampleur plus ou
moins grande, l'idée que Marie fut comme la tige d'un rosier
mystique, d'oli s'élevaient les lis blancs qui devaient embau-
mer l'atmosphére de notre planete, et les colombes immacu-
lées qui devaient porter dans leur bec le rameau de 1'olivier
de réconciliation entre la terre et le ciel. Reconnaissons qu'il
vy a, dans cette partie du symbole de notre foi, quelque chose
d'analogue a4 ce qui se passe au sujet de 1'éclat de la lune et
de l'éclat du soleil. La rétine se fatigue a fixer le soleil en
face. L'idée se fatigue en regardant Dieu en face. La lumiere
trop vive brfile nos yeux, comme l'idée trop sublime brile
notre esprit. Mais cette méme lumiére, réfléchie sur le disque
de la lune et venue par lui & notre regard, s’adoucit et permet
une sereine contemplation. Il est des admes tendres, méme
parmi les hommes faits, auxquelles une communication spiri-
tuelle avec Dieu semble au-dessus de leurs forces intellectuelles
et accablante pour leur volonté et pour leur conscience. L'Titre
de tous les étres, absolument bon, parfait, surpasse a un tel
point leur pensée, qu'il I'abolit et 'anéantit. Mais la lune, d'une
surface plus modeste, d'une splendeur moins intense, nacrée
dans un ciel d’azur, avec sa couronne d’astres a moitié effa-
cés par sa propre lumitre cendrée, tamise ces rayons des



— 297 —

idées divines, trop vastes pour notre pauvre intelligence, et
nous permet les contemplations dans lesquelles nous absorbons
notre esprit, tranquilles et satisfaits, sans cette disproportion
quil y a entre nous et I'Etre parfait et absolu que nous nom-
mons d’'un nom ineffable : le Divin Créateur. Aux litanies mys-
tiques nous pourrions en ajouter d'autres beaucoup plus
exactes si nous voulions exprimer avec fidélité tout ce que
~Marie signifie pour les croyants. En musique, la mélodie;
dans les saisons, celle de la floraison universelle; dans les
sentiments, la douceur et la tendresse; dans le beau, l'art pur ;
en religion la priere; dans les vertus, la miséricorde; tout
cela signifie en soi Marie, et, pour le signifier ouvertement,
réclame un culte fervent des hommes et méme des peuples
les plus virils, lesquels cherchent instinctivement ce qui les
compleéte, et, en les complétant, les perfectionne. Ne croyez-
vous pas qu’il cadre mieux qu'avec aucun autre peuple, avec
les forts Aragonais, dans les poitrines desquels la patrie a
trouvé sa défense et dans les bras desquels elle a trouvé ses
meilleures armes, ce culte pour la femme qui s'idéalise dans
le culte religieux pour leur Vierge traditionnelle et histo-
rique 1) ?» — Et voila pourquoi et comment il est mieux de
laisser dans son ciel Dieu, qui fait mal aux yeux, et d’adorer
Marie, la lune mystique des chrétiens!

Peut-étre un jésuite -a-t-il révélé le vrai secret de toutes
ces folies, lorsqu’il a publi¢, dans la Civilia catiolica (15 jan-
vier 1876), V'article intitulé: Lowuwrdes et le Vatican, ol il est
dit que J.-C. vit et agit comme Dieu snvisiblement dans la per-
sonne de sa mere bien-aimée, mais visiblement dans la per-
sonne de son représentant, le pape?). D'olt cette conclusion
naturelle : Marie, toute grande qu'elle est, ne peut pas montrer
J.-C., qui n'est qu’invisible en elle; c'est le pape qui le montre
visiblement en lui. Donc, si grand que soit le culte pour
Marie, que le culte pour le pape soit encore plus grand!
Marie et le pape, telles sont les deux cymbales, trés sonores,
de T'Eglise romaine actuelle. Telle est la fin a laquelle on
voulait arriver: la papolatrie par la mariolatrie.

Mais, dira-t-on, il y a pourtant des hommes intelligents,

Y Nowvelle Revue internationale, octobre 1895, p. 381-382,
%Y CL. Altkath. Volksblats, 12 mars 1897,



— 298 —

les jésuites par exemple, qui sont partisans de l'immaculée-
conception et des dévotions actuelles. — La réponse est aisée.
Ce n'est ni l'intelligence, ni la finesse, ni méme la ruse qui
manquent aux jésuites et & leurs clients, mais c'est la droiture
dans la maniére de s’en servir. Au lieu d’employer leur esprit
au service de la vérité, ils ne l'emploient qu'au service de
leurs intéréts temporels et de leurs ambitions spirituelles. Leur
but n'est pas de faire régner J.-C. dans les consciences, mais
de régner eux-mémes sur elles. Toute leur histoire le prouve.
Une fois entrée dans le monde jésuitique, P'intelligence la plus
déliée ne peut fonctionner que selon linstrument auquel elle
est asservie, qu'elle le veuille ou non. Tel est le secret du
phénomene psychologique, trés ordinaire, qu'on nous objecte.
Dans le cas particulier qui nous occupe, l'explication de cette
difficulté (qui n’en est pas une) a été donnée tres clairement
par Guettée dans ses admirables Souvenirs (p. 132-133). «Des
leur institution, a-t-il dit, les jésuites s’étaient prononcés en
faveur de la doctrine de l'immaculée-conception, et en avaient
fait grand bruit en Espagne, leurs pays d’origine. Pourquoi
s'étaient-ils prononcés en ce sens? Parce que les domini-
cains, leurs concurrents redoutables, prétendaient que 1im-
maculée-conception ne pouvait étre acceptée par de vrais
catholiques. Les dominicains avaient alors une grande in-
fluence dans T'Eglise, et cette influence contrebalancait celle
des jésuites. Les théologues dominicains pénétraient dans
toutes les facultés de théologie et y faisaient dominer leurs
opinions. Ils avaient surtout jeté les yeux sur la Sor-
bonne, et ils étaient sur le point d'y exercer une influence
prépondérante. Les vieux docteurs de Sorbonne appartenaient
au clergé séculier. Ils voulaient bien admettre parmi eux des
docteurs-moines, mais a la condition qu'ils ne domineraient
pas l’école. Les dominicains étaient sur le point d’y dominer,
les vieux docteurs chercherent un moyen de les exclure de
leur « maison » et le trouveérent dans la doctrine de l'imma-
culée-conception. L'opposition & cette doctrine était une des
bases de la théologie de Tordre dominicain. Des lors, il fut
convenu que la doctrine de I'immaculée-conception, considérée
seulement comme opinion libre, serait une des bases de len-
seignement sorbonnique. Il fut donc admis que tous ceux qui
se présenteraient pour obtenir le titre de docteur en théologie,



s 299 s

en Sorbonne, feraient serment de défendre et de propager la
doctrine de l'immaculée-conception. Les dominicains, ne pou-
vant faire ce serment contraire & la doctrine de leur ordre,
étaient exclus de la Sorbonne. Les jésuites ne se contentérent
pas de soutenir la doctrine de l'immaculée-conception comme
opinion théologique, ils voulurent en faire un dogme. De la
une polémique dans laquelle, au point de wvue des principes
catholiques et des données traditionnelles, les dominicains
eurent raison. Mais qu'importent aux jésuites la tradition et
le principe catholique ? Ils entreprirent de faire. déclarer par
le pape infaillible que l'immaculée-conception était un dogme
de foi, et les souverains espagnols solliciterent cette déclara-
tion... » On connait le reste et lissue de cette lutte entre
moines, compliquée d'une lutte entre moines et sorbonniens.
Or, oli peut-on découvrir, dans ces intrigues, l'amour de Ila
vérité ? Nulle part. La ruse y éclate, mais Dieu et son Christ
en sont compleétement bannis. Dans ces sacristies, il n'est plus
question ni de UEglise universelle, ni du royaume de Dieu;
on y é€leve autel contre autel avec les pierres mémes de
I'autel, profané et détruit, du Christ.

V. Conclusion. Cette idolatrie payenne finit par écoeurer. Le
congreés de Lyon, de septembre 1900, en est une nouvelle preuve.
Arrétons-nous. Qu'il suffise de 'avoir indiquée. Elle se réfutera
d'elle-méme dans les esprits droits et dans les cceeurs vraiment
chrétiens. Tout fidele intelligent et cherchant sinceérement Dieu,
ne verra dans les Ecritures et dans la tradition universelle
que ce qui s’y trouve réellement. 1l se rappellera que les Peres
n’ont connu aucune de ces doctrines antichrétiennes, que les
Saints de 'ancienne Eglise se sont sanctifiés en dehors de
toutes ces superstitions, qu'ils eussent trouvées scandaleuses.
Il se rappellera que méme St. Bernard, qui cependant a été
si dévot envers Marie, a rejeté I'immaculée-conception comme
une nouveauté antichrétienne et déraisonnable. Il se rappellera
que toute P'école dominicaine, cependant si mystique, a pro-
testé aussi contre cette « hérésie ». Il se rappellera que Port-
Royal, si pieux lui aussi, si ouvert au mysticisme, n'a jamais
toléré limmaculée-conception 1); que la mere Angélique de

') Port-Royal, par Sainte-Beuve, T. I, p. 126.



— 300 —

Saint-Jean, si disposée pourtant & « se jeter entre les bras de
la Mére de la belle dilection et de la sainte espérance», a
cependant repoussé cette «opinion contestée»?'). [l se rap-
pellera que, dans toutes les Eglises chrétiennes, les voix les
plus autorisées ont protesté contre les innovations romaines 2).

Il se rappellera surtout les lecons que Marie nous a don-
nées sur Jésus, et celles que Jésus nous a données sur Marie.
Marie, en disant que son esprit s'est réjoui en Dien son Sau:
veur (Luc 1, 47), nous a appris qu'il n'y a qu'un Sauveur;
Dieu méme, et que c'est en lui, et non en elle, qu'il faut se
réjouir. Marie, en nous recommandant de faire tout ce que
Jésus nous a dit de faire (quodcumque dixerit vobis facile
Jean 11, 5), a indiqué a tous les chrétiens leur vraie ligne de
conduite ; ce n’est pas elle qu’il faut écouter, c'est lui (Zpsum
audile) ; ce n'est pas a elle qu'il faut s’adresser, c’est a lui, &
lui qui seul en effet a les paroles de la vie éternelle.

Jésus a ¢été encore plus expressif que Marie, si c'est pos-
sible, en ce sens qu'il n'a pas craint de montrer envers Marie
(évidemment pour nous prémunir contre les périls futurs) une
certaine dureté officielle, qui tout d'abord étonne de la part
d'un tel fils envers une telle meére. Lorsque Marie lui adresse
une priere & Cana, il lui répond séchement: « Quid wmihi ei
1ibi est, mulier ? » (Jean 11, 4). — Allleurs, pendant qu’il évan-
gélise les foules, on lui fait remarquer que sa meére et ses
freres sont 14, désirant lui parler; et il répond: « Quelle est
ma meére et qui sont mes fréres? Mes disciples, voilda ma meére
et mes fréres. Quiconque fait la volonté de mon Pére qui est
dans le ciel, celui-la est mon frere, et ma sceur, et ma mere »
(Matth. XII, 48-50). N'est-ce pas dire clairement que, dans la
prédication du royaume de Dieu, par conséquent dans 1'Eglise,
Marie sa mere n'est rien, pas plus que ses fréres; quelle
doit, comme eux, &tre complétement effacée et écartée; que
lorsqu’il est question des affaires de son Pere céleste, sa meére
selon la chair et sa famille terrestre ne sont rien; et qu'il ne
connaft, en religion, que celui qui fait la volonté de Dieu?
Je le demande & tout esprit non prévenu, n'est-ce pas la con-

BT, IV, p. 130,

#) Voir en particulier la protestation de Khomiakoff, mentionnée dans la Revue,
janvier 1896, p. 62.



— 301 —

damnation formelle, explicite, de tout ce culte excessif rendu
a4 Marie, avec une pompe si superstitieuse et si payenne, dans
PEglise romaine actuelle? Telle est notre conviction.

VIII. — Le catholicisme et le pseudo-mysticisme.

Inutile de dire que j'accepte, que japprouve, que jadmire
le vrai mysticisme, celui qui consiste & unir le mieux possible
notre pensée, notre coeur, notre conscience, notre volonté,
notre moi, a I'idéal infini et vivant que nous appelons Dieu.
Un tel mysticisme est fondé sur la vraie notion de ’homme
et sur la vraie notion de Dieu. Rien de plus logique, de plus
philosophique, de plus chrétien.

Mais il est un faux mysticisme, qui, sous prétexte que
la raison et la volonté humaines sont impuissantes & réaliser
cette union, les exclut; qui croit, en conséquence, que, pour
mieux voir Dieu, il faut «fermer» les yeux de I'ame; qu'avec
une raison aveugle et une volonté passive on est dans les
meilleures conditions pour s’élever a Dieu; que c’est ainsi
qu'on remplace la raison et la volonté par l'extase: extase
dans laquelle 1'ame, absolument passive, se repose (quiétisme),
se perd et s’anéantit en Dieu, par la perte de sa responsabilité
et de sa personnalité (mirvama). Dans cette voie de pseudo-
mysticisme, il y a plusieurs étapes: tel mystique s'arréte a la
premiere, tel autre va jusqu'a la seconde et a la troisieme
seulement, tel autre jusqu’a la derniere. Il en est donc de
plus coupables et de moins coupables, mais tous sont cou-
pables, parce que tous blessent la vérité.

C’est ce pseudo-mysticisme que je veux signaler ici comme
l'une des pires corruptions du catholicisme, bien que beaucoup
de ces faux mystiques se prétendent catholiques et se con-
siderent méme comme la fine fleur du catholicisme.

Pour comprendre clairement cette importante question, il
faut bien distinguer les trois formes principales sous lesquelles
le pseudo-mysticisme se présente A nous, a savoir: 1° Iesprit
séparatiste; 2° l'esprit d’accaparement et de domination
3° Tesprit de zélotisme, d'intolérance et de fanatisme.

1. Séparatisme. — L'esprit séparatiste dont il s’agit pro-
vient de deux causes principales, et il se trahit dans les facons



— 302 —

multiples dont il dénature les dogmes chrétiens et fausse
T'esprit méme du christianisme.

1° La premiere causé de ce séparatisme git dans 1'état
maladif et anormal de certains tempéraments et de caracteres,
qui, par le fait méme de leurs défectuosités soit corporelles,
soit spirituelles, éprouvent un malaise plus ou moins violent
au milieu de la société, la prennent ainsi en dégolt et méme
en haine, rompent avec elle, la fuient et se retirent a 1'écart,
voire méme dans la solitude et le désert, plus encore pour se
plaindre et s’exalter que pour réfléchir sérieusement. Ce phé-
nomene est frappant dans l'histoire du boudhisme, notamment
chez les moines de cette religion. Il existe aussi chez les chré-
tiens de toutes les confessions: que de malades, de névrosés,
d’hystériques, non seulement dans les couvents, mais méme
chez les hommes du monde, qui, comme J.-]. Rousseau, se
laissent aller a leur mélancolie, a leur pessimisme, ne voient
que du mal dans la société, la déclarent essentiellement mau-
vaise et font retomber sur elle tous les vices qu’ils n’aper-
¢oivent pas dans leur propre personne, mais qui y sont cepen-
dant et qu'ils sont eux-mémes les premiers & y développer a
leur insu!

Ces déséquilibrés qui se choquent du monde et qui pren-
nent en mauvaise part tout ce qui leur vient de la société,
ne remarquent pas que le défaut d’adaptation au milieu est
T'une des causes les plus fréquentes de la désagrégation men-
tale, et que l'isolement maussade dans lequel ils s'enferment,
loin de toujours les guérir, développe souvent en eux leurs
germes mauvais, tantdt sous la forme de la dépression morale,
tantot sous celle de l'exaltation mentale.

La dépression morale se manifeste surtout chez les passifs,
plus aptes a la réceptivité : ils souftrent vite des angoisses de
conscience, des doutes involontaires, subissent toutes les in-
fluences, ouvrent leur esprit a tous les esprits, se croient ainsi
possédés d'esprits mauvais, et aboutissent facilement a la
démonomanie.

L’exaltation mentale, au contraire, se montre surtout chez
les actifs, plus aptes a4 la communication; ils ont des visions
réconfortantes, des hallucinations qui les excitent et les fana-
tisent, se croient volontiers prophétes et envoyés de Dieu, et
aboutissent ainsi a la théomanie,



— 303 —

La olt les masses ignorantes et les individualités super-
stitieuses apercoivent des phénomeénes surnaturels et miracu-
leux, la science ne constate que des faits naturels et naturelle-
ment explicables. La psychologie démontre que les pseudo-
mystiques soit de la vie contemplative, soit de la vie active,
s’enfoncent toujours davantage, les uns et les autres, par le
fait de leur exclusivisme et de leur obstination, dans leurs
propres défauts. Les pseudo-mystiques de la vie contemplative
sacrifient I'action pour ne plus pratiquer que la contemplation,
et quelle contemplation! Et les pseudo-mystiques de la vie
active sacrifient la réflexion pour ne plus se livrer qu'a une
action immodérée, excessive, qui aboutit fatalement au détra-
quement de la machine. L'homme normal est ainsi fait qu'il
ne peut se passer ni de l'action saine ni de la saine réflexion,
et quiconque se prive des ressources de l'une ou de l'autre,
subit logiquement, naturellement, les détériorations attachées
a toute violation des conditions de la nature.

Il est aisé de comprendre que le fanatisme est une de ces
détériorations. En effet, le pseudo-mystique qui renonce a
Paction naturelle et nécessaire, perd peu & peu le sentiment
de la famille et de la société; absorbé dans ses propres con-
templations et dans son propre isolement, il ne voit plus que
lui-méme en croyant voir ou Dieu ou un Saint; il passe vite
de l'isolement et de la contemplation & l'oisiveté qui le para-
lyse et l'idiotise, ou a l'extase qui le fanatise.

De méme, le pseudo-mystique qui renonce a la réflexion,
qui ne veut que l'action sans relache, oublie vite sa cons-
cience, devient meneur, perd son moi individuel, qu'il remplace
par un prétendu moi social, et, toujours plus exalté par son
milieu et son entourage, aboutit & l'intransigeance et au fana-
tisme. Et dans leur fanatisme souvent inconscient, les uns et
les autres perdent le sentiment et méme la sensation des
choses réelles, jusqu'a manger sans gofiter, boire de 1’huile
pour de I'eau, entendre sans entendre, voir sans voir, parler
sans comprendre ; machines passives, instruments irresponsables
de leurs habitudes ou de leurs hallucinations, victimes de leurs
idées fixes. '

Combien ce fanatisme et cet exclusivisme sont nuisibles
en religion et en théologie, il est aisé de le concevoir, si l'on
considére que, la religion étant l'union de I’homme et de



— 304 —

Dieu, ila théologie étant la science des choses humaines et des
choses divines, on ne peut avoir une religion exacte et une
théologie exacte qu’a la condition d’avoir des idées exactes
sur le divin et des idées exactes sur ’humain, de les concilier,
de les controler, de les rendre toujours de plus en plus lumi-
neuses ; travail absolument impossible 4 quiconque est absorbé
par une idée fixe ou des idées fixes. Ainsi s’explique, trés
naturellement, la folie religieuse, forme extréme du pseudo-
mysticisme soit contemplatif, soit actif, forme produite par la
maladie qui méne a4 l'isolement, & la séparation, a la séques-
tration, a la privation, & U'exclusivisme, et & toutes les dévia-
tions physico-psychiques qui en sont les conséquences naturelles.

2° LLa seconde cause du séparatisme susdit est orgueil,
'orgueil poussé méme quelquefois jusqu’au dédain et a la
haine. Voici comment. Certains caracteres sont égoistes, vani-
teux, pleins de leur moi, qui ne peut supporter le moi d’autrui;
ne pouvant s'accommoder de ce qui est pour tous, ils veulent
se singulariser, se séparer, se distinguer, se mettre a part.
Luniversel leur déplait, parce que ce qui est pour tous leur
parait commun et banal; ils n'ont plaisir que dans ce qui leur
est particulier. I1 leur faut une élite, dont ils sont eux-mémes
I'élite ; il leur faut dans leur communauté un petit groupe a
part, tout particulierement idéal, et dans leur petite école un
petit cénacle isolé et plus pur. Ce mouvement d'élimination,
de soi-disant ¢puration, de séparation, a lieu en religion comme
ailleurs, parce qu'il est propre & I'homme en soi et que les
hommes sont hommes en religion comme ailleurs. Cet orgueil
conduit quelquefois au rigorisme, & ce rigorisme qui n’est pas
toujours un scrupule de la conscience, mais souvent une simple
exigence de lorgueil. Tel rigorisme est cassant, et cassant
parce qu'il est étroit, et étroit parce qu'il provient de I'orgueil,
qui ne voit que soi. Tel autre exige toujours le parti le plus
siir, et repousse tout ce qui n’est que probable. Tel autre hait
ou dédaigne tout ce qui le contredit. Tous ces rigorismes,
signes de maladie plus que de bonne santé, symptomes d’or-
gueil plus que de vraie vigueur, sont des formes du pseudo-
mysticisme séparatiste.

3° Apres avoir indiqué les deux causes principales de
Pesprit séparatiste en religion, il faut indiquer quelques-unes
des applications qui en sont faites.



Dans le domaine du dogme, prenons pour exemple la
notion du «surnaturel». Tandis que les premiers Peres ont repré-
senté la vie surnaturelle comme une vie d'un ordre supérieur,
qui ne détruit ni les vérités ni les vertus de l'ordre naturel,
mais les perfectionne en les élevant a un degré plus haut que
le simple degré naturel; tandis qu’ils considéraient les sages
du paganisme comme des fréres qui ont été « naturellement
chrétiens » ; tandis qu'ils faisaient commencer lexistence de
I'Eglise chrétienne a lexistence méme de T'humanité et a la
premiere révélation divine, on a vu les théologiens pseudo-
mystiques repousser peu a peu cette notion qui unit l'ordre
inférieur et l'ordre supérieur sans les confondre; on les a vus
substituer peu a4 peu a cette union et & cette conciliation des
deux ordres une notion d’hostilité, de séparation et d'exclusion,
en ce sens qu'ils ont fait de la grace non plus seulement une
réparation et un perfectionnement de la nature, mais une
espece nouvelle; qu'ils ont représenté le chrétien non plus
seulement comme un homme régénéré et restauré, mais comme
un surhomme, d’essence nouvelle et miraculeuse; & ce point
que, dans cet état, les vertus des payens n'ont plus été con-
sidérées que comme des vices, leurs vérités comme des erreurs,
les payens eux-mémes comme étrangers a 'Eglise et a tout
christianisme. Ces théologiens, sous prétexte de mieux glorifier
la grace, 'ont divinisée; ils ne Pont plus considérée comme
une force créée, mais comme Iessence divine elle-méme,
devenue principe de vie dans le chrétien. Ils ont ainsi creusé
un abime entre la grice et la nature et ils ont divisé le genre
humain en deux parties hostiles, anathématisant 1'une sous
prétexte de sauver l'autre, livrant celle-la & Satan pour mieux
donner lautre a Dieu.

Dans le domaine ecclésiastique, 1'esprit séparatiste s’est
aussi manifesté, chez les novatiens, chez les donatistes, chez
les cathares, en un mot chez tous les pseudo-mystiques qui
ont voulu rétrécir I'Eglise, en n'y admettant que les « purs »,-
C'est-a-dire les « Saints »; et qui, oublieux de la parabole du
bon grain et de livraie, ont voulu arracher cux-mémes du
champ du Maitre toute l'ivraie, c'est-a-dire tous les pécheurs,
comme si le Maitre ne s’était pas réservé de faire lui-méme
ce triage au jour du jugement. Les pseudo-mystiques pensent
et agissent comme s’ils étaient plus sages et moins relachés que

Revue intern. de Théologie. Heft 34, 1901, 20



— 306 —

Dieu méme! Ils ont besoin de tailler, de couper, de séparer,
d’exclure, d’anathématiser, 14 ot J.-C. a voulu planter, arroser,
mrir, bénir, sanctifier et sauver! Tandis que St. Paul voulait
étre anathéme pour ses freres, ils veulent, eux, lancer et ful-
miner 1'anathéme conire leurs fréres, non seulement contre les
vivants, mais méme contre les morts, et cela, avant d’avoir
scruté a fond les questions, d’'avoir laissé les accusés s’expli-
quer suffisamment, et avant d'avoir dissipé tous les malentendus
occasionnés par les mots mal compris. « Seigneur, lui dirent
un jour ses disciples Jacques et Jean, veux-tu que nous com-
mandions que le feu descende du ciel et les consume? Et
- Jésus, se tournant vers euX, les réprimanda et leur dit: Vous
ne savez de quel esprit vous étes; car le Fils de I'homme est
venu non pour perdre les dmes, mais pour les sauver.» (Luc,
IX, 54-56.)

Or, si tel est Pesprit de J.-C., tel doit étre aussi l'esprit de
son Eglise. Il est impossible d’admettre que la véritable Eglise
chrétienne ait des droits contre ses devoirs, et qu’elle ait une
mission autre que la mission du Christ. Le Christ est venu
pour sauver tous les hommes et il est mort pour tous. Ce ne
sont donc pas de vrais chrétiens, ceux qui ne veulent pas que
la grace, la sainteté, le salut, la félicité soient pour tous; ceux
qui veulent en avoir le monopole pour eux et leurs amis seu-
lement ; ceux qui ne sauraient étre saints, si les autres n'étaient
tenus pour des pécheurs, traités, torturés et bralés comme
tels; ceux qui se représentent 1'Eglise universelle du Christ
comme exclusivement composée d’eux et de leurs semblables,
et l'immortalité bienheureuse comme leur propriété, a l'exclu-
sion de quiconque n'est pas pur comme eux, eux seuls étant
les élus, les prédestinés et les sauvés!

Une telle notion de I'Eglise n’est pas seulement antichré-
tienne ; elle est encore antihumaine, inspirée non par la vérité,
mais par un sot orgueil et par une barbarie révoltante. Ces
séparatistes n’ont sans doute conscience ni de cette sottise ni
de cette barbarie, et il faut leur pardonner; mais ce n'en est
pas moins 1la T'esprit qui leur a dicté cette théorie étroite,
erronée et scandaleuse, ou Dieu apparait non comme un Pére,
mais comme un Maitre jaloux, capricieux, arbitraire, cruel,
monstrueux.

C'est encore ce séparatisme pseudo-mystique qui, dans le



— 307 —

but de diviniser I'Eglise, I'a divisée en deux, I'Eglise enseignante
et 'Eglise enseignée; c'est lui qui a enlevé a I'Eglise dite
enseignée & peu prés tous ses droits de témoin de la foi, pour
exalter d’autant plus le clergé, dont il a fait une caste, caste
séparée du peuple, caste sinon divine, du moins divinisée au
point de lui attribuer le pouvoir d'ouvrir et de fermer le ciel,
voire méme le pouvoir essentiellement miraculeux de changer
les substances des choses et de «créer Dieu» (5i¢) dans la
transsubstantiation eucharistique!

Et aprés avoir ainsi écarté les fideles pour mieux glorifier les
prétres, ce séparatisme a écarté les prétres pour mieux glori-
fier les évéques; puis il a écarté les évéques pour exalter le
pape. Il a cru ainsi faire acte de religion et de piété, en divi-
sant ce que Dieu avait uni, en paralysant le corps entier au
profit de la téte, non de la vraie téte qui est J.-C. (qui est
caput Christus; Epkes. TV, 15), mais du masque, masque qui
est le pape, pauvre mortel, de chair et d’os, d'infirmités cor-
porelles, intellectuelles et morales comme tous les hommes,
créature chétive, la plupart du temps jouet de son entourage,
et que les pseudo-mystiques, dans leur orgueil et leur ambi-
tion, ont érigé en grand lama (expression de larchevéque
Darboy), en «idole du Vatican » (expression de Montalembert),
en homme infaillible et omnipotent! C'est ainsi que le concile
du Vatican a €té le triomphe non du christianisme, non du
catholicisme, mais du pseudo-mysticisme qui divise et qui
ruine.

Dans le domaine monastique, 'esprit de pseudo-mysticisme
séparatiste a aussi pénétré. Précisons. De méme qu'il y a un
vrai mysticisme, ainsi y a-t-il un vrai monachisme. Je n’ai
point & défendre ici ce dernier, qui n’est pas en question. Il
est facile de le discerner d’avec le taux monachisme, qui ne
saurait étre assez condamné si l'on veut logiquement défendre
et glorifier le vrai. J'ai déja montré comment le jésuitisme est
une corruption du catholicisme?). Il en est de méme de ce
qu'on appelle aujourd’hui le comgrégamisme, et de toutes les
associations monastiques affiliées de prés ou de loin aux
jésuites. On connait suffisamment les assomptionnistes, qui
n’ont que trop fait parler d'eux 2).

1) Voir la Revue, janvier 1901, p. 125-149.
%) Voir la Revue, avril 1900, p. 424-426.



— 308 —

Autant les vrais religieux qui ne cherchent qu'a se sanc-
tifier eux-mémes, sont respectables et admirables, autant sont
condamnables ceux qui, sous prétexte de sanctifier auirui, ne
travaillent qu'a le tromper et a l'exploiter. M. Cornély, un des
défenseurs le plus en vue de l'Eglise romaine actuelle, n'a
cependant pas craint d'avouer que, parmi les congréganistes,
«il y a trop de distillateurs, de fabricants de dentifrice, de
chocolat, de poudre épilatoire, ou d’entrepreneuses de couture,
pour rendre leur défense bien enthousiaste?).» Et il a ajouté
qu'on a eu «le spectacle étrange d'une congrégation exclu-
sivement politique, composée de journalistes qui diffamaient et
de sorciers qui tombaient journellement sous les rigueurs du
code pénal en faisant croire a un crédit imaginaire ».

Léon XIII, dans sa lettre au cardinal Richard (janvier
1901) sur le projet de loi du gouvernement francais touchant
les associations et les congrégations, a cru devoir défendre
les congrégations en les identifiant avec I'Eglise chrétienne et
avec la religion chrétienne elle-méme. C'est une erreur mani-
feste : car l'histoire montre que le Christ, qui a fondé une
Eglise, n'a fondé aucun ordre monastique; que les moines
chrétiens ne datent que du troisiéme siécle et pour des motifs
étrangers aux principes chrétiens; que leur institution et leur
esprit, dans I'Eglise romaine, ont ensuite dévié du tout au
tout; que déja au Ve siecle on a vu des moines ignorants et
fanatiques faire le plus grand mal a 'Eglise chrétienne; que
les congrégations d’aujourd’hui sont, les unes, des établisse-
ments de commerce (chartreuse, bénédictine, etc.), d’autres, des
établissements d'instruction frelatée et mensongere, les autres,
des ¢établissements de propagande politique, et de la pire
espéce. Voila la vérité.

La papauté romaine actuelle est aussi infectée de ce sépa-
ratisme antichrétien. C'est en vain qu’elle lance de temps a
autre des appels a l'union. D'abord, on sait que par «union»
elle n'entend que la «soumission » des Eglises chrétiennes a
sa prétendue suprématie; or ce n'est pas 12 I'union. Ensuite,
I'histoire constate que c'est elle qui a séparé I'Eglise d'Orient
et 'Eglise d'Occident; que c’est elle qui a provoqué, dans
I'Eglise d'Occident, la grande division protestante du XVI®

1) Voir le Figaroe du 14 janvier 19o0I,



— 309 —

siecle, et plus tard la division entre les infaillibilistes, qui sont
sa création, et les antiinfaillibilistes, qui sont les continuateurs
du catholicisme ancien. Diviser pour régner, telle est la grande
maxime romaine, celle qui résume son histoire et son esprit.
Qui ne voit que ce particularisme romain est précisément le
contraire du vrai catholicisme ou christianisme universel? Qui
ne voit que son surnaturalisme est le faux surnaturalisme
dont nous avons démontré la fausseté; que sa notion de
I’Eglise est la fausse notion que nous avons signalée; que ses
congrégations dites religieuses ne sont défendues par elle que
parce qu'elles sont ses escadrons légers, toujours au service

de ses intéréts temporels et toujours a ses ordres?

I, Accaparement et donunation. Le pseudo-mysticisme
n'est pas seulement séparatiste, a U'encontre du vrai, qui est
essentiellement unioniste ; il est encore accapareur et domina-
teur. C'est la seconde forme sous laquelle il se manifeste.

Rien de beau, certes, comme de vouloir communiquer a
ses freres la vérité, le bien, la grace, la saintet¢ qu’on croit
posséder. Mais donner n'est pas prendre. Autant celui qui
donne vraiment, est généreux, autant celui qui, sous prétexte
de donner, prend, est odieux. Or, c’est ce qui arrive souvent
dans le monde religieux. Tel qui se donne comme apdtre et
qui peut-étre croit l'étre, est beaucoup moins préoccupé de
précher la doctrine apostolique que de chercher des adhérents
a son Eglise, et dans son Eglise a son parti. Au fond, il ne
préche pas pour sanctifier les dmes, mais pour enrégimenter
les individus dans sa propre milice, qu’il ose appeler «I'Eglise » !
I1 se meéle a tout, et il méle la religion a tout, pour tout sanc-
tifier, dit-il, mais en réalité pour étre maitre de toutes choses.

Le pape, se disant infaillible dans les choses de la foi et
dans les mceurs, entend par foi tout ce qui fouche & la foi,
par conséquent tout ce qui est du domaine intellectuel et scien-
tifique, et par meurs tout ce qui fouche aux meoeurs, par con-
seéquent tout ce qui est du domaine moral, social et politique.
Deonc, toute question scientifique, morale, sociale, politique, est,
selon lui, de son ressort de chef religieux; c’est le retour pur
et simple au moyen age, olt 'on enseignait nafvement que la
philosophie (alors 1'ensemble de toutes les sciences) était 1a ser-
vante de la théologie, avec cette différence qu'alors la théo-



— 310 —

logie ne relevait pas toujours du pape, tandis que maintenant,
pour les disciples du concile du Vatican, elle est absolument
sous la dépendance du pape, voire méme des congrégations
romaines?).

Ces accapareurs n’accaparent pas seulement pour pos-
séder, mais aussi pour dominer et gouverner, Ils n'admettent
d’autre science que la science uliramoniaine, c'est-a-dire celle
qui est conforme a leurs doctrines et qui consent & étre dirigée
par leurs opinions. Ils n’admettent, en fait d’astronomie, que
Pastronomie uliramontaine, celle qui consent a regarder les
astres par le gros bout de la lunette du pape, & emprisonner
Galilée, a nier la pluralité des mondes habités, et a faire du
pape le seul centre du monde et des mondes. Ils n’admettent,
en fait de physique et de chimie, que la physique wltramon-
taine et la chimie wliramoniaine, celles qui se prétent a tous
les miracles organisés ou approuvés par Rome, 2 toutes les
apparitions merveilleuses, a toutes les transsubstantiations, a
la théorie des accidents absolus, etc. Ils n’admettent d’autre
politique que la politique #u/tramontaine, celle out le pape est
le souverain universel, ot son secrétaire d'Etat donne les mots
d’ordre politiques et sociaux, soit par des encycliques, soit par
des lettres aux archevéques, avec ordre & ceux-ci de les noti-
fier aux évéques, qui les notifient aux prétres, lesquels les impo-
sent aux fideles au nom de la sainte obéissance et de la foi.
Faire croire aux naives et aux naifs que tous ces mots d'ordre
et toutes ces opinions sont de la religion, du christianisme,
du catholicisme, de la sainteté, et que quiconque leur résiste
résiste & Dieu et a4 son Christ, tel est tout le mysticisme de
cette hiérarchie. Le fonctionnement de l'immense mécanique
romaine n’a pas d’autre but.

Le Christ a dit: « Rendez a Dieu ce qui est de Dieu et a
César ce qui est de César» (Mafth. XXII, 21). Les ultramon-
tains unissent, de fait, Dieu et César dans le pape, et ensei-
gnent pratiquement qu'il faut lui rendre et ce qui est de Dieu
et ce qui est de César. C'est la confusion complete des deux
pouvoirs, sous le couvert de la «liberté de la religion » et de
la «liberté de la conscience ». Il faut I'ignorance colossale qui

1) Voir les condamnations de I'Index et en particulier les affaires d’Hulst,
Loisy, etc.-



— 311 —

regne aujourd’hui parmi les dilettantes de la théologie et les
dilettantes de la politique, pour rendre possible, dans des pays
réputés civilisés et réputés catholiques, une telle méconnais-
sance des notions cependant les plus simples et les plus élé-
mentaires, Jamais le pape ni les jésuites n'oseraient afficher
de pareilles prétentions en avouant qu’elles sont politiques,
sociales, ou scientifiques; ils ont bien soin de dire qu'elles
sont essentiellement religieuses ou inséparablement unies 2 la
religion, et les masses dites catholiques le croient ou font
semblant de le croire, bien que le vrai catholicisme, antérieur
a toutes ces corruptions récentes, soit le contraire de ce
pseudo-mysticisme.

[I1. Zélotisme, intolérance et fanatisme. Telle est la troi-
sietme forme sous laquelle le pseudo-mysticisme se manifeste.
Cette question étant tres compliquée, je procéderai avec autant
de précision qu'il me sera possible, non pas pour la traiter
completement (comment le ferais-je dans un simple fragment
d'article?), mais pour l'expliquer au point de vue particulier
qui nous occupe.

D'abord, parmi les vrais chrétiens, le vraz zéle religicux
n'est ni a attaquer ni a défendre, parce qu'il ne saurait étre
mis en question. Ouvrons les Ecritures. « Les disciples du
Christ, estil dit dans I'Evangile de Jean (II, 17), se souvinrent
qu’il est écrit: Le zéle de ta maison m’a dévoré.» Et dans
I’Evangile de Matthieu (XXVIIL, 19): « Et Jésus leur dit: Allez
donc, enseignez toutes les nations, leur apprenant a observer
tout ce que je vous ai ordonné.» Donc il y a un zele chrétien,
qui doit étre pratiqué par tous les vrais chrétiens.

Ensuite, je n’ai pas a expliquer ici, dans le détail, en
quoi consiste ce zeéle de la maison de Dieu, cette mission
donnée par J.-C. & ses apoétres, bien que le mot docere paraisse
en indiquer clairement le sens.

Je n’ai pas davantage a intervenir dans le conflit actuel
des missions soit d'Armeénie, soit de Chine, d’abord parce que
ce n'est qu'un fait entre mille, ensuite parce que les documents
nécessaires pour le mettre en pleine lumiere ne sont pas
encore suffisamment connus.

Je n’ai pas non plus a tracer la voie qu'il faudrait suivre
pour faire apprécier et faire aimer le christianisme dans les



— 312 —

pays payens. D'ordinaire, on passe a pieds joints sur ces
choses, comme si elles étaient évidentes par ellessmémes. On se
trompe: c'est 'a b ¢, en toutes choses, qui nous manque le
plus.

Je dois et je veux simplement constater que, s'il y a un
zele vrai, sage et utile, il en est aussi un autre, qui est faux,
pervers et nuisible & la religion chrétienne; et que ce faux
zele a été condamné par J.-C. et par les apotres. J.-C., en
effet, a condamné le zele intempestif, lorsqu’«il a ordonné a
ses disciples de ne dire a personne qu’il était Ilui-méme le
Christ » (Matih. XVI, 20). 11 a condamné le zele accapareur,
lorsqu’il s’est écrié: « Malheur a vous, scribes et pharisiens
hypocrites, parce que vous courez la mer et la terre pour
faire un prosélyte; et quand il 'est devenu, vous en faites un
fils de la géhenne deux fois plus que vous» (XXIII, 15).
St. Paul, lui aussi, a condamné le faux zele, lorsque, dans sa
I Epitre aux Corinthiens (IIl, 3), il leur a reproché «d'étre
charnels, parce qu'il y avait parmi eux de la jalousie (zelus) et
des disputes. » S. Jacques s'est servi des mémes expressions :
zselus et contentio (111, 16). -

Je dois constater, en outre, que le zeéle intolérant et fana-
tique a été condamné par J.-C. non moins que le zele accapa-
reur et contentieux, lorsqu’il a reproché (increpavii) a ses
apotres de vouloir appeler le feu du ciel sur leurs adversaires
(Luc IX, 54-55), et aussi lorsqu'il a recommandé a ses disciples
« de ne pas tirer 1'épée pour le défendre, parce que ceux qui
prendront 1'épée périront par U'épée » (Matth. XXVI, 52).

Tel étant l'esprit du Christ, tels ses enseignements formels,
il est évident que les procédés de I'Eglise romaine dans ce
qu'elle appelle «la propagation de la foi» sont antichrétiens,
parce qu'ils sont manifestement entachés de zélotisme ou de
faux zele, d’intolérance et de fanatisme, Les missions des
jésuites en sont la preuve irrécusable. Leurs intrigues, leurs
jalousies et leurs disputes contre les autres ordres religieux,
ne sont que trop connues. Ce n'est plus du christianisme, mais
du commerce, de l'exploitation, de 1'orgueil, de I'ambition, du
scandale. Les débats entre les dominicains et les jésuites sur
les rites chinois, au dix-huitieme sidcle, n’ont-ils pas été misé-
rables ? Quel dommage n’ont-ils pas causé au christianisme en
Chine et ailleurs! Partout ou cette « Compagnie » a Ope€re,



— 313 —

méme au Paraguay, n'a-t-elle pas donné mille preuves de son
antichristianisme ?

Que V'on ne dise pas que la cause de I'Eglise romaine est
tout autre que celle des jésuites et des ordres religieux en
général. Cette assertion n’est qu'un sophisme: car c'est un
fait que tous ces ordres sont dirigés par la papauté; que leurs
généraux et le préfet de la Propagande sont solidaires avec
la papauté; que la papauté, qui a aboli les jésuites sous
Clément XIV (1773), prend la défense, aujourdhui, sous
Léon XIII, non seulement des jésuites, mais des assomption-
nistes et de toutes les congrégations soumises a sa juridiction.
Partout ce sont les dogmes erronés de I'Eglise romaine, les
superstitions de 1'Eglise romaine, les exercices pseudo-mys-
tiques de 1'Eglise romaine, la discipline de 1'Eglise romaine.
Par exemple, la dévotion & St. Antoine de Padoue, qui étale
aujourd’hui ses réclames, ses exploitations, ses insanités, dans
toutes les chapelles congréganistes et surtout dans les Croix
et le Peélerin, n'est-elle pas une dévotion approuvée et sanc-
tionnée par Rome!)? Partout, en un mot, c’'est le méme esprit,

Y La Revue blewe a publié récemment une série d’études de M. Michel Stain-
ville sur le « clergé catholique en France ». Un de ces articles est consacré aux ca-
pucins. Au cours d’'une conversation avec un de ces Péres, M. Stainville a recueilli
les renseignements suivants sur la dévotion a St-Antoine de Padoue: -

La caractéristique de saint Antoine de Padoue, c’est que, pendant sa courte
vie de trente-six années (1195—1231), il a, suivant I’expression de son historien,
« semé les miracles ». Il fit son premier dans I’adolescence, comme étudiant & la
maitrise de Lisbonne. Des lors, c’est une suite ininterrompue de prodiges, guérisons
de malades, expulsions de démons, résurrections de morts et mille autres, entre les-
quels certains se distinguent par une originalité singuliere. Ainsi, & Bourges, pour
confondre le juif Guillard, il fit adorer le Saint-Sacrement par une mule. A Limoges,
il fit repousser instantanément, sur la téte d'une dame, les cheveux qu’un mari
brutal venait d’arracher dans un accés de jalousie. A Chéteauneuf enfin, Jésus lui
apparut sous la forme d’un eofant resplendissant de grice et de douceur, au milieu
d’une clarté surnaturelle qui fut trés bien apergue par d’autres témoins, et lui « pro-
digua des caresses capables d’exciter la jalousie des anges, s’ils étaient accessibles &
Penvie » ; c’est le miracle que le pinceau de Murillo a immortalisé. La dévotion
4 saint Antoine de Padoue avait beaucoup tiédi. Elle a été restaurée 3 la suite d’une
faveur exceptionnelle dont fut 'objet une jeune fille de Toulon, Mlle Louise Bouffier.
Le fait initial parait insignifiant; saint Antoine fit marcher une serrure du magasin
tenu par Mlle Bouffier, que les serruriers avaient un moment crochetée. Depuis ce
jour, saint Antoine a été beaucoup et souvent invoqué. Les assomptionnistes, les
gens des Croix et du /%lrin ont fait leur affaire de cette dévotion. Le P. de Cha-
rancé a dit 2 M. Stainville: « Cette dévotion préléve sur les 4mes de bonne volonté
un budget d’autant plus considérable qu’il est spontané: 120,000 francs rien qu'a
Bordeaux dans le cours de Pannée 1894, plus de 50,000 francs a Toulon, etc....»




DR 1T

I'esprit de I'Eglise romaine ; les nuances ne sont que trés secon-
daires. Au nom du vrai christianisme et du vrai catholicisme,
la condamnation de ces congrégations doit donc étre générale
et absolue: générale, parce qu’elles pratiquent Zoufes un pseudo-
mysticisme malsain; absolue, parce qu’elles sont irréformables,
suivant l'expression du général Laurent Ricci: Siné ut sunt
aut non Ssint.

Quant aux missions protestantes, elles ne sauraient étre
assimilées aux missions papistes, parce que leurs doctrines,
leur éducation, leurs disciplines, leurs procédés ne sont pas
les mémes. Qui, certes, partout ot il y a des hommes, il y a
des défectuosités, et a priori on peut dire que, dans les mis-
sions en question, tout n'est pas parfait. M. le prof. Murisier,
protestant, a écrit en décembre 1900: « Le protestantisme qui
admet, en principe, le libre examen, aboutit pratiquement,
dans un grand nombre de cas, a lUintolérance !).» Toutefois,
je le répete, la distinction ci-dessus indiquée doit étre faite
avec soin. M. le prof. G. Warneck, de Halle, 1'a suffisamment
mise en lumiere dans son étude: Die chinesische Mission im
Gerichie dev deulschen Zeitungspresse?®). «

Quoi qu'il en soit, on peut affirmer qu'il n’est que temps
de remédier sérieusement aux maux causés par le prosélytisme
intolérant et fanatique. Je dis « sérieusement », parce que la
plupart des esprits, en face des maux qui leur sont désa-

On lit dans le [Z%/erin (journal des assomptionnistes) des correspondances et
des attestations comme celles-ci: « Loire-Inférieure : Le bon saint Antoine nous a fait
conclure un marché si avantageux qune beaucoup en sont surpris: en reconnaissance,
nous lui adressons 25 francs pour les 4mes du Purgatoire, 2o francs pour le pain

de ses pauvres et § francs pour sa chapelle. — Puy-de-Déme: Reconnaissance a saint
Antoine, qui nous a aidés pour notre échéance du mois d’avril; nous lui recomman-
dons notre mois de maij ci-joint 2 francs. — Aveyron: J’avais promis 1o francs a

saint Antoine s'il me faisait obtenir une place que je désirais ardemment depuis
longtemps ; ayant été exaucé au dela de mes espérances, je viens m’acquitter de cette
dette. — ITérault: J'ai promis & saint Antoine de Padoue 25 centimes par fit de vin
vendu ; je viens d’en expédier uatre et j’envoie I franc.»

Le Zemps du 26 janvier 1901, & qui j'emprunte ces détails, ajoute: « C’est par
de telles publications, sans compter leurs interventions électorales en faveur de can-
didats anti-républicains, ou, selon le cas, dans l'intérét des candidats les plus avancés,
que les journaux des assomptionnistes alimentent la polémique et nourrissent les ran-
cunes non seulement contre eux, mais contre des congrégations plus prudentes et
contre ' Eglise elle-méme.»

Yy Voir la Rewvue philosophique, décembre igoo, p. 583.

%} Berlin, M. Warneck, br. 38 S.. 1900. — Voir le Catholigue national du
22 septembre 1goo, p. 76.



— 315 —

gréables, cherchent & se consoler d’aprés leurs passions, avec
des mots inventés comme A plaisir pour entretenir paresseuse-
ment le mal et non pour le guérir. C'est ainsi que Léon XIII,
qui consacre des millions & sa propagande, s'est élevé en jan-
vier dernier, dans une allocution publique, contre les protes-
tants d’'Italie, qu’il a accusés « de mettre a profit I’état précaire
de 'économie de la Ville éternelle pour se créer des prosélytes
an moven de Uargent». 11 voit la paille dans 1'ceil de son

frere, et il ne voit pas la poutre dans le sien! (Maith. VII, 3).

C’est encore ainsi que M. Cornély berce et endort les
bons Francais par des phrases aussi gentilles que trompeuses,
au lieu de leur ouvrir les yeux sur le véritable état des choses.
C’est, hélas! Vesprit de l'autruche qui s'enfonce la téte sous
ses plumes pour ne pas voir l'ennemi qui s'approche. «En
aucun cas, dit ce charmant et crédule publiciste, le Saint Pére
ne nous enlevera le protectorat des chrétiens d'Orient, parce
que 1'Eglise ne trouverait pas ailleurs que chez nous les mis-
sionnaires et l'argent nécessaires, parce que lesprit de prosé-
Iytisme est une fouction psychologique framgaise. Et ce n'est
pas d’hier. Rappelez-vous les croisades. On les précha en
Italie : les Italiens pleurérent. On les précha en France, et les
Francais se leverent. Il y eut aussi des Anglais et des Alle-
mands qui prirent la croix, c'est exact; mais la Réforme a
modifié leurs idées, et aujourd’hui, quand il faut payer de sa
personne et de sa bourse, il n'y a encore que la France qui
marche (sic). Cest le joyau de I'Eglise. Sa Sainteté le sait
bien'). » — O sancta simplicitas! A-t-on déja oublié en France
que la papauté a concédé a I’Autriche, en 1895, le protectorat
des coptes catholiques? D’ailleurs, la papauté n’est pas juge
en ces matieres. Quand I'Allemagne, I'Angleterre, la Russie, etc.,
diront: «A chaque puissance le soin de protéger ses nationaux,
catholiques ou non», on verra bien ce que la France aura a
répliquer & cette déclaration de bon sens et de justice, méme
quand le pape se mettrait de la partie (ce que d’ailleurs il ne
fera pas, parce qu'il est encore plus fin que ne suppose M.
Cornély).

Peut-étre serait-il mieux d'écouter, d’autre part, les griefs
des payens, qui, ce semble, doivent avoir aussi voix au cha-

1 z . - .
) Voir le Figare du 1o janvier 1gor.



— 316 —

pitre sur leurs droits individuels et sociaux. Le sage ne craint
pas d'étre instruit méme par son ennemi: el ab hoste doceri-
Peut-étre y aurait-il beaucoup a prendre dans les études
publiées par le 7ayio (Soleil) et par la Revue Zokyo Maishu
Shinst V), par la Deutsche Revue?), par la Raison (Revue de
MM. Charbonnel et Furnemont), par le Datly Mail (art. de
Mr. Milliard, auquel 1'évéque Scott, du nord de la Chine, a
répondu), par la «Grande Union bouddhiste japonaise »3), par
la Revue des Revues*), etc., etc. Peut-étre serait-il bon de faire
la distinction suivante: oui, les missionnaires ont raison quand
ils préchent chrétiennement le christianisme; mais 1ils ont tort
quand ils font du nationalisme, de la politique et du commerce;
dans ce dernier cas, ils ne sont plus des missionnaires, mais
des ennemis des nations qu'ils prétendent évangéliser. Et c'est
ce qui irrite et souléve ces nations. Peut-étre serait-il sage de
se rappeler pourquoi I'empereur Yontching proscrivit la religion
chrétienne et les missionnaires papistes en 1724. Voltaire 1'a
expliqué dans son Siécle de Louis XIV (ch. XXXIX). Sije cite
Voltaire dans cette affaire, ce n’est pas seulement parce qu'il
a été treés modéré envers les jésuites, ses anciens maitees,
mais encore parce qu'il représentait 'opinion des politiciens de
son temps, opinion qui peut étre utilement mentionnée et exa-
minée dans un conflit politico-ecclésiastique ).

1 Voir la Revue des Rewvues, fin 1900, p. 563.
) Januar 1901, Art. von Dr. Kamphausen.

%) Voir sa «Circulaire & tous les ecclésiastiques du monde entier », dans laquelle
il est dit: que les missionnaires en Chine ont le tort de se livrer a des actes pouvant
faire croire qu'ils sont des agents politigues de leurs gouvernements; qu’ils ont le tort
de pousser leurs gouvernements respectifs & étendre leurs possessions au détriment
de la Chine; quils ont le tort de recourir & des formes de procédure de nature &
ébranler les institutions politigues et sociales de la Chine; que, si la civilisation chi-
noise a encore des progrés A faire, cela ne donne pas aux missionnaires le droit de
renverser en Chine Vorganisation du pays dans I'idée de lui substituer leurs propres
usages; efc.

4} Voir, dans le numéro du 15 novembre 1g9oo, article du Dr Banzemont, in-
titulé « Les missionnaires et les Boxerss et écrit a Tien-Tsin méme, p. 385-399.

%) « Les malheurs arrivés au Japon faisaient plus d’impression sur les esprits
que la pureté du christianisme, frop ginéralement méconnu, n’en pouvait faire. On
sut que précisément en ce temps-la les disputes, qui aigrissaient les missionnaires
de différents ordres les uns contre les autres, avaient produit Uextirpation de la reli-
gion chrétienne dans le Tonquin; et ces mémes disputes, qui éclatérent encore plus
a la Chine, indisposeérent tous les tribunaux contre ceux qui, venant précher leur
foi, n’étaient pas d’accord entre eux sur cette loi méme. Enfin on apprit qu’a Canton



— 317 —

Bref, de tout ce qui précéde, il suit clairement que le
faux mysticisme, quelles que soient les formes sous lesquelles
il est pratiqué, notamment dans I'Eglise romaine et jésuitique,
n’ést nullement le mysticisme chrétien, mais, au contraire, la
corruption du christianisme catholique ou universel.

Avec ce huitiéme chapitre, je termine mes études sur Les
corruptions de la wnotion catholigue. Quiconque les aura lues
avec bonne foi et controlées avec exactitude, sera convaincu,
jespére, que Popinion publique, soit chez les athées, soit chez
les libres-penseurs, soit chez beaucoup de protestants, est
entierement erronée, lorsqu’elle confond le vrai catholicisme
avec le cléricalisme, avec le scolasticisme, avec le formalisme,
avec le césaro-papisme, avec Yultramontanisme, avec le jésui-
tisme, avec la mariolatrie romaine et avec le pseudo-mysti-
cisme. Le catholicisme vrai n’est rien de tout cela, mais seule-
ment « ce qui a été cvu partout, loujours et par tous », c'est-a-dire
les enseignements awuthentiques de J.-C., ceux-la seuls qui se
présentent & nous avec le triple caractére historique de l'usi-
versalité, de la coustance et de V'unanimiié. Tout le reste n'est
qu’humain, c'est-a-dire en partie vrai et bon, en partie erroné
et mauvais. Toute la tadche de la théologie est, non pas d'iden-
tifier le divin et 'humain, mais d’en marquer avec précision
la distinction, afin que 'on ne puisse ni imposer l'’humain
comme s’il était le divin, ni rejeter le divin comme s'il était
I'humain, mais que Yon proclame, dans toutes les Eglises vrai-
ment chrétiennes, flout le divin, réellement obligatoire pour
tous les chrétiens, et fout I’humain, récllement libre et libre

il y avait des Hollandais, des Suédois, des Danois, des Anglais, qui, quoique chré-
tiens, ne passaient pas pour étre de la religion des chrétiens de Macao. Loutes ces
réflexions réunies déterminérent enfin le supréme tribunul des rites & défendre P’exer-
cice du christianisme. L’arvét fut porté le 1o janvier 1724, mais sans aucune flétris-
sure, sans décerner de peines rigoureuses, sans le moindre mot offensant contre les
missionnaires ... Le prince, frére de l’empereur Yontching, dit aux jésuites (mathé-
maticiens) qu’il protégeait: « Vos aflaires m’embarrassent; j’ai lu les accusations
portées contre vous: vos querelles continuelles avec les autres Européens sur les
rites de la Chine vous ont nui infiniment. Que diriez-vous, si, nous transportant dans
PEurope, nous y tenions la méme conduite que vous tenez ici? En bonne foi, le
souffririez-vous ? » Il était difficile de répliquer a ce discours. Cependant ils obtinrent
que ce prince parlit & Pempereur en leur faveur; et lorsqu’ils furent admis au pied

du tréne, Pempereur leur déclara qu’il renvoyait enfin tous ceux qui se disaient
missionnaires, »



— 318 —

pour tous: im mecessariis umilas, in dubits liberias, in ommnibus
caritas. Il serait temps que cette magnifique devise, qui est
citée et acceptée par toutes les Eglises, fit réellement mise
en pratique par toutes, notamment par les théologiens qui
veulent imposer comme anciennes et divines des choses qui
sont relativement nouvelles et purement humaines. Répétons-
le sans cesse, il n'y a qu'un critérium vraiment catholique et
vraiment orthodoxe; il est le méme pour tous les catholiques
et pour tous les orthodoxes, et il s'impose ¢galement a tous,
sans exception ni compromis.
E. Micuaup.




	Les corruptions de l'idée catholique

