Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Doéllinger und die Folgen der Gelehrtenversammlung (1863)
Autor: Friedrich, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403502

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 263 —

DOLLINGER

UND

DIE FOLGEN DER GELEHRTENVERSAMMLUNG

(1863).

Die heitere Stimmung, in welche Déllinger der Ausgang
der Gelehrtenversammlung versetzt hatte, wahrte nicht lange.
Schon am néchsten Tage meldete ihm Haneberg, der Nuntius
sei aufs neue verstimmt, angeblich weil man seinen Uditoren
keine Einladungskarten zur Versammlung geschickt; er pro-
poniere daher Déllinger, um einem {ibelwollenden Bericht
durch den Nuntius zuvorzukommen, ein Telegramm an den
Papst zu senden. Déllinger ging, wie er Reusch sagte, ungern
auf den Vorschlag ein (1864, Januar 22.); aber nachdem auch
Moufang, den man um seine Meinung fragte, dem Vorschlage
zugestimmt hatte, lief am 2. Oktober folgendes Telegramm an
den Erzbischof First Hohenlohe nach Rom ab: ,Propst von
Déllinger und Abt Haneberg bitten, den hl. Vater zu benach-
richtigen, dass die Verhandlungen katholischer (elehrten durch
eine hl. Messe und die Ablegung des Glaubensbekenntnisses
erdffnet und im Geiste der Kirche beendigt worden sind. Die
grosse Frage {iber das Verhiltnis der Philosophie zur kirch-
lichen Autoritit wurde gelést in dem Sinne einer vollkomme-
nen Unterwerfung unter die Autoritit. Der Verlauf im ein-
zelnen nebst einer Adresse an Se. Heiligkeit wird folgen.“
Hohenlohe eilte mit dem Telegramme zum Papst, der iiber das-
selbe in hohem Grade erfreut war, und schon abends 10 Uhr
des gleichen Tages traf folgende Drahtantwort ein: ,Der hl.
Vater erteilt Thnen allen seinen Segen. Es ist ihm ein leb-
hatter Trost, die schonen Beschliisse zu vernehmen, welche ge-
fasst worden sind, und er ermuntert die Versammlung, ihr
wahrhaft katholisches Werk fortzusetzen. FErzbischof Hohen-
lohe.* Der Plan des Abtes Haneberg schien gegliickt, und da



W, 7 -

auch die Audienz, welche ,der Allerweltsvermittler Floss“ fur
Dollinger ohne sein Wissen bei dem Nuntius erwirkt hatte, be-
friedigend verlaufen war, so schien auch von dieser Seite nichts
Schlimmes mehr zu erwarten zu sein. Arglos wurde daher auch
das Hohenlohesche Telegramm in die Zeitungen gebracht. Das
ertrug Nuntius Gonella nicht mehr: Sofort macht er in Rom
Gegenvorstellungen und reichte sogar, wie Sentis aus Rom
dem Prof. Reusch mitteilte (1864 o. D.) und Haneberg dort
vernommen hat, seine Demission ein, wenn er nicht Satis-
faktion erhalte. Dariiber wieder im Vatikan die hochste Auf-
regung. Der Papst wollte Hohenlohe den Auftrag zu dem
Telegramm nicht gegeben haben und forderte zugleich mit
Kardinal Antonelli von dem aus Tivoli telegraphisch Berufenen,
dass er es widerrufe. Da er sich nicht dazu verstand und
darauf beharrte, der Papst habe ihm wortlich gesagt, was er
telegraphiert habe, kam es zZwischen ihmen zu so peinlichen
Scenen, dass Hohenlohe bis ins Innerste empért war und die
Erzadhlung dieser Vorgéinge im Jahre 1870 mit den Worten
einleitete: ,Herr Professor! Ich brauche kein anderes Argu-
ment fir mich, dass der Papst nicht unfehlbar sein kann, als
das einzige, dass mir in meinem ganzen Leben kein Mensch
vorgekommen ist, der es mit der Wahrheit weniger genau
nahm als gerade Pius IX.“ Da also auf diesem Wege nichts
zu erreichen war, Hohenlohe sich zu solchen Rinken nicht ge-
brauchen liess, wandte Antonelli den kurialistischen Grundsatz
an, dass nichtamtliche Verdsffentlichungen nicht authentisch seien,
und wies den Nuntius an, demgemiss zu verfahren. Der aber
schrieb, nachdem eine Unterredung des Uditore A4loisi mit Dol-
linger ergebnislos verlaufen war, an letzteren:

Monseigneur, Vous connaissez déja, d’aprés ce que Mgr.
I'Auditeur autorisé par moi, vous en a dit, le sens et la portée
de la dépéche télégraphique qui vous a été envoyée de Rome
relativement a la réunion des savants catholiques allemands;
et je suis sir que vous jugerez & propos de ne faire aucune
mention de cette dépéche surtout dans le recueil des actes de
la reéunion qui sera bientét publié. Mais comme peut-étre
d’autres personnes, — a ce qu'on me fait supposer, — pour-
raient inviter & linsertion du dit teélégramme dans les actes,
je pense pouvoir m’adresser & vous, Monseigneur, et vous prier
d’empécher cette publication qui aurait pour conséquence né-



— 265 —

cessaire de me faire sortir, malgré moi, de la réserve que j'ai
gardée jusqu'a présent, et déclarer publiquement, comme iy
suis autorisé, que les paroles de la dépéche ne doivent étre
attribuées au St. Pére que pour la moindre partie. Cette con-
sidération qui sera sans doute appréciee par vous, et votre
sage influence suffiront, je l'éspere, & faire garder un si-
lence tout-a-fait indispensable sur cet incident. Veuillez
agroer

Munich, le 10 Novembre 1863.

Déllinger, iiber die nachtragliche Ableugnung des Tele-
gramms nicht wenig erstaunt, antwortete:

Excellence! La lettre, que je viens de recevoir, m’a causé
une grande surprise. La communication, que Mgr. Aloisi m’a
fait, ne m’avait nullement préparé a la demande que V. L.
m’adresse. J’avais bien compris que d’apres des renseigne-
ments venus de Rome il s’agissait de quelque inexactitude
légere dans les mots, mais je n'ai pas compris et je n’ai pas
entendu & Mgr. Aloisi, que S. A. le prince de Hohenlohe, qui
nous & transmis la dépéche, était allé jusqu'a défigurer le sens
de la réponse du Saint Pere. Car alors il s’agirait d’un délit
formel et trés-grave, prévu par le droit canonique, et puni
par les peines les plus sévéres, que I'Eglise puisse infliger.
' La dépéche dont il s’agit, ne m’appartient pas. C'est une
réponse adressee & l'assemblée qui s’était reunie ici. FElle est
publiée il y a longtemps, les journaux l'ont insérée, et tous
les membres de l'assemblée la connaissent. On serait sans
doute trés éfonneé, tres meécountent de la voir supprimée dans
le compte-rendu. On le serait d’autant plus, que l'assemblée a
donné A ses sentiments de dévouement pour le Saint-Siége une
expression si formelle et si compléte. Des réclamations ne
manqueraient pas de nous étre adressées. Que devrions-nous
répondre, quelle explication devrions-nous donner d'une pro-
cédure dont personne ne pourrait deviner la cause? Devrons-
nous dire et écrire: Nous avons été informés de la part de la
Nonciature, qu'un Prélat occupant depuis longtemps un poste
de haute confiance auprés du Saint Pére, sortant tout-frais
d'une audience du Saint Pére, a changé le sens et la portée
des paroles qu’il venait d’entendre d’une bouche auguste, et a
envoye¢ une dépéche falsifiece? — Je suis persuadé qu'en Alle-
magne on n’ajouterait pas foi & nos paroles; qu'on nous re-



— 266 —

garderait comme des hommes qui voudraient noircir le carac-
téere d’'un prince généralement respecté.

Cependant, pénétré du devoir d’agir conformément a la
volonté de Votre Iixcellence, autant que ma conscience me le
permet, voici l'expédient dont je me suis avisé. J'ai envoyé
une nouvelle rédaction du passage en question & l'imprimeur.
Dans ce morceau je substitue & la dépéche, dont loriginal
francals devait étre insere, une sorte de narration historique,
dans laquelle je parle d'une maniere vague de la dépéche, en
disant, que par lentremise du prinee de Hohenlohe une ré-
ponse nous etait parvenu, d’aprés laquelle le Saint Pére don-
nait sa bénédiction & l'assemblée et en était content etec. De
cette sorte linexactitude dans les paroles, s’il y en a, disparait,
et il ne reste plus que le sens général de la dépéche, dont la
vérite a eté admise par Mgr. Aloisi lui-méme.

Quant & la déclaration publique dont V. E. parle, je sup-
pose qu’en conséquence de la tournure que j’ai donné & notre
rapport, V. E. ne jugera plus nécessaire de la faire. Mais si
je me trompe dans cette supposition, la déclaration serait
sans doute regardée par tout le monde comme une accusation
dirig¢e, non contre les humbles éditeurs du compte-rendu,
mais contre le prince de Hohenlohe, qui sans doute sait par-
faitement bien ce qu’il aura & faire. Non nostrum est tantas
componere lites. Le premier effet, que cette déclaration pu-
blique produira, sera que la légion des journaux allemands s’en
emparera comme dune pature qu'on leur jette, et I'exploitera
a son aise. Ceux qui connaissent les journaux allemands pour-
ront dire & V. E., dans quel sens cela se fera, et quelles con-
clusions on saura tirer d’une telle déclaration.

Die Abschrift, welche kein Datum und keine Schluss-
formel hat, tragt von Dollingers Hand die Bemerkung: ,Aufl
diesen Brief erfolgte keine Antwort mehr, und die Drohung
wurde nicht vollzogen.* Dennoch muss man heute sagen,
es wire kluger gewesen, die Akten der Versammlung tber-
haupt nicht zu veroffentlichen. Denn schon am 31. Oktober
schrieb Ddllinger selbst an Jorg: ,Beziiglich der Nachklinge
der Versammlung wire allerlei zu erzéhlen ... Dass der Artikel
aus Bonn in der ,Allg. Zeitung®, den ich Floss in die Feder
diktierte, die mithsam hergestellte Eintracht vor neuem Bruch
bewahren sollte, haben Sie wohl gleich gesehen. Der Verfasser



— 267 —

des (vorausgegangenen) Artikels in der ,Allg. Zeitung® war
offenbar Frohschammer, ein Mann, der Unheil aller Art zu
stiften fortfihrt. Erst in den letzten Wochen sind drei tiichtige
junge Pfalzer (darunter ein hiesiger Preistrager [der Ver-
offentlicher der Index-Broschiire]) seinetwegen vom geistlichen
Stande zuriickgetreten?) ... Hétten wir doch nur einen anderen
Oberhirten. Aber so hat nichts, was dieser Prélat sagen oder
thun mag, auch nur das allergeringste Gewicht, und wird
immer angenommen, dass er eigentlich eine eigene Meinung
gar nicht habe.“ Und das erneute KEingreifen des Nuntius in die
Angelegenheit war nur der Beginn jahrelang sich hinziehender
Massregeln und Erbitterungen, deren Zweck kein anderer war,
als Dollinger vollends zu vernichten.

Dass durch solche Vorkommnisse die schon lidnger vor-
handene Verstimmung Dollingers sich steigern und auch den
Mitgliedern der Minchener theologischen Fakultit ofter fithl-
bar machen musste, ist psychologisch begreiflich. Ja, andere
Manner in gleicher Lage wiirden vielleicht zu dem Entschlusse
gekommen sein, sich in volle Unthétigkeit zuriickzuziehen, dem
aber die ganze Natur und Lebensgewohnheit Dollingers wider-
strebte. Hr gab nur den Plan auf, die dem Herderschen
Verlag versprochene Darstellung der katholischen Religionslehye
auszufithren (Moy 1864, Mirz 4.), fasste, da er von der Histo-
rischen Kommission in ihrer Herbstversammlung zu ihrem ordent-
lichen Mitglied gewahlt worden war, hinsichtlich des , Plufar-
chus* ®) einen neuen Entschluss, von dessen Ausfilhrung spiter
die Rede sein wird, und vertiefte sich in neue Studien.

Wie seine Notizblicher aus dieser Zeit zeigen, hatte er
bereits die umfassendsten Studien iber die Papstgeschichte ge-
macht, war er den Quellen und der Litteratur derselben und
der ecinzelnen Pontifikate, auch den unzéihligen Félschungen
nachgegangen, so dass die Papstgeschichte, welche er zu

') Die Broschiire hatte einen Vortrag Déllingers in seinem Conver-
satorium zur Grundlage und war unmittelbar vor der Gelehrtenversamm-
lung auf Frohschammers Anregung verdffentlicht worden.

) Das Projekt cines «Plutarchus» oder ciner deutschen Geschichte
in Biographien war von Dollinger dem Buchhiindler Herder in Freiburg
empfohlen worden. Da es nicht vorwiirts ging, regte es Déllinger in der
Historischen Kommission an, die ihm den Titel « Allgemeine deutsche Bio-
graphie» gab, ein Nationalwerk, das im letzten Jahr vollendet wurde.



— 268 —

schreiben vorhatte, nicht nur ein ganz neues Bild, sondern
eine formliche Revolution bedeutet hitte. Nunmehr wandte er
dem grossen Papstfabelbuch Pseudo-Isidor, das eben Hinschius
herausgegeben hatte, seine besondere Aufmerksamkeit zu. Einst,
in seiner Kirchengeschichte, hatte er, wie die Kanonisten Walter,
Phillips, Schulte, Pachmann, gelehrt, ,dass der Verfasser nur
die damals schon vorhandenen Verfassungszustinde durch seine
Dichtung gleichsam habe kodifizieren und ihnen eine geschrie-
bene Unterlage geben wollen, und dass auch ohne seinen Be-
trug die Entwicklung der kirchlichen Verfassungzustinde den-
selben Gtang genommen haben wiirde®. Jetzt, wo er das zweite
Mal und an der Hand der neuen Ausgabe eindringlicher sich
mit dem Werke befasste, erkannte er, dass ihn einst nur ,eine
ganz unzureichende Kenntnis der Dekretalen* so habe sprechen
lassen, und dass im Gegenteil durch Pseudo-Isidor, ,wenn auch
langsam, allméhlich eine vollstindige Umwandlung der kirch-
lichen Verfassung und Verwaltung herbeigefiihrt“ worden sei.
Aber seine Art zu forschen liess ihn nicht bei der einfachen
Konstatierung dieser Thatsache stehen bleiben, er musste den
Gebrauch und Einfluss Pseudo-Isidors durch das ganze Mittel-
alter bis in die Neuzeit verfolgen. Da stellte sich aber das
noch unerfreulichere Resultat heraus, dass Pseudo-Isidor nicht
bloss eine Hauptquelle des Gratianischen Dekrets, der Grego-
rianer und des kanonischen Rechts tiberhaupt ist, sondern auch
in die theologische Doktrin iiberging, autf dem Konzil von
Florenz den Griechen entgegengehalten und schliesslich von
Bellarmin auch der Theologie der Neuzeit vermittelt wurde. Ja
dieser und Baronius waren noch weiter gegangen und hatten
ihn sogar in das romische Brevier eingefihrt, obwohl zu ihrer
Zeit die Unechtheit desselben bereits nachgewiesen war.

Eine andere Folge dieser Studien war die Einsicht, dass
Pseudo-Isidor konsequent zu der pdpstlichen Unfehlbarkeit fithre.
Da diese aber als néchstens auszusprechender Glaubenssatz
betrachtet wurde, so wollte er auch in dieser Richtung klarer
als frither sehen und trug dem Verfasser auf, zusammenzu-
stellen, was die mittelalterlichen Theologen iiber ein Lehramt
des Papstes lehren. Das Ergebnis war ein negatives bis
aut Thomas von Aquin, mit dem eine neue Wendung in der
Doktrin beginnt. Es fragte sich aber dann, welche Veran-
lassung musste Thomas haben, eine neue, von den fritheren



— 269 —

Scholastikern abweichende Lehrweise zu beginnen und die Lehre
vom Papst und seiner Unfehlbarkeit in die Dogmatik einzu-
fiihren? Zwar, dass Thomas unechte Stellen benutzt hatte,
wusste man langst, und auch an Versuchen, ihn zu rechtfertigen,
fehlte es nicht, aber in Dunkel gehiillt war, wie er dazu kam,
sie in seine Schriften aufzunehmen. Das Ritsel schien IEchard
in den Scriptores Ordinis Preedicatorum durch die Beschrei-
bung des nicht verdffentlichten Thesaurus veritatis fidei eines
Dominikaners Bonacursius nach zwei Pariser Handschriften
zu bieten. Den Traktat musste Dollinger haben, und nachdem
er sich Abschriften desselben nach beiden Handschriften ver-
schafft hatte, ergab die Priifung, dass sich dem Pseudo-Isidor
zur Zeit des Thomas ein Pseudo-Cyrillus, ,eine erdichtete
Traditionskette von griechischen Konzilien und Kirchenvitern,
des Chrysostomus, der beiden Cyrille, von Jerusalem und
Alexandrien, und eines angeblichen Maximus“, anschloss, der,
von einem Dominikaner erdichtet, dem P. Urban IV. (1261 bis
1264) in die Hand gespielt und von ihm dem Thomas von
Aquin tbergeben worden war. ,Auf Grundlage von Erdich-
tungen eines Ordensgenossen also, unter welchen sich auch noch
ein Kanon der Chalcedonischen Synode befand, der allen
Bischofen ein unbeschrénktes Recht der Appellation an den
Papst gewahrte, und dann aus den Féalschungen bei Gratian
hat Thomas sein Papalsystem, mit den beiden Hauptsitzen,
dass der Papst erster unfehlbarer Lehrer der Welt und dass
er absoluter Beherrscher der Kirche sei, auferbaut!“ Die Ent-
deckung wirkte auf Déollinger iiberwéltigend. Immer wieder
kam er in jenen Jahren auf Pseudo-Cyrillus zuriick, der gedruckt
werden sollte; es wird aber auch begreiflich, warum er, als
Manz damals ihm von einer Neuauflage und Vollendung seiner
Kirchengeschichte sprach, zu dem Verfasser dusserte: Das ist
keine Aufgabe mehr fir mich; von meiner fritheren Kirchen-
geschichte konnte keine Zeile mehr stehen bleiben. Es war eben
seine ganze kirchengeschichtliche Anschauung eine andere, neue
geworden; es stand der ,Janus“ von 1869 bereits damals
vor seinem Geiste fertig da.

Unterdessen horte natiirlich die Aufregung, welche die
Gelehrtenversammlung verursacht hatte, nicht auf. Am 12, Ok-
tober meldete die ,Allg. Zeitung“, dass Rom die hochste Miss-
billigung dem mit der Einberufung der Versammlung sich be-



— 270 —

fassenden Komitee habe ausdriicken lassen, was wahrscheinlich
eine Erfindung oder Verwechslung mit dem Streite iber das
Hohenlohesche Telegramm war. Die Tiibinger rieben sich
schadenfroh die Hénde und wiesen in der Doppelnummer 45
und 46 des ,Katholischen Kirchenblatts fiir die Diocese Rotten-
burg® nach, wie klug sie daran gethan, sich nicht an der Ver-
sammlung beteiligt und ,abgewartet zu haben, wie die Dinge
in Wirklichkeit sich gestalten wirden®: Die Lintracht sei nicht
hergestellt und die katholische Wissenschaft habe durch die be-
handelten Thesen keine Bereicherung erfahren. Auch waren
sie dariiber verschnupft, dass man tiber eine Neuauflage des
Kirchenlexikons, welche sie als ihre Sache betrachteten, ver-
handelt hatte, und schrieben ,nicht sehr lange nach der Ver-
sammlung® an den Verleger desselben: ,Die Kirchenlexikon-
Angelegenheit sei in Miinchen in einer Weise betricben wor-
den, dass von Tibingen keine Rede mehr sein kénne; nachdem
das Kind an der Miinchener Versammlung eine so vornehme
Mutter bekommen, mochte er jetzt in Tibingen eine Amme da-
fiir suchen, zu Ammendiensten aber gebe man sich nieht her*
(1864, Mai 28.). Doch war, wie es in Miinchen hiess, der eigent-
liche Grund der, dass sie mit den Mainzern und Jesuiten-
schilern nicht zusammenarbeiten wollten.

Weit schmerzlicher berithrte es Dollinger, dass, nachdem
schon Phillips auf der Versammlung sich auf Seite der De-
monstranten gegen seine Rede gestellt, auch Jorg sich zu ihnen
schlug: denn nur das war der Grund von der in seinen ,Er-
innerungen“ konstatierten Krscheinung, dass ,seit dem Ende
des Jahres 1863 ein Stillstand in seiner Korrespondenz mit
Dollinger eintrat“. Bereits in ihrem Artikel im ,Rottenburger
Kirchenblatt“ hatten die Ttubinger zur Begriindung ihrer Hal-
tung gesagt: ,Auf die Fortschritte, die das Streben nach
Versthnung und Vereinigung auf der Versamimlung tberhaupt
gemacht hat, wirft ein sehr eigentiimliches Licht die aller-
neueste Auslassung des Herrn Joérg und seines ,verehrten
Freundes“ (von Andlaw), des Verfassers der beklagenswerten
Artikel in den historisch-politischen Blittern, eine Auslassung,
die sich wiirdig an die frithere reiht, und die sich wie ein
Protest gegen den ,unechten“ Unionsversuch von Miinchen
ausnimmt.“ Unmittelbar darauf liess Jorg den Konvertiten
Schizler wiederholt iiber Kuhn herfallen, wie Hagemann in



— 271 —

Hildesheim ,nicht zweifelte, mit bewusster Beziehung gerade
auf die Gelehrtenversammlung®, und ,damit eine Polemik
verbinden gegen einen von Déllinger in seiner Rede ausge-
sprochenen und schon damals von den Mainzern perhorres-
zierten Gedanken“ (1863, Dezember 23.). Kuhn selbst aber
klagte Dollinger: ,Ich habe von der Miinchener Gelehrten-
versammlung wenigstens das erwartet, dass man sich gegen
die Angriffsweise und Kampfesart der oft gedachten Artikel
ausgesprochen hétte. Ich bin tiberzeugt, dass sie den meisten
der damals versammelten Manner anstossig und verwerflich
erscheint, aber es gehort zu den Zeichen der Zeit, dass fast
allen der Mut gebricht, es offen zu sagen. Ich will es ihnen
nicht verargen. Aber was mich betrifft, so halte ich das Wort
des hl. Ambrosius hoch: non est sacerdotale, quod sentias non
dicere... Jorg scheint mir in dieser Sache nur das gefiigige
Werkzeug einer hinter ihm stehenden Kkleinen? jedenfalls
michtigen Partei zu sein, die mich allererst in der offentlichen
Meinung der vorzugsweisen Katholiken Deutschlands moglichst
zu diskreditieren sucht, um schliesslich einen Schlag von Rom
zu provozieren. Dass man in Rom den Kampf gegen mich,
wenn auch nicht gerade die Kampfesweise billigt, glaube ich
zu wissen. Gewiss ist es nicht meine Ausserung tiber das Uni-
versitatsprojekt allein, wodurch der Hass der Curialisten gegen
mich herautbeschworen worden, es ist vielmehr meine ganze
Theologie der Stein des Anstosses. Man findet es unertraglich,
dass so ein Professor, der nicht in Rom gewesen und im Ger-
manikum seine Dogmatik studiert hat, etwas anderes und
besseres, als dort gelehrt wird, aufstellen und der Repristination
der Theologie der Nachscholastik sich entgegenstemmen will.
Sie haben die unvergleichlichen Theologen genannt, bei deren
Weisheit wir acquiescieren sollen ... Als Verfasser der famosen
Artikel in den Schwefelgelben wurde auch hier schon ziem-
lich frithe der Frhr. v. Schézler, . .. gegenwairtig Privatdocent
in Freiburg, genannt; nur wollten wir der Vermutung nicht
glauben, indem Prof. Hefele erklirte, es sei moralisch unmog-
lich, dass dieser sie geschrieben habe. Hefele war nimlich
tber Pfingsten, zu derselben Zeit also, wo er die ersten Ar-
tikel ausgearbeitet haben muss, in Freiburg und vernahm von
ihm solche Ausserungen der Verehrung gegen mich, dass er
der grosste Heuchler sein miisste, wenn er gleichzeitig mit jenen



Artikeln gegen mich schwanger ging. Und doch ist es so;
alles weist auf ihn als den Verfasser derselben, und wir alle
sind jetzt davon Uberzeugt, wie man es, Ihren freundschaft-
lichen Mitteilungen zufolge, auch mehrseitig in Miinchen ist...
Der Herr von Andlaw hat sich ihm wiirdig beigesellt, und
wir haben jetzt in Wahrheit ein nobile par fratrum. Ihr Hifer
ist gross und glithend, aber die Flamme steigt mit viel Rauch
und Qualm empor. Sie setzen ganz richtig voraus, dass ich
dem Herrn von Andlaw durch Schweigen antworten werde.
Der Mann will sich ja doch nur wichtig machen, und warum
sollte ich dem aufgeblasenen Badenser noch Gelegenheit geben,
sich mehr aufzubldhen® (1864, Januar 3.). Immerhin wolite
Dollinger noch nicht glauben, dass Jorg selbst sich direkt an
der Polemik seiner Blatter gegen Kuhn beteilige, und nahm
ihn dagegen in Schutz. Allein hierin fand er Kuhns Zustimmung
nicht: ,Die Kritik, die er wollte, ist eine viel tiefer greifende
als die, welche ihm Herr von Andlaw bieten konnte, und muss
doch zugleich auch als ab irato geschrieben angesehen werden.
Herr Jorg wollte mich als Theologen an den Pranger stellen,
was Herr von Andlaw nicht leisten konnte. Wéire er nicht
dieses Willens gewesen, so hétte er nach meiner Gegenschrift
abbrechen oder einlenken miissen. Seine ausfihrliche Erkli-
rung im 1. Heft dieses Jahrgangs lasst keinen Zweifel dariiber...
Noch muss ich bemerken, dass die Nachricht, der Kampf gegen
mich werde von Rom aus aufgemuntert, cine unmittelbare und
ganz zuverlédssige ist“ (1864, Mirz 23.).

Da mittlerweile, Ende November und Anfang Dezember,
die gedruckten ,Verhandlungen“ der Gelehrtenversammlung
zugleich mit der Rede Déllingers versandt wurden, kam es
auch zu einem recht peinlichen Briefwechsel zwischen Moy und
Dollinger, wovon jedoch nur die Briefe des ersteren zur Ver-
fiugung stehen. Man kann aber auch aus ihnen die Verteidi-
gung Dollingers erfahren. Moy, der auch ,die Freudigkeit
der Hoffnung“ nicht verstand, ,mit der Déllinger die Zeit,
tiberhaupt den ,siécle“, anzusehen schien“ (April 4.), schrieb:
,Aber darf ich mich erkiihnen, Dir eine Bemerkung zu machen?
Ich finde — aber werde ja nicht bose — ich finde, dass Du
mehr und mehr in eine auffallende Einseitigkeit geratst; in
eine FKinseitigkeit, die Deinen Ruf als Historiker geféhrdet.
Du gehst darauf aus, den Deutschen auf Kosten der romani-



973 —

schen Volker, namentlich und insbesondere aber der Italiener,
das Scepter der Theologie in der Neuzeit zu vindizieren. Wenn
man Dich hort — und Du berufest Dich auf Cantt — so haben
die Italiener mit Ausnahme Giobertis, Rosminis, Venturas und
Passaglias, seit hundert Jahren nicht einen namhaften Theo-
logen aufzuweisen. Aber Perrone, Liguori, Scavini, sind das
keine Theologen von erster Bedeutung?“ (1863, Dezember 8.).
Gewohnt, mit Moy entschiedener zu reden, entgegnete Dollinger:
,Perrone und Liguori diirfe man vor Theologen nicht nennen,
ohne ausgelacht zu werden ; tber Rosmini, Gioberti, Ventura
finde er es nicht der Mihe wert zu streiten, jedenfalls hétte
Gioberti ein ausgezeichneter Theologe werden konnen“; er
,habe sich in Ifalien gelangweilt, vereinsamt gefihlt und
keinen Theologen gefunden, der eine Erdrterung mit ihm hiétte
bestehen konnen“ (Dezember 15.), obwohl er ,gleichsam mit
der Laterne des Diogenes einen wirklichen Theologen in Italien
gesucht habe, ohne einen zu finden“; Moy ,wiirde jetzt wohl
auch in seiner vor 25 Jahren geschriebenen Kirchengeschichte
Spuren des Unmuts finden, weil er darin auch oft eine Katze
eine Katze genannt habe® (Dezember 20.).

Es fiel nur ,das hartndckige Schweigen des ,Katholik®,
des ,Mainzer Journals* und aller offiziésen Kirchenblitter
auf (Reusch 1864, Januar 22.). Auch von Rom, wo schon die
Versammlung an sich sehr boses Blut gemacht hatte, iiber
die Rede Dollingers aber (nach Sentis) alle ,Einfluss habenden
Potenzen, die italienischen Gelehrten, die Dominikaner, Je-
suiten etc.“ empdrt waren, verlautete nichts, obwohl man
wusste, dass vom Nuntius und vom Minchener FErzbischof
Berichte tber die Versammlung dahin abgegangen waren. Is
war die Stille vor dem Sturme. Das erste Zeichen, dass er
losbreche, war ein Artikel des spiter selbst mit seiner Gesell-
schaft zerfallenen Hauptredacteurs der Civilta cattolica, P.
Curci: ,Die Versammlung katholischer Gelehrter in Miinchen
und die katholische Wissenschaft im Februarheft seiner Zeit-
schrift, nach Alzogs Kirchengeschichte ,eine gehissige Dar-
stellung®, in welcher sogar Hilskamps ,Handweiser* . itzende
Stellen“ und ,verleumderische Angaben* fand, wie z. B. dass
die erwihnte Index-Broschiire unter die Mitglieder der Ver-
sammlung verteilt worden sei. Curci macht nun allerdings
vor den ,ausgezeichneten Verdiensten® und der ,Makellosig-

Revue intern, de Théologie. Heft 34, 1801, 18



— OTh

keit der Orthodoxie“ Dollingers eine tiefe Verbeugung, abei
von der Geschichte der theologischen Wissenschaft, sagt er,
verstehe Dollinger nichts; er bringe kaum ein Urteil iiber Per-
sonen und Sachen vor, das nicht von inkorrekten Ansichten
beeinflusst ware. Hs gelinge ihm nicht einmal, .genau zu
bestimmen, was Theologie, und infolgedessen, was die Theo-
logen in der Kirche sind“, ,weshalb man sich danach nicht
mehr wundern diirfe, wenn er die Theologie als eine der drei
Saulen betrachte, auf denen die Kirche ruht“. Die Theologie
der Kirche sei nur die scholastische. ,Indem wir es fur jetzt
Dollingers Klugheit iberlassen, den wissenschaftlichen Primat
der Deutschen mehr oder weniger der Welt bekannt zu machen,
bemerken wir nur, dass uns deren Anlage, die Sprachen frem-
der Nationen sich anzueignen, diesen Beruf nicht genug zu
dokumentieren scheint; es hitte gewiss weit mehr zu bedeuten,
wenn man umgekehrt bei den andern Voélkern eine besondere
Anlage und Neigung, die deutsche Sprache zu erlernen, vor-
aussetzen dirfte. Dann stiinde es aber ausser allem Zweifel,
dass dieser Primat von Rechts wegen nicht den Deutschen,
sondern den Franzosen zukime. Ubrigens konnten wir noch
verlangen, dass unsere Kkiinftigen Lehrmeister, um sich den
anderen Vélkern, ihren Schiilern, verstdndlicher zu machen,
sich ein wenig dazu bequemten, auch in ihrer Sprache nach
unserer Art zu denken und zu reden. Wenn sie aber fort-
fahren, in einer Art zu denken, die wie ihr Himmel nicht immer
ganz klar ist, und mit der innern Schwierigkeit ihrer Sprache,
die in mancher Hinsicht sehr schéitzenswert ist, noch einen Wust
leerer Worte und willkiirlicher Zusammenstellungen zu ver
binden, gleichsam um dadurch absichtlich die Gedanken, die an
und fir sich sehr einfach sind, in geheimnisvolles Dunkel ein-
zuhillen — eine Liebhaberei neueren Ursprungs und von
ihren klassischen Meistern nicht erreicht; wenn sie, sage ich,
so fortfahren, so konnen sie ganz versichert sein, dass jenes allge-
meine deutsche Lehrmeistertum niemals zu stande kommt und
kaum etwas anderes davon tibrig bleiben wird als das Ver-
dienst besonderer Bescheidenheit dessen, der einen solchen An-
spruch zuerst erhoben und ein solches Prognostikon gestellt
hat.“ Doch zur vollen Kennzeichnung des Artikels gentigt die
Anfihrung der weiteren Stelle: ,Wir wollen (den Deutschen)
jene hohe Auszeichnung in der Geschichte zugeben, und weil



— 275 —

man es einmal so will, auch in der Linguistik, Patristik, bib-
lischen Exegese u. s. w., und fragen, ob man dann schon die
Elemente hat, welche zu einer spekulativen Theologie notwendig
sind, die wiirdig an die Stelle der Scholastik gesetzt werden
konnte? Wir glauben nicht. Alle diese Kenntnisse, welche man
mit Recht Hulfswissenschaften der Theologie nennt, sind wohl
eine sehr edle Zier und oft auch ein notwendiges Hiulfsmittel
der Theologie, aber mit der Theologie in ihrer eigentiimlichen
Bedeutung einer spekulativen Wissenschaft, von der wir han-
deln, haben sie nichts zu thun. Ja, wihrend man, wie wir
oben schon angedeutet haben, letztere ohne Gefahr, auch wenn
man in jenen wenig oder gar nicht beschlagen ist, in den
Schulen studieren und privatim fiir sich pflegen kann, sind
hingegen jene Kenntnisse, wenn sie nicht von dieser spekulativen
Wissenschatt geleitet und beleuchtet werden, abgesehen von
der grossen Gefahr des Irrtums, der sie die Studierenden aus-
setzen, nicht hinreichend, jemand zu einem eigentlichen Theo-
logen zu machen. Man mag durch sie ein Gelehrter, ein Ge-
bildeter, ein Philolog, selbst ein ausgezeichneter Historiker wer-
den, aber ein Theoclog im eigentlichen Sinne des Wortes wer-
den sie nicht.* Dazu gehore ,eine solide und vollstandige
Philosophie“. Wenn die Deutschen sie hitten, so konnten sie
die von Doéllinger beanspruchte Stellung einnehmen; sie héitten
sie aber nicht, obwohl es Ddéllinger behaupte.

Doch, wie gesagt, Curcis Schrift war nur das Priam-
bulum. Wenige Tage nachher ftraf in Minchen ein vom
21. Dezember 1863 datiertes pépstliches Schreiben in mehreren
gedruckten Exemplaren ein, welches sich ausfiihrlich iiber die
Gelehrtenversammluang aussprach. Der Papst findet es sehr
anstossig, dass einige deutsche Professoren es sich herausgenom-
men, ,bloss mit ihrem Privatnamen® ihre Kollegen in Deutsch-
land zu einer Besprechung einzuladen, ohne dazu ,einen Im-
puls, eine Autoritit und Mission der kirchlichen Gewalt“ er-
halten zu haben. Das habe ihn, wie er nicht verbergen wolle,
in nicht geringe Angst versetzt, da er befiirchtete, es konnte
sich eine solche Gelehrtenversammlung allmihlich Eingriffe in die
kirchliche Regierung und das oberste, dem Papst und den Bischo-
fen zustehende Lehramt erlauben; er habe ferner befiirchtet,
dass auf der Versammlung Meinungen gegen die Reinheit des
katholischen Glaubens (also Ketzereien) vorgebracht und ange-



— 276 —

nommen werden wiirden, da erst kiirzlich die Schriften einiger
deutschen Schriftsteller hatten verboten werden miissen. In
Deutschland habe eine falsche Meinung {iberhand genommen
gegen die alte Schule und die Lehre einiger von der Kirche
als weise und heilig verehrten Doktoren. ,Durch die falsche
Meinung werde aber die Autoritit der Kirche beeintréi,chtigty
insoferne die Kirche selbst nicht nur gestattete, dass die theolo-
gische Wissenschaft nach der Methode und den durch den Kon-
sens aller katholischen Schulen sanzierten Prinzipien dieser
Doktoren ausgebildet werde, sondern sogar deren theologische
Doktrin sehr oft mit den héchsten Liobeserhebungen pries und
gleichsam als die stéirkste Feste des Glaubens und als schreck-
bare Waffen gegen ihre Feinde nachdriicklich empfahl.“ Er
habe indessen auf die Nachricht, dass der Erzbischof von
Mimchen die Bitten der Veranstalter der Versammlung ge-
wiahrt, die Erlaubnis zu ihrer Abhaltung gegeben und sie feier-
lich eroffnet habe, dass ferner die Verhandlungen geméiss der
Doktrin der katholischen Kirche gepflogen worden seien, ohne
Zogern den Mitgliedern der Versammlung auf ihre demiitige
Bitte seinen Segen erteilt. Trotzdem habe er ,mit der grossten
Besorgnis“ ein eingehenderes Referat von dem hochw. Herrn Erz-
bischof erwartet. Nachdem es eingetroffen, gebe er sich der
Hoffhung hin, dass die Versammlung zum Nutzen der katholi-
schen Kirche in Deutschland ausschlagen werde, da ihre Mit-
glieder die Wahrheit kennen und bekennen, welche die wahi-
haft katholischen Méanner stets zur Ausbildung und Entfaltung
der Wissenschaft festgehalten haben. Somit hoffe er auch, dass
sie jene falsche Philosophie verwerfen, welche die gottliche
Offenbarung als ein historisches Faktum hinnimmt und ihre
Wahrheiten der Erforschung der menschlichen Vernunft unter-
stellt (Frohschammer). FEr lobe daher diese Ménner, weil sie,
wie er glaube, jene falsche Unterscheidung zwischen Philosophen
und Philosophie verworfen haben und wissen und bekennen,
dass sie in ihren gelehrten Arbeiten den dogmatischen Dekreten
der unfehlbaren katholischen Kirche gehorchen. Er wolle darum
auch Uberzeugt sein, sie wollten jene Verbindlichkeit nicht bloss
auf die ausdriicklichen Dogmen beschrénkt haben, da eine solche
Unterwerfung nicht nur gegeniiber den Dekreten der allge-
meinen Konzilien oder der rémischen Pipste und des aposto-
lischen Stuhles bestehe, sondern auch gegeniiber allem dem,



— 277 —

was von dem iiber den ganzen Erdkreis verbreiteten Magis-
terium der ganzen Kirche als gottlich geoffenbarte Wahrheit
iberliefert werde. Jene Manner miissen daher auch anerkennen,
dass sie sich sowohl den Dezisionen unterwerfen miissen, welche
in Bezug auf Doktrin die pépstlichen Kongregationen geben,
als auch jenen Lehrkapiteln, welche durch den gemeinsamen
und konstanten Konsens der Katholiken festgehalten werden,
als so festen theologischen Wahrheiten und Konklusionen, dass
ihnen entgegengesetzte Lehren, wenn zwar nicht héiretisch ge-
nannt werden koénnen, doch eine andere theologische Censur
verdienen. Kr glaube darum nicht, dass die Versammlung
seiner neulich (gegen Frohschammer) auseinandergesetzten Dok-
trin entgegentreten wolle. In diesem Vertrauen werde er durch
das vom Erzbischof von Minchen tbersandte Schreiben be-
starkt, aus dem hervorgehe, dass die Veranstalter der Versamm-
lung nie im Sinne gehabt héitten, sich auch nur die geringste kirch-
liche Autoritdt anzumassen, sondern dass sie die Versamm-
lung vor ihrem Auseinandergehen die tiefste Unterwerfung
gegen ihn, den Papst, und den apostolischen Stuhl aussprechen
liessen. Er gebe sich daher auch der weiteren Hoffnung hin,
dass sie zugleich anerkennen, sie miissten nicht nur die stets
von der Kirche bewahrten Regeln befolgen, sondern auch allen
Dekreten, welche unter seiner Autoritit tiber Lehrpunkte aus-
gehen, gehorchen. Uber die Opportunitit weiterer derartiger
Versammlungen werde er sich auf Grund der Gutachten der deut-
schen Bischofe die Entscheidung vorbehalten. Er trage ihnen
aber sofort die grosste Wachsamkeit auf die Reinheit der Lehre
auf, damit nicht die Lehre jener Manner sich verbreite, welche
punverschéamter Weise ecine falsche Freiheit der Wissenschaft
und nicht nur einen wahren Fortschritt, sondern auch die Irr-
tlimer als Fortschritt ausgeben“. Auch moge der Erzbischof mit
gleichem Eifer dartiber wachen, dass die Ménner der Wissen-
schaft die wahren und soliden Fortschritte der Wissenschaft, wie
sie in den katholischen Schulen gemacht wurden, in héchsten
Ehren halten und die theologischen Disciplinen nach den Prin-
zipien und konstanten Doktrinen ausbilden, auf welche sich die
weisesten Doktoren stiitzten und wodurch sie sich Unsterblich-
keit des Namens, der Kirche und Wissenschaft den grossten
Nutzen und Glanz verschafften.

Das papstliche Schreiben, welches sichtlich aus zwei



— 278 —

Quellen, aus den Berichten des Nuntius und des Erzbischofs
von Miinchen, zusammengesetzt ist und grosses Misstrauen gegen
die deutschen Theologen unverhohlen ausspricht, schmerzte Dol-
linger, wie er an Moy schrieb, tief. Dennoch war er weit
entfernt, zundchst irgend etwas gegen dasselbe zu thun. Ja,
in der Hoffnung, es sogar zu gunsten der deutschen katholi-
lischen Schule wenden zu konnen, fligte er zu einem Artikel des
Verfassers, welcher das Schreiben ohne Kritik fiir die Offent-
lichkeit analysieren sollte, die Worte: ,Ubrigens scheint das
Misstrauen gegen die deutsche Theologie, an deren Verdichti-
gung in Rom offenbar stark gearbeitef wird, sich doch gegen
den Schluss des pépstlichen Schreibens zu mildern und sogar
in das Gegenteil umzuschlagen. Der Papst ermahnt, die deut-
schen (Gelehrten mochten die wahren und griindlichen Fort-
schritte, welche in den katholischen Schulen gemacht worden
seien, in hochsten Ehren halten. Da zu den katholischen Schulen
ohne allen Zweifel auch die in Deutschland bestehenden ge-
horen, da ferner jeder Kundige weiss, wo Leben und Fort-
schritt, und wo Stillstand und Erstarrung sich findet, so liegt
in diesen Worten doch ein versshnender Schluss. Zum Uber-
fluss sind auch eben jetzt die merkwiirdigen Briefe des Pro-
fessors Flir erschienen. In diesen Briefen, welche die strengste
katholische Gesinnung und unbedingte Verehrung und Ergeben-
heit gegen den Papst atmen, berichtet der treffliche Kenner
romischer Zustinde S.15: Von dem, was man in Deutsch-
land Wissenschaft nenne, habe man in Rom keinen Begriff —
Rom miisse sich an Deutschland erfrischen u. s. w. Er hatte
tibrigens auch nicht die Zeit, sich. eingehender mit der Ange-
legenheit zu beschaftigen, da der Tod Kénig Maximilians II.
ihn zu anderen Arbeiten berief.
J. FRIEDRICH.




	Döllinger und die Folgen der Gelehrtenversammlung (1863)

