
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Döllinger und die Folgen der Gelehrtenversammlung (1863)

Autor: Friedrich, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 263

DÖLLINGER
UND

DIE FOLGEN DER GELEHRTENVERSAMMLUNG

(1863).

Die heitere Stimmung, in welche Döllinger der Ausgang
der Gelehrtenversammlung versetzt hatte, währte nicht lange.
Schon am nächsten Tage meldete ihm Haneberff, der Nuntius
sei aufs neue verstimmt, angeblich weil man seinen Uditoren
keine Einladungskarten zur Versammlung geschickt; er pro-
poniere daher Döllinger, um einem übelwollenden Bericht
durch den Nuntius zuvorzukommen, ein Telegramm an den

Papst zu senden. Döllinger ging, wie er Reusch sagte, ungern
auf den Vorschlag ein (1864, Januar 22.); aber nachdem auch
Moufang, den man um seine Meinung fragte, dem Vorschlage
zugestimmt hatte, lief am 2. Oktober folgendes Telegramm an
den Erzbischof Fürst Hohenlohe nach Rom ab : „Propst von
Döllinger und Abt Haneberg bitten, den hl. Vater zu
benachrichtigen, dass die Verhandlungen katholischer Gelehrten durch
eine hl. Messe und die Ablegung des Glaubensbekenntnisses
eröffnet und im Geiste der Kirche beendigt worden sind. Die
grosse Frage über das Verhältnis der Philosophie zur
kirchlichen Autorität wurde gelöst in dem Sinne einer vollkommenen

Unterwerfung unter die Autorität. Der Verlauf im
einzelnen nebst einer Adresse an Se. Heiligkeit wird folgen."
Hohenlohe eilte mit dem Telegramme zum Papst, der über
dasselbe in hohem Grade erfreut war, und schon abends 10 Uhr
des gleichen Tages traf folgende Drahtantwort ein : „Der hl.
Vater erteilt Ihnen allen seinen Segen. Es ist ihm ein
lebhafter Trost, die schönen Beschlüsse zu vernehmen, welche ge-
fasst worden sind, und er ermuntert die Versammlung, ihr
wahrhaft katholisches Werk fortzusetzen. Erzbischof Hohenlohe."

Der Plan des Abtes Haneberg schien geglückt, und da



— 264 —

auch die Audienz, welche „der Allerweltsvermittler Floss" für
Döllinger ohne sein Wissen bei dem Nuntius erwirkt hatte,
befriedigend verlaufen war, so schien auch von dieser Seite nichts
Schlimmes mehr zu erwarten zu sein. Arglos wurde daher auch
das Hohenlohesche Telegramm in die Zeitungen gebracht. Das

ertrug Nuntius Gonella nicht mehr: Sofort macht er in Rom
Gegenvorstellungen und reichte sogar, wie Sentis aus Rom
dem Prof. Reusch mitteilte (1864 o. D.) und Haneberg dort
vernommen hat, seine Demission ein, wenn er nicht
Satisfaktion erhalte. Darüber wieder im Vatikan die höchste
Aufregung. Der Papst wollte Hohenlohe den Auftrag zu dem

Telegramm nicht gegeben haben und forderte zugleich mit
Kardinal Antonelli von dem aus Tivoli telegraphisch Berufenen,
dass er es widerrufe. Da er sich nicht dazu verstand und
darauf beharrte, der Papst habe ihm wörtlich gesagt, was er
telegraphiert habe, kam es zwischen ihnen zu so peinlichen
Scenen, dass Hohenlohe bis ins Innerste empört war und die

Erzählung dieser Vorgänge im Jahre 1870 mit den Worten
einleitete: „Herr Professor! Ich brauche kein anderes Argument

für mich, dass der Papst nicht unfehlbar sein kann, als
das einzige, dass mir in meinem ganzen Leben kein Mensch
vorgekommen ist, der es mit der Wahrheit weniger genau
nahm als gerade Pius IX." Da also auf diesem Wege nichts
zu erreichen war, Hohenlohe sieh zu solchen Ränken nicht
gebrauchen liess, wandte Antonelli den kurialistischen Grundsatz

an, dass nichtamtliche Veröffentlichungen nicht authentisch seien,
und wies den Nuntius an, demgemäss zu verfahren. Der aber
schrieb, nachdem eine Unterredung des Uditore Aloisi mit
Döllinger ergebnislos verlaufen war, an letzteren:

Monseigneur, Vous connaissez déjà, d'après ce que Mgr.
l'Auditeur autorisé par moi, vous en a dit, le sens et la portée
de la dépêche télégraphique qui vous a été envoyée de Rome
relativement à la réunion des savants catholiques allemands;
et je suis sûr que vous jugerez à propos de ne faire aucune
mention de cette dépêche surtout dans le recueil des actes de

la réunion qui sera bientôt publié. Mais comme peut-être
d'autres personnes, — à ce qu'on me fait supposer, —
pourraient inviter à l'insertion du dit télégramme dans les actes,
je pense pouvoir m'adresser à vous, Monseigneur, et vous prier
d'empêcher cette publication qui aurait pour conséquence né-



— 265 —

cessaire de me faire sortir, malgré moi, de la réserve que j'ai
gardée jusqu'à présent, et déclarer publiquement, comme j'y
suis autorisé, que les paroles de la dépêche ne doivent être
attribuées au St. Père que pour la moindre partie. Cette
considération qui sera sans doute appréciée par vous, et votre
sage influence suffiront, je l'espère, à faire garder un
silence tout-à-fait indispensable sur cet incident. Veuillez
agréer

Munich, le 10 Novembre 1863.

Döllinger, über die nachträgliche Ableugnung des

Telegramms nicht wenig erstaunt, antwortete:
Excellence La lettre, que je viens de recevoir, m'a causé

une grande surprise. La communication, que Mgr. Aloisi m'a
fait, ne m'avait nullement préparé à la demande que V. E.
m'adresse. J'avais bien compris que d'après des renseignements

venus de Rome il s'agissait de quelque inexactitude
légère dans les mots, mais je n'ai pas compris et je n'ai pas
entendu à Mgr. Aloisi, que S. A. le prince de Hohenlohe, qui
nous a transmis la dépêche, était allé jusqu'à défigurer le sens
de la réponse du Saint Père. Car alors il s'agirait d'un délit
formel et très-grave, prévu par le droit canonique, et puni
par les peines les plus sévères, que l'Eglise puisse infliger.

La dépêche dont il s'agit, ne m'appartient pas. C'est une
réponse adressée à l'assemblée qui s'était réunie ici. Elle est
publiée il y a longtemps, les journaux l'ont insérée, et tous
les membres de l'assemblée la connaissent. On serait sans
doute très étonné, très mécoutent de la voir supprimée dans
le compte-rendu. On le serait d'autant plus, que l'assemblée a
donné à ses sentiments de dévouement pour le Saint-Siège une
expression si formelle et si complète. Des réclamations ne
manqueraient pas de nous être adressées. Que devrions-nous
répondre, quelle explication devrions-nous donner d'une
procédure dont personne ne pourrait deviner la cause? Devrons-
nous dire et écrire : Nous avons été informés cle la part de la
Nonciature, qu'un Prélat occupant depuis longtemps un poste
de haute confiance auprès du Saint Père, sortant tout-frais
d'une audience du Saint Père, a changé le sens et la portée
des paroles qu'il venait d'entendre d'une bouche auguste, et a

envoyé une dépêche falsifiée? — Je suis persuadé qu'en
Allemagne on n'ajouterait pas foi à nos paroles ; qu'on nous re-



— 266 —

garderait comme des hommes qui voudraient noircir le caractère

d'un prince généralement respecté.
Cependant, pénétré du devoir d'agir conformément à la

volonté de Votre Excellence, autant que ma conscience me le
permet, voici l'expédient dont je me suis avisé. J'ai envoyé
une nouvelle rédaction du passage en question à l'imprimeur.
Dans ce morceau je substitue à la dépêche, dont l'original
français devait être inséré, une sorte de narration historique,
dans laquelle je parle d'une manière vague de la dépêche, en
disant, que par l'entremise du prince de Hohenlohe une
réponse nous était parvenu, d'après laquelle le Saint Père donnait

sa bénédiction à l'assemblée et en était content etc. De
cette sorte l'inexactitude dans les paroles, s'il y en a, disparaît,
et il ne reste plus que le sens général de la dépêche, dont la
vérité a été admise par Mgr. Aloisi lui-même.

Quant à la déclaration publique dont V. E. parle, je
suppose qu'en conséquence de la tournure que j'ai donné à notre
rapport, V. E. ne jugera plus nécessaire de la faire. Mais si

je me trompe dans cette supposition, la déclaration serait
sans doute regardée par tout le monde comme une accusation
dirigée, non contre les humbles éditeurs du compte-rendu,
mais contre le prince de Hohenlohe, qui sans doute sait
parfaitement bien ce qu'il aura à faire. Non nostrum est tantas
componere lites. Le premier effet, que cette déclaration
publique produira, sera que la légion des journaux allemands s'en

emparera comme d'une pâture qu'on leur jette, et l'exploitera
à son aise. Ceux qui connaissent les journaux allemands pourront

dire à V. E., dans quel sens cela se fera, et quelles
conclusions on saura tirer d'une telle déclaration.

Die Abschrift, welche kein Datum und keine Schlussformel

hat, trägt von Döllingers Hand die Bemerkung : „Auf
diesen Brief erfolgte keine Antwort mehr, und die Drohung
wurde nicht vollzogen." Dennoch muss man heute sagen,
es wäre klüger gewesen, die Akten der Versammlung
überhaupt nicht zu veröffentlichen. Denn schon am 31. Oktober
schrieb Döllinger selbst an Jörg : „Bezüglich der Nachklänge
der Versammlung wäre allerlei zu erzählen Dass der Artikel
aus Bonn in der „Allg. Zeitung", den ich Floss in die Feder
diktierte, die mühsam hergestellte Eintracht vor neuem Bruch
bewahren sollte, haben Sie wohl gleich gesehen. Der Verfasser



— 267 —

des (vorausgegangenen) Artikels in der „Allg. Zeitung" wrar
offenbar Frohschammer, ein Mann, der Unheil aller Art zu
stiften fortfährt. Erst in den letzten Wochen sind drei tüchtige
junge Pfälzer (darunter ein hiesiger Preisträger [der
Veröffentlicher der Index-Broschüre]) seinetwegen vom geistlichen
Stande zurückgetreten *)... Hätten wir doch nur einen anderen
Oberhirten. Aber so hat nichts, was dieser Prälat sagen oder
thun mag, auch nur das allergeringste Gewicht, und wird
immer angenommen, dass er eigentlich eine eigene Meinung
gar nicht habe." Und das erneute Eingreifen des Nuntius in die

Angelegenheit war nur der Beginn jahrelang sich hinziehender
Massregeln und Erbitterungen, deren Zweck kein anderer war,
als Döllinger vollends zu vernichten.

Dass durch solche Vorkommnisse die schon länger
vorhandene Verstimmung Döllingers sich steigern und auch den

Mitgliedern der Münchener theologischen Fakultät öfter fühlbar

machen musste, ist psychologisch begreiflich. Ja, andere
Männer in gleicher Lage würden vielleicht zu dem Entschlüsse
gekommen sein, sich in volle Unthätigkeit zurückzuziehen, dein
aber die ganze Natur und Lebeusgewohnheit Döllingers
widerstrebte. Er gab nur den Plan auf, die dem Herderschen
Verlag versprochene Darstellung der katholischen Religionslelire
auszuführen (Moy 1864, März 4.), fasste, da er von der
Historischen Kommission in ihrer Herbstversammlung zu ihrem ordentlichen

Mitglied gewählt worden war, hinsichtlich des „Plutar-
chusa 2) einen neuen Entschluss, von dessen Ausführung später
die Rede sein wird, und vertiefte sich in neue Studien.

Wie seine Notizbücher aus dieser Zeit zeigen, hatte er
bereits die umfassendsten Studien über die Papstgeschichte
gemacht, war er den Quellen und der Litteratur derselben und
der einzelnen Pontifikate, auch den unzähligen Fälschungen
nachgegangen, so dass die Papstgeschichte, welche er zu

') Die Broschüre hatte einen Vortrag Döllingers in seinem Conver-
satorium zur Grundlage und war unmittelbar vor der Gelehrtenversammlung

auf Frohschammers Anregung veröffentlicht worden.
2) Das Projekt eines « Plutarchus » oder einer deutschen Geschichte

in Biographien war von Döllinger dem Buchhändler Herder in Freiburg
empfohlen worden. Da es nicht vorwärts ging, regte es Döllinger in der
Historischen Kommission an, die ihm den Titel « Allgemeine deutsche
Biographie » gab, ein Nationalwerk, das im letzten Jahr vollendet wurde.



— 268 —

schreiben vorhatte, nicht nur ein ganz neues Bild, sondern
eine förmliche Revolution bedeutet hätte. Nunmehr wandte er
dem grossen Papstfabelbuch Pseudo-Isidor, das eben Hinschius
herausgegeben hatte, seine besondere Aufmerksamkeit zu. Einst,
in seiner Kirchengeschichte, hatte er, wie die Kanonisten Walter,
Phillips, Schulte, Pachmann, gelehrt, „dass der Verfasser nur
die damals schon vorhandenen Verfassungszustände durch seine

Dichtung gleichsam habe kodifizieren und ihnen eine geschriebene

Unterlage geben wollen, und dass auch ohne seinen
Betrug die Entwicklung der kirchlichen Verfassungzustände
denselben Gang genommen haben würde". Jetzt, wo er das zweite
Mal und an der Hand der neuen Ausgabe eindringlicher sich
mit dem Werke befasste, erkannte er, dass ihn einst nur „eine
ganz unzureichende Kenntnis der Dekretalen" so habe sprechen
lassen, und dass im Gegenteil durch Pseudo-Isidor, „wenn auch
langsam, allmählich eine vollständige Umwandlung der
kirchlichen Verfassung und Verwaltung herbeigeführt" worden sei.

Aber seine Art zu forschen liess ihn nicht bei der einfachen
Konstatierung dieser Thatsache stehen bleiben, er musste den
Gebrauch und Einfluss Pseudo-Isidors durch das ganze Mittelalter

bis in die Neuzeit verfolgen. Da stellte sich aber das
noch unerfreulichere Resultat heraus, dass Pseudo-Isidor nicht
bloss eine Hauptquelle des G-radänischen Dekrets, der Gregoriane!'

und des kanonischen Rechts überhaupt ist, sondern auch
in die theologische Doktrin überging, auf dem Konzil von
Florenz den Griechen entgegengehalten und schliesslich von
Bellarmin auch der Theologie der Neuzeit vermittelt wurde. Ja
dieser und Baronius waren noch weiter gegangen und hatten
ihn sogar in das römische Brevier eingeführt, obwohl zu ihrer
Zeit die Unechtheit desselben bereits nachgewiesen war.

Eine andere Folge dieser Studien war die Einsicht, dass
Pseudo-Isidor konsequent zu der päpstlichen Unfehlbarkeit führe.
Da diese aber als nächstens auszusprechender Glaubenssatz
betrachtet wurde, so wollte er auch in dieser Richtung klarer
als früher sehen und trug dem Verfasser auf, zusammenzustellen,

was die mittelalterlichen Theologen über ein Lehramt
des Papstes lehren. Das Ergebnis war ein negatives bis
auf Thomas von Aquin, mit dem eine neue Wendung in der
Doktrin beginnt. Es fragte sich aber dann, welche
Veranlassung musste Thomas haben, eine neue, von den früheren



— 269 •—

Scholastikern abweichende Lehrweise zu beginnen und die Lehre
vom Papst und seiner Unfehlbarkeit in die Dogmatik
einzuführen? Zwar, dass Thomas unechte Stellen benutzt hatte,
wusste man längst, und auch an Versuchen, ihn zu rechtfertigen,
fehlte es nicht, aber in Dunkel gehüllt war, wie er dazu kam,
sie in seine Schriften aufzunehmen. Das Rätsel schien Echard
in den Scriptores Ordinis Prsedicatorum durch die Beschreibung

des nicht veröffentlichten Thesaurus veritatis fidei eines

Dominikaners Bonacursius nach zwei Pariser Handschriften
zu bieten. Den Traktat musste Döllinger haben, und nachdem
er sich Abschriften desselben nach beiden Handschriften
verschafft hatte, ergab die Prüfung, dass sich dem Pseudo-Isidor

zur Zeit des Thomas ein Pseudo - Cyrillus, „eine erdichtete
Traditionskette von griechischen Konzilien und Kirchenvätern,
des Chrysostomus, der beiden Cyrille, von Jerusalem und

Alexandrien, und eines angeblichen Maximus", anschloss, der,
von einem Dominikaner erdichtet, dem P. Urban IV. (1261 bis
1264) in die Hand gespielt und von ihm dem Thomas von
Aquin übergeben worden war. „Auf Grundlage von Erdichtungen

eines Ordensgenossen also, unter welchen sich auch noch
ein Kanon der Chalcedonischen Synode befand, der allen
Bischöfen ein unbeschränktes Recht der Appellation an den
Papst gewährte, und dann aus den Fälschungen bei Gratian
hat Thomas sein Papalsystem, mit den beiden Hauptsätzen,
dass der Papst erster unfehlbarer Lehrer der Welt und dass
er absoluter Beherrscher der Kirche sei, auferbaut!" Die
Entdeckung wirkte auf Döllinger überwältigend. Immer wieder
kam er in jenen Jahren auf Pseudo-Cyrillus zurück, der gedruckt
werden sollte ; es wird aber auch begreiflich, warum er, als
Manz damals ihm von einer Neuauflage und Vollendung seiner
Kirchengeschichte sprach, zu dem Verfasser äusserte: Das ist
keine Aufgabe mehr für mich ; von meiner früheren
Kirchengeschichte könnte keine Zeile mehr stehen bleiben. Es war eben
seine ganze kirchengeschichtliche Anschauung eine andere, neue
geworden; es stand der „Janus" von 1869 bereits damals
vor seinem Geiste fertig da.

Unterdessen hörte natürlich die Aufregung, welche die
Gelehrtenversammlung verursacht hatte, nicht auf. Am 12.
Oktober meldete die „Allg. Zeitung", dass Rom die höchste
Missbilligung dem mit der Einberufung der Versammlung sich be-



— 270 —

fassenden Komitee habe ausdrücken lassen, was wahrscheinlich
eine Erfindung oder Verwechslung mit dem Streite über das
Hohenlohesche Telegramm war. Die Tübinger rieben sich
schadenfroh die Hände und wiesen in der Doppelnummer 45

und 46 des „Katholischen Kirchenblatts für die Diöcese Rottenburg"

nach, wie klug sie daran gethan, sich nicht an der
Versammlung beteiligt und „abgewartet zu haben, wie die Dinge
in Wirklichkeit sich gestalten würden"- : Die Eintracht sei nicht
hergestellt und die katholische Wissenschaft habe durch die
behandelten Thesen keine Bereicherung erfahren. Auch waren
sie darüber verschnupft, dass man über eine Neuauflage des

Kirchenlexikons, welche sie als ihre Sache betrachteten,
verhandelt hatte, und schrieben „nicht sehr lange nach der
Versammlung" an den Verleger desselben: „Die Kirchenlexikon-
Angelegenheit sei in München in einer Weise betrieben worden,

dass von Tübingen keine Rede mehr sein könne; nachdem
das Kind an der Münchener Versammlung eine so vornehme
Mutter bekommen, möchte er jetzt in Tübingen eine Amme dafür

suchen, zu Ammendiensten aber gebe man sich nicht her"
(1864, Mai 28.). Doch war, wie es in München hiess, der eigentliche

Grund der, dass sie mit den Mainzern und Jesuitenschülern

nicht zusammenarbeiten wollten.
Weit schmerzlicher berührte es Döllinger, dass, nachdem

schon Phillips auf der Versammlung sich auf Seite der
Demonstranten gegen seine Rede gestellt, auch Jörg sich zu ihnen
schlug; denn nur das war der Grund von der in seinen
„Erinnerungen" konstatierten Erscheinung, dass „seit dem Ende
des Jahres 1863 ein Stillstand in seiner Korrespondenz mit
Döllinger eintrat". Bereits in ihrem Artikel im „Rottenburger
Kirchenblatt" hatten die Tübinger zur Begründung ihrer
Haltung gesagt : „Auf die Fortschritte, die das Streben nach
Versöhnung und Vereinigung auf der Versammlung überhaupt
gemacht hat, wirft ein sehr eigentümliches Licht die alier-
neueste Auslassung des Herrn Jörg und seines „verehrten
Freundes" (von Andlaw), des Verfassers der beklagenswerten
Artikel in den historisch-politischen Blättern, eine Auslassung,
die sich würdig an die frühere reiht, und die sich wie ein
Protest gegen den „unechten" Unionsversuch von München
ausnimmt." Unmittelbar darauf liess Jörg den Konvertiten
Schäzler wiederholt über Kuhn herfallen, wie Hagemann in



— 271 —

Hildesheim „nicht zweifelte, mit bewusster Beziehung gerade
auf die Gelehrtenversammlung", und „damit eine Polemik
verbinden gegen einen von Döllinger in seiner Rede

ausgesprochenen und schon damals von den Mainzern perhorres-
zierten Gedanken" (1863, Dezember 23.). Kuhn selbst aber
klagte Döllinger: „Ich habe von der Münchener
Gelehrtenversammlung wenigstens das erwartet, dass man sich gegen
die Angriffsweise und Kampfesart der oft gedachten Artikel
ausgesprochen hätte. Ich bin überzeugt, dass sie den meisten
der damals versammelten Männer anstössig und verwerflich
erscheint, aber es gehört zu den Zeichen der Zeit, dass fast
allen der Mut gebricht, es offen zu sagen. Ich will es ihnen
nicht verargen. Aber was mich betrifft, so halte ich das Wort
des hl. Ambrosius hoch: non est sacerdotale, quod sentias non
dicere Jörg scheint mir in dieser Sache nur das gefügige
Werkzeug einer hinter ihm stehenden kleinen jedenfalls
mächtigen Partei zu sein, die mich allererst in der öffentlichen
Meinung der vorzugsweisen Katholiken Deutschlands möglichst
zu diskreditieren sucht, um schliesslich einen Schlag von Rom
zu provozieren. Dass man in Rom den Kampf gegen mich,
wenn auch nicht gerade die Kampfesweise billigt, glaube ich
zu wissen. Gewiss ist es nicht meine Äusserung über das
Universitätsprojekt allein, wodurch der Hass der Curialisten gegen
mich heraufbeschworen worden, es ist vielmehr meine ganze
Theologie der Stein des Anstosses. Man findet es unerträglich,
dass so ein Professor, der nicht in Rom gewesen und im Ger-
manikum seine Dogmatik studiert hat, etwas anderes und
besseres, als dort gelehrt wird, aufstellen und der Repristination
der Theologie der Nachscholastik sich entgegenstemmen will.
Sie haben die unvergleichlichen Theologen genannt, bei deren
Weisheit wir acquiescieren sollen Als Verfasser der famosen
Artikel in den Schwefelgelben wurde auch hier schon ziemlich

frühe der Frhr. v. Schäzler, gegenwärtig Privatdocent
in Freiburg, genannt; nur wollten wir der Vermutung nicht
glauben, indem Prof. Hefele erklärte, es sei moralisch unmöglich,

dass dieser sie geschrieben habe. Hefele war nämlich
über Pfingsten, zu derselben Zeit also, wo er die ersten
Artikel ausgearbeitet haben muss, in Freiburg und vernahm von
ihm solche Äusserungen der Verehrung gegen mich, dass er
der grösste Heuchler sein musste, wenn er gleichzeitig mit jenen



— 272 -
Artikeln gegen mich schwanger ging. Und doch ist es so ;

alles wreist auf ihn als den Verfasser derselben, und wir alle
sind jetzt davon überzeugt, wie man es, Ihren freundschaftlichen

Mitteilungen zufolge, auch mehrseitig in München ist...
Der Herr von Andlaw hat sich ihm würdig beigesellt, und
wir haben jetzt in Wahrheit ein nobile par fratrum. Ihr Eifer
ist gross und glühend, aber die Flamme steigt mit viel Rauch
und Qualm empor. Sie setzen ganz richtig voraus, dass ich
dem Herrn von Andlaw durch Schweigen antworten werde.
Der Mann will sich ja doch nur wichtig machen, und warum
sollte ich dem aufgeblasenen Baclenser noch Gelegenheit geben,
sich mehr aufzublähen" (1864, Januar 3.). Immerhin wollte
Döllinger noch nicht glauben, dass Jörg selbst sich direkt an
der Polemik seiner Blätter gegen Kuhn beteilige, und nahm
ihn dagegen in Schutz. Allein hierin fand er Kuhns Zustimmung-
nicht: „Die Kritik, die er wollte, ist eine viel tiefer greifende
als die, welche ihm Herr von Andlaw bieten konnte, und muss
doch zugleich auch als ab irato geschrieben angesehen werden.
Herr Jörg wollte mich als Theologen an den Pranger stellen,
was Herr von Andlaw nicht leisten konnte. Wäre er nicht
dieses Willens gewesen, so hätte er nach meiner Gegenschrift
abbrechen oder einlenken müssen. Seine ausführliche Erklärung

im 1. Heft dieses Jahrgangs lässt keinen Zweifel darüber...
Noch muss ich bemerken, dass die Nachricht, der Kampf gegen
mich werde von Rom aus aufgemuntert, eine unmittelbare und

ganz zuverlässige ist" (1864, März 23.).
Da mittlerweile, Ende November und Anfang Dezember,

die gedruckten „Verhandlungen" der Gelehrtenversammlung
zugleich mit der Rede Döllingers versandt wurden, kam es

auch zu einem recht peinlichen Briefwechsel zwischen Moy und
Döllinger, wovon jedoch nur die Briefe des ersteren zur
Verfügung stehen. Man kann aber auch aus ihnen die Verteidigung

Döllingers erfahren. Moy, der auch „die Freudigkeit
der Hoffnung" nicht verstand, „mit der Döllinger die Zeit,
überhaupt den „siècle", anzusehen schien" (April 4.), schrieb :

„Aber darf ich mich erkühnen, Dir eine Bemerkung zu machen?
Ich finde — aber werde ja nicht böse — ich finde, dass Du
mehr und mehr in eine auffallende Einseitigkeit gerätst; in
eine Einseitigkeit, die Deinen Ruf als Historiker gefährdet.
Du gehst darauf aus, den Deutschen auf Kosten der romani-



— 273 —

sehen Völker, namentlich und insbesondere aber der Italiener,
das Scepter der Theologie in der Neuzeit zu vindizieren. Wenn
man Dich hört — und Du berufest Dich auf Cantu — so haben
die Italiener mit Ausnahme Giobertis, Rosminis, Venturas und
Passaglias, seit hundert Jahren nicht einen namhaften Theologen

aufzuweisen. Aber Perrone, Liguori, Scavini, sind das

keine Theologen von erster Bedeutung?" (1863, Dezember 8.).

Gewohnt, mit Moy entschiedener zu reden, entgegnete Döllinger:
„Perrone und Liguori dürfe man vor Theologen nicht nennen,
ohne ausgelacht zu werden ; über Rosmini, Gioberti, Ventura
finde er es nicht der Mühe wert zu streiten, jedenfalls hätte
Gioberti ein ausgezeichneter Theologe werden können" ; er
„habe sich in Italien gelangweilt, vereinsamt gefühlt und
keinen Theologen gefunden, der eine Erörterung mit ihm hätte
bestehen können" (Dezember 15.), obwohl er „gleichsam mit
der Laterne des Diogenes einen wirklichen Theologen in Italien
gesucht habe, ohne einen zu finden" ; Moy „würde jetzt wohl
auch in seiner vor 25 Jahren geschriebenen Kirchengeschichte
Spuren des Unmuts finden, weil er darin auch oft eine Katze
eine Katze genannt habe" (Dezember 20.).

Es fiel nur „das hartnäckige Schweigen des „Katholik",
des „Mainzer Journals" und aller offiziösen Kirchenblätter"
auf (Reusch 1864, Januar 22.). Auch von Rom, wo schon die
Versammlung an sich sehr böses Blut gemacht hatte, über
die Rede Döllingers aber (nach Sentis) alle „Einfluss habenden
Potenzen, die italienischen Gelehrten, die Dominikaner,
Jesuiten etc." empört waren, verlautete nichts, obwohl man
wusste, class vom Nuntius und vom Münchener Erzbischof
Berichte über die Versammlung dahin abgegangen waren. Es
war die Stille vor dem Sturme. Das erste Zeichen, dass er
losbreche, war ein Artikel des später selbst mit seiner Gesellschaft

zerfallenen Hauptredacteurs der Civiltà cattolica, P.
Curd: „Die Versammlung katholischer Gelehrter in München
und die katholische Wissenschaft" im Februarheft seiner
Zeitschrift, nach Alzogs Kirchengeschichte „eine gehässige
Darstellung", in Avelcher sogar Hülskamps „Handweiser" „ätzende
Stellen" und „verleumderische Angaben" fand, wie z. B. dass
die erwähnte Index-Broschüre unter die Mitglieder der
Versammlung verteilt worden sei. Curci macht nun allerdings
vor den „ausgezeichneten Verdiensten" und der „Makellosig-

Revne intern, de Théologie. Heft 34, 1801. 18



— 274 -
keit der Orthodoxie" Döllingers eine tiefe Verbeugung, abei
von der Geschichte der theologischen Wissenschaft, sagt er,
verstehe Döllinger nichts ; er bringe kaum ein Urteil über
Personen und Sachen vor, das nicht von inkorrekten Ansichten
beeinflusst wäre. Es gelinge ihm nicht einmal, „genau zu
bestimmen, was Theologie, und infolgedessen, was die Theologen

in der Kirche sind", „weshalb man sich danach nicht
mehr wundern dürfe, wenn er die Theologie als eine der drei
Säulen betrachte, auf denen die Kirche ruht". Die Theologie
der Kirche sei nur die scholastische. „Indem wir es für jetzt
Döllingers Klugheit überlassen, den wissenschaftlichen Primat
der Deutschen mehr oder weniger der Welt bekannt zu machen,
bemerken wir nur, dass uns deren Anlage, die Sprachen fremder

Nationen sich anzueignen, diesen Beruf nicht genug zu
dokumentieren scheint ; es hätte gewiss weit mehr zu bedeuten,
wenn man umgekehrt bei den andern Völkern eine besondere

Anlage und Neigung, die deutsche Sprache zu erlernen,
voraussetzen dürfte. Dann stünde es aber ausser allem Zweifel,
dass dieser Primat von Rechts wegen nicht den Deutschen,
sondern den Franzosen zukäme. Übrigens könnten Wir noch
verlangen, dass unsere künftigen Lehrmeister, um sich den
anderen Völkern, ihren Schülern, verständlicher zu machen,
sich ein wenig dazu bequemten, auch in ihrer Sprache nach
unserer Art zu denken und zu reden. Wenn sie aber
fortfahren, in einer Art zu denken, die wie ihr Himmel nicht immer
ganz klar ist, und mit der innern Schwierigkeit ihrer Sprache,
die in mancher Hinsicht sehr schätzenswert ist, noch einen Wust
leerer Worte und willkürlicher Zusammenstellungen zu ver
binden, gleichsam um dadurch absichtlich die Gedanken, die an
und für sich sehr einfach sind, in geheimnisvolles Dunkel
einzuhüllen — eine Liebhaberei neueren Ursprungs und von
ihren klassischen Meistern nicht erreicht ; wenn, sie, sage ich,
so fortfahren, so können sie ganz versichert sein, dass jenes
allgemeine deutsche Lehrmeistertum niemals zu stände kommt und
kaum etwas anderes davon übrig bleiben wird als das
Verdienst besonderer Bescheidenheit dessen, der einen solchen
Anspruch zuerst erhoben und ein solches Prognostikon gestellt
hat." Doch zur vollen Kennzeichnung des Artikels genügt die

Anführung der weiteren Stelle : „Wir wollen (den Deutschen)
jene hohe Auszeichnung in der Geschichte zugeben, und weil



— 275 —

man es einmal so will, auch in der Linguistik, Patristik,
biblischen Exegese u. s. w., und fragen, ob man dann schon die

Elemente hat, welche zu einer spekulativen Theologie notwendig
sind, die würdig an die Stelle der Scholastik gesetzt werden
könnte Wir glauben nicht. Alle diese Kenntnisse, welche man
mit Recht Hülfswissenschaften der Theologie nennt, sind wohl
eine sehr edle Zier und oft auch ein notwendiges Hülfsmittel
der Theologie, aber mit der Theologie in ihrer eigentümlichen
Bedeutung einer spekulativen Wissenschaft, von der wir
handeln, haben sie nichts zu thun. Ja, während man, wie wir
oben schon angedeutet haben, letztere ohne Gefahr, auch wenn
man in jenen wenig oder gar nicht beschlagen ist, in den
Schulen studieren und privatim für sich pflegen kann, sind
hingegen jene Kenntnisse, wenn sie nicht von dieser spekulativen
Wissenschaft geleitet und beleuchtet werden, abgesehen von
der grossen Gefahr des Irrtums, der sie die Studierenden
aussetzen, nicht hinreichend, jemand zu einem eigentlichen Theologen

zu machen. Man mag durch sie ein Gelehrter, ein
Gebildeter, ein Philolog, selbst ein ausgezeichneter Historiker werden,

aber ein Theolog im eigentlichen Sinne des Wortes werden

sie nicht." Dazu gehöre „eine solide und vollständige
Philosophie". Wenn die Deutschen sie hätten, so könnten sie
die von Döllinger beanspruchte Stellung einnehmen ; sie hätten
sie aber nicht, obwohl es Döllinger behaupte.

Doch, wie gesagt, Curcis Schrift war nur das Präam-
bulum. Wenige Tage nachher traf in München ein vom
21. Dezember 1863 datiertes päpstliches Schreiben in mehreren
gedruckten Exemplaren ein, welches sich ausführlich über die
Gelehrtenversammlung aussprach. Der Papst findet es sehr
anstössig, dass einige deutsche Professoren es sich herausgenommen,

„bloss mit ihrem Privatnamen" ihre Kollegen in Deutschland

zu einer Besprechung einzuladen, ohne dazu „einen
Impuls, eine Autorität und Mission der kirchlichen Gewalt"
erhalten zu haben. Das habe ihn, wie er nicht verbergen wolle,
in nicht geringe Angst versetzt, da er befürchtete, es könnte
sich eine solche Gelehrtenversammlung allmählich Eingriffe in die
kirchliche Regierung und das oberste, dem Papst und den Bischöfen

zustehende Lehramt erlauben; er habe ferner befürchtet,
dass auf der Versammlung Meinungen gegen die Reinheit des
katholischen Glaubens (also Ketzereien) vorgebracht und ange-



— 276 —

nommen werden würden, da erst kürzlich die Schriften einiger
deutschen Schriftsteller hätten verboten werden müssen. In
Deutschland habe eine falsche Meinung überhand genommen
gegen die alte Schule und die Lehre einiger von der Kirche
als weise und heilig verehrten Doktoren. „Durch die falsche
Meinung werde aber die Autorität der Kirche beeinträchtigt
insoferne die Kirche selbst nicht nur gestattete, dass die theologische

Wissenschaft nach der Methode und den durch den Konsens

aller katholischen Schulen sanzierten Prinzipien dieser
Doktoren ausgebildet werde, sondern sogar deren theologische
Doktrin sehr oft mit den höchsten Lobeserhebungen pries und
gleichsam als die stärkste Feste des Glaubens und als schreckbare

Waffen gegen ihre Feinde nachdrücklich empfahl." Er
habe indessen auf die Nachricht, dass der Erzbischof von
München die Bitten der Veranstalter der Versammlung
gewährt, die Erlaubnis zu ihrer Abhaltung gegeben und sie feierlich

eröffnet habe, dass ferner die Verhandlungen gemäss der
Doktrin der katholischen Kirche gepflogen worden seien, ohne

Zögern den Mitgliedern der Versammlung auf ihre demütige
Bitte seinen Segen erteilt. Trotzdem habe er „mit der grössten
Besorgnis" ein eingehenderes Referat von dem hochw. Herrn
Erzbischof erwartet. Nachdem es eingetroffen, gebe er sich der
Hoffnung hin, dass die Versammlung zum Nutzen der katholischen

Kirche in Deutschland ausschlagen werde, da ihre
Mitglieder die Wahrheit kennen und bekennen, welche die wahrhaft

katholischen Männer stets zur Ausbildung und Entfaltung
der Wissenschaft festgehalten haben. Somit hoffe er auch, dass
sie jene falsche Philosophie verwerfen, welche die göttliche
Offenbarung als ein historisches Faktum hinnimmt und ihre
Wahrheiten der Erforschung der menschlichen Vernunft unterstellt

(Frohschammer). Er lobe daher diese Männer, weil sie,
wie er glaube, jene falsche Unterscheidung zwischen Philosophen
und Philosophie verworfen haben und wissen und bekennen,
dass sie in ihren gelehrten Arbeiten den dogmatischen Dekreten
der unfehlbaren katholischen Kirche gehorchen. Er wolle darum
auch überzeugt sein, sie wollten jene Verbindlichkeit nicht bloss
auf die ausdrücklichen Dogmen beschränkt haben, da eine solche
Unterwerfung nicht nur gegenüber den Dekreten der
allgemeinen Konzilien oder der römischen Päpste und des
apostolischen Stuhles bestehe, sondern auch gegenüber allem dem,



— 277 —

was von dem über den ganzen Erdkreis verbreiteten Magis-
terium der ganzen Kirche als göttlich geoffenbarte Wahrheit
überliefert werde. Jene Männer müssen daher auch anerkennen,
dass sie sich sowohl den Dezisionen unterwerfen müssen, welche
in Bezug auf Doktrin die päpstlichen Kongregationen geben,
als auch jenen Lehrkapiteln, welche durch den gemeinsamen
und konstanten Konsens der Katholiken festgehalten werden,
als so festen theologischen Wahrheiten und Konklusionen, dass

ihnen entgegengesetzte Lehren, wenn zwar nicht häretisch
genannt werden können, doch eine andere theologische Censur
verdienen. Er glaube darum nicht, dass die Versammlung
seiner neulich (gegen Frohschammer) auseinandergesetzten Doktrin

entgegentreten wolle. In diesem Vertrauen werde er durch
das vom Erzbischof von München übersandte Schreiben
bestärkt, aus dem hervorgehe, dass die Veranstalter der Versammlung

nie im Sinne gehabt hätten, sich auch nur die geringste kirchliche

Autorität anzumassen, sondern dass sie die Versammlung

vor ihrem Auseinandergehen die tiefste Unterwerfung
gegen ihn, den Papst, und den apostolischen Stuhl aussprechen
liessen. Er gebe sich daher auch der weiteren Hoffnung hin,
dass sie zugleich anerkennen, sie mussten nicht nur die stets
von der Kirche bewahrten Regeln befolgen, sondern auch allen
Dekreten, welche unter seiner Autorität über Lehrpunkte
ausgehen, gehorchen. Über die Opportunität weiterer derartiger
Versammlungen werde er sich auf Grund der Gutachten der
deutschen Bischöfe die Entscheidung vorbehalten. Er trage ihnen
aber sofort die grösste Wachsamkeit auf die Reinheit der Lehre
auf, damit nicht die Lehre jener Männer sich verbreite, welche
„unverschämter Weise eine falsche Freiheit der Wissenschaft
und nicht nur einen wahren Fortschritt, sondern auch die
Irrtümer als Fortschritt ausgeben". Auch möge der Erzbischof mit
gleichem Eifer darüber wachen, dass die Männer der Wissenschaft

die wahren und soliden Fortschritte der Wissenschaft, wie
sie in den katholischen Schulen gemacht wurden, in höchsten
Ehren halten und die theologischen Disciplinen nach den
Prinzipien und konstanten Doktrinen ausbilden, auf welche sich die
weisesten Doktoren stützten und wodurch sie sich Unsterblichkeit

des Namens, der Kirche und Wissenschaft den grössten
Nutzen und Glanz verschafften.

Das päpstliche Schreiben, welches sichtlich aus zwei



— 278 —

Quellen, aus den Berichten des Nuntius und des Erzbischofs
von München, zusammengesetzt ist und grosses Misstrauen gegen
die deutschen Theologen unverhohlen ausspricht, schmerzte
Döllinger, wie er an Moy schrieb, tief. Dennoch war er weit
entfernt, zunächst irgend etwas gegen dasselbe zu thun. Ja,
in der Hoffnung, es sogar zu gunsten der deutschen katholi-
lischen Schule wenden zu können, fügte er zu einem Artikel des

Verfassers, welcher das Schreiben ohne Kritik für die
Öffentlichkeit analysieren sollte, die Worte: „Übrigens scheint das
Misstrauen gegen die deutsche Theologie, an deren Verdächtigung

in Rom offenbar stark gearbeitet wird, sich doch gegen
den Schluss des päpstlichen Schreibens zu mildern und sogar
in das Gegenteil umzuschlagen. Der Papst ermahnt, die
deutschen Gelehrten möchten die wahren und gründlichen
Fortschritte, welche in den katholischen Schulen gemacht werden
seien, in höchsten Ehren halten. Da zu den katholischen Schulen
ohne allen Zweifel auch die in Deutschland bestehenden
gehören, da ferner jeder Kundige weiss, wo Leben und
Fortschritt, und wo Stillstand und Erstarrung sich findet, so liegt
in diesen Worten doch ein versöhnender Schluss. Zum Über-
fluss sind auch eben jetzt die merkwürdigen Briefe des
Professors Mir erschienen. In diesen Briefen, welche die strengste
katholische Gesinnung und unbedingte Verehrung und Ergebenheit

gegen den Papst atmen, berichtet der treffliche Kenner
römischer Zustände S. 15 : Von dem, was man in Deutschland

Wissenschaft nenne, habe man in Rom keinen Begriff —¦

Rom müsse sich an Deutschland erfrischen u. s. w. Er hatte
übrigens auch nicht die Zeit, sich eingehender mit der
Angelegenheit zu beschäftigen, da der Tod König Maximilians IL
ihn zu anderen Arbeiten berief.

J. Feiedeich.


	Döllinger und die Folgen der Gelehrtenversammlung (1863)

