
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft [Fortsetzung]

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


241 —
-- 7,

U

CHRISTENTUM UND ANTICHRISTENTUM

IN DER WISSENSCHAFT.

(Fortsetzung.)

III. — Kritik des Zellerschen Gottesbegriffs. Weite
Verbreitung des Pantheismus in der Gegenwart und
ihre Polgen. Zeller über „angeborene" Vorstellungen.
Ihre Unmöglichkeit. Erfahrung die einzige Quelle
unserer Vorstellungen. Ursprüngliche Roheit der
Religion in der Menschheit nach Zeller.
Zurückweisung seiner Ansicht. Zellers verkehrte
Beweisführung für das Dasein Gottes.

7. Wir haben uns in dem Vorhergehenden die Mühe nicht
verdriessen lassen, Zellers Vorstellungen von der einheitlichen
Weltursache, die ihm mit der Gottheit in eins zusammenfällt,
möglichst ausführlich und genau unseren Lesern vor Augen
zu führen. Von diesem Gotte, der allerdings, mit Strauss zu
reden, nicht der der Apostel, oder, wie Zeller sich ausdrückt,
nicht eine über dem Naturzusammenhang stehende Allmacht
ist, begreift sich freilich sehr leicht, dass ihm Wunder im
eigentlichen und wahrhaften Sinne unmöglich sind. Wenn daher
Strauss — und Zeller denkt unzweifelhaft ebenso — beispielshalber

von der bei Joh. XI berichteten Auferweckung des
Lazarus durch den Gottmenschen Christus Jesus gegen Hengstenberg

erklärt: „Als unhistorisch erkennt die Kritik die Johanneische

Lazarusgeschichte vornehmlich an zwei Merkmalen: an
der Unmöglichkeit ihres Inhaltes und an dem Schweigen der
übrigen Evangelisten1)" — wenn, sage ich, Strauss um dieser

') « Die Halben und die Ganzen », S. 99.

Kevue intern, de Theologie. Heft 81, 1901. 16



__ 242 —

beiden Gründe willen „die Lazarusgeschichte" als „unhistorisch"
ansieht, so ist ihm der Hauptgrund dafür doch ganz sicherlich
der erste: „die Unmöglichkeit ihres Inhaltes". Um eine Toten-
erweckung für möglich und eventuell für wirklich stattgefunden
zu halten, dazu muss ich in der That von dem Dasein des

Gottes überzeugt sein, an den die Apostel geglaubt und den
sie der Welt verkündet haben. Das ist aber weder bei Strauss
noch bei Zeller mehr der Fall. Denn der Gott Zellers, um
auf diesen mich zu beschränken, ist — das leuchtet aus unserer
Darstellung unmittelbar ein — ähnlich wie der Spinozas nichts
als der Wesensgrund der Welt. Gott und Welt sind auch nach
Zeller, wie er selbst ganz richtig von der Lehre Spinozas
behauptet, ein und dasselbe, nur von verschiedenen Seiten
betrachtet. Welt nennen wir die Totalität der Erscheinungen,
der Bewegungs- und Bewusstseinserscheinungen, welche das

Eine wahrhaft Seiende als die vielgestaltigen Äusserungen
seines eigenen Lebens aus sich heraussetzt, in denen es den
in ihm verborgenen Reichtum und die Fülle der ihm möglichen
Entwicklungen zur Offenbarung bringt. Das Seiende selbst
als das Real- und Kausalprinzip aller dieser ewig wechselnden
Gestalten ist die Zellersche Gottheit. Gott ist daher die Innenseite
der Welt, die Welt die Aussenseite Gottes, in der und durch
die dieser erst lebendig und offenbar wird. Gott, ohne die Welt
gedacht, wäre zwar wohl ein Seiendes, aber ein noch lebloses

Seiendes, ein noch regungs- und bewegungsloses, indifferentes,
substantiales Eins. Erst dadurch, dass dieses Seiende zur Welt
wird, in die Welt sich entfaltet oder von Ewigkeit her sich
entfaltet hat, ist es aus seiner Einsamkeit, Verschlossenheit und
Leblosigkeit herausgetreten ; die Welt ist der aufgeschlossene, lebendig
gewordene Gott. Wie der Kern die Möglichkeit {ßvvapu-c, potentia)
des Baumes ist, diese Möglichkeit aber erst dann und dadurch
zur Wirklichkeit {svisXé%aa, actus) wird, dass jener in die ihm
naturgemässe Entwickelung eintritt, so ist Gott nach Zellers
Auffassung an sich auch die Möglichkeit der Welt —-, eine

Möglichkeit, die nur dadurch zur Wirklichkeit geworden ist,
dass er sich von Ewigkeit her in die unermessliche Vielheit
der Dinge, die wir die Welt nennen, auseinandergelegt und
entfaltet hat. Hiernach versteht sich von selbst, dass die Zellersche

Gottheit, ebenso wie die Spinozas, der Welt, ihrer eigenen
Erscheinungsform, nur immanent, nicht aber auch transcendent



— 243 —

ist und sein kann. Zeller hat, von seinem Standpunkte aus,
vollkommen recht, wenn er die Gottheit nicht „als eine über
dem Naturzusammenhange stehende Allmacht" ansieht, denn
sie ist ja offenbar so sehr in den Natur- und Weltzusammenhang

verflochten, dass sie in denselben gänzlich auf-, in ihm
zugleich aber auch als die ursprüngliche substantiale Einheit
ein für allemal untergegangen ist. Die Zellersche Gottheit ist
nur noch das Eine in dem Vielen; sie ist formale Einheit in
realer Entzweiung, denn sie ist das allen Einzelerscheinungen
in Natur- und Geistesleben zu Grunde liegende Real- und das
alle jene Erscheinungen bewirkende Kausalprinzip. Hieraus
geht aber auch klar hervor, dass die Zellersche Gottheit nichts
ist als der apotheosierte Naturgrund oder die zum Range der
Gottheit erhobene Natursubstanz. Sowie (nach christlicher
Auffassung) die eine Natursubstanz in die unermessliche Vielheit
der materiellen Einzelwesen sich entwickelt hat und in diesen
als der eine Real- und Kausalgrund, je nach den verschiedenen
Stufen ihrer Entfaltung, alles Leben schafft, so hat sich die
Zellersche Gottheit zur Welt gestaltet, um in dem ganzen
Bereiche ihrer Unermesslichkeit die einzige alles wirkende
Ursache zu sein und in dem von ihr selbst erzeugten Weltleben

ihr eigenes Leben zur Offenbarung zu bringen. Aus
dieser Identität der Zellerschen Gottheit und der (apotheo-
sierten) Natursubstanz erklären sich ferner zwei andere
Prädikate, die Zeller der Gottheit beigelegt wissen will.

Die Natur ist eine auf allen Stufen ihres Lebens mit
unabänderlicher Notwendigkeit wirkende Kausalität. Ebenso haben
wir von der Zellerschen Gottheit vernommen, dass sie in all
ihrem Thun und Lassen nicht etwa zufällig oder als freies
Wesen handle, sondern „einer unbedingten Notwendigkeit
folge" und „der Notwendigkeit ihres Wesens entsprechend"
alles in allem wirke. Aber in diesem ihrem Wirken wird die
Zellersche Gottheit „nicht von Zweckvorstellungen geleitet",
wiewohl aus der Gesamtheit ihrer Wirkungen „eine in ihrer
Art vollkommene, mit absoluter Zweckmässigkeit eingerichtete
Welt hervorgehen soll". Wie könnte, so fragen wir, der Gott
Zellers in seinem Wirken auch von Zweckvorstellungen sich
leiten lassen, da er als solcher, wie die Natur, ja ein seiner
selbst unbewusstes, blind wirkendes Prinzip ist, welches erst
in einem späten Stadium seiner Entwickelung, nämlich in den



— 244 —

einzelnen Menschengeistern, aus seiner ursprünglichen Blindheit

in das helle Tageslicht, aus der Bewusstlosigkeit in das
Selbstbewusstsein auftaucht und allein auftauchen kann? Der
seiner selbst im Ichgedanken bewusste Mensch ist nach Zellers
Auffassung an sich die höchste Erscheinung und Entwickelung
der. Gottheit. Aber auch mit dieser Stufe ihrer Entwickelung
ist die letztere noch nicht abgeschlossen. Denn auch der
Geist des Menschen ist wieder ein mit Anlagen begabtes Wesen,
wTelche zu immer höherer Entfaltung zu bringen er den
Beruf wie die Fähigkeit hat. Dies geschieht im Laufe der
Zeiten mehr und mehr. Hierdurch wird der Mensch der
Gründer von Industrie und Handel, Kunst und Wissenschaft,
Gesetz und Recht, Staat und Kirche — eine Entwickelung, in
der die Gottheit die schönsten Blüten des ursprünglich in ihr
verborgenen Reichtums hervortreibt und durch die sie allmählich
einer vollendeten (absoluten) Selbstverwirklichung stets näher
kommt, ohne diese jedoch jemals ganz erreichen zu können.

Dem Vorhergehenden sei zur Vervollständigung unserer
Kritik des Zellerschen Begriffes der Gottheit folgendes noch
hinzugefügt.

Die Gottheit will Zeller, so haben wir vernommen, als

„die letzte, einheitliche Ursache" alles Seienden aufgefasst
wissen. Daraus folgt, meint er, dass sie auch als „eine alles
umfassende und alles bewirkende absolute (Kraft) gedacht
werden müsse". Man wird Zeller gern einräumen, dass seiner
Gottheit als dem einzig substantial Seienden und der allein
existierenden Kausalität die Prädikate des „alles umfassenden
und alles bewirkenden" zukommen, aber darf und kann ihr
deshalb auch das Prädikat der „Absolutheit" zugesprochen
werden

Schon Kant hat in seiner „Kritik der reinen Vernunft" die

Bemerkung gemacht, dass wir (in der Philosophie) den
Ausdruck „absolut" zwar „nicht entbehren", aber „gleichwohl,
nach einer ihm durch langen Missbrauch anhängenden
Zweideutigkeit, nicht sicher brauchen können1)". Auch lässt sich
schwerlich leugnen, dass der Missbrauch, welcher mit dem
Worte „absolut" getrieben wird, seit Kant in der Philosophie
nicht nachgelassen hat, vielmehr, namentlich durch die pan-

*) Kants sämtliche Werke, ed. Rosenkranz, II, 261.



— 245 —

theistischen Spekulationen eines Fichte, Schelling und Hegel,
sehr gefördert worden und gegenwärtig, man möchte sagen,
ins Masslose gestiegen ist. Welches ist denn nun dem gegenüber

die richtige, dem Worte innewohnende und daher
ausschliesslich mit ihm zu verbindende Bedeutung? Blicken wir
nur auf die Herkunft des Wortes, so ergiebt sich die Antwort
auf diese Frage von selbst. Der Ausdruck als Participium
perfecti passivi von absolvere bedeutet der Etymologie nach
etwas in sich Abgeschlossenes, Vollendetes, Vollkommenes. Er
kann in seiner eigentlichen und strengen Bedeutung nur auf
ein solches Seiende übertragen werden, welches durch seine

Entwickelung zur schlechthinigen, mithin nicht mehr zu
steigernden Vollkommenheit sich erhoben, also ein omnibus numeris
perfectum geworden ist. In solcher Vollkommenheit denkt
das Christentum Gott sowohl vor als nach der durch ihn
bewirkten Schöpfung der Welt. Er wird daher von jenem mit
vollem Rechte und ganz konsequent auch als ein „absolutes"
Wesen vorgestellt1). Aber eine solche Absolutheit, d. i. eine
Absolutheit in dem allein wahren Sinne kann weder Zellers
Gottheit noch ihrer Wirkung, der Welt, zuerkannt werden.
Denn da jene nichts als der immanente Wesensgrund der
Welt selber ist, so ist sie selbstverständlich auch in das
ununterbrochene Werden, in das Entstehen und Vergehen der
letztern mit hineingezogen. Die Zellersche Gottheit ist wie
die Welt in Wirklichkeit ein non absolvendum, wie könnte
sie also als ein eigentliches und wahrhaftes absolutum gedacht
werden

Endlich rühmt Zeller, wie wir gesehen haben, von seiner
Gottheit, dass „aus ihr alles herstamme, was dem Leben der
Menschheit einen Wert giebt. jede Anlage zum Erkennen
des Wahren und zum Wirken des Guten, zum künstlerischen
Schaffen und zum schönen Empfinden". Auch diese Behauptungen

sind nach Zellers Auffassung der Gottheit als der
einzigen, alles bewirkenden Kausalität vollkommen begründet.
Aber eben so begründet wird es sein, wenn jemand hervorhebt,
dass in letzter Instanz aus Zellers Gottheit auch alles das

]) Ausführliches hierüber siehe in des Verfassers « Metaphysik », II,
§ 3, S. 43 ff., und § 19, S. 415 ff.



_ 246 —

herstammen müsse, was der Menschheit und dem Einzelnen
in ihr einen Unwert giebt, also Irrtum und Sünde in ihren
unübersehbar zahlreichen und abschreckenden Gestalten. Denn
giebt es nur Eine alles in allem bewirkende Ursache, die
Gottheit, so ist diese auch notwendigerweise nicht nur die
Urheberin dessen, „was dem Leben der Menschheit einen Wert
giebt", sondern ebenso alles Verabscheuungswürdigen und sittlich

Verwerflichen in demselben. Aus dieser Schlussfolgerung,
zu der jeder Monist bei konsequenter Durchbildung seiner
Lehre unvermeidlich geführt wird, mag es erklärlich werden,
warum einzelne derselben, z. B. Spinoza, geneigt sind, in allen
sittlichen, rechtlichen und ästhetischen Begriffen lauter
„Vorurteile" (prsejudicia) zu erblicken, die, auf einem höhern
Standpunkte der Betrachtung, den specifischen Charakter, den der
normal denkende, weitaus grösste Teil der Menschen ihnen
beilegt, verlieren, indem sich von ihm aus das Unsittliche,
Ungerechte und Unschöne nur als eine niedrigere Stufe des

Sittlichen, Gerechten und Schönen zu erkennen geben soll.
Hier wird die wesentliche Verschiedenheit und diametrale, un-
ausgleichbare Gegensätzlichkeit von gut und böse, gerecht und
ungerecht, schön und hässlich aufgehoben und in das Fabelreich

verwiesen1). Eine so weit gehende Behauptung enthält
Zellers Abhandlung „über Ursprung und Wesen der Religion",
aus der wir seinen Gottesbegriff entwickelt haben, freilich
nicht. Er zieht es vor, nur das Gute und Schöne, dessen
Urheberin die Gottheit ist, zu betonen, dagegen das Böse und
Hässliche, was in ihrer Entfaltung zur Welt und durch diese
ebenfalls sich einstellt, unberührt zu lassen. Man begreift den

Grund, um dessentwillen Zeller sich bewogen finden mochte,

') Der Ausspruch des Spinoza, an den wir bei dem Obigen denken,
findet sich Ethica I, prop. XXXVI, appendix. Er lautet: «Quoniam omnia,
quse hic indicare suscipio, prsejudicia pendent ab hoc uno, quod scilicet
communiter supponant homines, omnes res naturales ut ipsos propter finem
agere; imo ipsum Deum omnia ad certum aliquem finem dirigere pro
certo statuant (dicunt enim, Deum omnia propter hominem fecisse, hominem

autem, ut ipsum coleret): hoc igitur unum prius considerabo, quse-
rendo scilicet primo causam, cur plerique hoc in prsejudicio acquiesçant
et omnes natura adeo propensi sint ad idem amplectendum, deinde ejusdem
falsitatem ostendam et tandem, quomodo ex hoc orta sint prsejudicia de
bono et malo, merito et peccato, lande et vituperio, ordine et confusione, pul-
chritndine et deformitate et de aliis hujus generis. »



— 247 —

davon zu schweigen. Dagegen scheint es uns um so mehr
geboten, nicht ebenso zu verfahren, vielmehr jene schrillen Misstöne

in der Selbstentfaltung der Zellerschen Gottheit um so

stärker hervorzuheben, weil gerade sie am allermeisten
geeignet sind, die Unwahrheit der auf der Grundlage des Monismus

getroffenen pantheistischen Verhältnisbestimmung von
Gott und Welt für jeden Unbefangenen und Vorurteilslosen an
den Tag zu bringen.

Das seien der kritischen Bemerkungen über die Zellersche
Gottheit genug. Nach ihnen kann über den eigentlichen
Charakter von Zellers Weltanschauung kein Zweifel bestehen. Sie

ist Pantheismus der Immanenz ohne alle Transcendenz, also
diejenige Form des Pantheismus, die, wie immer sie im einzelnen
modifiziert auftreten mag, unter allen die durchdachteste, die
am meisten ausgereifte, die konsequenteste ist, die aber auch
der Weltanschauung des positiven Christentums am diametralsten

entgegensteht. Wäre sie wahr und als wahr bewiesen
— wir sagen: bewiesen — so wäre das Christentum nach
Länge und Breite, Höhe und Tiefe unwahr und reif, aus dem
Leben der Völker zu verschwinden, um durch eine wahrere
Religion, in der im wesentlichen nur die eine oder andere, so

oder so modifizierte Form des alten Heidentums wieder
aufleben könnte, ersetzt zu werden. Auch tritt jene durch und
durch antichristliche pantheistische Auffassung der Dinge und
des Lebens gegenwärtig nicht mehr vereinzelt auf wie zur
Zeit Spinozas, sondern sie findet allenthalben ihren Wiederhall,
in den Hörsälen von Professoren und herumwandernden Rednern,
sowie in der gelehrten und ungelehrten Litteratur des deutschen
Volkes. „Man könnte sich wundern," meint in dieser Beziehung
Schopenhauer, „dass nicht schon im 17. Jahrhundert der
Pantheismus einen vollständigen Sieg über den Theismus
davongetragen hat, da die originellsten, schönsten und gründlichsten
europäischen Darstellungen desselben (denn gegen die Upani-
schaden der Veden gehalten, ist freilich das alles nichts) sämtlich

in jenem Zeitraum ans Licht traten : nämlich durch Bruno
(Jordano), Malebranche, Spinoza und Scotus Erigena, welcher
letztere, nachdem er viele Jahrhunderte hindurch vergessen und
verloren gewesen war, zu Oxford wieder gefunden wurde, und
1681, also vier Jahre nach Spinozas Tode, zum erstenmal gedruckt
ans Licht trat. Dies scheint zu beweisen, dass die Einsicht Ein-



— 248 —

zelner sich nicht geltend machen kann, solange der Geist der Zeit
nicht reif ist, sie aufzunehmen ; wie denn gegenwärtig in unsern
Tagen der Pantheismus, obzwar nur in der eklektischen und
konfusen Schellingischen Auffrischung dargelegt, zur
herrschenden Denkungsart der Gelehrten und selbst der Gebildeten
geworden ist ; wTeil nämlich Kant mit der Besiegung des theisti-
schen Dogmatismus vorangegangen war und ihm Platz gemacht
hatte, wodurch der Geist der Zeit auf ihn vorbereitet war, wie
ein gepflügtes Feld auf die Saat1)." Wenn Schopenhauer in
diesen Ausführungen dem Pantheismus nur in der „eklektischen
und konfusen Auffrischung Schellings" eine so weite Verbreitung
zuschreibt, so ist zu bemerken, dass „die Parerga und Parali-
pomena", denen die Ausführungen entnommen sind, bereits im
Jahre 1850 das Licht der Welt erblickten. Seitdem ist, wie
Strauss, Zeller und zahllose andere unwiderleglich beweisen,
die Denkungsart „der Gelehrten und selbst der Gebildeten", ja,
setzen wir hinzu, sogar sehr vieler Ungebildeten bewusst oder un-
bewusst über die Form des Schellingischen Pantheismus weit
hinausgeschritten und hat sich in dem Pantheismus ausschliesslicher

Immanenz festgesetzt. Es ist hier nicht der Ort, der
Erforschung aller derjenigen Faktoren und dem Zusammenwirken

aller der Ursachen nachzugehen, die zunächst der
Wissenschaft und durch deren Vermittelung allmählich auch
den nicht wissenschaftlichen Kreisen in weitem Umfange
dieses durch und durch antichristliche Gepräge aufgedrückt
haben. Vielleicht bietet sich in der Zukunft einmal die Gelegenheit,

die Bearbeitung dieser gewichtigen Aufgabe in die Hand
zu nehmen. Dagegen liegt uns jetzt die Erledigung eines

andern Geschäftes noch ob, welches in die Frage sich fassen
lässt : Wie hat die wissenschaftliche Forschung der Gegenwart
und Zukunft es anzufangen und welche Richtung hat sie

einzuschlagen, um den oft erwähnten Erzfeind des positiven
Christentums, den Pantheismus mit oder ohne Transcendenz,
endlich einmal zu überwinden und ihm gegenüber die christliche

Weltanschauung in dem Bewusstsein vor allem der
Gelehrten und, so Gott will, nach und nach auch der A^ölker zu
neuem Siege zu führen Der Beantwortung dieser bedeutungsvollen,

inhaltsreichen Frage wird die Fortsetzung unserer

') S. W., V, 6.



— 249 —

Arbeit gewidmet sein1). Kehren wir bei den hierfür erforderlichen

Betrachtungen zurück zu Zeller!

8. In seiner Abhandlung „Über Ursprung und Wesen der
Religion" macht Zeller die ganz richtige Bemerkung, dass

„eine so allgemeine Erscheinung" wie die Religion — denn
„die Menschheit ist, soweit wir wissen, nie ohne Religion
gewesen" (a. a. 0., S. 3) — „sich auch nur aus allgemeinen
Ursachen erklären lasse; ihre Gründe können nicht in dieser
oder jener geschichtlichen Thatsache, sondern nur in den
gemeinsamen Gesetzen und Entwickelungsbedingungen der menschlichen

Natur gesucht werden". Wie ist das gemeint? „Man
darf", fährt Zeller fort, „dies nicht so verstehen, als ob die

religiösen Überzeugungen und Gefühle oder irgend ein Teil
dieser Überzeugungen dem Menschen angeboren, ihm ohne

') In « Fürst Bismarcks Briefe an seine Braut und Gattin ». Stuttgart
1900, begegnet man S. 2 dem folgenden Bekenntnisse : « Nach einem
unregelmässig besuchten und unverstandenen Religionsunterricht hatte ich
bei meiner Einsegnung durch Schleiermacher, an meinem 16. Geburtstage,
keinen andern Glauben, als einen nackten Deismus, der nicht lange ohne
pantheistische Beimischungen blieb. » Und seine « Gedanken und Erinnerungen

», Stuttgart 1898, beginnt der grosse Staatsmann sogar mit den
Worten: «Als normales Produkt unseres staatlichen Unterrichts verliess
ich Ostern 1832 die Schule als Pantheist. » Sind diese Schilderungen
richtig und steht die Sache heutzutage noch ebenso Ist der Pantheismus
nach wie vor «das normale Produkt», welches aus den Unterrichtsanstaltcn
Preussens (und des Reichs) die jugendlichen Köpfe als religiöse
Weltanschauung ins Leben mit hinübernehmen Wenn ja, so hätte unseres
Erachtens die oberste Unterrichtsverwaltung des Staates kaum eine
dringendere, grössere und lohnendere Aufgabe als die, auf Mittel und Wege
zu sinnen, wie jenem Zustande endlich einmal ein Ende gemacht werden
könnte. Es wäre das um so mehr geboten, als dem Staate und dem
Christentum seit dem Jahre 1870 in dem Ultramontanismus der römischen
Kirche ein neuer, wohl gerüsteter und schwer zu besiegender Feind
erstanden ist. Der Kulturkampf der siebziger Jahre hat sonnenklar bewiesen,
dass dieser durch materielle Machtmittel nicht niedergeworfen werden
kann. Der Ultramontanismus ist selbst eine geistige Macht, die nur mit
geistigen Waffen zu überwinden ist. Soll die unerlässlich notwendige
Bekämpfung desselben endlich zum Siege über ihn führen und zum Heile
des Staates ausschlagen, so ist eines der ersten Erfordernisse hierfür dieses,
dass seine Gegner die Verteidigung und eine den Bedürfnissen der Zeit
entsprechende neue Begründung der christlichen Weltanschauung auf ihre Fahne
schreiben. Diese aber ist — darüber kann gar kein Zweifel sein — ihrem
innersten Wesen nach eine durch und durch antipantheistische.



— 250 —

sein eigenes Zuthun unmittelbar von der Natur gegeben wären-
Dies ist gerade so unmöglich, als es angeborene Ideen
überhaupt sind. Es kann ja kein Inhalt auf einem andern Wege
in unser Bewusstsein kommen als durch unsere eigene Geistes-

thätigkeit, keine Vorstellung anders als dadurch, dass wir sie

bilden, kein Glaube anders als dadurch, dass wir selbst uns
irgendwie von seiner Wahrheit überzeugen. Beim Beginn
unseres Daseins können wir keine Vorstellung in dasselbe

mitbringen, weil wir vor diesem Zeitpunkt die Thätigkeiten nicht
ausüben konnten, durch die wir sie allein hätten gewinnen
können ; und auch nach demselben besitzen wir immer nur
die Vorstellungen, zu deren Erwerb unsere Fähigkeiten und
Hülfsmittel ausreichen. Alles geistige Eigentum der Menschheit

ist ein selbsterworbenes, und auch der Anteil jedes
Einzelnen an demselben ist nicht bloss kein angeborener Besitz,
sondern, streng genommen, auch kein ererbter ; denn wie gross
auch die Schätze sein mögen, die unsere Vorfahren uns hinterlassen

haben, wie bedeutend die Beihülfe, die wir fremder
Belehrung verdanken, was davon in unsern eigenen Besitz übergeht,

hängt doch in letzter Beziehung immer von dem Umfang'
und der Stärke der Thätigkeit ab, mit der wir die uns
dargebotenen Stoffe uns aneignen. Auch auf dem religiösen
Gebiete", meint Zeller, „verhält es sich nicht anders1)".

An dieser Polemik gegen die Möglichkeit angeborener
Vorstellungen ist, wofern jene nur richtig verstanden wird,,
nichts auszusetzen. Angeborene Vorstellungen oder Ideen im
strengen Sinne des Wortes kann es in der That, so oft solche
seit den Tagen des Plato bis auf Descartes und die neueste
Zeit auch behauptet worden sind, schlechterdings nicht geben.
Was dem Menschen angeboren ist, er also ohne sein Zuthun
mit ins Leben bringt, ist allein die Anlage oder Fähigkeit, unter
gewissen Bedingungen gewisse Vorstellungen bilden zu können.
Aber die die Vorstellungen bildende Thätigkeit selbst ist
ausschliesslich sein eigenes Werk, kein anderer kann sie für ihn
übernehmen. Und das gilt selbstverständlich von allen
Vorstellungen ohne Ausnahme, auch von den religiösen. Alles das

ist, sollte man sagen, so einleuchtend, dass es schwer begreiflich

ist, wie so oft selbst scharfsinnige Männer zu der Be-

') «Vorträge und Abhandlungen », zweite Sammlung, 1877, S. 7 und 8.



— 251 —

hauptung angeborener Vorstellungen oder Ideen sich haben
bekennen können x). In dem hier besprochenen Sinne ist daher
in der That, mit Zeller zu reden, „alles geistige Eigentum der
Menschheit und auch der Anteil jedes Einzelnen an demselben
kein angeborener, auch kein ererbter, sondern ein
selbsterworbener Besitz", denn die dieses geistige Eigentum
hervorbringende Arbeit kann in letzter Instanz nur von dem oder
den Menschen selbst geleistet werden. Und was folgt hieraus
Auch darüber wollen wir uns von Zell er berichten lassen.

„Wenn wir keinen geistigen Besitz", schreibt dieser, „ins
Leben mitbringen, sondern allen ohne Ausnahme erst im Laufe
desselben uns erwerben, so folgt, dass die Erfahrung die
einzige Grundlage unserer Überzeugungen ist. Sie alle drücken
in letzter Beziehung nur das aus, was uns in der
Wahrnehmung gegeben ist, oder was von uns selbst aus ihr abgeleitet

wird; mag sich nun jene Wahrnehmung auf Dinge und
Vorgänge ausser uns oder auf unsere eigenen Thätigkeiten und
Zustände beziehen, und mag diese Ableitung in Kombinationen
unserer Phantasie oder in Schlüssen unseres Verstandes be-

') Zu diesen Männern gehört z. B. der geniale Descartes, der Gründer
der neuern Philosophie. Er unterscheidet in der Meditatio III. bezüglich
ihres Ursprunges drei Klassen von Ideen, idese innatse, adventitial und
a me ipso fact»; im Verfolge wird dann die Idee Gottes ebenso wie die
Ichidee (der Ichgedanke) der ersten Klasse zugezählt. Superest tantum,
schreibt er, ut examinent qua ratione ideam istam (sc. entis perfectissimi
hoc est Dei) a Deo accepi; neque enim illam sensibus hausi nec unquam
non exspectanti mihi advenit, ut soient rerum sensibilium ideas, quum istaj
res externis sensuum organis occurrunt vel occurrere videntur ; nec etiam
a me efficta est, nam nihil ab ilia detrahere, nihil Uli superaddere plane
possum, ac proinde superest ut mihi sit innata, quemadmodum etiam
mihi est innata idea mei ipsius. Indessen sowohl die obige dreifache
Einteilung unserer Vorstellungen als die weiter unten folgende Mitteilung-
darüber, wie Descartes das Angeborensein der Gottesidee verstanden
wissen will, beweisen, dass er sich den Ursprung unserer Vorstellungen
überhaupt nicht klar gemacht hat. Er hielt die dabei in Betracht kommenden

Momente nicht scharf genug auseinander. Über das Angeborensein der
Gottesidee heisst es: Et sane non mirum est, Deum me creando ideam
illam mihi indidisse, ut esset tanquam nota artificis operi suo impressa;
nec etiam opus est ut nota ilia sit aliqua res ab opere ipso diversa, sed
ex hoc uno quod Deus me creavit, valde credibile est me quodammodo
ad imaginem et similitudinem ejus factum esse, illamque similitudinem, in
qua Dei idea continetur, a me percipi per eandem facultatem, per quam
ego ipse a me percipior.



— 252 —

stehen. Auch die religiösen Überzeugungen bilden (wieder)
keine Ausnahme von dieser Regel. Der Glaube an einen Gott
so gut wie der Glaube an viele Götter muss schliesslich aus
Vorstellungen herstammen, die unsere innere und äussere
Erfahrung uns liefert ; und da nun alle Religion an diesen Glauben
geknüpft ist, können wir auch für die Religion keinen andern
Ursprung annehmen1)." Auch das sind, richtig verstanden,
goldene Worte und aller Beherzigung wert. Denn was wird
mit denselben behauptet?

Das Vorstellungsvermögen des Menschen ist nach dieser
Auffassung bei dem ersten Entstehen des Menschen noch ausser
aller Thätigkeit. Es ist, womit der Engländer John Locke
(1632—1704) es auch verglichen hat, ursprünglich gleich einem
weissen Blatt Papier. Wie dieses noch ohne Schriftzüge, so

ist jenes ohne alle Vorstellungen, zu deren Bildung es nur mit
Hülfe der Erfahrung gelangen kann2). Was ist aber Erfahrung?
Wie kommt dieselbe zu stände Eine erschöpfende Antwort auf
diese gewichtige Frage giebt Zeller in den wenigen vorher
mitgeteilten Ausführungen nicht; er kann und will sie in ihnen
auch nicht geben. Vielmehr beleuchtet er die Frage an der
angezogenen Stelle nur von einer Seite, was für den dort von
ihm verfolgten Zweck und auch für den unseligen hier
ausreicht, nämlich bezüglich des Inhaltes oder der Objekte der
Erfahrung, und das geschieht in einer Art, der wir unsere volle
Zustimmung nicht versagen können.

Mit Recht unterscheidet Zeller eine zweifache Art von
„Wahrnehmungen", innere und äussere, d. i. solche, die sich,

„auf Dinge und Vorgänge ausser uns", und solche, die sich

„auf unsere eigenen Thätigkeiten und Zustände" beziehen.
Diese Wahrnehmungen sind es, die zu dem, was wir erfahren,
den nächsten Stoff oder Inhalt oder die Objekte darbieten;'
„was uns in der Wahrnehmung gegeben ist", das und nichts
anderes wird zunächst der Inhalt unserer Erfahrungen. Aber
die letzteren sind und bleiben auf den in der Wahrnehmung

') Zeller, a. a. 0., S. 9.

a) John Locke: An essay concerning human Understanding, B. II,
Chap. I, § 2 : Let us then suppose the Mind to be, as we say, white Paper,
void of all Characters, without any Ideas; How comes it to be furnished?

To this I answer, in one Word, from Expérience.



— 253 —

gegebenen Inhalt nicht beschränkt, sondern zum Inhalt der
Erfahrung wird auch alles „das, was von uns selbst aus der
Wahrnehmung abgeleitet wird, mag diese Ableitung in
Kombinationen unserer Phantasie oder in Schlüssen unseres
Verstandes (und, setzen wir hinzu, unserer Vernunft) bestehen".
Hiernach giebt es zwei und nur zwei Quellen, aus denen der
Inhalt der Erfahrung, d. i. alles Denkens und Erkennens des
Menschen herrührt. Die eine ist die Wahrnehmung (innere und
äussere), die andere diejenige Thätigkeit des Menschen, welche
ihm durch Ableitungen oder Schlüsse aus seinen Wahrnehmungen
einen neuen Erkenntnisinhalt darbietet. Einen Erkenntnisinhalt,
der, sei es mittelbar, sei es unmittelbar, nicht aus einer der
beiden Quellen herrührte und auf sie zurückgeführt werden
könnte, kann es für den Menschen nicht geben. Und da wir
die Totalität der Vorstellungen, zu denen die genannten Quellen
die Inhalte oder Objekte liefern, in den Ausdruck „Erfahrung"
zusammenfassen, so ist ersichtlich, dass wir mit all unserm
Denken und Sinnen über das Gebiet der Erfahrung nicht
hinaus können. Ist aber dieses der Fall, so ist selbstverständlich

auch unsere Vorstellung oder Idee Gottes ihrem Inhalte
nach der einen oder andern der beiden Quellen entsprungen.
Da nun aber unwidersprechlich die Vorstellung Gottes in einem
jeden Menschen der helle Punkt ist, von dem alle Religion in
ihm ausgeht, an den sie geknüpft ist und um den sie sich wie
um ihren Brennpunkt herum bewegt, so können wir in voller
Übereinstimmung mit Zeller „auch für die Religion (d. i. für
deren ganzen Inhalt) keinen andern Ursprung als die Erfahrung
annehmen1)".

x) Es versteht sich, denke ich, für jeden aufmerksamen Leser meiner
obigen Ausführungen von selbst, dass durch dieselben weder die Möglichkeit

noch die Wirklichkeit der im Christentum gegebenen göttlichen
Offenbarung geleugnet oder auch nur berührt wird. Die Offenbarung als
Thatsache hat mit ihnen gar nichts zu thun. Diese kann trotz derselben
bestehen und besteht; sie kann in vollkommener Übereinstimmung mit
ihnen anerkannt und geglaubt werden, und wird von mir, was ich wohl
nicht erst zu versichern brauche, anerkannt und geglaubt. Denn nicht
um die Offenbarung als solche oder als Thatsache handelt es sich in dem
Obigen, sondern um die Aneignung der Offenbarung seitens des einseinen
Menschen. Da wollen unsere Darlegungen nun sagen, dass keiner selbst
die Offenbarungen Gottes, auf welchen Gegenstand sie sich immer beziehen
mögen, sich su eigen machen kann ausser auf dem Wege der Erfahrung.



Es freut uns, über die vorher besprochenen gewichtigen
Gegenstände mit Zeller derselben Meinung zu sein. Wie er,
leugnen auch wir die Möglichkeit angeborener Vorstellungen
oder Ideen, und wie er, führen auch wir allen Inhalt des

menschlichen Denkens und Erkennens auf die Erfahrung zurück.
Indessen mit diesen durchaus richtigen Behauptungen bringt
Zeller bezüglich der Entstehung und Entwickelung der Religion
eine andere in Verbindung, die in jenen nicht begründet ist
und gegen die wir wieder mit allem Nachdruck unsere Stimme
erheben müssen. In Anknüpfung an die Thatsache, dass alle
Vorstellungen, die in dem einzelnen Menschen oder in der
Menschheit jeweilig vorhanden sind, in letzter Instanz von ihnen
selbst gebildet oder erarbeitet sein müssen, fährt Zeller so

fort: „Was die Menschheit von religiöser Wahrheit und
religiösem Leben besitzt, musste sie sich selbst erarbeiten ; was
sich von Irrtum und Aberglauben daran angesetzt hat, das
hat sie selbst erzeugt. Ist nun auch weder das eine noch das
andere ein zufälliges Erzeugnis, so ist doch jenes wie dieses

ihr eigenes Werk; und eben weil es dies ist, konnte sich die

Religion, wie alles Menschenwerk, nur allmählich aus rohen
und dürftigen Anfängen zu einer edleren und geläuterteren
Gestalt emporarbeiten *)."

Die hier zuletzt ausgesprochene Ansicht einer allmählichen
Erhebung der Religion „aus rohen und dürftigen Anfängen"
zu vollkommneren Formen steht mit der Thatsache, dass alle
Vorstellungen des Menschen als solche seine eigenen Bildungen
sind, in gar keinem ursachlichen Zusammenhange; sie kann
auf dieselbe nicht gestützt und durch sie nicht begründet
werden. Denn wenn auch jeder einzelne selbst der Bildner
seiner Vorstellungen ist, so ist er für ihre Bildung doch keines-

Keiner kommt im Besitze der Offenbarungswahrheiten in die Welt, so

wenig' er einen andern geistigen Besitz in dieses Leben mitbring't. Alles,
was er geistig erwerben soll, muss ihm durch äussere oder innere
Wahrnehmung' oder durch Schlüsse aus dieser darg'eboten werden, denn beide
liefern ihm den Inhalt seines Denkens und Erkennens. So müssen auch
die Offenbarungswahrheiten von aussen an ihn herantreten durch Unterricht,

Studium u. s. w., und eben das ist es, was wir sagen wollen, wenn
wir behaupten, dass auch sie der Einzelne nur aus der Erfahrung schöpfen
und durch Erfahrung sich zum Bewusstsein bringen könne.

') Zeller, a. a. O., S. 8.



— 255 —

wegs auch auf sich allein hin- und angewiesen. Er bedarf
dazu in mannigfacher Weise fremder Hülfe, z. B. der
Einwirkungen äusserer Gegenstände auf ihn, der Belehrung durch
andere, der vorhandenen Litteratur u. s. w., u. s. w., da ohne
solche Anregungen von aussen sein Vorstellungsvermögen als
ursprüngliche blosse Anlage in ihm gar nicht in Thätigkeit
treten könnte und ihm zunächst auch jeder Stoff oder Inhalt
für die zu bildenden Vorstellungen fehlen würde. Das alles
giebt Zeller selbst zu und er muss es zugeben, wie durch die
vorher von ihm mitgeteilten Ausführungen bewiesen wird. Ist
nun aber dieses der Fall, so ist auch die Möglichkeit nicht
ausgeschlossen, dass der oder die Urmenschen im Anfange
unseres Geschlechtes von anderen Wesen, z. B. von Gott, eine

religiöse Belehrung empfangen haben. Freilich kann und wird
Zeller, nach seiner Auffassung der Gottheit, diese Möglichkeit
nicht einräumen, da letztere als der immanente Wesensgrund
der Welt, somit als ein blindes, selbstbewusstloses Prinzip
weder andere zu belehren noch selbst von anderen belehrt zu
werden vermag. Dagegen ist aber zu sagen, dass der Zellersche
Gott den Namen der Gottheit im Grunde gar nicht verdient; ferner
dass aus der richtigen Erkenntnis des Ursprungs und der
Beschaffenheit des Menschen, welche Zeller trotz seiner
ausgedehnten Studien leider nicht gewonnen hat, sogar, wie wir sehen

werden, die Notwendigkeit der in Rede stehenden Annahme als
einer geschichtlichen Thatsache sich ergeben wird. Offenbar
ergiebt sich dieselbe auch konsequenterweise aus derjenigen Auffassung

des Menschen und seines Geschlechtes, für die das Alte und
Neue Testament und infolgedessen das positive Christentum
eintritt, und auf welche die Erlösungslehre des letztern ihrem ganzen
Umfange nach gegründet ist. Gleich die ersten Blätter des Alten
Testaments zeigen uns Gott in lebendigem Verkehr mit dem von
ihm geschaffenen Menschen und lassen jenen diesem das Verbot
geben, „von dem Baume der Erkenntnis des Guten und Bösen
nicht zu essen", mit der angefügten Drohung, dass „er an dem
Tage, an welchem er davon esse, des Todes sterben werde"
(I. Mos., II, 17). War dieses Verbot nicht wie eine sittliche
so zugleich eine religiöse Belehrung, die den Urmenschen durch
Gott, ihren Schöpfer, zu teil wurde? Stellen wir uns nun im

.Gegensätze zu Zeller einmal auf seiten des Christentums und
nehmen die erwähnte Belehrung als geschichtliche Thatsache



— 256 —

an, so werden wir auch zu einer ganz andern Auffassung über
die Beschaffenheit der religiösen Vorstellungen bei den
Urmenschen und über deren Entwickelung in dem sich
ausbreitenden Menschengeschlechte kommen müssen, als dieselbe
von Zeller geteilt und vorgetragen wird. Zwar werden auch
wir nicht zu denken haben, dass die religiöse Erkenntnis des

ersten Menschenpaares gleich anfangs schon eine möglichst
vollkommene gewesen sei ; aber sie bestand auch sicherlich nicht, wrie

Zeller will, „in rohen und dürftigen Anfängen" einer solchen,
die sich „nur allmählich zu einer edlern und geläuterteren
Gestalt emporarbeiten konnten". Zellers Ansicht geht von der
Voraussetzung aus, class der physisch wie religiös und sittlich
zerrüttete Zustand, in welchem die Menschheit seit unvordenklichen

Zeiten sich befindet, der ursprüngliche und normale sei.
Wäre dieses wirklich der Fall, so musste die Menschheit allerdings

mit einer religiösen Roheit begonnen haben, die sich
nur sehr allmählich durch die fortschreitende Kultur zu einer
edlern Gestaltung hätte erheben können. Wir leugnen nicht,
dass diese Auffassung aus Zellers monistischer Weltanschauung
sich auch in konsequenter Weise ergiebt. Aber so wie das
Christentum all und jeden Monismus als eine der grössten und
verderblichsten Unwahrheiten weit von sich weist, so erblickt
es in dem zerrütteten Zustande der Welt (des gegenwärtigen
Aon) auch nur die Folge einer sittlichen Empörung des

Urmenschen gegen den Willen der Gottheit, also nichts Normales
und Ursprüngliches, vielmehr etioas Anormales und durch die
Sünde des Urmenschen Geicordenes, von dem das Geschlecht
durch die Grossthat des Erlösers in der Person Christus Jesus

am Ende der Zeiten auch wieder befreit werden soll. Demnach

ist auch die Entstehung der religiösen Zerrüttung oder
des theoretischen Heidentums in der Menschheit nur die Folge
des praktischen Heidentums, d. i. der zunehmenden Entfremdung
der Menschen von Gott durch ihre von Geschlecht zu
Geschlecht sich steigernde Sündhaftigkeit, wie dies der grosse
Apostel der Heidenwelt in dem ersten Kapitel des Römerbriefes
so drastisch geschildert hat. Und wenn wir nun auch weder
genötigt noch gewillt sind, die Religion der Urmenschen gleich
anfangs in einer nicht mehr zu steigernden Vollkommenheit
ihrer Gottes- und Welterkenntnis und einer dieser entsprechenden

Verehrung Gottes zu erblicken, so werden wir sie anderer-



— 257 —

seits doch auch von allem Irrtume und aller Roheit frei zu denken
haben. Vielmehr werden wir uns vorzustellen haben, dass mit
dem ersten Aufleuchten der Selbsterkenntnis in der Form des

Ichgedankens der Anfang der Gotteserkenntnis in dem
Urmenschen in eins zusammenfiel und dass bei jeder Steigerung
und Vertiefung der erstem eine solche der letzteren ebenfalls
eintrat und eintreten musste. Zu dieser Annahme wird jeder
um so mehr sich genötigt sehen, je mehr es ihm gelingt, das

Wesen, die Beschaffenheit und Entwicklung des eigenen Geistes

richtig, gründlich und deutlich zu erkennen. Denn im Besitze
dieser Erkenntnis kann ihm auch der Weg nicht verborgen
bleiben, der den selbstbewussten Geist des Menschen
konsequenterweise und mit derselben Gewissheit, die er zuvor von
sich und seinem eigenen Dasein gewonnen hat, zu Gott als
seinem Schöpfer hinüberführt. Damit stehen wir an der Kritik
des von Zeller für das Dasein Gottes geführten Beweises —
eines Beweises, den wir für gänzlich verfehlt halten und dem
wir den einzig richtigen und wissenschaftlich haltbaren
entgegenzustellen haben.

9. „Die Wissenschaft hat", so haben wir von Zeller
vernommen, „nur einen einzigen Weg, auf dem sie den Begriff
der Gottheit finden, das Dasein Gottes erweisen kann : den
Schluss von dem Weltganzen auf seinen letzten Grund." Diese
Versicherung wäre augenscheinlich nur dann stichhaltig und
richtig, wenn die Welt in dem Sinne, wie Zeller meint, ein
Ganzes wäre, wenn mithin allen ihren Erscheinungen in Natur-
und Geistesleben ein und dasselbe Sein, nur ein reales und
kausales Prinzip zu Grunde läge. Zellers Ansicht von dem
einzig möglichen Beweise für das Dasein Gottes wurzelt, mit
anderen Worten, in seiner Identifizierung edles Seienden dem
Wesen nach, in seiner monistischen Weltanschauung. Gerade
diese Annahme widerstreitet nun aber schnurstracks der
Behauptung des zweifachen Wesens-Dualismus, nämlich eines
solchen innerhalb der Welt von Geist und Natur und eines
solchen von Gott und Welt, über dem das Christentum wie
über seinem Fundamente errichtet ist. Zwar hat man den
zweifachen christlichen Dualismus oft für wissenschaftlich
besiegt und tot erklärt. Vor allem waren es im 19. Jahrhundert
Hegel und seine Anhänger, welche sich rühmten, ihn vollständig
aus dem Felde geschlagen und über seinem Grabe ein für

Revue intern, de Theologie. Heft 34,1901. 17



— 258 —

allemal den Wesens-Monismus begründet zu haben r). Indessen
dieses Rühmen hat sich längst als eine leere, unwahre Prahlerei
erwiesen. Denn nicht weniger als das Christentum tritt auf
die Seite des erwähnten doppelten Dualismus auch die Wissenschaft

vom Menschen. Eine gründliche Erforschung desselben

weist, an der Hand der Empirie, diesen zunächst als ein Doppelwesen

nach, in welchem sich eine Individualität der Natur mit
einem Geiste zur formalen oder persönlichen Einheit verbunden
hat — eine Synthese beider Substanzen, welche eben dieselben
Substanzen als Antithesen voraussetzt und die mit diesen das
Eine dreigliedrige Weltganze (die eine von Gott geschaffene
Welt in drei Faktoren: Geist, Natur und Mensch) konstituiert2).

Schon die Schriften des Neuen Testamentes weisen auf eine

von jedem, der unbefangen auf sich selbst achtet, erfahrbare
Thatsache hin, durch die die dualistische Beschaffenheit des
Menschen unwiderleglich bewiesen wird. Es ist dies der ethische

Widerspruch, der sich in jedem zur Vernunft entwickelten
Menschen geltend macht, der bis zur Höhe des Mannesalters
wächst, darauf an Kraft allmählich abnimmt, und erst dann
sein Ende findet, wenn der Geist des Menschen durch den Tod
von dem mit ihm verbundenen Leibe befreit wird. Eine
erschütternde Schilderung jenes Widerspruchs giebt vor allen
anderen der tiefsinnige Apostel Paulus in seinem Briefe an die
Römer ; er wird aber auch an vielen anderen Stellen des Neuen
Testamentes zum Ausdrucke gebracht.

In dem Römerbriefe VII, 14 ff. steht dem Apostel der
Gegensatz von gut und böse, Gott Wohlgefälligem und Gott
Missfälligem, Tugend und Sünde als ein diametraler,
kontradiktorischer, sich gegenseitig ausschliessender klar und bestimmt
vor Augen. Diese Auffassung ist überhaupt die Ansicht des

ganzen Alten und Neuen Testamentes ; sie ist wieder eine von
den Lehren, mit denen die in beiden niedergelegte und als

göttlich geoffenbarte Wahrheit verkündete Weltanschauung
steht und fällt. Die beiden Testamente wissen schlechterdings

') Vgl. Günther und Pabst: « Janusköpfe für Philosophie und Theologie

», Wien 1834, Vorwort.
2) Den vollständigen Beweis für die Dreigliedrigkeit des Weltganzen

haben wir in unserer « Metaphysik », Gotha 1888 und 1891, zu erbringen
gesucht.



— 259 —

nichts und wollen nichts wissen von der schwächlichen, durch

neuere Monisten verfochtenen Behauptung, dass das Böse nur
ein geringerer Grad des Guten sei, mithin zwischen beiden
keine kontradiktorische, sondern nur eine Grad- oder
Artverschiedenheit stattfinde. Dem Gegensatze von gut und böse

steht nun aber nach der Darstellung des Apostels der zur
Vernunft, zur selbstbewussten Persönlichkeit oder zu einem Ich
entwickelte Mensch nicht teilnahmlos gegenüber. Derselbe
macht an sich immer und immer wieder die Erfahrung, dass

er das Gute zwar icill, aber trotzdem das Böse vollbringt. Denn,
schreibt der Apostel, „nicht das Gute, was ich will, thue ich^
sondern was ich nicht will, das Böse, thue ich" (VII, 19). Wie
wird diese auf den ersten Blick sehr auffallende Thatsache er-
klärlich? Wie wird es begreiflich, dass ein und dasselbe Ich,
eine und dieselbe Person durch ihr Handeln ihren Willen
negiert und Lügen straft? Nur so, meint mit vollem Rechte
der Apostel, wenn die eine Person oder das eine Ich des

Menschen nicht auch aus einem Faktor (oder Komponenten), sondern
aus zioei Faktoren besteht, von denen jeder seinen eigenen
Willen und sein eigenes Wollen hat und die eben dadurch,
dass ihr Wollen ganz Verschiedenes anstrebt, nämlich das des
einen Faktors das Gute, das des andern das Böse, naturnotwendig

fortwährend miteinander im Kampfe sind. Mit anderen
Worten: Die Thatsache, dass ein und derselbe Mensch das
Gute will und das Böse vollbringt, offenbart in ihm eine Zwei-
heit des Willens, die selbst wieder eine Zweiheit der Wesen

(Substanzen), in denen die beiden Willen wurzeln und ihre Kraft
entfalten, zur Voraussetzung hat. Und wie die beiden Willen
mit ihren Willensrichtungen diametral Verschiedenes, Gutes
und Böses, erstreben, so müssen auch die beiden den Menschen
konstituierenden Faktoren als diametral entgegengesetzte, d. i.
als wesenhaft voneinander verschiedene, gedacht und anerkannt
werden. Der Sprachgebrauch bezeichnet die beiden zu einem
Menschen, zu einer Person oder einem Ich verbundenen
Substanzen gewöhnlich als Leib und Seele (Körper und Geist). So
der Heiland, als er die Apostel zur Predigt des Evangeliums
aussandte und ihnen die Mahnung mit auf den Weg gab:
„Fürchtet nicht diejenigen, welche den Leib töten, die Seele
aber nicht zu töten vermögen; fürchtet vielmehr denjenigen,
der Seele und Leib verderben kann in der Hölle" (Matth. X, 28 :



— 260 —

tòv âvvdfisvov xal xfjvxrp' xal awfia dmoléaai sv yssvvrf). Der
Apostel Paulus giebt ihnen an der angezogenen Stelle des

Römerbriefes verschiedene andere Namen. Das eine der beiden
Wesen, den Leib, nennt er „Fleisch" {adQ's), auch „die Glieder"
{tu (lehn), und diesem stellt er das andere unter der Bezeichnung:

„der innere Mensch" (d l'oa> av-O-çconoç) oder „der Geist"
(o vovg) gegenüber. Beide Wesen : Seele und Leib, Geist und
Fleisch sind nach der Lehre des Apostels im Menschen zu
einem Ich miteinander verbunden. Jedes von beiden ist die

Quelle und Wurzel eines ihm eigentümlichen Lebens, dessen
eine Erscheinungsweise sich in den dem betreffenden Wesen
eigentümlichen Willensäusserungen kundgiebt. Das eine Ich
hat also zioei Willen und zweierlei Willensäusserungen, solche,
die im Geiste (der Seele) und solche, die im Leibe (dem
Fleische) ihren Sitz und Ursprung haben. Die Willensäusserungen
des Fleisches werden sonst in der Schrift, dem Sprachgebrauche
entsprechend, oft „Begierden" (sm-3-v(Uai) genannt, wiewohl die
Verfasser derselben aber auch ausdrücklich von einem „Willen
des Fleisches" (Joh. I, 13 : â-slrjfia aaqxóg) zu reden kein
Bedenken tragen. Umgekehrt steht Paulus auch nicht an, das

Wollen des Geistes wieder ein „Begehren" zu nennen, so dass

die Ausdrücke „wollen" und „begehren" unterschiedslos von
der Seele und dem Leibe, dem Geiste und Fleische prädiziert
werden. So geschieht es z. B. in der berühmten Stelle des

Galaterbriefes (V, 16 ff.), die wir statt vieler anderer hierhersetzen.

„Wandelt im Geiste und ihr werdet die Begierde des

Fleisches {ßmd-vjxiav oaqxótf) nicht vollbringen. Denn das Fleisch
begehrt wider den Geist (rj yàg oùq'/- êmd-vfisï xarà tov nvsvfiatoç)
und der Geist wider das Fleisch, denn diese sind einander
entgegen (ituvta yctQ dXXfjXoiç dvcixsirai), so dass ihr das nicht thut,
was ihr wollt." Nun zählt der Apostel „die Werke des Fleisches"
(rä è'gya rrjg aaQxóg) auf, von denen von selbst einleuchtet, was
der Apostel aber auch zu wiederholten Malen ausdrücklich
versichert, dass „diejenigen, welche solches (mit Bewusstsein
und absichtlich) thun, das Reich Gottes nicht erben werden".
„Den Werken des Fleisches" setzt er darauf „die Frucht des
Geistes" (6 xagnòg %ov 7tvsv(iaioç) entgegen ; sie ist „Liebe,
Freude, Friede, Geduld, Gütigkeit, Milde, Langmut, Sanftmut,
Treue, Sittsamkeit, Massigkeit, Keuschheit". Endlich bildet den
Schluss seiner Ausführung die eindringliche Mahnung an die



— 261 —

Gläubigen: „Diejenigen, welche Christo angehören, haben ihr
Fleisch gekreuzigt samt den Lüsten und Begierden (n)v erdçxa

èacavQwaav avv toîç nad-rjptaaiv xai xaïç smS-vfitaiç). Wenn wir
im Geiste leben, so lasset uns auch im Geiste wandeln."

Nach der Lehre des Neuen Testamentes hat demnach der Geist

(die Seele) des Menschen ein natürliches Wohlgefallen „an dem
Gesetze Gottes", an allem Wahren, Edeln, Guten un dSchönen ; er ist,
mit Tertullian zu reden, in der That eine anima naturaliter Christiana

(Apol. 17, 184). Dieses natürliche Wohlgefallen bezeichnet
Paulus geradezu als „Gesetz des Menschengeistes", woraus denn
auch folgt, dass dieser das Gesetz Gottes zu erfüllen den Willen hat.
Der Geist (die Seele) des Menschen will an sich das Gute, das

„Gott Wohlgefällige". Nichtsdestoweniger kommt es in tausend
Fällen nicht zur Ausführung desselben, vielmehr zur
Vollbringung des Bösen. Das rührt daher, weil mit dem Geiste
im Menschen eine andere Willensmacht verbunden ist, deren
Sinnen und Begehren nicht das Gute, sondern das Böse, das
Gott Missfällige, erstrebt und, setzen wir hinzu, bei der
dermaligen Beschaffenheit des Menschen mit Notwendigkeit
erstrebt. „Denn das Sinnen des Fleisches", schreibt der Apostel,
„ist Feindschaft gegen Gott (Röm. VIII, 7 : rd g>QÓvrj(ia rfjg
ouQxòg è'x&Qa sic &sov); es unterwirft sich nicht dem Gesetze
Gottes, vermag es auch nicht" (a. a. O. : ovâè yàg âvvarai).
Bezüglich der beiden in dem Menschen miteinander kämpfenden
Willensmächte geschieht es nun leider oft, dass der Wille des
Geistes dem auf das Böse gerichteten Begehren des Fleisches sich
nicht siegreich widersetzt. Statt dieses seinem eigenen auf das
Gute gerichteten Willen zu unterwerfen oder wenigstens in
die mit seinem eigenen Willen vereinbaren Schranken zu
verweisen, lässt der Geist umgekehrt sich durch dasselbe
beherrschen und verkauft sich so nach dem paulinischen
Ausdrucke unter die Sünde (a. a. 0., VII, 15: nsngaiiévoç, virò Trjv
djiaQTlav). Ist aber der Willens-Dualismus der erwähnten Art
eine von jedem Menschen, der auf sich achtet, in und an ihm selbst
erfahrbare, unleugbare Thatsache, so ist diese auch der
sprechendste Beweis dafür, dass der Mensch nicht, wie Zeller und
mit ihm unzählige andere wrähnen, ein monistisches, sondern
ein dualistisches Wesen ist. Und was folgt daraus? Es folgt,
dass der von Zeller angezeigte „einzige Weg, den Begriff der
Gottheit zu finden, das Dasein Gottes zu erweisen", nicht der



— 262 —

richtige, sondern ein Irrweg ist, der, wie wir denn auch schon
gesehen haben, den konsequenten Denker naturnotwendig in
die Irrgänge einer so oder so modifizierten pantheistischen
Verhältnisbestimmung von Gott und Welt hineinführt. Ist der
Mensch ein dualistisches Wesen, bestehend aus Leib und Seele,
Fleisch (Natur) und Geist, so kann „der richtige Begriff der
Gottheit" zunächst vielmehr nur auf der Grundlage einer eben so

tiefen als allseitigen Selbsterkenntnis des Geistes gefunden werden.
Dieser Fund fällt aber mit dem Beweise für das Dasein Gottes
in eins zusammen. Und erst wenn der Geist von sich aus des

einzigen, wahrhaften, lebendigen Gottes als seines Schöpfers im
Sinne des positiven Christentums sich vergewissert hat, kann
und wird es ihm auch gelingen, die übrigen Weltfaktoren (die
Natur und das reine Geisterreich) als Geschöpfe desselben
Gottes in wissenschaftlicher Form zu erkennen und so auch
von ihnen aus den Beweis für das Dasein Gottes zu erbringen.
Wir können uns der Mühe entheben, denselben hier zu führen,
da dies in unserer früheren Abhandlung unter dem Titel : „Das
Dasein Gottes" im Jahrgange 1893 dieser Zeitschrift, S. 381 ff.,
bereits geschehen ist. Dagegen wollen wir in einem Schlussartikel

noch darthun, dass und wie über der Grundlage dieses
Beweises für das Dasein und der dadurch möglichen Erkenntnis

Gottes auch das relativ tiefste und allseitigste Verständnis
der Erlösungstheorie des positiven Christentums vom
Standpunkte der Erfahrung aus gewonnen werden kann.

Bonn. Theodor Weber.

(Schluss folgt.)


	Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft [Fortsetzung]

