Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 34

Artikel: Christentum und Antichristentum in der Wissenschatft [Fortsetzung]
Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403501

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SRR 5

CHRISTENTUM UND ANTICHRISTENTUM

IN DER WISSENSCHAFT.

(Fortsetzung.)

III. — Kritik des Zellerschen Gottesbegriffs. Weite Ver-
breitung des Pantheismus in der Gegenwart und
ihre Folgen. Zeller iiber ,,angeborene‘ Vorstellungen.
Thre Unmoglichkeit. Erfahrung die einzige Quelle
unserer Vorstellungen. Urspringliche Roheit der
Religion in der Menschheit nach Zeller. Zuriick-
weisung seiner Ansicht. Zellers verkehrte Beweis-
fithrung fiir das Dasein Gottes.

7. Wir haben uns in dem Vorhergehenden die Mithe nicht
verdriessen lassen, Zellers Vorstellungen von der einheitlichen
Weltursache, die ihm mit der Gottheit in eins zusammenfillt,
moglichst ausfihrlich und genau unseren Lesern vor Augen
zu filhren. Von diesem Gotte, der allerdings, mit Strauss zu
reden, nicht der der Apostel, oder, wie Zeller sich ausdriickt,
nicht eine iiber dem Naturzusammenhang stehende Allmacht
ist, begreift sich freilich sehr leicht, dass ihm Wunder im
eigentlichen und wahrhaften Sinne unmoglich sind. Wenn daher
Strauss — und Zeller denkt unzweifelhaft ebenso — beispiels-
halber von der bei Joh. XI berichteten Auferweckung des
Lazarus durch den Gottmenschen Christus Jesus gegen Hengsten-
berg erklart: ,Als unhistorisch erkennt die Kritik die Johannei-
sche Lazarusgeschichte vornehmlich an zwei Merkmalen: an
der Unmoglichkeit ihres Inhaltes und an dem Schweigen der
ubrigen Evangelisten 1) — wenn, sage ich, Strauss um dieser

) « Die Halben und die Ganzen », S. 99.

Revue intern. de Théologie. Heft 34, 1901. 16



— 242 —

beiden Griinde willen ,die Lazarusgeschichte“ als ,unhistorisch*
ansieht, so ist ihm der Hauptgrund dafiir doch ganz sicherlich
der erste: ,die Unmoglichkeit ihres Inhaltes“. Um eine Toten-
erweckung fiir moéglich und eventuell fur wirklich stattgefunden
zu halten, dazu muss ich in der That von dem Dasein des
Grottes iiberzeugt sein, an den die Apostel geglaubt und den
sie der Welt verkiindet haben. Das ist aber weder bei Strauss
noch bei Zeller mehr der Fall. Denn der Gott Zellers, um
auf diesen mich zu beschrénken, ist — das leuchtet aus unserer
Darstellung unmittelbar ein — &dhnlich wie der Spinozas nichts
als der Wesensgrund der Welt. Gott und Welt sind auch nach
Zeller, wie er selbst ganz richtig von der Lehre Spinozas be-
hauptet, ein und dasselbe, nur von verschiedenen Seiten be-
trachtet. Welt nennen wir die Totalitit der Erscheinungen,
der Bewegungs- und Bewusstseinserscheinungen, welche das
Eine wahrhaft Seiende als die vielgestaltigen Ausserungen
seines eigenen Lebens ‘aus sich heraussetzt, in denen es den
in ihm verborgenen Reichtum und die Fiille der ihm méglichen
Entwickelungen zur Offenbarung bringt. Das Seiende selbst
als das Real- und Kausalprinzip aller dieser ewig wechselnden
Gestalten ist die Zellersche Gottheit. Gott ist daher die Innenseite
der Welt, die Welt die Aussenseite Gottes, in der und durch
die dieser erst lebendig und offenbar wird. Gott, ohne die Welt
gedacht, wire zwar wohl ein Seiendes, aber ein noch lebloses
Seiendes, ein noch regungs- und bewegungsloses, indifferentes,
substantiales Eins. Erst dadurch, dass dieses Seiende zur Welt
wird, in die Welt sich entfaltet oder von Ewigkeit her sich ent-
faltet hat, ist es aus seiner Einsamkeit, Verschlossenheit und Leb-
losigkeit herausgetreten; die Weltist der aufgeschlossene, lebendig
gewordene Gott. Wie der Kern die Moglichkeit (ddveuc, potentia)
des Baumes ist, diese Moglichkeit aber erst dann und dadurch
zur Wirklichkeit (svredéyeer, actus) wird, dass jener in die ihm
naturgemésse Entwickelung eintritt, so ist Gott nach Zellers
Auffassung an sich auch die Moglichkeit der Welt —, eine
Moglichkeit, die nur dadurch zur Wirklichkeit geworden ist,
dass er sich von Ewigkeit her in die unermessliche Vielheit
der Dinge, die wir die Welt nennen, auseinandergelegt und ent-
faltet hat. Hiernach versteht sich von selbst, dass die Zeller-
sche Gottheit, ebenso wie die Spinozas, der Welt, ihrer eigenen.
Erscheinungsform, nur immanent, nicht aber auch transcendent



W - R

ist und sein kann. Zeller hat, von seinem Standpunkte aus,
vollkommen recht, wenn er die Gottheit nicht ,als eine iiber
dem Naturzusammenhange stehende Allmacht“ ansieht, denn
sie ist ja offenbar so sehr in den Natur- und Weltzusammen-
hang verflochten, dass sie in denselben génzlich auf-, in ihm
zugleich aber auch als die urspriingliche substantiale Einheit
ein fur allemal untergegangen ist. Die Zellersche Gottheit ist
nur noch das Eine in dem Vielen; sie ist formale Einheit in
realer Entzweiung, denn sie ist das allen Einzelerscheinungen
in Natur- und Geistesleben zu Grunde liegende Real- und das
alle jene Erscheinungen bewirkende XKausalprinzip. Hieraus
geht aber auch klar hervor, dass die Zellersche Gottheit nichts
ist als der apotheosierte Naturgrund oder die zum Range der
Gottheit erhobene Natursubstanz. Sowie (nach christlicher Auf-
fassung) die eine Natursubstanz in die unermessliche Vielheit
der materiellen Einzelwesen sich entwickelt hat und in diesen
als der eine Real- und Kausalgrund, je nach den verschiedenen
Stufen ihrer Entfaltung, alles Leben schafft, so hat sich die
Zellersche Gottheit zur Welt gestaltet, um in dem ganzen
Bereiche ihrer Unermesslichkeit die einzige alles wirkende
Ursache zu sein und in dem von ihr selbst erzeugten Welt-
leben ihr eigenes Leben zur Offenbarung zu bringen. Aus
dieser Identitdt der Zellerschen Gottheit und der (apotheo-
sierten) Natursubstanz erkliren sich ferner zwei andere Pri-
dikate, die Zeller der Gottheit beigelegt wissen will.

Die Natur ist eine auf allen Stufen ihres Lebens mit un-
abdnderlicher Notwendigkeit wirkende Kausalitit. Ebenso haben
wir von der Zellerschen Gottheit vernommen, dass sie in all
ihrem Thun und Lassen nicht etwa zufillig oder als freies
Wesen handle, sondern ,einer unbedingten Notwendigkeit
folge* und ,der Notwendigkeit ihres Wesens entsprechend®
alles in allem wirke. Aber in diesem ihrem Wirken wird die
Zellersche Gottheit ,nicht von Zweckvorstellungen geleitet®,
wiewohl aus der Gesamtheit ihrer Wirkungen ,eine in ihrer
Art vollkommene, mit absoluter Zweckmiissigkeit eingerichtete
Welt hervorgehen soll“. Wie konnte, so fragen wir, der Gott
Zellers in seinem Wirken auch von Zweckvorstellungen sich
leiten lassen, da er als solcher, wie die Natur, ja ein seiner
selbst unbewusstes, blind wirkendes Prinzip ist, welches erst
in einem spiten Stadium seiner Entwickelung, ndmlich in den



— 244 —

einzelnen Menschengeistern, aus seiner urspriinglichen Blind-
heit in das helle Tageslicht, aus der Bewusstlosigkeit .in das
Selbstbewusstsein auftaucht und allein auftauchen kann? Der
seiner selbst im Ichgedanken bewusste Mensch ist nach Zellers
Auffassung an sich die hochste Erscheinung und Entwickelung
der. Gottheit. Aber auch mit dieser Stufe ihrer Entwickelung
ist die letztere noch nicht abgeschlossen. Denn auch der
(reist des Menschen ist wieder ein mit Anlagen begabtes Wesen,
welche zu Immer hoherer Entfaltung zu bringen er den
Beruf wie die Fahigkeit hat. Dies geschieht im Laufe der
Zeiten mehr und mehr. Hierdurch wird der Mensch der
Griinder von Industrie und Handel, Kunst und Wissenschaft,
Gesetz und Recht, Staat und Kirche — eine Entwickelung, in
der die Gottheit die schonsten Bliiten des urspringlich in ihr
verborgenen Reichtums hervortreibt und durch die sie allméhlich
einer vollendeten (absoluten) Selbstverwirklichung stets néher
kommt, ohne diese jedoch jemals ganz erreichen zu kénnen.

Dem Vorhergehenden sei zur Vervollstindigung unserer
Kritik des Zellerschen Begriffes der Gottheit folgendes noch
hinzugefiigt.

Die Gottheit will Zeller, so haben wir vernommen, als
ndie letzte, einheitliche Ursache® alles Seienden aufgefasst
wissen. Daraus folgt, meint er, dass sie auch als ,eine alles
umfassende und alles bewirkende absolute (Kraft) gedacht
werden miisse“. Man wird Zeller gern einrdumen, dass seiner
(Gottheit als dem einzig substantial Seienden und der allein
existierenden Kausalitat die Pridikate des ,alles umfassenden
und alles bewirkenden“ zukommen, aber darf und kann ihr
deshalb auch das Pridikat der ,Absolutheit’ zugesprochen
werden ?

Schon Kant hat in seiner ,Kritik der reinen Vernunft® die
Bemerkung gemacht, dass wir (in der Philosophie) den Aus-
druck ,absolut® zwar ,nicht entbehren“, aber ,gleichwohl,
nach einer ihm durch langen Missbrauch anhingenden Zwei-
deutigkeit, nicht sicher brauchen kénnen!)“. Auch ldsst sich
schwerlich leugnen, dass der Missbrauch, welcher mit dem
Worte ,absolut* getrieben wird, seit Kant in der Philosophie
nicht nachgelassen hat, vielmehr, namentlich durch die pan-

1) Kants sémtliche Werke, ed. Rosenkranz, IT, 261.



— 245 —

theistischen Spekulationen eines Fichte, Schelling und Hegel,
sehr gefordert worden und gegenwértig, man mochte sagen,
ins Masslose gestiegen ist. Welches ist denn nun dem gegen-
tiber die richtige, dem Worte innewohnende und daher aus-
schliesslich mit ihm zu verbindende Bedeutung? Blicken wir
nur auf die Herkunft des Wortes, so ergiebt sich die Antwort
auf diese Frage von selbst. Der Ausdruck als Participium
perfecti passivi von absolvere bedeutet der Etymologie nach
etwas in sich Abgeschlossenes, Vollendetes, Vollkommenes. Er
kann in seiner eigentlichen und strengen Bedeutung nur auf
ein solches Seiende iibertragen werden, welches durch seine
Entwickelung zur schlechthinigen, mithin nicht mehr zu stei-
gernden Vollkommenheit sich erhoben, also ein omnibus numeris
perfectum geworden ist. In solcher Vollkommenheit denkt
das Christentum Gott sowohl vor als nach der durch ihn be-
wirkten Schopfung der Welt. FEr wird daher von jenem mit
vollem Rechte und ganz konsequent auch als ein ,absolutes
Wesen vorgestellt!). Aber eine solche Absolutheit, d. i. eine
Absolutheit in dem allein wahren Sinne kann weder Zellers
Gottheit noch ihrer Wirkung, der Welt, zuerkannt werden.
Denn da jene nichts als der immanente Wesensgrund der
Welt selber ist, so ist sie selbstverstindlich auch in das un-
unterbrochene Werden, in das Entstehen und Vergehen der
letztern mit hineingezogen. Die Zellersche Gottheit ist wie
die Welt in Wirklichkeit ein non absolvendum, wie koénnte

sie also als ein eigentliches und wahrhaftes absolutum gedacht
werden ?

Endlich rihmt Zeller, wie wir gesehen haben, von seiner
Gottheit, dass ,aus ihr alles herstamme, was dem Leben der
Menschheit einen Wert giebt..., jede Anlage zum Erkennen
des Wahren und zum Wirken des Guten, zum kiinstlerischen
Schaffen und zum schoénen Empfinden“. Auch diese Behaup-
tungen sind nach Zellers Auffassung der Gottheit als der ein-
zigen, alles bewirkenden Kausalitit vollkommen begriindet.
Aber eben so begriindet wird es sein, wenn jemand hervorhebt,
dass in letzter Instanz aus Zellers Gottheit auch alles das

) Austiihrliches hieriiber siehe in des Verfassers « Metaphysik », 1I,
§ 3, S. 43 ff,, und § 19, S. 415 ff.



246 -

herstammen miisse, was der Menschheit und dem Einzelnen
in ihi einen Unwert giebt, also Irrtum und Stinde in ihren
uniibersehbar zahlreichen und abschreckenden Gestalten. Denn
giebt es nur Eine alles in allem bewirkende Ursache, die
Gottheit, so ist diese auch notwendigerweise nicht nur die Ur-
heberin dessen, ,was dem Leben der Menschheit einen Wert
giebt“, sondern ebenso alles Verabscheuungswiirdigen und sitt-
lich Verwerflichen in demselben. Aus dieser Schlussfolgerung,
zu der jeder Monist bei konsequenter Durchbildung seiner
Lehre unvermeidlich gefihrt wird, mag es erklédrlich werden,
warum einzelne derselben, z. B. Spinoza, geneigt sind, in allen
sittlichen, rechtlichen und #&sthetischen Begriffen lauter ., Vor-
urteile* (preejudicia) zu erblicken, die, auf einem héhern Stand-
punkte der Betrachtung, den specifischen Charakter, den der
normal denkende, weitaus grosste Teil der Menschen ihnen
beilegt, verlieren, indem sich von ihm aus das Unsittliche,
Ungerechte und Unschone nur als eine niedrigere Stufe des
Sittlichen, Gerechten und Schonen zu erkennen geben soll.
Hier wird die wesentliche Verschiedenheit und diametrale, un-
ausgleichbare Gegensatzlichkeit von gut und boése, gerecht und
ungerecht, schén und hisslich aufgehoben und in das Fabel-
reich verwiesen?). FEine so weit gehende Behauptung enthalt
Zellers Abhandlung ,iiber Ursprung und Wesen der Religion®,
aus der wir seinen Gottesbegriff entwickelt haben, freilich
nicht. Er zieht es vor, nur das Gute und Schoéne, dessen Ur-
heberin die Gottheit ist, zu betonen, dagegen das Bose und
Héssliche, was in ihrer Entfaltung zur Welt und durch diese
ebenfalls sich einstellt, unberithrt zu lassen. Man begreift den
Grund, um dessentwillen Zeller sich bewogen finden mochte,

) Der Ausspruch des Spinoza, an den wir bei dem Obigen denken,
findet sich Ethica I, prop. XXXVI, appendix. Er lautet: « Quoniam omnia,
quee hic indicare suscipio, preejudicia pendent ab hoc uno, quod scilicet
communiter supponant homines, omnes res naturales ut ipsos propter finem
agere; imo ipsum Deum omnia ad certum aliquem finem dirigere pro
certo statuant (dicunt enim, Deum omnia propter hominem fecisse, homi-
nem autem, ut ipsum coleret): hoc igitur unum prius considerabo, quee-
rendo scilicet primo causam, cur plerique hoc in prajudicio acquiescant
et omnes natura adeo propensi sint ad idem amplectendum, deinde ejusdem
falsitatem ostendam et fendem, quomodo ex hoc orta sint prejudicia de
bono et malo, merito et peccato, lande et vituperio, ordine et confusione, pul-
chritudine et deformitate et de aliis hujus generis. »



247

davon zu schweigen. Dagegen scheint es uns um so mehr ge-
boten, nicht ebenso zu verfahren, vielmehr jene schrillen Miss-
tone in der Selbstentfaltung der Zellerschen Gottheit um so
starker hervorzuheben, weil gerade sie am allermeisten ge-
eignet sind, die Unwahrheit der auf der Grundlage des Monis-
mus getroffenen pantheistischen Verhaltnisbestimmung von
Gott und Welt fir jeden Unbefangenen und Vorurteilslosen an
den Tag zu bringen.

Das seien der kritischen Bemerkungen tiber die Zellersche
Grottheit genug. Nach ihnen kann tiber den eigentlichen Cha-
rakter von Zellers Weltanschauung kein Zweifel bestehen. Sie
18t Pantheismus der Immanenz ohne alle Transcendenz, also die-
jenige Form des Pantheismus, die, wie immer sie im einzelnen
modifiziert auftreten mag, unter allen die durchdachteste, die
am meisten ausgereifte, die konsequenteste ist, die aber auch
der Weltanschauung des positiven Christentums am diametral-
sten entgegensteht. Wéire sie wahr und als wahr bewiesen
— wir sagen: bewiesen — so wire das Christentum nach
Lédnge und Breite, Hohe und Tiefe unwahr und reif, aus dem
Leben der Volker zu verschwinden, um durch eine wahrere
Religion, in der im wesentlichen nur die eine oder andere, so
oder so modifizierte Form des alten IHeidentums wieder auf-
leben konnte, ersetzt zu werden. Auch tritt jene durch und
durch antichristliche pantheistische Auffassung der Dinge und
des Lebens gegenwértig nicht mehr vereinzelt auf wie zur
Zeit Spinozas, sondern sie findet allenthalben ihren Wiederhall,
in den Horsdlen von Professoren und herumwandernden Rednern,
sowie in der gelehrten und ungelehrten Litteratur des deutschen
Volkes. ,Man kénnte sich wundern,“ meint in dieser Beziehung
Schopenhauer, ,dass nicht schon im 17. Jahrhundert der Pan-
theismus einen vollstdndigen Sieg iiber den Theismus davon-
getragen hat, da die originellsten, schonsten und griindlichsten
européischen Darstellungen desselben (denn gegen die Upani-
schaden der Veden gehalten, ist freilich das alles nichts) simt-
lich in jenem Zeitraum ans Licht traten: nimlich durch Bruno
(Jordano), Malebranche, Spinoza und Scotus Erigena, welcher
letztere, nachdem er viele Jahrhunderte hindurch vergessen und
verloren gewesen war, zu Oxford wieder gefunden wurde, und
1681, also vier Jahre nach Spinozas Tode, zum erstenmal gedruckt
ans Licht trat. Dies scheint zu beweisen, dass die Einsicht Ein-



— 248 —

zelner sich nicht geltend machen kann, solange der Geist der Zeit
nicht reif ist, sie aufzunehmen; wie denn gegenwiirtig in unsern
Tagen der Pantheismus, obzwar nur in der eklektischen und
konfusen Schellingischen Auffrischung dargelegt, zur herr-
schenden Denkungsart der Gelehrten und selbst der Gebildeten
geworden ist; weil nédmlich Kant mit der Besiegung des theisti-
schen Dogmatismus vorangegangen war und ihm Platz gemacht
hatte, wodurch der Geist der Zeit auf ihn vorbereitet war, wie
ein gepflugtes Feld auf die Saat!). Wenn Schopenhauer in
diesen Ausfithrungen dem Pantheismus nur in der ,eklektischen
und konfusen Auffrischung Schellings“ eine so weite Verbreitung
zuschreibt, so ist zu bemerken, dass ,die Parerga und Parali-
pomena“, denen die Ausfithrungen entnommen sind, bereits im
Jahre 1850 das Licht der Welt erblickten. Seitdem ist, wie
Strauss, Zeller und zahllose andere unwiderleglich beweisen,
die Denkungsart ,der Gelehrten und selbst der Gebildeten, ja,
setzen wir hinzu, sogar sehr vieler Ungebildeten bewusst oder un-
bewusst {iber die Form des Schellingischen Pantheismus weit
hinausgeschritten und hat sich in dem Pantheismus ausschliess-
licher Immanenz festgesetzt. Es ist hier nicht der Ort, der
Erforschung aller derjenigen Faktoren und dem Zusammen-
wirken aller der Ursachen nachzugehen, die zunichst der
‘Wissenschaft und durch deren Vermittelung allmihlich auch
den nicht wissenschaftlichen Kreisen in weitem Umfange
dieses durch und durch antichristliche Geprage aufgedriickt
haben. Vielleicht bietet sich in der Zukunft einmal die Gelegen-
heit, die Bearbeitung dieser gewichtigen Aufgabe in die Hand
zu nehmen. Dagegen liegt uns jetzt die FErledigung eines
andern Geschaftes noch ob, welches in die Frage sich fassen
lasst: Wie hat die wissenschaftliche Forschung der Gegenwart
und Zukunft es anzufangen und welche Richtung hat sie ein-
zuschlagen, um den oft erwidhnten FErzfeind des positiven
Christentums, den Pantheismus mit oder ohne Transcendenz,
endlich einmal zu tiberwinden und ihm gegeniiber die christ-
liche Weltanschauung in dem Bewusstsein vor allem der Ge-
lehrten und, so Gott will, nach und nach auch der Vélker zu
neuem Siege zu fithren? Der Beantwortung dieser bedeutungs-
vollen, inhaltsreichen Frage wird die Fortsetzung unserer

1y 8. W, V, 6.



— 249 —

Arbeit gewidmet sein!). Kehren wir bei den hierfiir erforder-
lichen Betrachtungen zurick zu Zeller!

8. In seiner Abhandlung ,Uber Ursprung und Wesen der
Religion“ macht Zeller die ganz richtige Bemerkung, dass
.eine so allgemeine Erscheinung® wie die Religion — denn
,die Menschheit ist, soweit wir wissen, nie ohne Religion ge-
wesen® (a. a. O., S. 3) — ,sich auch nur aus allgemeinen
Ursachen erkléren lasse; ihre Griinde konnen nicht in dieser
oder jener geschichtlichen Thatsache, sondern nur in den ge-
meinsamen Gesetzen und Entwickelungsbedingungen der mensch-
lichen Natur gesucht werden“. Wie ist das gemeint? ,Man
darf®, fahrt Zeller fort, ,dies nicht so verstehen, als ob die
religiosen Uberzeugungen und Gefiihle oder irgend ein Teil
dieser Uberzeugungen dem Menschen angeboren, ihm ohne

) In « Fiirst Bismarcks Briefe an seine Braut und Gattin », Stuttgart
1900, begegnet man S. 2 dem folgenden Bekenntnisse: « Nach einem un-
regelmissig besuchten und unverstandenen Religionsunterricht hatte ich
bei meiner Einsegnung durch Sehieiermacher, an meinem 16. Geburtstage,
keinen andern Glauben, als einen nackten Deismus, der nicht lange ohne
pantheistische Beimischungen blieb.» Und seine « Gedanken und Erinne-
rungen », Stuttgart 1898, beginnt der grosse Staatsmann sogar mit den
Worten: « Als normales Produkt unseres staatlichen Unterrichts verliess
ich Ostern 1832 dic Schule als Pantheist.» Sind diese Schilderungen
richtig und steht die Sache heutzutage noch ebenso? Ist der Pantheismus
nach wie vor «das normale Produkt», welches aus den Unterrichtsanstalten
Preussens (und des Reichs) die jugendlichen Kiopfe als religiose Welt-
anschauung ins Leben it hiniibernehmen? Wenn ja, so hitte unseres
Erachtens die oberste Unterrichtsverwaltung des Staates kaum eine drin-
gendere, grossere und lohnendere Aufgabe als die, auf Mittel und Wege
zu sinnen, wie jenem Zustande endlich einmal ein Ende gemacht werden
konnte. Es wire das um so mehr geboten, als dem Staate und dem
Christentum seit dem Jahre 1870 in dem Ultramontanismus der romischen
Kirche ein neuer, wohl geriisteter und schwer zu besiegender Feind er-
standen ist. Der Kulturkampf der siebziger Jahre hat sonnenklar bewiesen,
dass dieser durch materielle Machtmittel nicht niedergeworfen werden
kann. Der Ultramontanismus ist selbst eine geistige Macht, die nur mit
geistigen Waffen zu {iberwinden ist. Soll die unerlisslich notwendige
Bekédmpfung desselben endlich zum Siege iiber ihn fithren und zum Heile
des Staates ausschlagen, so ist eines der ersten KErfordernisse hierfiir dieses,
dass seine Gegmer die Verteidignng und eine den Bediirfnissen der Zeit ent-
sprechende nene Begriindung der christlichen Weltanschanung auf ihre Fahne
schreiben. Diese aber ist — dariiber kann gar kein Zweifel sein — ikrem
innersten Wesen nach eine durch und durch antipantheistische.



— 250 —

sein eigenes Zuthun unmittelbar von der Natur gegeben wiren.
Dies ist gerade so unmdoglich, als es angeborene Ideen uber-
haupt sind. ks kann ja kein Inhalt auf einem andern Wege
in unser Bewusstsein kommen als durch unsere eigene Geistes-
théitigkeit, keine Vorstellung anders als dadurch, dass wir sie
bilden, kein Glaube anders als dadurch, dass wir selbst uns
irgendwie von seiner Wahrheit tiberzeugen. Beim Beginn
unseres Daseins konnen wir keine Vorstellung in dasselbe mit-
bringen, weil wir vor diesem Zeitpunkt die Thétigkeiten nicht
ausiiben konnten, durch die wir sie allein hétten gewinnen
kénnen; und auch nach demselben besitzen wir immer nur
die Vorstellungen, zu deren KErwerb unsere Fihigkeiten und
Hiulfsmittel ausreichen. Alles geistige Eigentum der Mensch-
heit ist ein selbsterworbenes, und auch der Anteil jedes Ein-
zelnen an demselben ist nicht bloss kein angeborener Besitz,
sondern, streng genommen, auch kein ererbter; denn wie gross
auch die Schétze sein mogen, die unsere Vorfahren uns hinter-
lassen haben, wie bedeutend die Beihiilfe, die wir fremder Be-
lehrung verdanken, was davon in unsern eigenen Besitz {iber-
geht, hingt doch in letzter Bezichung immer von dem Umfang
und der Starke der Thétigkeit ab, mit der wir die uns dar-
gebotenen Stoffe uns aneignen. Auch auf dem religiosen Ge-
biete“, meint Zeller, ,verhiilt es sich nicht anders!)“.

An dieser Polemik gegen die Moglichkeit angeborener
Vorstellungen ist, wofern jene nur richtig verstanden wird,
nichts auszusetzen. Angeborene Vorstellungen oder Ideen im
strengen Sinne des Wortes kann es in der That, so oft solche
seit den Tagen des Plato bis auf Descartes und die neueste
Zeit auch behauptet worden sind, schlechterdings nicht geben.
Was dem Menschen angeboren ist, er also ohne sein Zuthun
mit ins Leben bringt, ist allein die Anlage oder Feihigkeit, unter
gewissen Bedingungen gewisse Vorstellungen bilden zu konnern.
Aber die die Vorstellungen bildende Thitigkeit selbst ist aus-
schliesslich sein eigenes Werk, kein anderer kann sie fir ihn
{ibernehmen. Und das gilt selbstverstéandlich von allen Vor-
stellungen ohne Ausnahme, auch von den religiosen. Alles das
ist, sollte man sagen, so einleuchtend, dass es schwer begreif-
lich ist, wie so oft selbst scharfsinnige Minner zu der Be-

1) « Vortriige und Abhandlungen », zweite Sammlung, 1877, S. 7 und 8.



— 251 —

hauptung angeborener Vorstellungen oder Ideen sich haben
bekennen koénnen?!). In dem hier besprochenen Sinne ist daher
in der That, mit Zeller zu reden, ,alles geistige Eigentum der
Menschheit und auch der Anteil jedes Einzelnen an demselben
kein angeborener, auch kein ererbter, sondern ein selbster-
worbener Besitz“, denn die dieses geistige Eigentum hervor-
bringende Arbeit kann in letzter Instanz nur von dem oder
den Menschen selbst geleistet werden. Und was folgt hieraus?
Auch dariiber wollen wir uns von Zeller berichten lassen.
,Wenn wir keinen geistigen Besitz“, schreibt dieser, ,ins
Leben mitbringen, sondern allen ohne Ausnahme erst im Laufe
desselben uns erwerben, so folgt, dass die Erfahrung die ein-
zige Grundlage unserer Uberzeugungen ist. Sie alle dricken
in letzter Beziehung nur das aus, was uns in der Wahr-
nehmung gegeben ist, oder was von uns selbst aus ihr abge-
leitet wird; mag sich nun jene Wahrnehmung auf Dinge und
Vorgénge ausser uns oder auf unsere eigenen Thitigkeiten und
Zustéinde beziehen, und mag diese Ableitung in Kombinationen
unserer Phantasie oder in Schliissen unseres Verstandes be-

1) Zu diesen Miinnern gehodrt z. B. der geniale Descarfes, der Griinder
der neuern Philosophie. Er unterscheidet in der Meditatio III. beztiglich
ihres Ursprunges drei Klassen von Ideen, idem innate, adventitize und
a me ipso factee; im Verfolge wird dann die Idee Gottes ebenso wie die
Ichidee (der Ichgedanke) der ersten Klasse zugezihlt. Superest tantum,
schreibt er, ut examinem qua ratione ideam istam (se. entis perfectissimi
hoc est Dei) a Deo accepi; neque enim illam sensibus hausi nec unquam
non exspectanti mihi advenit, ut solent rerum sensibilium ides, quum istee
res externis sensuum organis occurrunt vel occurrere videntur; nec etiam
a me efficta est, nam nihil ab illa detrahere, nihil illi superaddere plane
possum, ac proinde superest ut mihi sit innata, quemadmodum etiam
mihi est innata idea mei ipsius. Indessen sowohl die obige dreifache Ein-
teilung unserer Vorstellungen als die weiter unten folgende Mitteilung
dariiber, wie Descartes das Angeborensein der Gottesidee verstanden
wissen will, beweisen, dass er sich den Ursprung unserer Vorstellungen
itberhaupt nicht Kklar gemacht hat. Er hielt die dabei in Betracht kommen-
den Momente nicht secharf genug auseinander. Uber das Angeborensein der
Gottesidee heisst es: Kt sane non mirum est, Deum me creando ideam
illam mihi indidisse, ut esset tanquam nota artificis operi suo impressa;
nec etiam opus est ut nota illa sit aliqua res ab opere ipso diversa, sed
ex hoc uno quod Deus me creavit, valde credibile est me quodammodo
ad imaginem et similitudinem ejus factum esse, illamque similitudinem, in
qua Dei idea continetur, a me percipi per eandem facultatem, per quam
€go ipse a me percipior.



— 252 —

stehen. Auch die religivsen Uberzeugungen bilden (wieder)
keine Ausnahme von dieser Regel. Der Glaube an einen Gott
so gut wie der Glaube an viele Gotter muss schliesslich aus
Vorstellungen herstammen, die unsere innere und #ussere Iir-
tahrung uns liefert; und da nun alle Religion an diesen Glauben
gekniipft ist, konnen wir auch fir die Religion keinen andern
Ursprung annehmen).“ Auch das sind, richtig verstanden,
goldene Worte und aller Beherzigung wert. Denn was wird
mit denselben behauptet?

Das Vorstellungsvermogen des Menschen ist nach dieser
Auffassung bei dem ersten Entstehen des Menschen noch ausser
aller Thitigkeit. Hs ist, womit der Inglinder John Locke
(1632—1704) es auch verglichen hat, urspriinglich gleich einem
weissen Blatt Papier. Wie dieses noch ohne Schriftziige, so
ist jenes ohne alle Vorstellungen, zu deren Bildung es nur mit
Hilfe der Erfahrung gelangen kann?). Was ist aber Erfahrung?
‘Wie kommt dieselbe zu stande? Eine erschipfende Antwort auf
diese gewichtige I'rage giebt Zeller in den wenigen vorher mit-
geteilten Ausfithrungen nicht; er kann und will sie in ihnen
auch nicht geben. Vielmehr beleuchtet er die Frage an der
angezogenen Stelle nur von einer Seite, was fiir den dort von
ihm verfolgten Zweck und auch fir den unserigen hier aus-
reicht, ndmlich bezuglich des Inhaltes oder der Objekte der
Erfahrung, und das geschieht in einer Art, der wir unsere volle
Zustimmung nicht versagen koénnen.

Mit Recht unterscheidet Zeller eine zweifache Art von
, Wahrnehmungen®, innere und #ussere, d. i. solche, die sich
-auf Dinge und Vorginge ausser uns“, und solche, die sich
»auf unsere eigenen Thitigkeiten und Zustinde“ beziehen.
Diese Wahrnehmungen sind es, die zu dem, was wir erfahren,
den néchsten Stoff oder Inhalt oder die Objekte darbieten;
,was uns in der Wahrnehmung gegeben ist“, das und mnichts
anderes wird zunédchst der Inhalt unserer Erfahrungen. Aber
die letzteren sind und bleiben auf den in der Wahrnehmung

Y Zeller, a. a. 0., 8. 9.

%) Jokn Locke: An essay concerning human Understanding, B. II,
Chap. I, § 2: Let us then suppose the Mind to be, as we say, white Paper,
void of all Characters, without any Ideas; How comes it to be furnished?
....To this I answer, in one Word, from Experience.



— 2063 —

gegebenen Inhalt nicht beschrankt, sondern zum Inhalt der
Erfahrung wird auch alles ,das, was von uns selbst aus der
Wahrnehmung abgeleitet wird, mag diese Ableitung in Kom-
binationen unserer Phantasie oder in Schliissen unseres Ver-
standes (und, setzen wir hinzu, unserer Vernunft) bestehen®.
Hiernach giebt es zwei und nur zwei Quellen, aus denen der
Inhalt der Erfahrung, d. i. alles Denkens und Erkennens des
Menschen herriihrt. Die eine ist die Wahrnehmung (innere und
dussere), die andere diejenige Thétigkeit des Menschen, welche
ihm durch Ableitungen oder Schliisse aus seinen Wahrnehmungen
einen neuen Krkenntnisinhalt darbietet. Einen Erkenntnisinhalt,
der, sel es mittelbar, sei es unmittelbar, nicht aus einer der
beiden Quellen herrithrte und auf sie zurtickgefiihrt werden
konnte, kann es fiir den Menschen nicht geben. Und da wir
die Totalitiit der Vorstellungen, zu denen die genannten Quellen
die Inhalte oder Objekte liefern, in den Ausdruck ,Erfahrung*
zusammenfassen, so ist ersichtlich, dass wir mit all unserm
Denken und Sinnen tber das Gebiet der Erfahrung nicht
hinaus kénnen. Ist aber dieses der Fall, so ist selbstverstind-
lich auch unsere Vorstellung oder Idee Gottes ihrem Inhalte
nach der einen oder andern der beiden Quellen entsprungen.
Da nun aber unwidersprechlich die Vorstellung Gottes in einem
jeden Menschen der helle Punkt ist, von dem alle Religion in
ihm ausgeht, an den sie gekniipft ist und um den sie sich wie
um ihren Brennpunkt herum bewegt, so kénnen wir in voller
Ubereinstimmung mit Zeller ,auch fir die Religion (d. i. fir
deren ganzen Inhalt) keinen andern Ursprung als die Erfahrung
annehmen )%,

1) Es versteht sich, denke ich, fiir jeden aufmerksamen Leser meiner
obigen Ausfithrungen von selbst, dass durch dieselben weder dic Moglich-
keit noch die Wirklichkeit der im Christentum gegebenen gottlichen Offen-
barung geleugnet oder auch nur berithrt wird. Die Offenbarung als
Thatsacke hat mit ihnen gar nichts zu thun. Diese kann trotz derselben
bestehen und besteht; sie kann in vollkommener Ubereinstimmung mit
ihnen anerkannt und geglaubt werden, und wird von ir, was ich wohl
nicht erst zu versichern brauche, anerkannt und geglaubt. Denn nicht
um die Offenbarung als solche oder als Thatsache handelt es sich in dem
Obigen, sondern wm die Aneignung der Offenbarung seitens des einzelnen
Menschen. Da wollen unsere Darlegungen nun sagen, dass keiner selbst
die Offenbarungen Gottes, auf welchen Gegenstand sie sich immer beziehen -
mogen, sich zu eigen machen kann ausser aunf dem Wege der Erfakrung.



Es freut uns, iiber die vorher besprochenen gewichtigen
Gegenstéande mit Zeller derselben Meinung zu sein. Wie er,
leugnen auch wir die Moglichkeit angeborener Vorstellungen
oder Ideen, und wie er, fiilhren auch wir allen Inhalt des
menschlichen Denkens und Erkennens auf die Erfahrung zurtck.
Indessen mit diesen durchaus richtigen Behauptungen bringt
Zeller beziiglich der Entstehung und Entwickelung der Religion
eine andere in Verbindung, die in jenen nicht begrindet ist
und gegen die wir wieder mit allem Nachdruck unsere Stimme
erheben missen. In Ankniipfung an die Thatsache, dass alle
Vorstellungen, die in dem einzelnen Menschen oder in der
Menschheit jeweilig vorhanden sind, in letzter Instanz von ihnen
selbst gebildet oder erarbeitet sein miissen, fiahrt Zeller so
fort: ,Was die Menschheit von religioser Wahrheit und reli-
giosem Leben besitzt, musste sie sich selbst erarbeiten; was
sich von Irrtum und Aberglauben daran angesetzt hat, das
hat sie selbst erzeugt. Ist nun auch weder das eine noch das
andere ein zufalliges Erzeugnis, so ist doch jenes wie dieses
ihr eigenes Werk; und eben weil es dies ist, konnte sich die
Religion, wie alles Menschenwerk, nur allméhlich aus rohen
und dirftigen Antdngen zu einer edleren und geliduterteren
Gestalt emporarbeiten !).“

Die hier zuletzt ausgesprochene Ansicht einer allméhlichen
Erhebung der Religion ,aus rohen und dirfticen Anféngen®
zu vollkommneren Formen steht mit der Thatsache, dass alle
Vorstellungen des Menschen als solche seine eigenen Bildungen
sind, in gar keinem wursachlichen Zusammenhange; sie kann
auf dieselbe nicht gestiitzt und durch sie nicht begriindet
werden. Denn wenn auch jeder einzelne selbst der Bildner
seiner Vorstellungen ist, so ist er fiir ihre Bildung doch keines-

Keiner kommt im DBesitze der Offenbarungswahrheiten in die Welt, so
wenig er einen andern geisfigen Besitz in dieses Lieben mitbringt. Alles,
was er geistig erwerben soll, muss ihm durch dussere oder innere Wah-
nehmung oder durch Schliisse aus dieser dargeboten werden, denn beide
liefern ihm den Inhalt seines Denkens und Erkennens. So miissen auch
die Offenbarungswahrheiten von aussen an ihn herantreten durch Unter-
richt, Studium u. s. w., und eben das ist es, was wir sagen wollen, wenn
wir behaupten, dass auch sie der Einzelne nur aus der Erfahrung sehopien
und durch Erfahrung sich zum Bewusstsein bringen kdnne.
Y Zeller, a. a. 0., S. 8.



— 255 —

wegs auch auf sich allein hin- und angewiesen. FEr bedarf
dazu in mannigfacher Weise fremder Hiilfe, z. B. der Ein-
wirkungen &usserer Gegenstinde auf ihn, der Belehrung durch
andere, der vorhandenen Litteratur u.s. w., u.s. w., da ohne
solche Anregungen von aussen sein Vorstellungsvermdégen als
urspriingliche blosse Anlagé in ihm gar nicht in Thitigkeit
treten konnte und ihm zunidchst auch jeder Stoff oder Inhalt
fir die zu bildenden Vorstellungen fehlen wiirde. Das alles
giebt Zeller selbst zu und er muss es zugeben, wie durch die
vorher von ihm mitgeteilten Ausfihrungen bewiesen wird. Ist
nun aber dieses der Fall, so ist auch die Moglichkeit nicht
ausgeschlossen, dass der oder die Urmenschen im Anfange
unseres (Geschlechtes von anderen Wesen, z. B. von Gott, eine
religiose Belehrung empfangen haben. Freilich kann und wird
Zeller, nach seiner Auffassung der Gottheit, diese Moglichkeit
nicht einrdumen, da letztere als der immanente Wesensgrund
der Welt, somit als ein blindes, selbstbewusstloses Prinzip
weder andere zu belehren noch selbst von anderen belehrt zu
werden vermag. Dagegen ist aber zu sagen, dass der Zellersche
Gott den Namen der Gottheit im Grunde gar nicht verdient ; ferner
dass aus der richtigen Erkenntnis des Ursprungs und der Be-
schaffenheit des Menschen, welche Zeller frotz seiner ausge-
dehnten Studien leider nicht gewonnen hat, sogar, wie wir sehen
werden, die Notwendigkeit der in Rede stehenden Annahme als
einer geschichtlichen Thatsache sich ergeben wird. Offenbar er-
giebtsich dieselbe auch konsequenterweise aus derjenigen Auffas-
sung des Menschen und seines GGeschlechtes, fiir die das Alte und
Neue Testament und infolgedessen das positive Christentum ein-
tritt, und auf welche die Erlosungslehre des letztern ihrem ganzen
Umtange nach gegriindet ist. Gleich die ersten Blitter des Alten
Testaments zeigen uns Gott in lebendigem Verkehr mit dem von
ihm geschaffenen Menschen und lassen jenen diesem das Verbot
geben, ,von dem Baume der Erkenntnis des Guten und Bosen
nicht zu essen“, mit der angetiigten Drohung, dass ,er an dem
Tage, an welchem er davon esse, des Todes sterben werde“
(L. Mos., II, 17). War dieses Verbot nicht wie eine sittliche
8o zugleich eine religiose Belehrung, die den Urmenschen durch
Gott, ihren Schopfer, zu teil wurde? Stellen wir uns nun im
-Gegensatze zu Zeller einmal auf seiten des Christentums und
nehmen die erwiihnte Belehrung als geschichtliche Thatsache



256 —

an, so werden wir auch zu einer ganz andern Auffassung tiber
die Beschaffenheit der religiosen Vorstellungen bei den Ur--
menschen und tiber deren Entwickelung in dem sich aus-
breitenden Menschengeschlechte kommen miissen, als dieselbe
von Zeller geteilt und vorgetragen wird. Zwar werden auch
wir nicht zu denken haben, dass die religiose Hrkenntnis des
ersten Menschenpaares gleich anfangs schon eine moglichst voll-
kommene gewesen sei; aber sie bestand auch sicherlich nicht, wie
Zeller will, ,in rohen und diirftigen Anfangen® einer solchen,
die sich ,nur allméhlich zu einer edlern und gelduterteren
Grestalt emporarbeiten konnien“. Zellers Ansicht geht von der
Voraussetzung aus, dass der physisch wie religios und sittlich
zerrittete Zustand, in welchem die Menschheit seit unvordenk-
lichen Zeiten sich befindet, der wrspringliche und normale sei.
Wire dieses wirklich der Fall, so miisste die Menschheit aller-
dings mit einer religiosen Roheit begonnen haben, die sich
nur sehr allméhlich durch die fortschreitende Kultur zu einer
edlern Gestaltung hétte erheben kénnen. Wir leugnen nicht,
dass diese Auffassung aus Zellers monistischer Weltanschauung
sich auch in konsequenter Weise ergiebt. Aber so wie das
Christentum all und jeden Monismus als eine der grossten und
verderblichsten Unwahrheiten weit von sich weist, so erblickt
es in dem zerriitteten Zustande der Welt (des gegenwértigen
Aon) auch nur die Folge einer sittlichen Emporung des Ur-
menschen gegen den Willen der Gottheit, also wichts Normales
und Urspringliches, vielmehr etwas Anormales und durch die
Siinde des Urmenschen Gewordenes, von dem das Geschlecht
durch die Grossthat des Erlésers in der Person Christus Jesus
am Ende der Zeiten auch wieder befreit werden soll. Dem-
nach ist auch die Entstehung der religiosen Zerriittung oder
des theoretischen Heidentums in der Menschheit nur die Folge
des praktischen Heidentums, d. i. der zunehmenden Entfremdung
der Menschen von Gott durch ihre von Geschlecht zu Ge-
schlecht sich steigernde Siindhaftigkeit, wie dies der grosse
Apostel der Heidenwelt in dem ersten Kapitel des Romerbriefes
so drastisch geschildert hat. Und wenn wir nun auch weder
gendtigt noch gewillt sind, die Religion der Urmenschen gleich
anfangs in einer nicht mehr zu steigernden Vollkommenheit
ihrer Gottes- und Welterkenntnis und einer dieser entsprechen- -
den Verehrung Gottes zu erblicken, so werden wir sie anderer-



e GHF e

seits doch auch von allem Irrtume und aller Roheit frei zu denken
haben. Vielmehr werden wir uns vorzustellen haben, dass mit
dem ersten Aufleuchten der Selbsterkenninis in der Form des
Ichgedankens der Anfang der Gotteserkenntnis in dem Ur-
menschen in eins zusammenfiel und dass bei jeder Steigerung
und Vertiefung der erstern eine solche der letzteren ebenfalls
eintrat und eintreten musste. Zu dieser Annahme wird jeder
um so mehr sich gendétigt sehen, je mehr es ihm gelingt, das
Wesen, die Beschaffenheit und Entwicklung des eigenen Geistes
richtig, grindlich und deutlich zu erkennen. Denn im Besitze
dieser Erkenntnis kann ihm auch der Weg nicht verborgen
bleiben, der den selbstbewussten Geist des Menschen konse-
quenterweise und mit derselben Gewissheit, die er zuvor von
sich und seinem eigenen Dasein gewonnen hat, zu Gott als
seinem Schopfer hintiberfithrt. Damit stehen wir an der Kritik
des von Zeller fiilr das Dasein Gottes gefiihrten Beweises —
eines Beweises, den wir fir géinzlich verfehlt halten und dem
wir den einzig richtigen und wissenschaftlich haltbaren ent-
gegenzustellen haben.

9. ,Die Wissenschaft hat“, so haben wir von Zeller ver-
nommen, .nur einen einzigen Weg, auf dem sie den Begriff
der Gottheit finden, das Dasein Gottes erweisen kann: den
Schluss von dem Weltganzen auf seinen letzten Grund.“ Diese
Versicherung wére augenscheinlich nur dann stichhaltig und
richtig, wenn die Welt in dem Sinne, wie Zeller meint, ein
Ganzes wire, wenn mithin allen ihren Erscheinungen in Natur-
und Geistesleben ein und dasselbe Sein, nur ein reales und
kausales Prinzip zu Grunde lige. Zellers Ansicht von dem
einzig moglichen Beweise fiir das Dasein Gottes wurzelt, mit
anderen Worten, in seiner Identifizierung alles Seienden dem
Wesen nach, in seiner monistischen Weltanschauung. Gerade
diese Annahme widerstreitet nun aber schnurstracks der Be-
hauptung des zweifachen Wesens-Dualismus, nimlich eines
solchen innerhalb der Welt von Geist und Notur und eines
solchen von Gott und Welf, iiber dem das Christentum wie
Uber seinem Fundamente errichtet ist. Zwar hat man den
zweifachen christlichen Dualismus oft fiir wissenschaftlich be-
siegt und tot erklirt. Vor allem waren es im 19. Jahrhundert
Hegel und seine Anhénger, welche sich riilhmten, ihn vollstéindig
aus dem Felde geschlagen und iiber seinem Grabe ein fiir

Revue intern, de Théologie. Heft 84, 1901, 17



allemal den Wesens-Monismus begriindet zu haben!). Indessen
dieses Rithmen hat sich langst als eine leere, unwahre Prahlerei
erwiesen. Denn nicht weniger als das Christentum tritt auf
die Seite des erwihnten doppelten Dualismus auch die Wissen-
schaft vom Menschen. FKine grindliche FErforschung desselben
weist, an der Hand der Empirie, diesen zunéchst als ein Doppel-
wesen nach, in welchem sich eine Individualitit der Natur mit
einem Geiste zur formalen oder persinlichen FHinheit verbunden
hat — eine Synthese beider Substanzen, welche eben dieselben
Substanzen als Antithesen voraussetzt und die mit diesen das
Tine dreigliedrige Weltganze (die eine von Gott geschaffene
Welt in drei Faktoren: Geist, Natur und Mensch) konstituiert ).

Schon die Schriften des Neuen Testamentes weisen auf eine
von jedem, der unbefangen auf sich selbst achtet, erfahrbare
Thatsache hin, durch die die dualistische Beschaffenheit des
Menschen unwiderleglich bewiesen wird. Es ist dies der ethische
Widerspruch, der sich in jedem zur Vernunft entwickelten
Menschen geltend macht, der bis zur Hohe des Maunesalters
wiachst, darauf an Kraft allméhlich abnimmt, und erst dann
sein Ende findet, wenn der Geist des Menschen durch den Tod
von dem mit ihm verbundenen Leibe befreit wird. FKine er-
schiitternde Schilderung jenes Widerspruchs giebt vor allen
anderen der tiefsinnige Apostel Paulus in seinem Briefe an die
Romer; er wird aber auch an vielen anderen Stellen des Neuen
Testamentes zum Ausdrucke gebracht.

In dem Romerbriefe VII, 14 ff. steht dem Apostel der
Gegensatz von gut und bose, Gott Wohlgefilligem und Gott
Missfalligem, Tugend und Siinde als ein diametraler, kontra-
diktorischer, sich gegenseitig ausschliessender Kklar und bestimmt
vor Augen. Diese Auffassung ist tUberhaupt die Ansicht des
ganzen Alten und Neuen Testamentes; sie ist wieder eine von
den Lehren, mit denen die in beiden niedergelegte und als
gottlich geoffenbarte Wahrheit verkiindete Weltanschauung
steht und fallt. Die beiden Testamente wissen schlechterdings

) Vgl. Giinther und Pabst: « Januskopfe fiir Philosophie und Theo-
logie », Wien 1834, Vorwort.
) Den vollstindigen Beweis fiir die Dreigliedrigkeit des Weltganzen

haben wir in unserer « Metaphysik », Gotha 1888 und 1891, zu erbringen
gesucht.



— 259 —

nichts und wollen nichts wissen von der schwéchlichen, durch
neuere Monisten verfochtenen Behauptung, dass das Bose nur
ein geringerer Grad des Guten sei, mithin zwischen beiden
keine kontradiktorische, sondern nur eine Grad- oder Artver-
schiedenheit stattfinde. Dem Gegensatze von gut und bose
steht nun aber nach der Darstellung des Apostels der zur Ver-
nunft, zur selbstbewussten Persénlichkeit oder zu einem Ich
entwickelte Mensch nicht teilnahmlos gegentiber, Derselbe
macht an sich immer und immer wieder die Erfahrung, dass
er das Gute zwar will, aber trotzdem das Bose wvollbringt. Denn,
schreibt der Apostel, ,nicht das Gute, was ich will, thue ich
sondern was ich nicht will, das Bose, thue ich® (VIIL, 19). Wie
wird diese auf den ersten Blick sehrﬁauffa,llende Thatsache er-
klirlich? Wie wird es begreiflich, dass ein und dasselbe Ich,
eine und dieselbe Person durch ihr Handeln ihren Willen
negiert und l.iigen straft? Nur so, meint mit vollem Rechte
der Apostel, wenn die eine Person oder das eine Ich des
Menschen nicht auch aus einem Faktor (oder Komponenten), sondern
aus zwei Faktoren besteht, von denen jeder seinen eigenen
Willen und sein eigenes Wollen hat und die eben dadurch,
dass ihr Wollen ganz Verschiedenes anstrebt, ndamlich das des
einen Faktors das Gute, das des andern das Bose, naturnot-
wendig fortwéihrend miteinander im Kampfe sind. Mit anderen
Worten: Die Thatsache, dass ein und derselbe Mensch das
Gute will und das Bose vollbringt, offenbart in ihm eine Zwei-
heit des Willens, die selbst wieder eine Zweiheit der Wesen (Sub-
stanzen), in denen die beiden Willen wurzeln und ihre Kraft
entfalten, zur Voraussetzung hat. Und wie die beiden Willen
mit ihren Willensrichtungen diametral Verschiedenes, Gutes
und Boses, erstreben, so missen auch die beiden den Menschen
konstituierenden Faktoren als diametral entgegengesetzte, d. i.
als wesenhaft voneinander verschiedene, gedacht und anerkannt
werden. Der Sprachgebrauch bezeichnet die beiden zu einem
Menschen, zu einer Person oder einem Ich verbundenen Sub-
stanzen gewohnlich als Leib und Seele (Koérper und Geist). So
der Ieiland, als er die Apostel zur Predigt des Evangeliums
aussandte und ihnen die Mahnung mit auf den Weg gab:
»Furchtet nicht diejenigen, welche den Leib téten, die Seele
aber nicht zu téten vermogen; firchtet vielmehr denjenigen,
der Seele und Leib verderben kann in der Holle“ (Matth, X, 28:



— 260 —

Tov dvvdusvov xal Yvyny xal edue anoléear & ysdvvy). Der
Apostel Paulus giebt ihnen an der angezogenen Stelle des
Romerbriefes verschiedene andere Namen. Das eine der beiden
Wesen, den Leib, nennt er ,Fleisch“ (edgé), auch ,die Glieder*
(v pédn), und diesem stellt er das andere unter der Bezeich-
nung: ,der innere Mensch“ (6 fgw avdowmog) oder ,der Geist“
(0 vovg) gegeniiber. Beide Wesen: Seele und Leib, Geist und
Fleisch sind nach der Lehre des Apostels im Menschen zu
einem Ich miteinander verbunden. Jedes von beiden ist die
Quelle und Wurzel eines ihm eigentliimlichen Lebens, dessen
eine Erscheinungsweise sich in den dem betreffenden Wesen
eigentiimlichen Willenséiusserungen kundgiebt. Das eine Ich
hat also zwei Willen und zweierle; Willensdusserungen, solche,
die im Geiste (der Seele) und solehe, die im Leibe (dem
Fleische) ihren Sitz und Ursprung haben. Die Willensdusserungen
des Fleisches werden sonst in der Schrift, dem Sprachgebrauche
entsprechend, oft ,Begierden® (§mdwvuior) genannt, wiewohl die
Verfasser derselben aber auch ausdriicklich von einem ,Willen
des Fleisches“ (Joh. I, 13: $élnue ewgxés) zu reden kein Be-
denken tragen. Umgekehrt steht Paulus auch nicht an, das
Wollen des Geistes wieder ein ,Begehren“ zu nennen, so dass
die Ausdriicke ,wollen* und ,begehren“ unterschiedslos von
der Seele und dem Leibe, dem Geiste und Fleische préadiziert
werden. So geschieht es z. B. in der beriihmten Stelle des
Galaterbriefes (V, 16 ff.), die wir statt vieler anderer hierher-
setzen. ,Wandelt im Geiste und ihr werdet die Begierde des
Fleisches (§mudvpiar eapxég) nicht vollbringen. Denn das Fleisch
begehrt wider den Geist (1) yao owof dmdvuel xava vo0 mvevuarog)
und der Geist wider das Fleisch, denn diese sind einander ent-
gegen (talta yag aliidow cvrizaires), so dass ihr das nicht thut,
was ihr wollt.* Nun zihlt der Apostel ,die Werke des Fleisches®
- (va &y i) gapxdc) auf, von denen von selbst einleuchtet, was
der Apostel aber auch zu wiederholten Malen ausdriicklich
versichert, dass ,diejenigen, welche solches (mit Bewusstsein
und absichtlich) thun, das Reich Gottes nicht erben werden.
ywDen Werken des Fleisches“ setzt er darauf ,die Frucht des
Geistes“ (0 xapmos vod mvedueroc) entgegen; sie ist ,Liebe,
Freude, Friede, Geduld, Gutigkeit, Milde, Langmut, Sanftmut,
Treue, Sittsamkeit, Massigkeit, Keuschheit*. Endlich bildet den
 Schluss seiner Ausfihrung die eindringliche Mahnung an die



— 261 —

(Haubigen: ,Diejenigen, welche Christo angehoren, haben ihr
Fleisch gekreuzigt samt den Liisten und Begierden (v odoxe
goravpwaay agvy tolc maIuaaw xel tais dmedvuici). Wenn wir
im Geiste leben, so lasset uns auch im Geiste wandeln.“
Nach der Lehre des Neuen Testamentes hat demnach der Geist
(die Seele) des Menschen ein natiirliches Wohlgefallen ,an dem Ge-
setze Gottes“, an allem Wahren, Edeln, Guten un dSchonen ; er ist,
mit Tertullian zu reden, in der That eine anima naturaliter chris-
tiana (Apol. 17, 184). Dieses natiirliche Wohlgefallen bezeichnet
Paulus geradezu als ,Gesetz des Menschengeistes”, woraus denn,
auch folgt, dass dieser das Gesetz Gottes zu erfiillen den Willen hat.
Der Geist (die Seele) des Menschen will an sich das Gute, das
,Gott Wohlgefillige“. Nichtsdestoweniger kommt es in tausend
Féallen nicht zur Ausfihrung desselben, vielmehr zur Voll-
bringung des Bosen. Das rihrt daher, weil mit dem Geiste
im Menschen eine andere Willensmacht verbunden ist, deren
Sinnen und Begehren nicht das Gute, sondern das Bése, das
Gott Missfallige, erstrebt und, setzen wir hinzu, bei der der-
maligen Beschaffenheit des Menschen mit Notwendigkeit er-
strebt. ,Denn das Sinnen des Fleisches“, schreibt der Apostel, -
»ist Feindschaft gegen Gott (Rom. VIII, 7: wo godvyue i
oogros ¥yGow &g Yeov); es unterwirft sich nicht dem Gesetze
(Gottes, vermag es auch nicht“ (a. a. O.: 0vdé yao diverar). Be-
ziglich der beiden in dem Menschen miteinander kimpfenden
Willensméchte geschieht es nun leider oft, dass der Wille des
Geistes dem auf das Bose gerichteten Begehren des Fleisches sich
nicht siegreich widersetzt. Statt dieses seinem eigenen auf das
Gute gerichteten Willen zu unterwerfen oder wenigstens in
die mit seinem eigenen Willen vereinbaren Schranken zu ver-
weisen, lasst der Geist umgekehrt sich durch dasselbe be-
herrschen und verkauft sich so nach dem paulinischen Aus-
drucke unter die Sinde (a. a. 0., VII, 15: memoausvog vmo w1y
apeoricv). Ist aber der Willens-Dualismus der erwidhnten Art
eine von jedem Menschen, der auf sich achtet, in und an ihm selbst
erfahrbare, unleugbare Thatsache, so ist diese auch der spre-
chendste Beweijs dafiir, dass der Mensch nicht, wie Zeller und
mit ihm unzahlige andere wihnen, ein monistisches, sondern
ein dualistisches Wesen ist. Und was folgt daraus? Es folgt,
dass der von Zeller angezeigte ,einzige Weg, den Begriff der
Gottheit zu finden, das Dasein Gottes zu erweisen“, nicht der



— 262 —

richtige, sondern ein Irrweg ist, der, wie wir denn auch schon
gesehen haben, den konsequenten Denker naturnotwendig in
die Irrginge einer so oder so modifizierten pantheistischen
Verhéiltnisbestimmung von Gott und Welt hineinfithrt. Ist der
Mensch ein dualistisches Wesen, bestehend aus Leib und Seele,
Fleisch (Natur) und Geist, so kann ,der richtige Begriff der
Gottheit* zunichst vielmehr nur auf der Grundlage einer eben so
tiefen als allseitigen Selbsterkenntnis des Geistes gefunden werden.
Dieser Fund fillt aber mit dem Beweise fir das Dasein Gottes
in eins zusammen. Und erst wenn der Geist von sich aus des
einzigen, wahrhaften, lebendigen Gottes als seines Schopfers im
Sinne des positiven Christentums sich vergewissert hat, kann
und wird es ihm auch gelingen, die tibrigen Weltfaktoren (die
Natur und das reine Geisterreich) als Geschopfe desselben
Gottes in wissenschaftlicher Form zu erkennen und so auch
von ihnen aus den Beweis fiir das Dasein Gottes zu erbringen.
Wir konnen uns der Mithe entheben, denselben hier zu fithren,
da dies in unserer fritheren Abhandlung unter dem Titel: ,Das
Dasein Gottes“ im Jahrgange 1893 dieser Zeitschrift, S. 381 ff.,
bereits geschehen ist. Dagegen wollen wir in einem Schluss-
artikel noch darthun, dass und wie Uber der Grundlage dieses
Beweises fiir das Dasein und der dadurch moglichen Krkennt-
nis Gottes auch das relativ tiefste und allseitigste Verstindnis
der FErlosungstheorie des positiven Christentums vom Stand-
punkte der Erfahrung aus gewonnen werden kann.

Bonn. THEODOR WEBER.

(Schlussg folgt.)




	Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft [Fortsetzung]

