Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)
Heft: 33
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 171 —

VARIETES.

I. — Z2u Gal. 2, 6=,

Der Originaltext des schwierigen Verses Gal. 2, 6 ist nach
Tischendorf folgendermassen zu lesen:

[}

> A \ ~ P 5y r 4 ~ J 2 3 e .
Ao d% wdv doxovvewy sival i, omolol mmevs 1oav 0vVOEY (ob

-~

qd

- ’ : " ’ . A [
duxpsget modcwmor 0 deig avdodmov ov Aepfdva fuoi yug ok do

-

*00VTES 0V0EY TTEOTRVEGEVTO. _

Die Vulgata giebt den Vers in folgender Form wieder:

Ab iis autem, qui videbantur esse aliquid (quales aliquando
fuerint, nihil mea interest. Deus personam hominis non accipit),
mihi enim qui videbantur esse aliquid, nihil contulerunt.

Die Auffassung der Vulgata wird von den meisten Exegeten
fir richtig gehalten. Danach wiirde der Apostel sagen:

,von denen aber, die dafiir angesehen sind, etwas (Grosses)
zu sein — was fir welche sie ehedem waren, ist mir einerlei;
Menschenansehen gilt bei Gott nichts — denn mir haben die
Angesehenen nichts mitgeteilt (auferlegt?).“

So versteht namentlich auch die offizielle englische Uber-
setzung vom Jahr 1881 die angefiihrte Stelle:

,But from those who were reputed to be somewhat (what-
soever they were, it maketh no matter to me: God accepteth
no man’s person) — they, I say, who were of repute imparted
nothing to me.*“

Dass bei dieser Auffassung die Satzkonstruktion als eine
aussergewohnlich harte bezeichnet werden muss, lasst sich
nicht leugnen. Die Ausleger machten alle moglichen Versuche,
dem griechischen Text, der unanfechtbar ist, einen Sinn abzu-
gewinnen, nach welchem sich die Konstruktion einfacher ge-
stalten liesse. Besonders beachtenswert ist die nach #ltern
Exegeten von Sieffert adoptierte Erklarung: ,Im Auftrage der



— 178 —

Autoritdten etwas (Grosses) zu sein, wie beschaffen (= wie
autorititsvoll) auch immer sie waren, darauf lege ich keinen
Wert.* Danach wire also das s/ 7 nicht von doxodrvror,
sondern von oudsy por duwxgsoa abhingig. In diesem Fall wirde
¢wo d& vy doxovitey ewvel 1 Kein Anakoluth bilden, zu dem
etwa ein ovdér mosocwrerddry zu erginzen wire, sondern zu
ibersetzen sein mit: ,Von den Angesehenen her etwas zu sein.“

Nun schligt Professor Dr. V. Weber an der Universitdt
Wirzburg eine neue Auslegung vor, die gestatten wiirde, die
Satzkonstruktion noch mehr zu vereinfachen. In einer im
Mainzer ,Katholik® (1900, I, S. 481—499) und sodann in be-
sonderer Broschiire erschienenen Abhandlung sucht er folgende
Ubersetzung zu rechtfertigen :

» Von seiten der Vielgeltenden aber her wie beschaffen ehe-
dem sie waren, geht mich nichts an — das Ansehen eines
Menschen gilt vor Gott nichts —; denn miér haben die Geltenden
(zu meinem ihnen vorgelegten Heidenevangelium) hinzu (zur
Danachachtung) nichts vorgelegt.“

Der wesentliche Unterschied zwischen dieser und den bis-
herigen Auffassungen besteht darin, dass Weber annimmf(, unter
den omoie, deren Beschaffenheit (Autoritit, Mission) dem Apostel
gleichgiiltig ist, seien nicht die dexedrrec, sondern die V. 4 ge-
nannten rregs’oaxror hsvdidedgor zu verstehen. Paulus wiirde sich
also nicht den Altaposteln, sondern eben nur den eingedrungenen
Falschbriidern gegeniiberstellen, denen es gelungen war, die
Altapostel zu tiuschen und mit der Berufung auf die von ihnen
erhaltene Beglaubigung in den von Paulus gegriindeten Ge-
meinden Verwirrung zu stiften. Der Sinn wéire: Mogen die
Falschbrider seiner Zeit von den Altaposteln diese oder jene
Weisungen und Vollmachten erhalten haben, so ist das gleich-
giiltig : ihre erschlichene Autoritdt gilt vor Gott nichts; mir
selbst haben die Altapostel keine Weisung gegeben, die iiber
das von mir gepredigte Heidenevangelium hinausginge.

Es ist zuzugeben, dass sich die angefiihrte Stelle nach
Webers Deutung zum Beweise eines Missverstindnisses zwischen
Paulus und den Uraposteln nicht mehr gebrauchen liesse.
Paulus wiirde im Gegenteil die massgebende Autoritat der Alt-
apostel vollkommen anerkennen und sich auch seinerseits der-
selben unterordnen. Weber glaubt aus Gal. 2, 14 sogar schliessen
zu dirfen, dass der Apostel speciell auch den Primat des Apostels



— 173

Petrus ,als die in der christlichen Kirche geltende Ordnung*
voraussetze ; nur unter dieser Voraussetzung kénne er zu Petrus
sagen: ,Wie zwingst du die Heiden, jidisch zu leben ?* Der
Zwang, den das Verhalten des Apostels Petrus auf die Heiden-
christen ausiibte, erklédre sich aus seiner ,amtlichen Stellung®,
das heisst aus seinem Jurisdiktionsprimat.

Damit hat Professor Weber zu viel bewiesen und daher
auch von vorneherein das Vertrauen auf seine im iibrigen recht
scharfsinnige Auslegung erschiittert. Man braucht die beiden
ersten Kapitel des Galaterbriefes nur unbefangen zu lesen, um
die Uberzeugung zu gewinnen, dass es dem Apostel Paulus
nicht darum zu thun ist, den Lesern zu sagen, er habe sich
stets unter die Autoritit der Altapostel gefiigt und sei mit den-
selben bis auf diesen Tag in Ubereinstimmung geblieben, son-
dern dass er seine vollkommene Gleichberechtigung mit den
mAngesehenen“ nachweisen will. Darum beginnt er sein Schreiben
in der aussergewohnlichen Weise: ,Paulus, Apostel nicht von
Menschen her, auch nicht durch einen Menschen, sondern durch
Jesum Christum.“ Dieser unmittelbaren Berufung gemaéss nimmt
er fur das von ihm gepredigte Evangelium eine Autoritdt in
Anspruch, gegen die nicht einmal ein ,Engel vom Himmel*
sich erheben darf. Weil er sein KEvangelium nicht von einem
Menschen empfangen hat, noch darin von einem Menschen
wunterrichtet* worden ist, ist es titberhaupt nicht nach Menschen-
art (I, 11. 12). Darum hatte er nicht noétig, nach seiner Be-
kehrung ,Fleisch und Blut“ zu befragen oder nach Jerusalem
zu den vor ihm berufenen Aposteln hinaufzugehen (I, 16. 17).
Wohl aber haben ihm die Altapostel ihrerseits das Zeugnis
briiderlicher Gemeinschaft nicht versagt (IT, 9) und hat sich
sogar Petrus seiner Zurechtweisung fiigen missen (II, 11 ff.).
In solchem Zusammenhang konnte der Apostel unmdoglich den
doxoiveec ein Ansehen zuschreiben, das auch fir ihn selbst von
jeher massgebend gewesen sei; hingegen entspricht es dem
Gedankengang, wenn er sagen wollte, fiir ihn, den unmittelbar
von Gott berufenen Apostel, komme das bei den zum Judaismus
hinneigenden Gliubigen so hochgestelite Ansehen der Altapostel
nicht in Betracht. Mit ¢moioi swots 70ev erinnert Paulus an den
allerdings unleugbaren, aber nun gegenstandslos gewordenen
Vorzug, den er auch mit mwedg wovs meo uot dmosedlovs (I, 17)
anerkannt hat: in welcher Beziehung ehemals die Altapostel,



174 —

insbesondere die drei V. 9 genannten, zu Jesus standen, hat
nun keine Bedeutung mehr, da auch Paulus ein unmittelbar
berufener und segensreich wirkender Apostel ist. Gerade auch
die Thatsache, dass es Gott gefallen hat, den ehemaligen jiidischen
Eiferer zum Apostelamt zu berufen (I, 13 ff.), ist ein Beweis
dafiir, dass vor Gott kein Ansehen der Person gilt.

Wenn Webers Auffassung richtig wire, so hétte der Apostel
gerade den Umstand stillschweigend tibergangen, auf den alles
ankam; Paulus hiitte ausdriicklich sagen miissen: die Beglaubi-
gung der Falschbriider war erschlichen, wie die Altapostel
selbst sehr bald eingesehen haben. Es geniligte nicht, dass er
versicherte, er seinerseits habe die Dbetreffenden Weisungen
nicht erhalten. — In welches Licht hétte er die iiltern Apostel
gestellt, wenn er seinen Lesern die Moglichkeit liess zur An-
nahme: die Falschbriider wurden verpflichtet, die Notwendigkeit
der Beschneidung zu lehren, Paulus aber nicht! Wenn Paulus
der Meinung war, die Weisung der Altapostel sei fir alle mass-
gebend, so durfte er nicht einfach sagen, es sel ihm gleich-
giiltig, welche Stellung die Falschbriider als ,Beauftragte und
Abgesandte* der doxetrrec fiir sich in Anspruch genommen
hatten.

Dazu kommt, dass nach Webers Ubersetzung allerdings
das Anakoluth wegtillt, dafiir aber eine Inversion angenommen
werden muss, die viel unertriglicher ist als die bei Paulus
doch ziemlich héufige Unterbrechung der Konstruktion. Wie
V. 5 ofc, so hiitte V. 6 omoioe an die Spitze gestellt werden
miissen, wenn der Apostel immer noch von den Falschbriidern
reden wollte. Die Bemerkung, dass es fir die Galater leicht
gewesen sei, den Apostel richtig zu verstehen, rechtfertigt die
— wie nun die Geschichte der Auslegung gezeigt hétte —
ausserst missverstindliche Wortstellung keineswegs. Auch wére
es doch eine recht sonderbare Ausdrucksweise, wenn der Apostel
wirklich hétte sagen wollen: omoior d2 dmo v@v Joxovyrenw slved
T mord Toay 0vdéy uor Jixgpdos, ,wie aber von den etwas zu
sein Geltenden her sie ehedem beschaffen waren, ist mir einer-
lei!* Einer solchen Kinstelei gegeniiber verdient ,das Muster
einer verworrenen Struktur“ unstreitiz den Vorzug.

Ubrigens bin ich der Meinung, der Apostel gebe sogleich
in V. 9 ausdriicklich an, von welcher Beschaffenheit er sage,
dass sie fir ihn nicht in Betracht komme. Es ist ja doch gar



— 175 —

nicht zu verkennen, dass er das doxolveeg eived ¢ in V. 9 mit
Foxovvree orilor stver wieder aufnimmt und erldutert. Der Vor-
zug, den Jakobus, Kephas und Johannes unter den Altaposteln
mit einem gewissen Recht fiir sich in Anspruch nehmen konnten,
war in Wirklichkeit der, dass sie als ,S#dulen” gelten konnten.
Aul diesen Vorzug beriefen sich die Judaisten, wenn sie das
Ansehen des Apostels Paulus zu untergraben suchten. Dieser
aber konnte mit noch mehr Recht entgegnen, die frihere Stellung
der drei Grenannten im Apostelkollegium habe fir ihn keine
Bedeutung, da er ja gerade so gut wie Petrus mit dem Apostolat
betraut sei (V. §).

Daher ist es ebensowenig gerechtfertigt, in V. 6 das sivei
von doxodrewy zu trennen, wie es V. 9 angeht, srolos elvar von
doxotrreg zu scheiden. Wenn aber der Apostel mit erdios efveu
nidher angiebt, tiber welche besondere Eigenschaft der dexotvreg
er als unmittelbar berufener Heidenapostel hinwegsehen darf,
so sind eben mit omefol wore Toar vvdsy por diegige in V. 6 nicht
die Falschbriider, sondern die doxetvreg, Jakobus, Kephas,
Johannes, gemeint. Und wenn zur Zeit der Abfassung des
Galaterbriefes unter diesen dreien einer den Primat hat, so ist
es Jakobus.

Tch verkenne nicht, dass Webers Auslegung sehr wichtig
und zur Retfung der vatikanischen Lehrsétze notwendig wére;
aber ich halte sie fur vollig unbegrindet und verfehlt.

E. H.

II. — Number “Forty” in the Bible.

After consulting all the passages where forty days or
years or things occur in the scriptures it is difficult to avoid
the conclusion that that number is used often to express nothing
more than an unknown quantity, that it practically means
a good many, or simply even several. We ourselves use the
word hundred in as loose a way when we speak of a centi-
pede, the creature having a good many legs. Nor are we able
to suppose that there is anything particularly sacred or neces-
sarily symbolical in forty as if there were a kind of sanctity
and appropriateness in the reigns and fasts lasting exactly
forty years or forty days, because the authors of the Arabian
nights entertainments are as fond and as free with the same



— 176 —

expression, a cursory examination of one half of that work
affording me more than forty instances of that number of robbers,
and slaves, and purseg, and days, and dishes, and other things.

It is possible, probable even, that the days of embalming
for Joseph were exactly forty. Forty stripes save one was
the maximum of stripes permitted by the law. But the pro-
bability in every other case is that forty stands for an in-
determinate quantity.

A great hebrew scholar it is true has refused to abate
more than one from the two score in any case but surely
there was the dread lest, if forty could be shown to mean
merely many or several, the ground upon which he based
the credibility of the mosaic authorship of all the codes of law
in the pentateuch would be undermined, forty years in the
wilderness being required to explain the variations.

But to take examples. Eli (1 Sam. 4. 18) judged Israel,
Saul (Acts 13. 21), David (1 K. 2. 11), Solomon (1 K. 11. 42),
Jehoash (II. K. 12. 1) reigned forty years. Isaac at his marriage,
Esau at his marriage, Ishbosheth when he began to reign,
Joshua as a spy were respectively forty years old. Three
times had the land rest for forty years (Jud. 3. 11; 5. 31;
8. 21), and the Philistine dominion lasted forty years (Jud. 13. 1).
Goliath challenged the armies of Israel morning and evening
for forty days (1 Sam. 17. 16). David on one occasion slew
40,000 horsemen (2 Sam. 10. 18), on another 40,000 footmen
(1 Ch. 19. 18). Solomon had 40,000 stalls for his horses (1 K.
4. 26). About 40,000 prepared for war passed over to the
plains of Jericho (Josh. 4. 13). Was there a shield or spear
seen among 40,000 in Israel, sang Deborah (Jud. 5. 8). The
spies were absent forty days. Yet forty days and Nineveh
shall be destroyed, but it may be surmised that on the second
day of his course through the city Jonah still repeated the
refrain and did not alter it to 39. Moses was 80 years old
when he stood before Pharaoh (Ex. 7. 7), having been 40 years
in the wilderness (Acts 7. 30), in which case as he apparently
was married to Zipporah on his arrival in Midian it is odd
that his sons should have been young enough to be circum-
cized by their mother on his departure for Egypt (Ex. 4. 2b),
and it is here noticeable that the Koran, in almost the only
place where a number is mentioned, states that Moses was ten



— 177 —

vears in Midian. Elijah fasted forty days on the way to and
at Horeb (1 K. 19. 8), and Moses underwent two fasts of forty
days each with but little interval between them (Deut. 9. 18;
10. 10). No one seems able to make the 40 days of Ezekiel
(Ezek. 4. 6 and 29. 11) tally with any historical period, inter-
preters being inclined to treat them as round numbers and
indefinite. We find forties in the tabernacle measurements;
and Solomon’s temple was 40 cubits long, the laver holding
40 baths (by accident if at all for it is to be doubted whether
they could so nicely calculate the dimensions of a basin like
vessel). That the Talmud accepts the forties as numerically
exact is evident from Sofa 1 to a question as to the meaning
of 2 Sam. 15. 4 where it is stated that “after forty years
Absolom rebelled” the answer is that “it must date from the
time when the Israelites for the first time demanded a Kking,
at the first ancinting of David, fen years before he became
king; an explanation that could only satisfy those who were
convinced that forty must mean two score and neither more
nor less. The forty days of the flood are of course as un-
historical as the one hundred and fifty of the parallel narrative.

Passing on to the new testament the Lord’s fast in the
wilderness was one of forty days and forty nights, which, if
our surmise be correct and the expression be treated as a
hebraism, means a good many, and, granting even that we
are meant to understand the fasting in absolutely rigorous
sense, we are saved from discussions concerning the properties
of perfect human nature, and the possibility of sustaining a
fast of six weeks duration exposed to the sun by day and to
the moon by night with the brain all the while active; saved
from vain endeavours to attempt the like, from a fining away
~of belief in the Lord’s humanity, and from a teaching that
tends to docetism. The forty days between the ascension and
the resurrection is supported by the ancient observance of
Holy Thursday, although even there it is possible that there
is not exactitude. The early church fasted in commemoration
of the hours that elapsed between the Lord’s death and resurrec-
tion forty hours; but from three in the afternoon of Friday to
before dawn on Sunday is only 36 hours,

Whatever of importance is attached to the theory that
forty is used as an expression for an indeterminate quantity,

Revue intern, de Théologie. Heft 38, 1901, 12



— 178 —

for a good many, or even for several, depends upon its aid
as a solution of the difficulty of the forty years in the wilder-
ness, in which connection it may be noted that the words of
Rahab (Joshua 2. 9—11) are hardly natural if the crossing of
the Red Sea happened in a former generation. So too Balak
in his message to Balaamr (Num. 22. 5) says: Behold there is a
people come out of Egypt, whereas if that exodus had hap-
pened forty years before, he would have said: behold there is
a people come out of the desert of Sin, or the way of the
Red Sea. The theory also lends credence to the statement in
Deut. 8. 4 “neither did thy raiment wax old upon thee nor
did thy foot swell these forty years”.

R. C. FarteruLL M. A., Rector of Glinton.

IIT. — Les évéques anciens-catholiques de Hollande.

I. Archevéques d’ Utrecht depuis Pierve Coode.

1. Steenoven (Corneille), consacré a2 Amsterdam le 15 octobre
1724 par Mgr. Varlet, évéque de Babylone.

2. Barchman Wuytiers (Corneille-Jean), consacré a la Haye
le 30 septembre 1733 par Mgr. Varlet.

3. Van der Croon (Théodore), consacré 4 Leiden le 28 octobre
1734 par Mgr. Varlet. '

4. Meindaerts (Pierre-Jean), consacré a Leiden le 18 octobre
1739 par Mgr. Varlet.

5. Van Nieuwenhuisen (Gautier-Michel), consacré a Utrecht
le 7 février 1768 par Mgr. Jean van Stiphout, évéque de
Haarlem.

6. Van Rhyn (Jean-Jacques), consacré & Utrecht le 5 juillet
1797 par Mgr. Jean Broekman, évéque de Haarlem.

7. Van Os (Willibrord), consacré 2 Amersfoort le 24 avril 1814
par Mgr. Gisbert de Jong, éveque de Déventer.

8. Van Santen (Jean), consacré a Utrecht le 13 novembre
1825 par Mgr. Jean Bon, évéque de Haarlem.

9. Loos (Henri), consacré a Utrecht le 21 septembre 1858 par
Mgr. Henri-Jean van Buul, évéque de Haarlem,

10. Heykamp (Jean), consacré a Utrecht le 28 avril 1875 par
Mgr. Caspar-Jean Rinkel, évéque de Haarlem.-

11. Gul (Gérard), consacré a Hilversum le 11 mai 1892 par
Mgr. Caspar-Jean Rinkel, évéque de Haarlem.



— 179 —

11, Evéques de Haarlem.

1. De Bock (Jérome), consacré a Amsterdam le 2 septembre
1742 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevéque d’Utrecht.

2. Van Stiphout (Jean), consacré a Amsterdam le 11 juillet
1745 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevéque d'Utrecht,

3. Broekman (Jean), consacré a Amersfoort le 21 juin 1778
par Mgr. Gautier-Michel van Nieuwenhuisen, archevéque
d'Utrecht.

4. Nieuwenhuis (Jean), consacré & Amsterdam le 28 octobre
1801 par Jean-Jacques van Rhyn, archevéque d’Utrecht.

5. Bon (Jean), consacré a Amersfoort le 25 avril 1819 par
Mgr. Willibrord van Os, archevéque d'Utrecht.

6. Van Buul (Henri-Jean), consacré a Amsterdam le 10 mai
1843 par Mgr. Jean van Santen, archevéque d'Utrecht.

7. De Jong (Lambert), consacré a Amsterdam le 30 novembre
1865 par Mgr. Herman Heykamp, évéque de Déventer.

8. Rinkel (Caspar-Jean), consacré a Rotterdam le 11 aofit
1873 par Mgr. Herman Heykamp, évéque de Déventer.

111, Evéques de Déventer.

1. Byeveld (Barthélemy-Jean), consacré & Utrecht le 25 janvier
1758 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevéque d'Utrecht.

2. Nelleman (Nicolas), consacré a Utrecht le 28 octobre 1778
par Mgr. Gautier-Michel van Nieuwenhuisen, archevéque
d’Utrecht.

3. De Jong (Gisbert), consacré a Utrecht le 7 novembre 1805
par Mgr. Jean-Jacques van Rhyn, archevéque d'Utrecht.

4. Vet (Guillaume), consacré a la Haye le 12 juin 1825 par
Mgr. Jean Bon, évéque de Haarlem.

5. Heykamp (Herman), consacré & Rotterdam le 17 juillet
1853 par Mgr. Jean van Santen, archevéque d'Utrecht.

6. Diependaal (Corneille), consacré a Rotterdam le 17 novembre
1875 par Mgr. Herman Heykamp, évéque de Déventer.

7. Spit (Nicolas-Barthélemy - Pierre), consacré a Rotterdam
le 30 mai 1894 par Mgr. Gérard Gul, archevéque d'Utrecht.

IV. — Les Anciens-catholigques et I’Union des Eglises.

Le Congres ancien-catholique de Munich a adopté a I'una-
nimité, dans sa séance du 22 septembre 1871, les propositions
suivantes: «Nous espérons le rétablissement de 'union avec
VEglise gréco-orieniale el yusse, dont la séparation n’est fondée



— 180 —

sur aucun motif suffisant et sur aucune différence dogmatique
insurmontable. Nous espérons que, grace aux réformes pro-
jetées, et sur le chemin de la science et des progrées de la cul-
ture chrétienne, une entente se produira avec les Eglises pro-
testantes et épiscopales?t).»

Decellinger, aprés avoir voté cette décision, organisa sur
cette base et dans ce méme esprit ses conférences de Bonn,
dans lesquelles furent discutées certaines questions, de maniére
a dissiper plusieurs malentendus soit théologiques soit ecclé-
siastiques, et a faciliter 'union désirée. Des commissions furent
établies pour continuer ces discussions.

Quant aux moyens pratiques de réaliser l'union, ils ne
furent jamais mis en discussion. Deux questions préalables,
semble-t-il, doivent étre ¢lucidées, a savoir: 1° Cette union
«de 1'Eglise anciennec-catholique, de I'Eglise gréco-orientale et
russe, des FEglises protestantes et épiscopales», doit-elle étre
simultanée ou successive? — 2° Dans le cas ou elle doit étre
successive, doit-elle commencer avec I'Eglise gréco-orientale
et russe?

A la premiere question, je réponds que l'union doit étre
successive, Sans doute, il serait désirable qu’elle plt se faire
simultanément entre toutes, mais cela n’est pas possible. L'union
simultanée, et par conséquent universelle, implique trop de
difficultés; elle exige trop de travaux, trop d’efforts, trop de
temps; il y a, entre certaines de ces Eglises, trop de mal-
entendus & dissiper, trop méme de contradictions a faire dis-
paraitre, pour que l'on puisse condamner 1'Eglise ancienne-
catholique a rester isolée pendant un temps qui peut étre
encore fort long. Les anciens-catholiques ne sauraient consentir
a un tel dommage spirituel. Dans tous les ordres de choses,
par conséquent aussi en religion, la prudence exige d’aller pas
a pas, de faire chaque jour la besogne de chaque jour, de ne
pas renvoyer au lendemain ce qui peut étre fait la veille, de
cueillir tel fruit des qu’il est miir, et de ne pas le laisser pourrir
sur l'arbre sous prétexte que d’autres fruits devront aussi étre
cueillis. N'est-il pas évident que, lorsque deux Eglises sont
suffisamment d’accord entre elles pour s'unir, elles auraient tort

') Voir le Rapport du Congrés de Munich, p. 40; Munich, Th. Acker-
mann, 18%1.



== Il =

de rester isolées, et d'attendre, pour se donner la main, que
leurs autres sceurs séparées missent fin & leurs propres dis-
sensions et & leur séparation? Qui ne voit que l'tinion des
deux premieres sera précisément un excellent exemple pour
déterminer les autres a les imiter et & jouir le plus tot pos-
sible, elles aussi, des avantages spirituels de I'union complete ?
Donc, évidemment, 'union des Eglises chrétiennes doit se faire
successivement.

A 1a seconde question je réponds affirmativement, et voici
pourquoi. Le bon sens dit qu'il faut aller au plus voisin, sur-
tout quand il est déja admis et démontré qu’il n'y a a cette
premiére union «aucun obstacle insurmontable». Or c’est le
cas entre ’Eglise ancienne-catholique et 'Eglise gréco-orientale
et russe, comme I'a déclaré le Congrés de Munich en 1871, et
comme l'ont confirmé toutes les tractations qui ont eu lieu
depuis entre ces deux Eglises.

Ce sont des faits malheureusement certains que les diverses
Eglises protestantes sont trés divisées entre elles, et sur des
points qui touchent & l’essence méme du christianisme et a la
vitalité méme de 1'Eglise chrétienne; que UEglise anglicane,
malgré sa hiérarchie épiscopale, est aussi tiraillée, dans les
mémes questions, en des sens contradictoires; que ses Trente-
neut Articles sont trop obscurs dans leur rédaction et trop
discutés par leurs propres partisans, pour étre une garantie
ecclésiastique suffisante et pour étre 'expression d'une foi dog-
matique une et ferme. La crise qu'elle traverse durera-t-elle
jusqu’au «disestablishment »? Faudra-t-il attendre jusqu’a cet
événement pour réaliser l'union en question? Quoi qu'il en
soit, les anciens-catholiques sont heureux de donner deés main-
tenant la main a tous les membres des Eglises qui sont
individuellement d’accord avec eux, professant la méme foi
et pratiquant la méme morale.

Une importante différence est & noter. Entre I'Eglise an-
cienne-catholique et ’Eglise gréco-russe, il n'y a aucun obstacle
provenant des FEglises mémes, mais seulement des difficultés
provenant d’opinions diverses; en ce sens que les deux
Eglises déclarent professer I'une et lautre les dogmes meémes
de T'ancienne Eglise indivisée des huit premiers siecles, et ont
par conséquent l'une et l'autre 'unité de foi nécessaire, guod
ubique, quod semper, quod ab ommibus creditum est. La seule



— 182 —

difficulté vient donc des persommes qui, malgré cette foi une
et malgré ce critérium un, juxtaposent & ces dogmes des
interprétations qui ne sont pas des dogmes, des rites qui ne
sont pas des dogmes, des mesures disciplinaires qui ne sont
pas des dogmes, toutes choses qui ne viennent pas de J.-C.
méme, qui ne sont donc pas d'origine divine, et que toute
Eglise particuliere a le droit, et méme le devoir, de ne pas
accepter, deés qu’elle y voit des inconvénients religieux et des
obstacles a4 sa vie ecclésiastique. C'est 1a tout le débat. Or, il
suffit, pour le trancher, que les wvraies définitions du dogme,
de I'Eglise, de la hiérarchie, de l'autorité et de la liberté dans
I’Eglise, des devoirs et des droits des fideles, des sacrements,
soient admises de part et d’autre. Ce sont donc de simples
questions de théologie a éclaircir, et rien n'est plus facile
quand on applique exactement & chacune d'elles le critérium
orthodoxe ou catholique.

Au contraire, entre les autres Eglises, les obstacles viennent
principalement des FEglises mémes, en ce sens que, méme
lorsque des membres de ces Eglises sont personnellement
d’accord entre eux, ils restent cependant séparés officiellement
ou ecclésiastiquement, par suite de constitutions ecclésiastiques
opposées, ou de décisions dogmatiques contraires, ou de mesures
administratives édictées par des autorités différentes, etc. Or
ceci est beaucoup plus grave que cela. De 12 des situations
qui ne sauraient étre assimilées.

Enfin, un point sur lequel les anciens-catholiques n’ont
jamais cessé d’étre unanimes et que Decellinger, des le principe,
a bien mis en lumiére, c’est que l'umion désirée ne doit étre
ni une fusion d’une Eglise dans une autre, ni une absorption
d'une Eglise par une autre, mais seulement une simple union
impliquant deux choses: la professioh de la méme foi objec-
tive, et le maintien des droits et de l'autonomie respective de
chaque Eglise particuliere. Avec la premiere, le principe d'au-
torité et d'unité est maintenu; avec la seconde, le principe de
liberté et de variété. E. MicHAUD.




	Variétés

