
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


171

VARIETES.

I. — Zu Gal. 2, 6 a.

Der Originaltext des schwierigen Verses Gal. 2, 6 ist nach
Tischendorf folgendermassen zu lesen :

l'Ano âà tI)v doxovvrwv sìval ti, órroTot nous i'trtxv ovâsv /.tot

êiaipsQei - nQÓcmnov o S-eâç dvtJçwnov ov Xa/j,ßdvei. ' if.i.oì yùg ol âo

xovvrsç ovôlv TCQOaaVÉdsVi.O.

Die Vulgata giebt den Vers in folgender Form wieder :

Ab iis autem, qui videbantur esse aliquid (quales aliquando
fuerint, nihil mea interest. Deus personam hominis non accipit),
mihi enim qui videbantur esse aliquid, nihil contulerunt.

Die Auffassung der Vulgata wird von den meisten Exegeten
für richtig gehalten. Danach würde der Apostel sagen:

„Von denen aber, die dafür angesehen sind, etwas (Grosses)
zu sein — was für welche sie ehedem waren, ist mir einerlei;
Menschenansehen gilt bei Gott nichts — denn mir haben die
Angesehenen nichts mitgeteilt (auferlegt?)."

So versteht namentlich auch die offizielle englische
Übersetzung vom Jahr 1881 die angeführte Stelle:

„But from those who were reputed to be somewhat
(whatsoever they were, it maketh no matter to me: God accepteth
no man's person) — they, I say, who were of repute imparted
nothing to me."

Dass bei dieser Auffassung die Satzkonstruktion als eine
aussergewöhnlich harte bezeichnet werden muss, lässt sich
nicht leugnen. Die Ausleger machten alle möglichen Versuche,
dem griechischen Text, der unanfechtbar ist, einen Sinn
abzugewinnen, nach welchem sich die Konstruktion einfacher
gestalten liesse. Besonders beachtenswert ist die nach altern
Exegeten von Sieffert adoptierte Erklärung : „Im Auftrage der



— 172 —

Autoritäten etwas (Grosses) zu sein, wie beschaffen wie
autoritätsvoll) auch immer sie waren, darauf lege ich keinen
Wert." Danach wäre also das sivai vi nicht von âoxovvtcov,

sondern von ovcìév iioi âtacpéQsi abhängig. In diesem Fall würde
dna ai xwv ôoxovvrwv sival it kein Anakoluth bilden, zu dem
etwa ein ovâèv nçocraméO-i] zu ergänzen wäre, sondern zu
übersetzen sein mit: „Von den Angesehenen her etwas zu sein."

Nun schlägt Professor Dr. V. Weber an der Universität
Würzburg eine neue Auslegung vor, die gestatten würde, die
Satzkonstruktion noch mehr zu vereinfachen. In einer im
Mainzer „Katholik" (1900, I, S. 481—499) und sodann in
besonderer Broschüre erschienenen. Abhandlung sucht er folgende
Übersetzung zu rechtfertigen :

„Von seiten der Vielgeltenden aber her wie beschaffen
ehedem sie waren, geht mich nichts an — das Ansehen eines
Menschen gilt vor Gott nichts — ; denn mir haben die Geltenden
(zu meinem ihnen vorgelegten Heidenevangelium) hinzu (zur
Danachachtung) nichts vorgelegt."

Der wesentliche Unterschied zwischen dieser und den
bisherigen Auffassungen besteht darin, dass Weber annimmt, unter
den onoToi, deren Beschaffenheit (Autorität, Mission) dem Apostel
gleichgültig ist, seien nicht die âoxovwsç, sondern die V. 4
genannten iruotiaamoi ipsoôddtXq.ot zu verstehen. Paulus würde sich
also nicht den Altaposteln, sondern eben nur den eingedrungenen
Falschbrüdern gegenüberstellen, denen es gelungen war, die

Altapostel zu täuschen und mit der Berufung auf die von ihnen
erhaltene Beglaubigung in den von Paulus gegründeten
Gemeinden Verwirrung zu stiften. Der Sinn wäre : Mögen die
Falschbrüder seiner Zeit von den Altaposteln diese oder jene
Weisungen und Vollmachten erhalten haben, so ist das gleichgültig

: ihre erschlichene Autorität gilt vor Gott nichts ; mir
selbst haben die Altapostel keine Weisung gegeben, die über
das von mir gepredigte Heidenevangelium hinausginge.

Es ist zuzugeben, dass sich die angeführte Stelle nach
Webers Deutung zum Beweise eines Missverständnisses zwischen
Paulus und den Uraposteln nicht mehr gebrauchen liesse.
Paulus würde im Gegenteil die massgebende Autorität der
Altapostel vollkommen anerkennen und sich auch seinerseits
derselben unterordnen. Weber glaubt aus Gal. 2, 14 sogar schüessen
zu dürfen, class der Apostel speciell auch den Primat des Apostels



— 173 —

Petrus „als die in der christlichen Kirche geltende Ordnung"
voraussetze ; nur unter dieser Voraussetzung könne er zu Petrus

sagen: „Wie zwingst du die Heiden, jüdisch zu leben?" Der
Zwang, den das Verhalten des Apostels Petrus auf die
Heidenchristen ausübte, erkläre sich aus seiner „amtlichen Stellung",
das heisst aus seinem Jurisdiktionsprimat.

Damit hat Professor Weber zu viel bewiesen und daher
auch von vorneherein das Vertrauen auf seine im übrigen recht
scharfsinnige Auslegung erschüttert. Man braucht die beiden
ersten Kapitel des Galaterbriefes nur unbefangen zu lesen, um
die Überzeugung zu gewinnen, dass es dem Apostel Paulus
nicht darum zu thun ist, den Lesern zu sagen, er habe sich
stets unter die Autorität der Altapostel gefügt und sei mit
denselben bis auf diesen Tag in Übereinstimmung geblieben,
sondern class er seine vollkommene Gleichberechtigung mit den

„Angesehenen" nachweisen will. Darum beginnt er sein Schreiben
in der aussergewöhnlichen Weise : „Paulus, Apostel nicht von
Menschen her, auch nicht durch einen Menschen, sondern durch
Jesum Christum." Dieser unmittelbaren Berufung gemäss nimmt
er für das von ihm gepredigte Evangelium eine Autorität in
Anspruch, gegen die nicht einmal ein „Engel vom Himmel"
sich erheben darf. Weil er sein Evangelium nicht von einem
Menschen empfangen hat, noch darin von einem Menschen
„unterrichtet" worden ist, ist es überhaupt nicht nach Menschenart

(I, 11. 12). Darum hatte er nicht nötig, nach seiner
Bekehrung „Fleisch und Blut" zu befragen oder nach Jerusalem
zu den vor ihm berufenen Aposteln hinaufzugehen (I, 16. 17).
Wohl aber haben ihm die Altapostel ihrerseits das Zeugnis
brüderlicher Gemeinschaft nicht versagt (II, 9) und hat sich
sogar Petrus seiner Zurechtweisung fügen müssen (II, 11 ff.).
In solchem Zusammenhang konnte der Apostel unmöglich den
âoxoèvTtç ein Ansehen zuschreiben, das auch für ihn selbst von
jeher massgebend gewesen sei; hingegen entspricht es dem
Gedankengang, wenn er sagen wollte, für ihn, den unmittelbar
von Gott berufenen Apostel, komme das bei den zum Judaismus
hinneigenden Gläubigen so hochgestellte Ansehen der Altapostel
nicht in Betracht. Mit onotol noxs r]aav erinnert Paulus an den
allerdings unleugbaren, aber nun gegenstandslos gewordenen
Vorzug, den er auch mit nqàç tovç nçà êfiov anoavólovo, (I, 17)

anerkannt hat: in welcher Beziehung ehemals die Altapostel,



— 174 —

insbesondere die drei V. 9 genannten, zu Jesus standen, hat
nun keine Bedeutung mehr, da auch Paulus ein unmittelbar
berufener und segensreich wirkender Apostel ist. Gerade auch
die Thatsache, dass es Gott gefallen hat, den ehemaligen jüdischen
Eiferer zum Apostelamt zu berufen (I, 13 ff.), ist ein Beweis
dafür, dass vor Gott kein Ansehen der Person gilt.

Wenn Webers Auffassung richtig wäre, so hätte der Apostel
gerade den Umstand stillschweigend übergangen, auf den alles
ankam ; Paulus hätte ausdrücklich sagen müssen : die Beglaubigung

der Falschbrüder war erschlichen, wie die Altapostel
selbst sehr bald eingesehen haben. Es genügte nicht, dass er
versicherte, er seinerseits habe die betreffenden Weisungen
nicht erhalten. — In welches Licht hätte er die altern Apostel
gestellt, wenn er seinen Lesern die Möglichkeit liess zur
Annahme : die Falschbrüder wurden verpflichtet, die Notwendigkeit
der Beschneidung zu lehren, Paulus aber nicht! Wenn Paulus
der Meinung war, die Weisung der Altapostel sei für alle
massgebend, so durfte er nicht einfach sagen, es sei ihm gleichgültig,

wrelche Stellung die Falschbrüder als „Beauftragte und
Abgesandte" der âoxoûvrsç für sich in Anspruch genommen
hätten.

Dazu kommt, dass nach Webers Übersetzung allerdings
das Anakoluth wegfällt, dafür aber eine Inversion angenommen
werden muss, die viel unerträglicher ist als die bei Paulus
doch ziemlich häufige Unterbrechung der Konstruktion. Wie
V. 5 ok, so hätte V. 6 ónoToi an die Spitze gestellt werden
müssen, wenn der Apostel immer noch von den Palschbrüdern
reden wollte. Die Bemerkung, dass es für die Galater leicht
gewesen sei, den Apostel richtig zu verstehen, rechtfertigt die

-— wie nun die Geschichte der Auslegung gezeigt hätte —
äusserst missverständliche Wortstellung keineswegs. Auch wäre
es doch eine recht sonderbare Ausdrucksweise, wenn der Apostel
wirklich hätte sagen wollen : onoitu äs ano tàv ôoxovvrorv sivai
¦ti noFs rear ovdsv fio: âiatféçsi, „wie aber von den etwas zu
sein Geltenden her sie ehedem beschaffen waren, ist mir einerlei!"

Einer solchen Künstelei gegenüber verdient „das Muster
einer verworrenen Struktur" unstreitig den Vorzug.

Übrigens bin ich der Meinung, der Apostel gebe sogleich
in V. 9 ausdrücklich an, von welcher Beschaffenheit er sage,
dass sie für ihn nicht in Betracht komme. Es ist ja doch gar



— 175 —

nicht zu verkennen, dass er das âoxoSvcsç sivai n in V. 9 mit
doxovvcsç aivXoi elvai wieder aufnimmt und erläutert. Der Vorzug,

den Jakobus, Kephas und Johannes unter den Altaposteln
mit einem gewissen Recht für sich in Anspruch nehmen konnten,
war in Wirklichkeit der, class sie als „Säulen" gelten konnten.
Auf diesen Vorzug beriefen sich die Judaisten, wenn sie das
Ansehen des Apostels Paulus zu untergraben suchten. Dieser
aber konnte mit noch mehr Recht entgegnen, die frühere Stellung
der drei Genannten im Apostelkollegium habe für ihn keine
Bedeutung, da er ja gerade so gut wie Petrus mit dem Apostolat
betraut sei (V. 8).

Daher ist es ebensowenig gerechtfertigt, in V. 6 das sìvai n
von ôoxovvtmv zu trennen, wie es V. 9 angeht, acvXoi chat von
ôoxovvTsç zu scheiden. Wenn aber der Apostel mit oivXoi sh-ac

näher angiebt, über welche besondere Eigenschaft der ôoxovvcsç

er als unmittelbar berufener Heidenapostel hinwegsehen darf,
so sind eben mit orcoToi nors ifiar ovâe.2- /loi diaq.soti in V. 8 nicht
die Falschbrüder, sondern die doxovvcsç, Jakobus, Kephas,
Johannes, gemeint. Und wenn zur Zeit der Abfassung des

Galaterbriefes unter diesen dreien einer den Primat hat, so ist
es Jakobus.

Ich verkenne nicht, dass Webers Auslegung sehr wichtig
und zur Rettung der vatikanischen Lehrsätze notwendig wäre ;

aber ich halte sie für völlig unbegründet und verfehlt.
E. H.

II. — Number "Forty" in the Bible.

After consulting all the passages where forty days or
years or things occur in the scriptures it is difficult to avoid
the conclusion that that number is used often to express nothing
more than an unknown quantity, that it practically means
a good many, or simply even several. We ourselves use the
word hundred in as loose a way when we speak of a centipede,

the creature having a good many legs. Nor are we able
to suppose that there is anything particularly sacred or necessarily

symbolical in forty as if there were a kind of sanctity
and appropriateness in the reigns and fasts lasting exactly
forty years or forty days, because the authors of the Arabian
nights entertainments are as fond and as free with the same



— 176 —

expression, a cursory examination of one half of that work
affording me more than forty instances of that number of robbers,
and slaves, and purses, and days, and dishes, and other things.

It is possible, probable even, that the days of embalming
for Joseph were exactly forty. Forty stripes save one was
the maximum of stripes permitted by the law. But the
probability in every other case is that forty stands for an
indeterminate quantity.

A great hebrew scholar it is true has refused to abate
more than one from the two score in any case but surely
there was the dread lest, if forty could be shown to mean
merely many or several, the ground upon which he based
the credibility of the mosaic authorship of all the codes of law
in the pentateuci! would be undermined, forty years in the
wilderness being required to explain the variations.

But to take examples. Eli (1 Sam. 4. 18) judged Israel,
Saul (Acts 13. 21), David (1 K. 2. 11), Solomon (1 K. 11. 42),
Jehoash (IL K. 12. 1) reigned forty years. Isaac at his marriage,
Esau at his marriage, Ishbosheth when he began to reign,
Joshua as a spy were respectively forty years old. Three
times had the land rest for forty years (.lud. 3. 11; 5. 31;
8. 21), and the Philistine dominion lasted forty years (Jud. 13. 1).

Goliath challenged the armies of Israel morning and evening
for forty days (1 Sani. 17. 16). David on one occasion slew
40,000 horsemen (2 Sam. 10. 18), on another 40,000 footmen
(1 Ch. 19. 18). Solomon had 40,000 stalls for his horses (1 K.
4. 26). About 40,000 prepared for "war passed over to the
plains of Jericho (Josh. 4. 13). Was there a shield or spear
seen among 40,000 in Israel, sang Deborah (Jud. 5. 8). The
spies were absent forty days. Yet forty days and Nineveh
shall be destroyed, but it may be surmised that on the second

day of his course through the city Jonah still repeated the
refrain and did not alter it to 39. Moses was 80 years old
when he stood before Pharaoh (Ex. 7. 7), having been 40 years
in the wilderness (Acts 7. 30), in which case as he apparently
was married to Zipporah on his arrival in Midian it is odd

that his sons should have been young enough to be circum-
cized by their mother on his departure for Egypt (Ex. 4. 25),
and it is here noticeable that the Koran, in almost the only
place where a number is mentioned, states that Moses was ten



— 177 —

years in Midian. Elijah fasted forty days on the way to and
at Horeb (1 K. 19. 8), and Moses underwent two fasts of forty
clays each with but little interval between them (Deut. 9. 18 ;

10. 10). No one seems able to make the 40 days of Ezekiel
(Ezek. 4. 6 and 29. 11) tally with any historical period,
interpreters being inclined to treat them as round numbers and
indefinite. We find forties in the tabernacle measurements;
and Solomon's temple was 40 cubits long, the laver holding
40 baths (by accident if at all for it is to be doubted whether
they could so nicely calculate the dimensions of a basin like
vessel). That the Talmud accepts the forties as numerically
exact is evident from Sota f to a question as to the meaning
of 2 Sam. 15. 4 where it is stated that "after forty years
Absolom rebelled" the answer is that "it must date from the
time when the Israelites for the first time demanded a king,
at the first anointing of David, ten years before he became
king; an explanation that could only satisfy those who were
convinced that forty must mean two score and neither more
nor less. The forty days of the flood are of course as un-
historical as the one hundred and fifty of the parallel narrative.

Passing on to the new testament the Lord's fast in the
wilderness was one of forty days and forty nights, which, if
our surmise be correct and the expression be treated as a
hebraism, means a good many, and, granting even that we
are meant to understand the fasting in absolutely rigorous
sense, we are saved from discussions concerning the properties
of perfect human nature, and the possibility of sustaining a
fast of six weeks duration exposed to the sun by day and to
the moon by night with the brain all the while active ; saved
from vain endeavours to attempt the like, from a fining away
of belief in the Lord's humanity, and from a teaching that
tends to docetism. The forty days between the ascension and
the resurrection is supported by the ancient observance of
Holy Thursday, although even there it is possible that there
is not exactitude. The early church fasted in commemoration
of the hours that elapsed between the Lord's death and resurrection

forty hours ; but from three in the afternoon of Friday to
before dawn on Sunday is only 36 hours.

Whatever of importance is attached to the theory that
forty is used as an expression for an indeterminate quantity,

Revue intern, de Theologie. Heft 33, 1901. 12



— 178 —

for a good many, or even for several, depends upon its aid
as a solution of the difficulty of the forty years in the wilderness,

in which connection it may be noted that the words of
Rahab (Joshua 2. 9—11) are hardly natural if the crossing of
the Red Sea happened in a former generation. So too Balak
in his message to Balaam (Num. 22. 5) says : Behold there is a

people come out of Egypt, whereas if that exodus had
happened forty years before, he would have said : behold there is

a people come out of the desert of Sin, or the way of the
Red Sea. The theory also lends credence to the statement in
Deut. 8. 4 "neither did thy raiment wax old upon thee nor
did thy foot swell these forty years".

R. C. Faithfull M. A., Rector of Glinton.

III. — Les évêques anciens-catholiques de Hollande.

I. Archevêques d'Utrecht depuis Pierre Coode.

1. Steenoven (Corneille), consacré à Amsterdam le 15 octobre
1724 par Mgr. Varlet, évêque de Babylone.

2. Barchman Wuytiers (Corneille-Jean), consacré à la Haye
le 30 septembre 1733 par Mgr. Varlet.

3. Van der Croon (Théodore), consacré à Leiden le 28 octobre
1734 par Mgr. Varlet.

4. Meindaerts (Pierre-Jean), consacré à Leiden le 18 octobre
1739 par Mgr. Varlet.

5. Van Nieuwenhuisen (Gautier-Michel), consacré à Utrecht
le 7 février 1768 par Mgr. Jean van Stiphout, évêque de
Haarlem.

6. Van Rhyn (Jean-Jacques), consacré à Utrecht le 5 juillet
1797 par Mgr. Jean Broekman, évêque de Haarlem.

7. Van Os (Willibrord), consacré à Amersfoort le 24 avril 1814

par Mgr. Gisbert de Jong, évêque de Déventer.
8. Van Santen (Jean), consacré à Utrecht le 13 novembre

1825 par Mgr. Jean Bon, évêque de Haarlem.
9. Loos (Henri), consacré à Utrecht le 21 septembre 1858 par

Mgr. Henri-Jean van Buul, évêque de Haarlem.
10. Heykamp (Jean), consacré à Utrecht le 28 avril 1875 par

Mgr. Caspar-Jean Rinkel, évêque de Haarlem.-
11. Gul (Gérard), consacré à Hilversum le 11 mai 1892 par

Mgr. Caspar-Jean Rinkel, évêque de Haarlem.



— 1.79 —

II. Evêques de Haarlem.
1. De Bock (Jérôme), consacré à Amsterdam le 2 septembre

1742 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevêque d'Utrecht.
2. Van Stiphout (Jean), consacré à Amsterdam le 11 juillet

1745 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevêque d'Utrecht.
3. Broekman (Tean), consacré à Amersfoort le 21 juin 1778

par Mgr. Gautier-Michel van Nieuwenhuisen, archevêque
d'Utrecht.

4. Nieuwenhuis (Jean), consacré à Amsterdam le 28 octobre
1801 par Jean-Jacques van Rhyn, archevêque d'Utrecht.

5. Bon (Jean), consacré à Amersfoort le 25 avril 1819 par
Mgr. Willibrord van Os, archevêque d'Utrecht.

6. Van Buul (Henri-Jean), consacré à Amsterdam le 10 mai
1843 par Mgr. Jean van Santen, archevêque d'Utrecht.

7. De Jong (Lambert), consacré à Amsterdam le 30 novembre
1865 par Mgr. Herman Heykamp, évêque de Déventer.

8. Rinkel (Caspar-Jean), consacré à Rotterdam le 11 août
1873 par Mgr. Herman Heykamp, évêque de Déventer.

III. Evêques de Déventer.
1. Byeveld (Barthélemy-Jean), consacré à Utrecht le 25 janvier

1758 par Mgr. Pierre-Jean Meindaerts, archevêque d'Utrecht.
2. Nelleman (Nicolas), consacré à Utrecht le 28 octobre 1778

par Mgr. Gautier-Michel van Nieuwenhuisen, archevêque
d'Utrecht.

3. De Jong (Gisbert), consacré à Utrecht le 7 novembre 1805

par Mgr. Jean-Jacques van Rhyn, archevêque d'Utrecht.
4. Vet (Guillaume), consacré à la Haye le 12 juin 1825 par

Mgr. Jean Bon, évêque de Haarlem.
5. Heykamp (Herman), consacré à Rotterdam le 17 juillet

1853 par Mgr. Jean van Santen, archevêque d'Utrecht.
6. Diependaal (Corneille), consacré à Rotterdam le 17 novembre

1875 par Mgr. Herman Heykamp, évêque de Déventer.
7. Spit (Nicolas-Barthélémy-Pierre), consacré à Rotterdam

le 30 mai 1894 par Mgr. Gérard Gul, archevêque d'Utrecht.

IV. — Les Anciens-catholiques et l'Union des Eglises.
Le Congrès ancien-catholique de Munich a adopté à

l'unanimité, dans sa séance du 22 septembre 1871, les propositions
suivantes : « Nous espérons le rétablissement de l'union avec
l'Eglise gréco-orientale et russe, dont la séparation n'est fondée



— 180 —

sur aucun motif suffisant et sur aucune différence dogmatique
insurmontable. Nous espérons que, grâce aux réformes
projetées, et sur le chemin de la science et des progrès de la
culture chrétienne, une entente se produira avec les Eglises
protestantes et episcopates *). »

Dœllinger, après avoir voté cette décision, organisa sur
cette base et dans ce même esprit ses conférences de Bonn,
dans lesquelles furent discutées certaines questions, de manière
à dissiper plusieurs malentendus soit théologiques soit
ecclésiastiques, et à faciliter l'union désirée. Des commissions furent
établies pour continuer ces discussions.

Quant aux moyens pratiques de réaliser l'union, ils ne
furent jamais mis en discussion. Deux questions préalables,
semble-t-il, doivent être élucidées, à savoir: 1° Cette union
« de l'Eglise ancienne-catholique, de l'Eglise gréco-orientale et

russe, des Eglises protestantes et épiscopales », doit-elle être
simultanée ou successive? — 2° Dans le cas où elle doit être
successive, doit-elle commencer avec l'Eglise gréco-orientale
et russe?

A la première question, je réponds que l'union doit être
successive. Sans doute, il serait désirable qu'elle pût se faire
simultanément entre toutes, mais cela n'est pas possible. L'union
simultanée, et par conséquent universelle, implique trop de

difficultés; elle exige trop de travaux, trop d'efforts, trop de

temps; il y a, entre certaines de ces Eglises, trop de
malentendus à dissiper, trop même de contradictions à faire
disparaître, pour que l'on puisse condamner l'Eglise ancienne-
catholique à rester isolée pendant un temps qui peut être
encore fort long. Les anciens-catholiques ne sauraient consentir
à un tel dommage spirituel. Dans tous les ordres de choses,
par conséquent aussi en religion, la prudence exige d'aller pas
à pas, de faire chaque jour la besogne de chaque jour, de ne

pas renvoyer au lendemain ce qui peut être fait la veille, de

cueillir tel fruit dès qu'il est mûr, et de ne pas le laisser pourrir
sur l'arbre sous prétexte que d'autres fruits devront aussi être
cueillis. N'est-il pas évident que, lorsque deux Eglises sont
suffisamment d'accord entre elles pour s'unir, elles auraient tort

') Voir le Rapport du Congrès de Munich, p. 40; Munich, Th. Ackermann,

1871.



— 181 —

de rester isolées, et d'attendre, pour se donner la main, que
leurs autres sœurs séparées missent fin à leurs propres
dissensions et à leur séparation? Qui ne voit que l'union des

deux premières sera précisément un excellent exemple pour
déterminer les autres à les imiter et à jouir le plus tôt
possible, elles aussi, des avantages spirituels de l'union complète
Donc, évidemment, l'union des Eglises chrétiennes doit se faire
successivement.

A la seconde question je réponds affirmativement, et voici
pourquoi. Le bon sens dit qu'il faut aller au plus voisin,
surtout quand il est déjà admis et démontré qu'il n'y a à cette
première union «aucun obstacle insurmontable». Or c'est le

cas entre l'Eglise ancienne-catholique et l'Eglise gréco-orientale
et russe, comme l'a déclaré le Congrès de Munich en 1871, et
comme l'ont confirmé toutes les tractations qui ont eu lieu
depuis entre ces deux Eglises.

Ce sont des faits malheureusement certains que les diverses
Eglises protestantes sont très divisées entre elles, et sur des

points qui touchent à l'essence même du christianisme et à la
vitalité même de l'Eglise chrétienne ; que l'Eglise anglicane,
malgré sa hiérarchie episcopale, est aussi tiraillée, dans les
mêmes questions, en des sens contradictoires ; que ses Trente-
neuf Articles sont trop obscurs dans leur rédaction et trop
discutés par leurs propres partisans, pour être une garantie
ecclésiastique suffisante et pour être l'expression d'une foi
dogmatique une et ferme. La crise qu'elle traverse durera-t-elle
jusqu'au « disestablishment » Faudra-t-il attendre jusqu'à cet
événement pour réaliser l'union en question? Quoi qu'il en
soit, les anciens-catholiques sont heureux de donner dès
maintenant la main à tous les membres des Eglises qui sont
individuellement d'accord avec eux, professant la même foi
et pratiquant la même morale.

Une importante différence est à noter. Entre l'Eglise
ancienne-catholique et l'Eglise gréco-russe, il n'y a aucun obstacle
provenant des Eglises mêmes, mais seulement des difficultés
provenant d'opinions diverses; en ce sens que les deux
Eglises déclarent professer l'une et l'autre les dogmes mêmes
de l'ancienne Eglise indivisée des huit premiers siècles, et ont
par conséquent l'une et l'autre l'unité de foi nécessaire, quod
ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est. La seule



— 182 —

difficulté vient donc des personnes qui, malgré cette foi une
et malgré ce critérium un, juxtaposent à ces dogmes des

interprétations qui ne sont pas des dogmes, des rites qui ne
sont pas des dogmes, des mesures disciplinaires qui ne sont
pas des dogmes, toutes choses qui ne viennent pas de J.-C.
même, qui ne sont donc pas d'origine divine, et que toute
Eglise particulière a le droit, et même le devoir, de ne pas
accepter, dès qu'elle y voit des inconvénients religieux et des

obstacles à sa vie ecclésiastique. C'est là tout le débat. Or, il
suffit, pour le trancher, que les vraies définitions du dogme,
de l'Eglise, de la hiérarchie, de l'autorité et de la liberté dans

l'Eglise, des devoirs et des droits des fidèles, des sacrements,
soient admises de part et d'autre. Ce sont donc de simples
questions de théologie à éclaircir, et rien n'est plus facile
quand on applique exactement à chacune d'elles le critérium
orthodoxe ou catholique.

Au contraire, entre les autres Eglises, les obstacles viennent
principalement des Eglises mêmes ; en ce sens que, même
lorsque des membres de ces Eglises sont personnellement
d'accord entre eux, ils restent cependant séparés officiellement
ou ecclésiastiquement, par suite de constitutions ecclésiastiques
opposées, ou de décisions dogmatiques contraires, ou de mesures
administratives édictées par des autorités différentes, etc. Or
ceci est beaucoup plus grave que cela. De là des situations
qui ne sauraient être assimilées.

Enfin, un point sur lequel les anciens-catholiques n'ont
jamais cessé d'être unanimes et que Dœllinger, dès le principe,
a bien mis en lumière, c'est que l'union désirée ne doit être
ni une fusion d'une Eglise dans une autre, ni. une absorption
d'une Eglise par une autre, mais seulement une simple union
impliquant deux choses: la profession de la même foi objective,

et le maintien des droits et de l'autonomie respective de

chaque Eglise particulière. Avec la première, le principe
d'autorité et d'unité est maintenu ; avec la seconde, le principe de

liberté et de variété. E. Michaud.


	Variétés

