Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Le pape Eugéne IV : 1431-1447
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403500

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 150 —

LE PAPE EUGENE IV

(1431-1447).

L'histoire des événements ecclésiastiques qui se sont suc-
cédé sous le pontificat d'Eugéne IV, est particulierement
importante au point de vue du mouvement ancien-catholique.
La reconnaissance expresse faite par ce pape des décrets de
Constance ayant trait a la supériorité des conciles, les nou-
veautés ecclésiologiques inventées par le concile de Florence,
les nouveautés dogmatiques relatives aux sacrements, que 'on
trouve dans le Décret aux Arvméniens, enfin les tentatives
d’union avec les Eglises orientales ainsi que les causes de leur
échec, jettent un jour lumineux sur bien des questions qui
nous intéressent au premier chef. Nous venons d’indiquer suc-
cinctement la division de cette étude. Nous donnerons d'abord
quelques détails biographiques sur Eugene IV, en résumant
les événements principaux des conciles de Bale, de Ferrare
et de Florence. Nous étudierons ensuite d’'une facon plus spé-
ciale certaines définitions du concile de Florence, placé par
I’Eglise romaine parmi les cecuméniques. C'est ainsi que nous
en déduirons P'apparition d'un pouvoir nouveau du pape. Ce
pouvoir, inauguré déja, il est vrai, par Nicolas I** et continué
par Grégoire VII, Innocent IIl et Boniface VIII, prend, sous
Eugeéne 1V, des proportions inquiétantes : il est sanctionné par
le concile de Florence. Nous verrons qu'il diftere du pouvoir
de 'ancienne Eglise. Cette conclusion nous sera fournie par
'examen des tentatives d'union faites a Florence avec les
Eglises grecques: déja commencées au concile de Lyon, ces
tentatives échouent de nouveau a Florence, ou plutét & Cons-
tantinople, devant 1'é¢ternelle prétention de I'absolutisme papal,
changeant radicalement la divine constitution de 'Eglise. Nous
étudierons ensuite le Décret aux Avméniens,; nous tirerons enfin



des conclusions et nous y releverons les nouveautés intro-
duites dans la question des sacrements.

Evidemment nous n’avons pas la témérité de vouloir révée-
ler dans cette étude des choses inconnues ou inédites, mais
il est toujours utile de revenir sur certaines choses et surtout
de grouper les faits de fagon 2 activer la pensée moderne-
vers des méditations et des conclusions fécondes pour I'éclat
de la vérité historique, si intimement liée & nos principes de
réforme catholique.

Gabriel Condolmere (Condelmerio ou Condolmieri) naquit
a Venise, en 1383. Il était neveu ou, selon d’autres, fils de
Grégoire XII, dont le concile de Constance avait exigé 'abdi-
cation. « Eugéne IV, est-il écrit dans I'Histoire des Papes
(Dondey-Dupré), était un batard du pape Grégoire XII et
d'une religieuse bénédictine : son pere l'avait élevé successi-
vement au diaconat, & la prétrise, & 1'épiscopat; enfin, il lui
avait donné le chapeau rouge a l'age ou les autres clercs
prennent seulement les premiers degrés dans les ordres. » Sa
fortune fut rapide. Il était entré tout jeune dans lordre des
Célestins, mais Grégoire le tira bientdét de son couvent pour
en faire d’abord son trésorier, puis plus tard un évéque de
Sienne, puis bientdot apres un cardinal. Il fut employé plusieurs
fois comme légat dans des affaires assez importantes sous
Grégoire XII et sous ses successeurs, en particulier sous
Martin V. A la mort de ce dernier (20 février 1431), les mem-
bres du Sacré-Collége se réunirent en conclave et firent le
serment solennel que celui d’entre eux qui serait élevé a la
papauté souscrirait a l'avenir les bulles apostoliques avec
cette formule: « Du consentement des cardinaux ». Iis convin-
rent également que le pape ne pourrait donner la pourpre a
aucun ecclésiastique sans leur autorisation et qu'il partage-
rait avec eux tous les revenus du patrimoine de 1'Eglise.
Apres quoi, Condolmere, cardinal du titre de Saint Clément,
fut €lu pape le 3 mars 1431. Il avait alors 48 ans; il prit le
nom d'Eugeéne IV. A peine assis sur le siége pontifical, il
accusa les Colonna, neveux de son prédécesseur, d'avoir volé
a la Chambre apostolique les trésors amassés par ce pontife.
La puissante famille des Colonna répondit aux accusations
d’Eugéne en soulevant contre lui les villes dites du patrimoine
de St. Pierre. Ce dernier, irrité, commenga par sévir atroce-



— 152 —

ment, & Rome méme, contre les partisans des Colonna. La
maison de Martin V fut rasée, les armes de sa famille et les
monuments de son pontificat furent détruits: plus de deux
cents citoyens, soupconnés d’attachement au parti antipapal,
furent mis a mort, quelques-uns au milieu des plus affreux
supplices. L'Histoive des Papes citée plus haut raconte ainsi
la mort du moine Masius, partisan des Colonna: « Condamné
a 1'écartelement, on fit d’abord marcher les chevaux par petites
secousses, puis les bourreaux les animeérent de la voix et du
geste et les firent tirer de toutes leurs forces, mais les mem-
bres étaient liés avec une telle solidité aux cordes qu'ils ne
se détachaient point du tronc : seulement les bras-et les jambes
se disloquérent et acquirent une longueur démesurée. Apres
une heure d’épouvantables efforts, Sa Sainteté qui assistait a
ce spectacle eut pitié des quatre chevaux, qui, tout couverts
de sueur, perdaient haleine. .. Elle fit donner 'ordre aux bour-
reaux d'en finir avec le patient ... Les lambeaux du cadavre
furent portés sur un bficher et les cendres jetées au vent»
(VIme vol.,, page 202). Assiégé dans Rome, Eugene repoussa
victorieusement l'assaut et imposa a4 ses adversaires les plus
dures conditions: les Colonna durent restituer soixante mille
florins, reste du trésor de Martin V. Eugéne devait en grande
partie ce succeés aux secours de Florence et de Venise, que
le nouveau pape, & I'’encontre de son prédécesseur, flattait en
faisant cause commune avec les deux républiques contre le
duc de Milan et la maison des Visconti. Mais bientdt Rome,
fatiguée d'une part par les impots et la misére, excitée d’autre
part par les Visconti et les Colonna, se souleva aux cris de:
« Popolo, Liberta!» et proclama la république (1434). Eugene
s'enfuit, laissant au cardinal Vitelleschi le soin de le venger
et de relever son autorité. Ce dernier le fit avec une sévérité
extréme et la paix fut enfin rétablie, mais Eugene n’osa pas
rentrer dans sa capitale; il resta pendant neuf ans & Florence,
a4 Bologne ou a Ferrare, poursuivant avec le concile de Bale
soit des négociations, soit des hostilités, qui finalement abou-
tirent & un schisme.

Le moment est venu de résumer brievement les unes et les
autres. En vertu du décret de la XXXIX® session du concile
de Constance, le concile général devait se réunir dans le cou-
rant de 'année 1431, et en vertu du décret du dernier concile



— 153 —

de Sienne, le lieu de la réunion oecuménique devait étre
Bale. Les Péres s’assemblérent le 23 juillet 1431, sous la
présidence du cardinal Julien Césarini, qui, occupé a lutter en
Bohéme contre les Hussites, avait été nommé, par Eugene,
légat aupres du concile.

La I* session tut tenue le 7 décembre 1431. Le concile
publia un décret comme quoi il était canoniquement assemblé
et comme quoi tous les prélats étaient obligés de s'y rendre.
Des la TI° session, 15 février 1432, le concile renouvela
les décrets qui décidaient expressément « que l'autorité du
concile général vient immédiatement de Jésus-Christ et que
toute personne, méme le pape, est soumise au concile dans
les choses qui concernent la foi, le schisme et la réformation »,

Effrayé de cette disposition d’esprit, Eugéne envoya aussitot
une bulle 4 son légat, par laquelle il dissolvait le concile de
Bale et le transférait 4 Bologne pour qu’il pfit le présider en
personne ; il écrivit en méme temps & lempereur Sigismond
pour lui notifier cette translation. Mais les Péres et Césarini
lui-méme refuserent d’obtempérer au décret du pape. « Le
concile, est-il dit dans le chapitre Considerans de la 1II° ses-
sion, nonobstant la dissolution, continuera, avec la griace du
Saint-Esprit, ce qu'il a si bien commencé. »

Dans la XII® session, le concile déclara que, si dans
Pespace de soixante jours le pape ne publiait une bulle pour
rétracter la premietre, il serait suspendu des fonctions de la
papauté, comme destructeur des décrets de la V° session de
Constance. Eugeéne répondit a ce décret par deux autres bulles
comminatoires, mais vaincu, dit Bossuet, par l'autorité du
concile, par les sollicitations des princes, par les dangers oll
il aurait exposé I'Eglise et sa propre réputation, il se réunit
au concile dans la XVI® session et copia wmof pour wmot la
formule d’adhésion qui lui avait été prescrite par le décret de
la XIVe, Voici quelques passages de cette formule: « Eugeéne,
serviteur de Dieu,... décrétons et déclarons que le susdit
concile général de Bale a été légitimement continué depuis le
temps de sa susdite formation et 'est encore et a toujours eu
continuation et doit avoir continuation... Bien plus, décla-
rant la susdite dissolution nulle et vaine, nous poursuivons le
meéme sacré concile général, purement, simplement, avec effet
et toute dévotion et faveur, et nous entendons le poursuivre. ..



— 154 —

En outre,... nous cassons, révoquons, abolissons ou annu-
lons nos lettres promulguées... et tout ce qui a été attesté ou
avancé par nous ou en notre nom, en préjudice ou déroga-
tion du susdit sacré concile de Bale ou contre son autorité. »

« L’humiliation de lhomme, dit & ce sujet Decellinger, la
défaite du systeme étaient completes. Ce n’était point l'acte
isolé d'une condescendance pacifique, mais bien la reconnais-
sance la plus claire et la moins équivoque de ce principe:
que le concile est I'autorité supréme el que le pape lui est
soumis ... Le pape et le concile d'un commun accord enjoi-
gnaient & la chrétienté d’Occident de croire dorénavant a cette
doctrine, et personne alors n'aurait supposé qu'un temps plt
venir oul on essaierait de la détruire. »

Le parti ultramontain n’a trouvé qu'une explication de
ces événements. Il a prétendu alors qu'Eugéne n’avait agi que
sous linfluence de la peur. Mais le pape personnellement était
absolument libre. Sigismond était & Bale, Eugeéne en Italie, et
ils ne correspondaient entre eux que par écrit. Si Eugene était
sous l'empire de la crainte, il n’avait peur que du sentiment
de U'Eglise entiere, que de Yopinion publique, c’est-a-dire du
clergé et du peuple. Si 'on doit appeler crainte le sentiment
d'une pareille opinion, alors on doit convenir que chaque pape
vit dans une terreur permanente: toujours avant d'agir, les
papes ont sondé lopinion; les ordres religieux n'ont pas
d’autre but.

Gonzalez, un général des jésuites, ayant trouvé largu-
ment de la peur trop absurde, inventa un autre expédient,
a savoir: qu'Eugene avait cherché a tromper le concile par
une expression équivoque (De Infall. Rom. Pont., Rome, 1869,
p. 695). De internis non judicat prcetor, nous ne voulons pas
savoir quelles ont été les intentions du pape; si elles ont été
ce que dit Gonzalez, c’est triste et odieux de la part d’Eugeéne,
mais l'accusation nous semble injuste objectivement, en ce
sens que, du commencement & la fin, la bulle est écrite avec
une grande clarté et sans double sens possible.

Et qu'on ne dise pas que le concile de Bale n’a eu d'au-
torité qu'uni avec le pape. Eugéne n’avait point osé attaquer,
méme dans ses bulles ol il condamnait les décisions des Bé-
lois et les déclarait nulles, les décrets de Constance qui ser-
vaient de base aux premieéres. Il avait méme reconnu explici-



— 155 —

tement la seconde session du concile dans laquelle on les
avait renouvelés: ses attaques ne s'€taient dirigées que contre
ce qui s’était passé a Bale aprés son décret de dissolution.
On était donc fondé a croire que le Saint-Sieége s’était irrévo-
cablement lié par les décisions de Constance sur 'autorilé de
I'Eglise ; «car, dit admirablement Dcellinger sur la question qui
nous occupe, ou bien FEugéne avait commis une evveur em les
vatifiant, et alors il w'était point infaillible et Uinfaillibilité
devait vésider dans le concile, ou bien il avail dit la vérité
et alors encorve il décidait qu'il flait Soumis au concile en ma-
tidre de foi, c'est-a-dive qu'il w'élait point infaillible lui-méme ».

Eugeéne avait en outre prétendu qu'il pouvait en qualité
de pape dissoudre ou transférer chaque concile a son gré. Ii
rétracta cette proposition et reconnut qu'un concile général
pouvait résister légalement a un décret de dissolution du pape
et continuer ses délibérations. En un mot, il résultait de tous
ces démeélés que le pape devait obéir au concile général,; car,
comme l'écrivait si bien le légat Césarini a son mafitre, s'il
€tait permis de regarder les décrets de Constance comme
vains et illusoires, il fallait aussi regarder comme douteuse
I'élection des papes faite en conséquence de ces décrets; d’out
il s’ensuivrait qu’'il n'y avait rien de fixe et de certain dans
U'Eglise.

Apres la déclaration d’Eugene, la concorde fut rétablie
entre le concile et le pape et dura environ trois ans, jusqu'en
1437. ILe concile publia de la XIV® a la XXV® session plu-
sieurs décrets de réforme, mais qui ne portaient que sur des
points depuis longtemps et universellement reconnus comme
indispensables. L'assemblée procédait méme avec tant de mé-
nagement qu’elle n'osa pas toucher & un seul des droits innom-
brables que les papes s'étaient accordés dans la collection des
décrétales du Corpus juris, ce qui donna lieu & un blame tres
vif envers le concile de la part de 1'Université de Paris. Le
feu atteignit les poudres quand on toucha aux annates, c’est-a-
dire a4 la bourse du pape. Les annates comportaient la moitié
au moins des revenus annuels que chaque titulaire d'évéchés
ou de bénéfices était tenu de payer, une fois pour toutes et
par avance, & la caisse pontificale. De la sorte, tous les
hommes pauvres, si leur famille n’était pas en état de leur
avancer la somme, se voyaient exclus des hautes dignités



— 156 —

ecclésiastiques. En général, le clergé était mis dans 'obliga-
tion d'entrer en charge accablé de dettes. Les annates, pour
certains évéchés, s’élevaient a 25,000 florins, soit 52 a
53,000 francs, et il faut en outre tenir compte de la différence
dans la valeur nominale de Pargent depuis cette époque.

Le concile prenait au sérieux la tache qu'’il s'était imposée
- de réformer I'Eglise, aussi bien dans son chef que dans ses
membres; mais le pape ne voulait pas étre réformé. En ce
qui touchait particulierement aux annates, il prétendait que
le concile allait lui couper les ressources pécuniaires dont il
prétendait avoir besoin; I'usage des annates, disait-il, remon-
tait & un temps immémorial; en réalité, les papes en avaient
introduit la coutume & peu prés quarante ans auparavant,
pendant le schisme. Eugéne envoya aussitdt de tous cotés des
nonces, chargés d'instructions secrétes pour se plaindre du
concile. «Il serait bon, disait-il dans ces instructions, que les
nonces apostoliques portassent avec eux une bulle qui contint
une espece de réformation de la cour de Rome, pour la montrer
aux rois et aux princes; car nos adversaires nous attaquent
toujours en nous battant par cet endroit. Ils disent que la
cour de Rome est pleine d’abus qu'il faudrait réformer et
qu'on ne réforme point. On fermerait la bouche a ces critiques
(qui déchirent cette cour, si on leur montrait qu'elle est réfor-
mée, quoique cependant ce ne flit pas une réformation bien
parfaite, mais seulement une ébauche.» «Voila, dit Bossuet,
la belle réformation qu'on voulait & Rome. » Eugéne, comme
on le voit, ne cherchait qu'une occasion de se soustraire par
un acte public & l'autorité du concile. Pour engager les princes
a abandonner la cause du concile, le pape avait pourvu ses
nonces «de graces spéciales dans le forum de la conscience ».
On ne sait point exactement jusqu'olt elles s'étendaient, mais
il est probable qu'elles allaient fort loin. C'est ainsi qu'un
siecle auparavant Clément VI accordait au roi Jean de France
et a son épouse le privilege de se faire délier par leur con-
fesseur, dans le passé et dans l'avenir, de toutes les obliga-
tions, traités et serments, qu'ils pouvaient a leur aise ne point
observer. «Sacramenta per vos praestita et per vos et eos
preestanda in posterum quze vos et illi servare commode non
possetis. » Avec de telles graces en réserve, il était clair que
dans le conflit entre le pape et le concile la solution appar-



— 157 —

tiendrait aux princes. La chose importante maintenant était
d’empécher le concile de poursuivre le chapitre des réformes
in capite. Eugéne songea a la question de la réunion des
Grecs a I'Eglise latine, question qui devenait imminente par
le fait des victoires successives des Turcs. Ces derniers venaient
de prendre Thessalonique en 1431 : leur objectif final était la
prise de Constantinople. Jean VIII Paléologue craignit avec
raison que son empire ne f{it bient6t leur proie. Il ne pouvait
espérer du secours que des Latins, mais la condition inéluc-
table était, il le savait bien, la réunion de I'Eglise grecque
avec I'Eglise latine. Cette réunion servant doublement les in-
téréts d'Eugeéne, celui-ci envoya des légats a Constantinople
pour proposer a l'empereur une entente et tout d’abord une
réunion des évéques grecs et latins; mais la ville de Bale,
d’aprés Eugene, étant trop éloignée des Grecs, il proposa de
transférer le concile & Ferrare. Les Peres de Bale, qui se
défiaient d’Eugeéne et qui se doutaient qu'aussitdét qu'on ouvri-
rait le concile sur le sol italien, l'assemblée serait inondée
sous le flot des évéques italiens, des curiaux, des chasseurs
de bénéfices, et que 'amélioration entreprise de I'Eglise irait
a vau-l'eau, se refusérent au choix de Ferrare et offrirent de
transférer le concile & Avignon ou dans quelque ville de la
Savoie. Cependant les Grecs, sous l'influence des émissaires
pontificaux, s'étant déterminés a préférer 1'ltalie, les légats
qui étaient a Bale priérent les Peéres de se désister de leur
résolution. Il y eut scission. La plupart persistérent dans le
choix d’Avignon ; les autres, bien qu’'en minorité, se joignirent
aux légats pour décréter le transfert du concile dans quelque
lieu qui serait & la convenance du pape et des Grecs. Eugeéne
accueillit avec empressement ce décret et se hata de le con-
firmer par la bulle Salvatoris du 29 mars 1437, le déclarant
fait camoniquement par la parvtie saine du concile. Par une
autre bulle de la méme année, il transféra le concile a Fer-
rare et annonca le jour ou l'ouverture en serait faite. La pre-
miere session se tint le 10 février 1438. Jean Paléologue ar-
riva & Ferrare au mois de mars avec Joseph, patriarche de
Constantinople, 21 évéques et une nombreuse suite. Les pre-
mieres réunions se passérent en vaines contestations sur le
cérémonial. e pape disputa la premiere place a I'empereur
grec et finit par I'obtenir. On attendait des députés de tous les



— 138 —

Etats, mais il ne vint presque personne. LLes potentats de I'Europe,
voulant réconcilier le concile de Bale avec le pape, n'envoyerent
point de représentants a celui de Ferrare.

De leur coté, les Péres de Bale qui n'avaient pas adopté
le prétendu décret de la XXV® session, continuérent de se
réunir malgré les bulles du pape, sans souci des actes et des
sessions de Ferrare. Tandis qu'Eugéne avec l'approbation du
concile de Ferrare annulait tout ce qui était fait & Bale
depuis le jour de la translation, le concile de Bale, dans sa
XXXIII® session, faisait trois décrets cong¢us en ces termes:

I. Cest une vérité de foi catholique déclarée par le con-
cile de Constance et par le présent concile de Bale, que la
puissance du concile général est supérieure a celle du pape,

II. Cest une vérité de foi catholique que personne n'a
lautorité de dissoudre, proroger ou transférer le concile géné-
ral, sans le consentement dudit concile.

III. Quiconque contredit opiniadtrément ces deux vérités
doit étre censé hérétique.

Puis, tirant hardiment la conséquence de ces trois propo-
sitions, que l'on appela les frois wvérités du concile de Bale,
le concile déclarait, dans la XXXIV® session, le pape Eugene
hérétique, le déposait comme convaincu de les avoir niés, et
¢lisait un nouveau pape, le duc Amédée de Savoie, sous le
nom de Félix V. « Une grave faute, dit Dcellinger, et un trop
lourd fardeau pour l'assemblée de Bale; car les horreurs d'une
papauté & deux ou trois tétes et d'un schisme européen étaient
encore trop récentes dans les souvenirs. »

A ces décrets de Bale, Eugeéne répondit par sa décrétale
Moyses, qui «les annulait, les condamnait, les réprouvait
comme contraires & la Sainte Ecriture et aux Saints Peres».
Le concile l'avait déposé comme « perturbateur de la paix,
de l'union de 1'Eglise, simoniaque, parjure, incorrigible, schis-
matique et hérétique ». Eugeéne répondait au concile en le
qualifiant de « Brigandage ou les démons de toul l'univers se
somt assemblés ». 11 les déclarait «excomumunids, privés de
toute dignité et résevvés aw jJugement édtermel de Diew avec
Coré, Dathan et Abiron. » C'était, parait-il) le style de 1'époque;
I’Eglise romaine ne 'a pas amélioré.

Mais revenons au concile de Ferrare, puisqu’aussi bien
notre étude a pour objet direct Eugeéne IV.



— 159 —

Par une bulle du 1* janvier 1438, Eugéne déclara trans-
férer le concile de Bile & Ferrare et le 18 du méme mois le
cardinal de Sainte-Croix, Nicolas Albergasi, ouvrit la séance
préliminaire. On déclara que la translation entachait de
nullité tout ce qui avait ¢été fait a Bale depuis la bulle da
ler janvier et ce qui s’y ferait & l'avenir. C'est alors que le
cardinal Césarini se retira de Bale avec quatre prélats seule-
ment, pour se rendre a l'appel d'Eugeéne. e cardinal Louis
Allemand, communément appelé cardinal d’Arles, du nom de
son archevéché, devint président du concile de Béle. Bientét
160 évéques, la plupart italiens, se rangerent autour d’Eugene.
Les Grecs arriverent a Venise le 8 février; ils é&taient plus
de sept cents en comptant les archimandrites et les autres
dignitaires. Ils délibérerent quelque temps s’ils iraient trouver
la pape a Ferrare, ou §’ils attendraient des nouvelles du con-
cile de Bale; mais enfin, s’étant résolus a aller droit au pape,
ils arriverent & Ferrare le 7 mars. Il y eut tout d'abord des
difficultés de cérémonial. Le pape voulait exiger des Grecs
qu'ils se prosternassent en 1'abordant pour lui baiser les pieds;
mais il fut obligé de se relacher de cette prétention, devant
le refus catégorique des prélats orientaux. Les questions de
préséance furent encore 1'objet de nombreuses contestations;
enfin on s’entendit et on fixa le jour de 'ouverture du concile au
9 avril. Le pape s'assit sur un trone au codté droit de I'autel; plus
bas était le trone de 'empereur d’Occident, qui resta vide: vis-a-
vis, du coté gauche de l'autel, était placé le tréne de l'em-
percur d’Orient; plus bas on établit le siege du patriarche de
Constantinople ; le long de P'église étaient disposés des sieges
pour tous ceux qui devaient avoir rang au concile. Apreés
cette sc¢ance d'ouverture, qui eut lieu dans 1'église de St-
Georges, le concile s’ajourna au 8 octobre, afin que les prélats
et les ambassadeurs cussent le loisir d'y venir. On employa
ce sursis de quatre mois a ergoter dans des conférences sans
arriver & une solution. Les discussions devaient d’abord porter
sur cing articles touchant: 1° la procession du St-Esprit;
2° Taddition du Filiogue au Symbole de Nicée; 3° le Purga-
toire; 4° T'usage des azymes dans la célébration de I'Eucha-
ristie; 5° 'autorité du St. Siege et la primauté du pape. Sur
ces cing articles, deux seulement, ceux qui concernent la pro-
cession du St-Esprit et 'addition du Filiogue, furent discutés



— 160 —

longuement dans les seize sessions du concile. Les conférences
qui eurent lieu entre les théologiens grecs et latins avant la
séance d'ouverture, dégénérérent bien vite en altercations et
finirent dés le mois de juillet sans qu'on efit traité d’autres
points que celui du purgatoire, sur lequel ils ne purent méme
s’entendre. Les Latins, par l'organe de Césarini, enseignaient
que les Ames qui n’étaient point assez pures pour entrer dans
le ciel passaient pendant plus ou moins longtemps par le feu
du purgatoire. Les Grecs, eux, admettaient qu'en attendant la
derniére sentence, qui sera prononcée & la fin du monde, les
ames qui ne sont pas frappées d'une condamnation absolue
restent dans un état provisoire, ol nous pouvons leur venir
en aide par nos priéres, nos bonnes ceuvres et la célébration
du sacrifice eucharistique ; mais ils se refusaient a admettre
les flammes du purgatoire. Du reste, Marc d’Ephése et Bes-
sarion de Nicée n’étaient pas entierement d’accord sur tous
les points relatifs & la question; le premier prétendait que la
béatitude des ames était différée jusqu’au jour du jugement;
l'autre enseignait qu'il ne leur manquait, pour la perfection
de cette béatitude, que d’avoir leur corps. Les conférences
furent donc interrompues avant qu'on pht s'entendre. Le
concile s’ouvrit le 8 octobre 1438. On y traita d’abord de
laddition du Filiogue au Symbole de Nicée. Cette question de
la procession du St-Esprit avait deux faces: il s’agissait de
savoir, premierement, si le dogme de I'Eglise latine était ortho-
doxe, et, secondement, si, méme dans ce cas, cette Eglise avait
eu raison de faire cette addition au Symbole. On résolut de
commencer la discussion par ce dernier point. Les Grecs, dans
la session du 16 octobre, lurent la défense que fait le concile
d’Ephese de rien ajouter au Symbole, les témoignages concor-
dants de St. Cyrille et du pape Célestin, enfin les définitions
des IVe, Ve, VI et VII° conciles cecuméniques, qui n'ont rien
voulu ajouter au Symbole. Les Latins produisirent en réponse
un manuscrit du VII® concile, qui prouvait, prétendaient-ils,
que le St-Esprit procede du Fils; mais les Grecs niérent son
authenticité, alléguant que St. Thomas d'Aquin et les autres
Latins défenseurs de I'addition n'auraient pas manqué de pro-
duire ce témoignage décisif, s'il efit existé de leur temps.
Dans la séance suivante, André de Rhodes fit, au nom
des Latins, un long discours pour montrer que ce que les



— 161 —

Grecs prétendaient étre une addition n’était qu’une simple
explication, bien permise puisque le second concile de Cons-
tantinople avait ajouté des termes au Symbole de Nicée pour
expliquer plus clairement sa doctrine. Il cita ensuite des pas-
sages de Peres grecs, prouvant que le St-Esprit proceéde du
Fils comme du Peére; il fit valoir le silence de Photius, qui
n’avait point reproché cette addition aux Latins; enfin il
prétendit, d'aprés des textes de St. Cyrille et d’Agathon, que
I'Eglise romaine a le pouvoir d’établir et d'expliquer la doc-
trine de la foi. Bessarion répondit, au nom des Grecs, que toute
addition au Symbole était défendue et qu’ainsi il était inutile
d’examiner si celle que les Latins avaient faite était une
explication ou non; qu’il suffisait que ce fiit une addition pour la
rejeter ; qu'il n'était point défendu d’expliquer la foi, mais qu'il
était défendu d'insérer ces explications dans le Symbole; que
jusqu’au second concile cela avait pu &étre permis, mais que
le troisieme l'avait formellement défendu, et n’avait pas, luj,
ajouté au Symbole les termes de « mere de Dieu », pas plus
que les conciles qui avaient suivi n’avaient ajouté leurs défi-
nitions au Symbole dont elles n'étaient pour la plupart que
explication. Quant aux privileges de [I'Eglise de Rome, les
Grecs, dit Bessarion, en savaient 1'étendue mais aussi les
bornes. Clest ainsi que refusant a I'Eglise universelle et au
concile cecuménique le droit d’ajouter au Symbole, ils le refu-
saient a4 plus forte raison a I'Eglise de Rome.

Jean, évéque de Foro-Julio, fut choisi par les Latins pour
répondre a Bessarion; il soutint que non seulement il n'y avait
aucune loi qui défendit d’ajouter quelque explication au
Symbole, mais méme qu'il ne pouvait y en avoir qui fit cette
défense a I'Eglise, que la prohibition d’Ephese n’avait donc
trait qu'aux particuliers voulant faire des additions sans
autorité.

Dans le méme ordre d’idées, le cardinal Césarini ajouta
que le concile d’Ephese ne défendait pas seulement d’ajouter
mais aussi de faire une nouvelle exposition de foi; consé-
quemment que, si I'on étendait cette défense a 1I'Eglise ou au
concile, il s'ensuivrait que U'Eglise ne pourrait pas faire une
nouvelle exposition de la foi: ce que les Grecs eux-mémes
reconnaissaient étre faux; d’autre part, que le concile d'Epheése
n'ayant parlé que du Symbole de Nicée, il s'ensuivrait qu'il

Revue intern. de Théologie. Heft 33, 1901. 11



— 162 —

aurait désapprouvé les additions faites au Symbole par le
concile de Constantinople; enfin, que les conciles d'Ephese
et de Chalcédoine n'avaient eu d’autre but que d'empécher
que l'on n'introduisit une nouvelle doctrine. Il termina en
‘disant qu’il était temps d'aborder la principale question, la
question de fond, & savoir: si le St-Esprit procéde vraiment
du Fils. '

Dans une séance subséquente, Marc d’Ephése et le car-
dinal Julien discuterent encore sur l'explication de la défense
du concile d'Ephése. Ce dernier remarqua qu'il y avait des
manuscrits du Symbole de Constantinople ot 'on ne trouvait
point les termes: Descendit de celis, ni Secundum Scripturas,
ni le Deum de Deo, ni le Descendit ad inferos; ¢'étaient donc
des additions sur lesquelles les Grecs ne faisaient point de
reproche comme touchant le Filiogue ; d'ou il fallait conclure
que c'était le fond de la question qui leur tenait & cceur bien
plus que la forme, soit la défense du concile d'Ephese. Clest
pourquoi on résolut d'en venir & la principale question tou-
chant la vérité de la doctrine; mais auparavant le pape pro-
posa de transférer le concile a Florence, sous prétexte que
la peste ayant sévi & Ferrare les années précédentes, il était
a craindre qu’elle n’éclatat de nouveau au printemps; en
réalité, parce que Eugéne ne pouvait plus fournir aux dépen-
ses et que les IFlorentins lui avaient promis des sommes con-
sidérables si le concile était tenu a Florence.

La premitre session pléniére du nouveau concile eut lieu
le 26 février 1439, mais elle se passa en disputes entre le
cardinal Julien Césarini et 'empereur, qui avait des préten-
tions a la théologie. Dans la II® session (2 mars), on aborda la
question la plus importante, la procession du Si-Esprit. Marc,
archevéque d'Ephese, parla pour les Grecs, Jean, provincial
des Dominicains, pour les Latins. Aprés maintes contestations
sur le sens de divers passages des Peres grecs, ils demeu-
rérent chacun dans leur sentiment sans convenir de rien. On
nomma ensuite dix théologiens de part et d'autre pour pré-
parer l'union. Bessarion proposa que les Latins et les Grecs
approuvassent la lettre de St. Maxime a4 Marin sans aucune
explication ; mais les Latins y donnaient un sens qui ne con-
venait pas aux Grecs, Marc d’Ephése revenant toujours & sa
proposition que !'on retranchat l'addition faite au Symbole.



— 163 —

D'autres proposerent la profession de foi du patriarche Tarase,
o il est dit que le St-Esprit procdde du Pere par le Fils;
mais aucun tempérament ne fut agréé par les deux partis.
Enfin, aprés des négociations qui durérent plus de deux mois,
on convint dans une assemblée convoquée le 8 juin d’une
définition commune aux deux Eglises. Cette définition est ainsi
concue: « Nous Latins et Grecs... confessons que tous les
fideles chrétiens doivent recevoir cette vérité de foi, que le
St-Esprit est éternellement du Pere et du Fils et que de toute
éternité il proceéde de 'un et de l'autre comme d’'un seul prin-
cipe et par une seule production qu’on appelle spzration. Nous
déclarons aussi que ce que quelques Saints Péres ont dit, que
le St-Esprit proceéde du Pere par le Fils, doit étre pris de
telle sorte qu'on entende par ces paroles que le Fils est comme
le Pere et conjointement avec lui le principe du St-Esprit et
parce que tout ce qu'a le Pere il le communique a son Fils,
excepté la paternité qui le distingue du Fils et du St-Esprit;
aussi est-ce de son Pere que le Fils a recu de toute ¢&ternité
cette vertu productive par laquelle le St-Esprit proceéde du
Fils comme du Pére.» En conséquence, on ajouta a cette dé-
finition un article consacrant l'addition au Symbole du mot
Filiogue, dont les Grecs a4 Ferrare avaient demandé la dis-
cussion préalablement & toute discussion sur le fond. Les deux
articles lus en latin et en grec furent approuvés et applaudis
par tous, & l'exception de Marc d’Ephese et de Sophrone
d’Anchiale, qui persisteérent dans leur avis.

Avons-nous besoin d’ajouter qu'avant de signer ces labo-
rieux documents, I'empereur eut la sage précaution de s’as-
surer des secours dont il avait besoin, par un traité particulier
qu’il fit avec le pape? Eugene devait fournir aux Grecs les
frais de leur retour. Il s’engageait A entretenir tous les ans
trois cents soldats et deux galeéres pour la garde de la ville
de Constantinople. En cas de guerre, le pape devait fournir
a l'empereur vingt galéres pour six mois ou dix pour un an.
Enfin si ce dernier avait besoin de troupes de terre, Eugene
engagerait les princes chrétiens d’'Occident a les lui fournir.
Le patriarche de Constantinople Joseph mourut un jour apres
avoir signé les premiers canons: on lui fit de pompeuses
funérailles.

Sur les autres griefs qui séparaient les deux Eglises, 1'en-



— 164 —

tente se fit assez rapidement, excepté en ce qui concernait la
suprématie du pape.

On commenca par la question des éléments de I' Eucharistie
et des paroles de la Consécration. Les prélats grecs établirent
tout d’abord qu'ils n’avaient point d'ordre, sur cette matiére,
du synode d’'Orient, mais que comme particuliers ils pensaient
qu’il était indifférent de consacrer avec du pain azyme ou
avec du pain levé, pourvu que ce flit du pain de froment,
chaque prétre étant obligé de s’en servir selon la coutume de
son Eglise.

Touchant la Consécration, les lLatins ayant demandé pour-
quoi les Grecs, aprés avoir prononcé ces paroles: « Ceci est
mon corps, ceci esi mon sang », récitaient cette priere: « Fuais
ce pain le précieux covps de ton Christ et ce qui est dans ce
calice som précieux sang en les changeant par ton Si-Esprit»,
les Grecs répondirent que le pain était bien consacré et fait
corps de Jésus-Christ par ces paroles: Cect est mon corps, etc.;
mais que, comme les Latins aprés les avoir prononcées disent :
« Ordonne Seigneur que ces dons soient portés par les mains
de ton saint ange sur ton autel sublime », les Grecs deman-
dent de méme que le St-Esprit descende sur eux, qu’il fasse
ce pain le corps de Jésus-Christ, ce qui est dans le calice son
sang, pour purifier les ames des communiants et remettre
leurs péchés, et qu'il ne soit pas leur jugement et leur con-
damnation. Interrogés ensuite sur ce qu'ils pensaient de 1'opé-
ration de Dieu dans 1'Eucharistie, ils répondirent simplement
que leur sentiment sur ce point était celui de tout 1'Orient.
Remarquons en passant qu'ils n’expliquérent pas quel était ce
sentiment ; et d’accord avec l'empereur ils demandérent que
I'on parlat seulement, dans le traité d'union, de l'addition au
Symbole, du pain azyme et de la primauté du pape, sans rien
dire du purgatoire ni de la consécration. Les Latins insistérent
sur le purgatoire. Les Grecs n'admettaient pas le nom. Ils
professaient qu’en attendant la derniere sentence qui sera pro-
noncée solennellement & la fin du monde, les ames qui ne
sont point frappées aussitot apres la mort d'une condamnation
absolue, restent dans un état provisoire oil les vivants peu-
vent leur venir en aide par leurs priéres, par leurs ceuvres et
par la célébration du sacrifice eucharistique. L’état de béati-
tude . comme 1'état de damnation ne sera définitif qu'apres la



— 165 —

résurrection du corps et le jugement dernier,; jusqu’alors
aucune ame ne peut jouir dans le ciel de la présence et de
la vue de Dieu. Sur ce dernier point, nous l'avons dit, Bes-
sarion et Marc d’Ephese n’étaient pas entierement d’accord.
Quoi qu'il en soit, on convint & Florence qu'on reconnaitrait
un purgatoire sans déterminer le lieu ou il est, ni les peines
qu'on v endure, feu, ténebres, tempéte ou tout autre supplice.
Dans ce purgatoire, les dmes de ceux qui sont morts en état
de grace, mais avant d’avoir satisfait pour leurs pécheés, sont
purifiées. Les suffrages des fideles, les prieres, les aumones
et les autres bonnes ceuvres peuvent les soulager et les déli-
vrer de leurs peines. De plus, on déclara que les ames qui
aprés le baptéme n'ont commis aucun péché, ou qui aprés en
avoir commis ont fait une pénitence suffisante, soit dans cette
vie, soit dans l'autre, par les souffrances du purgatoire, sont
recues au méme moment dans le ciel, ou elles volent claire-
ment Dieu, selon le degré de leurs mérites.

Restait a traiter la question de la primauté du pape.
Deellinger dit & ce sujet qu'ine reconnaissance de la primauté
romaine était pour les Grecs chose conforme a leur tradition,
aussitdot que tombait 'accusation adressée jusqu'alors a cette
Eglise d’étre hérétique et schismatique. La théorie des patriar-
ches ¢tait courante chez les Orientaux depuis prés de mille
ans. D’apres elle, les cing patriarches, de Rome, de Constan-
tinople, d’Alexandrie, d’Antioche et de Jérusalem (le patriarche
de la vieille Rome étant le premier et le plus illustre), se
trouvaient 2a la téte de I'Eglise; et sans le consentement de
ces cinq princes de I'Eglise, rien ne pouvait étre décidé uni-
latéralement, ni dans les questions de foi, ni pour le bien
général de 1'Eglise. Cette facon de comprendre la prééminence
du pape de Rome (celui d’Alexandrie chez eux portait le
méme nom) n'avait rien de commun en esprit avec cette mo-
narchie papale universelle, inventée et réalisée en Occident
depuis 845 et 1073 ; elle n'y ressemblait gueére plus que la
situation d'un doge de Venise ne ressemblait a4 celle d’un
schah de Perse. Toute domination arbitraire, clérico-temporelle,
- était en général étrangere aux Grecs. Leurs patriarches se
mouvaient dans un espace relativement étroit, limité par des
régles infranchissables. L’énorme appareil des indulgences
Ppapales leur était totalement inconnu. Beaucoup de droits peu



— 166 —

a peu usurpés par les papes n'auraient jamais pu méme arri-
ver a4 lapplication, tant la constitution de leur systéme ecclé-
siastique était simple. Enfin les prétentions du pouvoir papal
avaient précisément été pour les Grecs, depuis plusieurs siécles,
une des causes principales pour lesquelles ils avaient refusé
toute réunion des Eglises. En 1232 déja le patriarche Germas-
nus avait écrit aux cardinaux: « La tyrannie de votre oppres-
sion et les concussions de I'Eglise romaine sont les causes de
notre séparation.» Humbert, général des Dominicains, avancait
les mémes raisons dans son mémoire destiné au synode de
Lyon en 1274. «I.’Eglise romaine ne sait que rendre pesant
le joug qu’elle impose aux hommes. Ses exactions, ses innom-
brables nonces et légats, la foule de ses statuts et de ses cha-
timents ont fait reculer les Grecs devant une réunion. » C'était
également 1'opinion générale en Europe. Le clergé francais s’ap-
puya sur ces faits dans son mémoire & ClémentlV en 1266: « Quod
propter ejusmodi exactiones Orientalis Ecclesia ab obedien-
tia Romansze Ecclesize recesserit, patet omnibus.» I'évéque
Durand de Mende renouvela ces reproches a Clément V (Trac-
tat. de Conc., p. 69). L’Anglais Jean de Mandeville, aprés son
retour d'Orient, rapporte ce qui suit: « Les Grecs ont répondu
laconiquement aux sommations que Jean XXII leur a faites
de se soumettre a lui: «Nous croyons fermement a ta toute-
puissance sur tes sujets, nous ne pouvons pas souffrir ton or-
gueil démesuré, et nous ne pouvons pas satisfaire ta cupidité.
Satan est avec toi; le Seigneur est avec nous.» En 1339,
Jean de Florence, minorite envoyé en Orient par Benoit XII,
eut une conférence avec le patriarche de Constantinople et
son synode, ol il fut encore répété: «L’orgueil insupportable
des ¢évéques de Rome est la cause de la séparation.» La
pensée du systéme papal qui veut que le pape soit I'unique
dépostitaire de la puissance ecclésiastique et résume en lui
celle de tous les évéques, était tout particulierement répugnante
aux Orientaux. On peut le constater dans Vouvrage: Crimi-
nationes contra Ecclesiam latinam, qui a été écrit vers 'an 1200
dans les Cotelerii Monum. FEccles. Grec. 111, 502: « &ve gvvenrinoy
TOV amavTwy doyiepse toy mwdwray », 11s ne pouvaient point com-
prendre le pape comme l'unique grand-prétre contenant toute
I'Eglise en lui. Et s'ils trouvaient déja peu chrétien chez les
Latins 'abus des serments, ils détestaient doublement le ser-
ment d'obéissance que le pape prétendait exiger d’eux.



— 167 —

Mais 4 ce moment, la situation critique des Grecs les rendait
plus souples. Ils avaient, pendant le concile, vécu des aumones
du pape et ils tenaient 4 ne pas retourner chez eux sans
avoir fait quelque chose. Eugeéne réclamait d'eux qu'ils recon-
nussent sa puissance monarchique sur toute 'Eglise dans les
termes usités en Occident; mais lorsque les théologiens ponti-
ficaux écrasaient les Grecs sous le monceau des citations con-
trouvées ou falsifiées du pseudo-Isidore et de Gratien, ceux-ci
répondaient nettement: « Tous ces canons sont apocryphes. »
Déja 'empercur en était venu a dire: Si le pape n'en démord
pas, je repartirai avec les miens sans rien conclure. On arriva
pourtant & une transaction. Aux privileges du pape proposés
par les Latins, les Grecs voulurent d'abord ajouter les deux
restrictions suivantes: la premiére, que le pape ne pourrait
pas convoquer de concile cecuménique sans 'empereur et les
patriarches; la seconde, qu’en cas d’appel du jugement des
patriarches, le pape ne pourrait pas évoquer la cause & Rome,
mais qu'il enverrait des juges sur les lieux. Eugene ne voulut
point consentir & ces deux articles, et 'empereur fut de nou-
veau prét a rompre toute négociation; mais on s'entendit a la
fin sur cette formule: « Touchant la primauté du pape, nous
avouons qu’il est le souverain pontite et le vicaire de Jésus-
Christ, le pasteur et le docteur de tous les chrétiens, qui gou-
verne PHglise de Dieu, sauf les privileges et les droits des
patriarches d'Orient. » Une grande difficulté fut aussi de savoir
quel nom serait mis en téte dans le décret d'union. Les Latins
voulait que ce fat celui du pape, les Grecs que ce fht celui
de l'empereur et des patriarches. Il fut enfin réglé que lon
mettrait le nom du pape, mais que l'on ajouterait: «du con-
Sentement de 'empereur, du patviavche de Constantinople et
des autres patriarches ». 11 y eut encore une autre difficulté
sur la manitre dont on exprimerait les privileges du pape.
Les Latins voulaient que l'on admit que ces privileges étaient
déterminés par I'Ecriture et les déclavations des Saints, mais
cette formule ne plut pas a l'empereur et aux Grecs. « Si
quelque Saint, dirent-ils, a fait des compliments au pape dans
quelque lettre, prendra-t-on cela pour un privilege?» Apres
de longs pourparlers, on convint enfin de remplacer la locu-
tion: «selon les paroles des Saints » par celle-ci: «selon les
canons et les actes des conciles cecuméniques ».



— 168 —

Enfin, on était d'accord: on s’était marchandé récipro-
quement des concessions. Le décret d'union était ainsi congu:

Définition du saint concile ocecuménique célébré a Flo-
rence. Eugene, serviteur des serviteurs de Dieu, pour servir
de monument & perpétuité, du consentement de notre cher
fils Jean Paléologue, illustre empereur d'Orient, et de ceux
qui tiennent la place de nos trés vénérables fréres les
patriarches et des autres prélats représentant 1'Eglise grec-
que ... Les Grecs et les Latins assemblés dans ce saint concile
cecumeénique, ont donné les uns et les autres tous leurs soins
pour examiner avec toute l'exactitude possible l'article qui
regarde la procession du St-Esprit, et aprés que l'on a rap-
porté les témoignages de I'Ecriture Sainte et des passages des
Peres grecs et latins, dont les uns portent que le Saint-
Esprit procede du Pere et du Fils; les autres qu'il procede du
Pére par le Fils, on a reconnu qu'ils n'ont tous qu’'un
méme sens, quoiqu’ils se servent de diverses expressions: que
les Grecs, en disant que le St-Esprit procede du Pere, ne veu-
lent point exclure le Fils ; mais parce qu'il semblait aux Grecs
que les Latins, en assurant que le St-Esprit procéde du Peére
et du Fils, admettaient deux principes et deux spirations, ils
se sont abstenus de dire que le St-Esprit procéde du Pere et
du Fils: les Latins, au contraire, ont assuré qu'en disant que
le St-Esprit procede du Pere et du Fils, ils n’ont pas dessein
de nier que le Peére soit la source et le principe de toute la
Divinité, savoir du Fils et du St-Esprit; ni de prétendre que
le Fils ne recoive pas du Pére ce en quoi le St-Esprit pro-
céde de Lui, ni enfin d'admettre deux principes ou deux spira-
tions, mais qu’ils reconnaissent qu'il n'y a qu’'un seul principe
et une seule procession du St-Esprit, comme ils 'ont toujours
tenu; et comme ces expressions reviennent a4 un méme sens
véritable, ils se sont enfin entendus et ont fait I'union sui-
vante d'un consentement unanime. Partant, au nom de la
Sainte Trinité, du Pere, du Fils et du St-Esprit, de l'avis de
ce saint concile cecuménique assemblé a . Florence, nous défi-
nissons quc la vérité de cette foi soit crue et recue de tous
les chrétiens et que tous professent que le St-Esprit est éter-
nellement du Pere et du Fils, qu'il recoit sa substance et son
étre subsistant du Pere et du Fils, et qu'il procede des deux
éternellement comme d'un seul principe et par une seule pro-



— 169 —

cession, déclarant que les saints Docteurs et les Péres qui
disent que le St-Esprit procede du Pere par le Fils, n'ont point
d’autre sens et font connaitre par la que le Fils est comme
le Pere, selon les Grecs, la cause, et selon les Latins, le prin-
cipe de la subsistance du St-Esprit; et parce que le Pere a
'communiqué au Fils dans sa génération tout ce qu'il a, a
Pexception de ce qu'il est Peére, il lui a aussi donné de toute
éternité, ce en quoi le St-Esprit procéde de lui. Nous définis-
sons aussi que cette explication «ef du Fils» a été ajoutée
légitimement et avec raison au Symbole pour éclaircir la
vérité et avec nécessité.

Nous déclarons aussi que le corps de Jésus-Christ est
véritablement consacré avec du pain de froment, qu'il soit
azyme ou levé, et que les prétres doivent se servir de l'un et
de T'autre selon l'usage de leur Eglise.

Que les ames des véritables pénitents morts dans la cha-
rité de Dieu, avant d’avoir fait de dignes fruits de pénitence
de leurs péchés, sont purifiées aprés leur mort, par les peines
du purgatoire, et qu’elles sont soulagées de ces peines par
les suffrages des fideles vivants, comme sont les saints sacri-
fices, les prigres, les aumones, et les autres ceuvres de piété,
que les fideles font pour les autres fideles suivant les régles
de T'Eglise, et que les Ames de ceux qui n’ont point péché
depuis leur baptéme ou celles de ceux qui étant tombés dans
des péchés, en ont été purifiées dans leur corps, ou aprés en
étre sorties comme nous venons de dire, entrent aussitéot dans
le ciel et voient purement la Trinité, les uns plus parfaitement
que les autres, seion la différence de leurs mérites. Enfin que
les ames de ceux qui sont morts en péché mortel actuel ou
dans le seul péché originel, descendent aussitot en enfer, pour
y &tre punies de peines, quoiqu’inégales.

Nous définissons encore que le Saint-Siege apostolique et
le pontife romain a la primauté sur toute la terre, qu'il est le
successeur de St. Pierre, le coryphée des apdtres et le vicaire
de Jésus-Christ, le chef de toute 'Eglise, le Pere et le Docteur
de tous les chrétiens et que Jésus-Christ lui a donné en la
personne de St. Pierre le pouvoir de paitre, de régler et de
gouverner I'Eglise catholique, ainsi qu'il est expliqué dans les
acles des conciles cecuméniques et dans les sainls canons.
Nous renouvelons, en outre, l'ordre des autres patriarches



S V(e

marqué dans les canons; en sorte que celui de Constantinople
soit le second apres le saint pape de Rome, celui d’Alexan-
drie le troisieme, celui d'Antioche le quatriéme, et celui de
Jérusalem le cinquieme, sans toucher & tous leurs privileges
et droits. |

D'un commun accord, on omit toute définition sur les
paroles de la consécration.

La définition fut signée le 5 juillet 1439 par l'empereur
et les Grecs d'une part, par Fugene et les dignitaires latins
d’autre part; puis, le lendemain, la publication de la définition
et de T'union fut faite dans la grande église de Florence. Le
cardinal Julien Césarini et l'archevéque Bessarion de Nicée
montérent en chaire et lurent la définition de foi, T'un en
latin et 'autre en grec. Tous les assistants l'approuverent et
s'embrasserent; puis la messe fut célébrée solennellement et
chacun se retira. Eugéne demanda encore, mais sans pouvoir
les obtenir, la punition de Marc d’Ephése qui avait refusé de
souscrire au décret d'union, et 1’élection du nouveau patriarche
de Constantinople; mais il lui fut répondu qu’on s’occuperait
des deux choses en Orient.

Les Grecs quitterent successivement Florence et ils arri-
verent sans accident & Constantinople, toujours aux frais du
pape ; mais ils furent fort mal regus par le peuple, qui acclama
au contraire Marc d’Ephése comme un saint confesseur de la
foi et 'unique défenseur de la religion.

(A continuer.)

Dr A. CHURETIEN.




	Le pape Eugène IV : 1431-1447

