
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Le pape Eugène IV : 1431-1447

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 150

LE PAPE EUGENE IV
(1431-1447).

L'histoire des événements ecclésiastiques qui se sont
succédé sous le pontificat d'Eugène IV, est particulièrement
importante au point de vue du mouvement ancien-catholique.
La reconnaissance expresse faite par ce pape des décrets de

Constance ayant trait à la supériorité des conciles, les
nouveautés ecclésiologiques inventées par le concile de Florence,
les nouveautés dogmatiques relatives aux sacrements, que l'on
trouve dans le Décret aux Arméniens, enfin les tentatives
d'union avec les Eglises orientales ainsi que les causes de leur
échec, jettent un jour lumineux sur bien des questions qui
nous intéressent au premier chef. Nous venons d'indiquer
succinctement la division de cette étude. Nous donnerons d'abord
quelques détails biographiques sur Eugène IV, en résumant
les événements principaux des conciles de Bâle, de Ferrare
et de Florence. Nous étudierons ensuite d'une façon plus
spéciale certaines définitions du concile de Florence, placé par
l'Eglise romaine parmi les oecuméniques. C'est ainsi que nous
en déduirons l'apparition d'un pouvoir nouveau du pape. Ce

pouvoir, inauguré déjà, il est vrai, par Nicolas Ier et continué
par Grégoire VII, Innocent III et Boniface VIII, prend, sous
Eugène IV, des proportions inquiétantes : il est sanctionné par
le concile de Florence. Nous verrons qu'il diffère du pouvoir
de l'ancienne Eglise. Cette conclusion nous sera fournie par
l'examen des tentatives d'union faites à Florence avec les
Eglises grecques : déjà commencées au concile de Lyon, ces
tentatives échouent de nouveau à Florence, ou plutôt à
Constantinople, devant l'éternelle prétention de l'absolutisme papal,
changeant radicalement la divine constitution de l'Eglise. Nous
étudierons ensuite le Décret aux Arméniens ; nous tirerons enfin



— 151 --

des conclusions et nous y relèverons les nouveautés
introduites dans la question des sacrements.

Evidemment nous n'avons pas la témérité de vouloir révéler

dans cette étude des choses inconnues ou inédites, mais
il est toujours utile de revenir sur certaines choses et surtout
de grouper les faits de façon à activer la pensée moderne
vers des méditations et des conclusions fécondes pour l'éclat
de la vérité historique, si intimement liée à nos principes de

réforme catholique.
Gabriel Condolmere (Condelmerio ou Condolmieri) naquit

à Venise, en 1383. Il était neveu ou, selon d'autres, fils de

Grégoire XII, dont le concile de Constance avait exigé
l'abdication. « Eugène IV, est-il écrit dans l'Histoire des Papes
(Dondey-Dupré), était un bâtard du pape Grégoire XII et
d'une religieuse bénédictine : son père l'avait élevé successivement

au diaconat, à la prêtrise, à l'épiscopat ; enfin, il lui
avait donné le chapeau rouge à l'âge où les autres clercs
prennent seulement les premiers degrés dans les ordres. » Sa

fortune fut rapide. U était entré tout jeune dans l'ordre des

Célestins, mais Grégoire le tira bientôt de son couvent pour
en faire d'abord son trésorier, puis plus tard un évêque de

Sienne, puis bientôt après un cardinal. U fut employé plusieurs
fois comme légat dans des affaires assez importantes sous
Grégoire XII et sous ses successeurs, en particulier sous
Martin V. A la mort de ce dernier (20 février 1431), les membres

du Sacré-Collège se réunirent en conclave et firent le
serment solennel que celui d'entre eux qui serait élevé à la
papauté souscrirait à l'avenir les bulles apostoliques avec
cette formule : « Du consentement des cardinaux ». Us convinrent

également que le pape ne pourrait donner la pourpre à

aucun ecclésiastique sans leur autorisation et qu'il partagerait

avec eux tous les revenus du patrimoine de l'Eglise.
Après quoi, Condolmere, cardinal du titre de Saint Clément,
fut élu pape le 3 mars 1431. Il avait alors 48 ans; il prit le
nom d'Eugène IV. A peine assis sur le siège pontifical, il
accusa les Colonna, neveux de son prédécesseur, d'avoir volé
à la Chambre apostolique les trésors amassés par ce pontife.
La puissante famille des Colonna répondit aux accusations
d'Eugène en soulevant contre lui les villes dites du patrimoine
de St. Pierre. Ce dernier, irrité, commença par sévir atroce-



— 152 -
ment, à Rome même, contre les partisans des Colonna. La
maison de Martin V fut rasée, les armes de sa famille et les
monuments de son pontificat furent détruits: plus de deux
cents citoyens, soupçonnés d'attachement au parti antipapal,
furent mis à mort, quelques-uns au milieu des plus affreux
supplices. L'Histoire des Papes citée plus haut raconte ainsi
la mort du moine Masius, partisan des Colonna : « Condamné
à l'écartèlement, on fit d'abord marcher les chevaux par petites
secousses, puis les bourreaux les animèrent de la voix et du

geste et les firent tirer de toutes leurs forces, mais les membres

étaient liés avec une telle solidité aux cordes qu'ils ne
se détachaient point du tronc : seulement les bras et les jambes
se disloquèrent et acquirent une longueur démesurée. Après
une heure d'épouvantables efforts, Sa Sainteté qui assistait à

ce spectacle eut pitié des quatre chevaux, qui, tout couverts
de sueur, perdaient haleine Elle fit donner l'ordre aux
bourreaux d'en finir avec le patient Les lambeaux du cadavre
furent portés sur un bûcher et les cendres jetées au vent »

(VIme vol., page 202). Assiégé dans Rome, Eugène repoussa
victorieusement l'assaut et imposa à ses adversaires les plus
dures conditions : les Colonna durent restituer soixante mille
florins, reste du trésor de Martin V. Eugène devait en grande
partie ce succès aux secours de Florence et de Venise, que
le nouveau pape, à l'encontre de son prédécesseur, flattait en
faisant cause commune avec les deux républiques contre le
duc de Milan et la maison des Visconti. Mais bientôt Rome,
fatiguée d'une part par les impôts et la misère, excitée d'autre
part par les Visconti et les Colonna, se souleva aux cris de :

« Popolo, Libertà » et proclama la république (1434). Eugène
s'enfuit, laissant au cardinal Vitelleschi le soin de le venger
et de relever son autorité. Ce dernier le fit avec une sévérité
extrême et la paix fut enfin rétablie, mais Eugène n'osa pas
rentrer dans sa capitale ; il resta pendant neuf ans à Florence,
à Bologne ou à Ferrare, poursuivant avec le concile de Bâle
soit des négociations, soit des hostilités, qui finalement
aboutirent à un schisme.

Le moment est venu de résumer brièvement les unes et les
autres. En vertu du décret de la XXXIXe session du concile
de Constance, le concile général devait se réunir dans le
courant de l'année 1431, et en vertu du décret du dernier concile



_ 153 —

de Sienne, le lieu de la réunion œcuménique devait être
Bâle. Les Pères s'assemblèrent le 23 juillet 1431, sous la
présidence du cardinal Julien Césarini, qui, occupé à lutter en
Bohême contre les Hussites, avait été nommé, par Eugène,
légat auprès du concile.

La Ire session l'ut tenue le 7 décembre 1431. Le concile
publia un décret comme quoi il était canoniquement assemblé
et comme quoi tous les prélats étaient obligés de s'y rendre.
Dès la IIe session, 15 février 1432, le concile renouvela
les décrets qui décidaient expressément « que l'autorité du
concile général vient immédiatement de Jésus-Christ et que
toute personne, même le pape, est soumise au concile dans
les choses qui concernent la foi, le schisme et la réformation ».

Effrayé de cette disposition d'esprit, Eugène envoya aussitôt
une bulle à son légat, par laquelle il dissolvait le concile de
Bâle et le transférait à Bologne pour qu'il pût le présider en

personne ; il écrivit en même temps à l'empereur Sigismond
pour lui notifier cette translation. Mais les Pères et Césarini
lui-même refusèrent d'obtempérer au décret du pape. « Le
concile, est-il dit dans le chapitre Considerans de la IIIe
session, nonobstant la dissolution, continuera, avec la grâce du
Saint-Esprit, ce qu'il a si bien commencé. »

Dans la XIIe session, le concile déclara que, si dans
l'espace de soixante jours le pape ne publiait une bulle pour
rétracter la première, il serait suspendu des fonctions de la
papauté, comme destructeur des décrets de la Ve session de
Constance. Eugène répondit à ce décret par deux autres bulles
comminatoires, mais vaincu, dit Bossuet, par l'autorité du
concile, par les sollicitations des princes, par les dangers où
il aurait exposé l'Eglise et sa propre réputation, il se réunit
au concile dans la XVIe session et copia mot pour mot la
formule d'adhésion qui lui avait été prescrite par le décret de
la XIVe. Voici quelques passages de cette formule : « Eugène,
serviteur de Dieu,.. décrétons et déclarons que le susdit
concile général de Bâle a été légitimement continué depuis le
temps de sa susdite formation et l'est encore et a toujours eu
continuation et doit avoir continuation. Bien plus, déclarant

la susdite dissolution nulle et vaine, nous poursuivons le
même sacré concile général, purement, simplement, avec effet
et toute dévotion et faveur, et nous entendons le poursuivre



— 154 —

En outre,.. nous cassons, révoquons, abolissons ou annulons

nos lettres promulguées... et tout ce qui a été attesté ou

avancé par nous ou en notre nom, en préjudice ou dérogation

du susdit sacré concile de Bâle ou contre son autorité. »

« L'humiliation de l'homme, dit à ce sujet Dœllinger, la
défaite du système étaient complètes. Ce n'était point l'acte
isolé d'une condescendance pacifique, mais bien la reconnaissance

la plus claire et la moins équivoque de ce principe:
que le concile est l'autorité suprême et que le pape lui est

soumis... Le pape et le concile d'un commun accord
enjoignaient à la chrétienté d'Occident de croire dorénavant à cette
doctrine, et personne alors n'aurait supposé qu'un temps pût
venir où on essaierait de la détruire. »

Le parti ultramontain n'a trouvé qu'une explication de

ces événements. Il a prétendu alors qu'Eugène n'avait agi que
sous l'influence de la peur. Mais le pape personnellement était
absolument libre. Sigismond était à Bâle, Eugène en Italie, et
ils ne correspondaient entre eux que par écrit. Si Eugène était
sous l'empire de la crainte, il n'avait peur que du sentiment
de l'Eglise entière, que de l'opinion publique, c'est-à-dire du

clergé et du peuple. Si l'on doit appeler crainte le sentiment
d'une pareille opinion, alors on doit convenir que chaque pape
vit dans une terreur permanente : toujours avant d'agir, les

papes ont sondé l'opinion ; les ordres religieux n'ont pas
d'autre but.

Gonzalez, un général des jésuites, ayant trouvé l'argument

de la peur trop absurde, inventa un autre expédient,
à savoir : qu'Eugène avait cherché à tromper le concile par
une expression équivoque (De Infall. Rom. Pont., Rome, 1869,

p. 695). De internis non judical praetor, nous ne voulons pas
savoir quelles ont été les intentions du pape ; si elles ont été
ce que dit Gonzalez, c'est triste et odieux de la part d'Eugène,
mais l'accusation nous semble injuste objectivement, en ce
sens que, du commencement à la fin, la bulle est écrite avec
une grande clarté et sans double sens possible.

Et qu'on ne dise pas que le concile de Bâle n'a eu
d'autorité qu'uni avec le pape. Eugène n'avait point osé attaquer,
même dans ses bulles où il condamnait les décisions des Bâ-
lois et les déclarait nulles, les décrets de Constance qui
servaient de base aux premières. Il avait même reconnu explici-



— 155 —

tement la seconde session du concile dans laquelle on les

avait renouvelés : ses attaques ne s'étaient dirigées que contre
ce qui s'était passé à Bâle après son décret de dissolution.
On était donc fondé à croire que le Saint-Siège s'était
irrévocablement lié par les décisions de Constance sur l'autorité de

l'Eglise ; « car, dit admirablement Dœllinger sur la question qui
nous occupe, ou bien Eugène avait commis une erreur en les

ratifiant, et alors il n'était point infaillible et l'infaillibilité
devait résider dans le concile, ou bien il avait dit la vérité
et alors encore il décidait qu'il était soumis au concile en
matière de foi, c'est-à-dire qu'il n'était point infaillible lui-même».

Eugène avait en outre prétendu qu'il pouvait en qualité
de pape dissoudre ou transférer chaque concile à son gré. Il
rétracta cette proposition et reconnut qu'un concile général
pouvait résister légalement à un décret de dissolution du pape
et continuer ses délibérations. En un mot, il résultait de tous
ces démêlés que le pape devait obéir au concile général ; car,
comme l'écrivait si bien le légat Césarini à son maître, s'il
était permis de regarder les décrets de Constance comme
vains et illusoires, il fallait aussi regarder comme douteuse
l'élection des papes faite en conséquence de ces décrets; d'où
il s'ensuivrait qu'il n'y avait rien de fixe et de certain dans
l'Eglise.

Après la déclaration d'Eugène, la concorde fut rétablie
entre le concile et le pape et dura environ trois ans, jusqu'en
1437. Le concile publia de la XIVe à la XXVe session
plusieurs décrets de réforme, mais qui ne portaient que sur des

points depuis longtemps et universellement reconnus comme
indispensables. L'assemblée procédait même avec tant de

ménagement qu'elle n'osa pas toucher à un seul des droits
innombrables que les papes s'étaient accordés dans la collection des
décrétales du Corpus juris, ce qui donna lieu à un blâme très
vif envers le concile de la part de l'Université de Paris. Le
feu atteignit les poudres quand on toucha aux annates, c'est-à-
dire à la bourse du pape. Les annates comportaient la moitié
au moins des revenus annuels que chaque titulaire d'évêchés
ou de bénéfices était tenu de payer, une fois pour toutes et
par avance, à la caisse pontificale. De la sorte, tous les
hommes pauvres, si leur famille n'était pas en état de leur
avancer la somme, se voyaient exclus des hautes dignités



— 156 —

ecclésiastiques. En général, le clergé était mis dans l'obligation

d'entrer en charge accablé de dettes. Les annates, pour
certains évêchés, s'élevaient à 25,000 florins, soit 52 à

53,000 francs, et il faut en outre tenir compte de la différence
dans la valeur nominale de l'argent depuis cette époque.

Le concile prenait au sérieux la tâche qu'il s'était imposée
de réformer l'Eglise, aussi bien dans son chef que dans ses
membres ; mais le pape ne voulait pas être réformé. En ce
qui touchait particulièrement aux annates, il prétendait que
le concile allait lui couper les ressources pécuniaires dont il
prétendait avoir besoin ; l'usage des annates, disait-il, remontait

à un temps immémorial ; en réalité, les papes en avaient
introduit la coutume à peu près quarante ans auparavant,
pendant le schisme. Eugène envoya aussitôt de tous côtés des

nonces, chargés d'instructions secrètes pour se plaindre du
concile. « Il serait bon, disait-il dans ces instructions, que les
nonces apostoliques portassent avec eux une bulle qui contînt
une espèce de réformation de la cour de Rome, pour la montrer
aux rois et aux princes ; car nos adversaires nous attaquent
toujours en nous battant par cet endroit. Us disent que la
cour de Rome est pleine d'abus qu'il faudrait réformer et
qu'on ne réforme point. On fermerait la bouche à ces critiques
qui déchirent cette cour, si on leur montrait qu'elle est réformée,

quoique cependant ce ne fût pas une réformation bien
parfaite, mais seulement une ébauche. » « Voilà, dit Bossuet,
la belle réformation qu'on voulait à Rome. » Eugène, comme
on le voit, ne cherchait qu'une occasion de se soustraire par
un acte public à l'autorité du concile. Pour engager les princes
à abandonner la cause du concile, le pape avait pourvu ses

nonces «de grâces spéciales dans le forum de la conscience».
On ne sait point exactement jusqu'où elles s'étendaient, mais
il est probable qu'elles allaient fort loin. C'est ainsi qu'un
siècle auparavant Clément VI accordait au roi Jean de France
et à son épouse le privilège de se faire délier par leur
confesseur, dans le passé et dans l'avenir, de toutes les obligations,

traités et serments, qu'ils pouvaient à leur aise ne point
observer. « Sacramenta per vos prœstita et per vos et eos

praestanda in posterum quae vos et illi servare commode non
possetis. » Avec de telles grâces en réserve, il était clair que
dans le conflit entre le pape et le concile la solution appar-



— 157 —

tiendrait aux princes. La chose importante maintenant était
d'empêcher le concile de poursuivre le chapitre des réformes
in capite. Eugène songea à la question de la réunion des
Grecs à l'Eglise latine, question qui devenait imminente par
le fait des victoires successives des Turcs. Ces derniers venaient
de prendre Thessalonique en 1431 : leur objectif final était la
prise de Constantinople. Jean VIII Paléologue craignit avec
raison que son empire ne fût bientôt leur proie. Il ne pouvait
espérer du secours que des Latins, mais la condition inéluctable

était, il le savait bien, la réunion de l'Eglise grecque
avec l'Eglise latine. Cette réunion servant doublement les
intérêts d'Eugène, celui-ci envoya des légats à Constantinople
pour proposer à l'empereur une entente et tout d'abord une
réunion des évêques grecs et latins ; mais la ville de Bâle,
d'après Eugène, étant trop éloignée des Grecs, il proposa de

transférer le concile à Ferrare. Les Pères de Bâle, qui se
défiaient d'Eugène et qui se doutaient qu'aussitôt qu'on ouvrirait

le concile sur le sol italien, l'assemblée serait inondée
sous le flot des évêques italiens, des curiaux, des chasseurs
de bénéfices, et que l'amélioration entreprise de l'Eglise irait
à vau-l'eau, se refusèrent au choix de Ferrare et offrirent de
transférer le concile à Avignon ou dans quelque ville de la
Savoie. Cependant les Grecs, sous l'influence des émissaires
pontificaux, s'étant déterminés à préférer l'Italie, les légats
qui étaient à Bâle prièrent les Pères de se désister de leur
résolution. Il y eut scission. La plupart persistèrent dans le
choix d'Avignon ; les autres, bien qu'en minorité, se joignirent
aux légats pour décréter le transfert du concile dans quelque
lieu qui serait à la convenance du pape et des Grecs. Eugène
accueillit avec empressement ce décret et se hâta de le
confirmer par la bulle Salvatoris du 29 mars 1437, le déclarant
fait canoniquement par la partie saine du concile. Par une
autre bulle de la même année, il transféra le concile à Fer-
rare et annonça le jour où l'ouverture en serait faite. La
première session se tint le 10 février 1438. Jean Paléologue
arriva à Ferrare au mois de mars avec Joseph, patriarche de
Constantinople, 21 évêques et une nombreuse suite. Les
premières réunions se passèrent en vaines contestations sur le
cérémonial. Le pape disputa la première place à l'empereur
grec et finit par l'obtenir. On attendait des députés de tous les



— 158 —

Etats, mais il ne vint presque personne. Les potentats de l'Europe,
voulant réconcilier le concile de Bâle avec le pape, n'envoyèrent
point de représentants à celui de Ferrare.

De leur côté, les Pères de Bâle qui n'avaient pas adopté
le prétendu décret de la XXVe session, continuèrent de se

réunir malgré les bulles du pape, sans souci des actes et des

sessions de Ferrare. Tandis qu'Eugène avec l'approbation du
concile de Ferrare annulait tout ce qui était fait à Bâle
depuis le jour de la translation, le concile de Bâle, dans sa
XXXIIIe session, faisait trois décrets conçus en ces termes :

I. C'est une vérité de foi catholique déclarée par le concile

de Constance et par le présent concile de Bâle, que la
puissance du concile général est supérieure à celle du pape.

IL C'est une vérité de foi catholique que personne n'a
l'autorité de dissoudre, proroger ou transférer le concile général,

sans le consentement dudit concile.
III. Quiconque contredit opiniâtrement ces deux vérités

doit être censé hérétique.
Puis, tirant hardiment la conséquence de ces trois

propositions, que l'on appela les trois vérités du concile de Bâle,
le concile déclarait, dans la XXXIVe session, le pape Eugène
hérétique, le déposait comme convaincu de les avoir niés, et
élisait un nouveau pape, le duc Amédée de Savoie, sous le
nom de Félix V. « Une grave faute, dit Dœllinger, et un trop
lourd fardeau pour l'assemblée de Bâle ; car les horreurs d'une
papauté à deux ou trois têtes et d'un schisme européen étaient
encore trop récentes dans les souvenirs. »

A ces décrets de Bâle, Eugène répondit par sa decretale
Moyses, qui « les annulait, les condamnait, les réprouvait
comme contraires à la Sainte Ecriture et aux Saints Pères ».

Le concile l'avait déposé comme « perturbateur de la paix,
de l'union de l'Eglise, simoniaque, parjure, incorrigible,
schismatique et hérétique ». Eugène répondait au concile en le
qualifiant de « Brigandage où les démons de tout l'univers se

sont assemblés ». U les déclarait « excommuniés, privés de

toute dignité et réservés au jugement éternel de Dieu avec
Coré, Dathan et Abiron. » C'était, paraît-il, le style de l'époque;
l'Eglise romaine ne l'a pas amélioré.

Mais revenons au concile de Ferrare, puisqu'aussi bien
notre étude a pour objet direct Eugène IV.



— 159 —

Par une bulle du 1er janvier 1438, Eugène déclara transférer

le concile de Bâle à Ferrare et le 18 du même mois le
cardinal de Sainte-Croix, Nicolas Albergasi, ouvrit la séance

préliminaire. On déclara que la translation entachait de

nullité tout ce qui avait été fait à Bâle depuis la bulle du
1er janvier et ce qui s'}1- ferait à l'avenir. C'est alors que le
cardinal Césarini se retira de Bâle avec quatre prélats seulement,

pour se rendre à l'appel d'Eugène. Le cardinal Louis
Allemand, communément appelé cardinal d'Arles, du nom de

son archevêché, devint président du concile de Bâle. Bientôt
160 évêques, la plupart italiens, se rangèrent autour d'Eugène.
Les Grecs arrivèrent à Venise le 8 février ; ils étaient plus
de sept cents en comptant les archimandrites et les autres
dignitaires. Us délibérèrent quelque temps s'ils iraient trouver
la pape à Ferrare, ou s'ils attendraient des nouvelles du concile

de Bâle ; mais enfin, s'étant résolus à aller droit au pape,
ils arrivèrent à Ferrare le 7 mars. U y eut tout d'abord des

difficultés de cérémonial. Le pape voulait exiger des Grecs
qu'ils se prosternassent en l'abordant pour lui baiser les pieds ;

mais il fut obligé de se relâcher de cette prétention, devant
le refus catégorique des prélats orientaux. Les questions de

préséance furent encore l'objet de nombreuses contestations ;

enfin on s'entendit et on fixa le jour de l'ouverture du concile au
9 avril. Le pape s'assit sur un trône au côté droit de l'autel ; plus
bas était le trône de l'empereur d'Occident, qui resta vide: vis-à-
vis, du côté gauche de l'autel, était placé le trône de
l'empereur d'Orient ; plus bas on établit le siège du patriarche de

Constantinople ; le long de l'église étaient disposés des sièges
pour tous ceux qui devaient avoir rang au concile. Après
cette séance d'ouverture, qui eut lieu dans l'église de St-
Georges, le concile s'ajourna au 8 octobre, afin que les prélats
et les ambassadeurs eussent le loisir d'y venir. On employa
ce sursis de quatre mois à ergoter dans des conférences sans
arriver à une solution. Les discussions devaient d'abord porter
sur cinq articles touchant : 1° la procession du St-Esprit ;

2° l'addition du Filioque au Symbole de Nicée ; 3° le Purgatoire

; 4° l'usage des azymes dans la célébration de l'Eucharistie

; 5° l'autorité du St. Siège et la primauté du pape. Sur
ces cinq articles, deux seulement, ceux qui concernent la
procession du St-Esprit et l'addition du Filioque, furent discutés



— 160 —

longuement dans les seize sessions du concile. Les conférences
qui eurent lieu entre les théologiens grecs et latins avant la
séance d'ouverture, dégénérèrent bien vite en altercations et
finirent dès le mois de juillet sans qu'on eût traité d'autres
points que celui du purgatoire, sur lequel ils ne purent même
s'entendre. Les Latins, par l'organe de Césarini, enseignaient
que les âmes qui n'étaient point assez pures pour entrer dans
le ciel passaient pendant plus ou moins longtemps par le feu
du purgatoire. Les Grecs, eux, admettaient qu'en attendant la
dernière sentence, qui sera prononcée à la fin du monde, les
âmes qui ne sont pas frappées d'une condamnation absolue
restent dans un état provisoire, où nous pouvons leur venir
en aide par nos prières, nos bonnes œuvres et la célébration
du sacrifice eucharistique ; mais ils se refusaient à admettre
les flammes du purgatoire. Du reste, Marc d'Ephèse et
Bessarion de Nicée n'étaient pas entièrement d'accord sur tous
les points relatifs à la question ; le premier prétendait que la
béatitude des âmes était différée jusqu'au jour du jugement ;

l'autre enseignait qu'il ne leur manquait, pour la perfection
de cette béatitude, que d'avoir leur corps. Les conférences
furent donc interrompues avant qu'on pût s'entendre. Le
concile s'ouvrit le 8 octobre 1438. On y traita d'abord de

l'addition du Filioque au Symbole de Nicée. Cette question de
la procession du St-Esprit avait deux faces : il s'agissait de

savoir, premièrement, si le dogme de l'Eglise latine était orthodoxe,

et, secondement, si, même dans ce cas, cette Eglise avait
eu raison de faire cette addition au Symbole. On résolut de

commencer la discussion par ce dernier point. Les Grecs, dans
la session du 16 octobre, lurent la défense que fait le concile
d'Ephèse de rien ajouter au Symbole, les témoignages concordants

de St. Cyrille et du pape Célestin, enfin les définitions
des IVe, Ve, VIe et VIIe conciles œcuméniques, qui n'ont rien
voulu ajouter au Symbole. Les Latins produisirent en réponse
un manuscrit du VIIe concile, qui prouvait, prétendaient-ils,
que le St-Esprit procède du Fils ; mais les Grecs nièrent son
authenticité, alléguant que St. Thomas d'Aquin et les autres
Latins défenseurs de l'addition n'auraient pas manqué de
produire ce témoignage décisif, s'il eût existé de leur temps.
Dans la séance suivante, André de Rhodes fit, au nom
des Latins, un long discours pour montrer que ce que les



— 161 —

Grecs prétendaient être une addition n'était qu'une simple
explication, bien permise puisque le second concile de

Constantinople avait ajouté des termes au Symbole de Nicée pour
expliquer plus clairement sa doctrine. Il cita ensuite des

passages de Pères grecs, prouvant que le St-Esprit procède du
Fils comme du Père ; il fit valoir le silence de Photius, qui
n'avait point reproché cette addition aux Latins ; enfin il
prétendit, d'après des textes de St. Cyrille et d'Agathon, que
l'Eglise romaine a le pouvoir d'établir et d'expliquer la
doctrine de la foi. Bessarion répondit, au nom des Grecs, que toute
addition au Symbole était défendue et qu'ainsi il était inutile
d'examiner si celle que les Latins avaient faite était une
explication ou non ; qu'il suffisait que ce fût une addition pour la
rejeter ; qu'il n'était point défendu d'expliquer la foi, mais qu'il
était défendu d'insérer ces explications dans le Symbole ; que
jusqu'au second concile cela avait pu être permis, mais que
le troisième l'avait formellement défendu, et n'avait pas, lui,
ajouté au Symbole les termes de « mère de Dieu », pas plus
que les conciles qui avaient suivi n'avaient ajouté leurs
définitions au Symbole dont elles n'étaient pour la plupart que
l'explication. Quant aux privilèges de l'Eglise de Rome, les
Grecs, dit Bessarion, en savaient l'étendue mais aussi les
bornes. C'est ainsi que refusant à l'Eglise universelle et au
concile œcuménique le droit d'ajouter au Symbole, ils le
refusaient à plus forte raison à l'Eglise de Rome.

Jean, évêque de Foro-Julio, fut choisi par les Latins pour
répondre à Bessarion ; il soutint que non seulement il n'y avait
aucune loi qui défendît d'ajouter quelque explication au
Symbole, mais même qu'il ne pouvait y en avoir qui fît cette
défense à l'Eglise, que la prohibition d'Ephèse n'avait donc
trait qu'aux particuliers voulant faire des additions sans
autorité.

Dans le même ordre d'idées, le cardinal Césarini ajouta
que le concile d'Ephèse ne défendait pas seulement d'ajouter
mais aussi de faire une nouvelle exposition de foi ; consé-
quemment que, si l'on étendait cette défense à l'Eglise ou au
concile, il s'ensuivrait que l'Eglise ne pourrait pas faire une
nouvelle exposition de la foi : ce que les Grecs eux-mêmes
reconnaissaient être faux ; d'autre part, que le concile d'Ephèse
n'ayant parlé que du Symbole de Nicée, il s'ensuivrait qu'il

Eevue intern, de Théologie. Heft 33, 1901. 11



— 162 --

aurait désapprouvé les additions faites au Symbole par le
concile de Constantinople ; enfin, que les conciles d'Ephèse
et de Chalcédoine n'avaient eu d'autre but que d'empêcher
que l'on n'introduisît une nouvelle doctrine. Il termina en
disant qu'il était temps d'aborder la principale question, la
question de fond, à savoir : si le St-Esprit procède vraiment
du Fils.

Dans une séance subséquente, Marc d'Ephèse et le
cardinal Julien discutèrent encore sur l'explication de la défense
du concile d'Ephèse. Ce dernier remarqua qu'il y avait des

manuscrits du Symbole de Constantinople où l'on ne trouvait
point les termes : Descendit de cœlis, ni Secundum Scripturas,
ni le Deum de Deo, ni le Descendit ad inferos ; c'étaient donc
des additions sur lesquelles les Grecs ne faisaient point de

reproche comme touchant le Filioque ; d'où il fallait conclure
que c'était le fond de la question qui leur tenait à cœur bien
plus que la forme, soit la défense du concile d'Ephèse. C'est

pourquoi on résolut d'en venir à la principale question
touchant la vérité de la doctrine ; mais auparavant le pape
proposa de transférer le concile à Florence, sous prétexte que
la peste ayant sévi à Ferrare les années précédentes, il était
à craindre qu'elle n'éclatât de nouveau au printemps ; en

réalité, parce que Eugène ne pouvait plus fournir aux dépenses

et que les Florentins lui avaient promis des sommes
considérables si le concile était tenu à Florence.

La première session plénière du nouveau concile eut lieu
le 26 février 1439, mais elle se passa en disputes entre le
cardinal Julien Césarini et l'empereur, qui avait des prétentions

à la théologie. Dans la IIe session (2 mars), on aborda la
question la plus importante, la procession du St-Esprit. Marc,
archevêque d'Ephèse, parla pour les Grecs, Jean, provincial
des Dominicains, pour les Latins. Après maintes contestations
sur le sens de divers passages des Pères grecs, ils demeurèrent

chacun dans leur sentiment sans convenir de rien. On

nomma ensuite dix théologiens de part et d'autre pour
préparer l'union. Bessarion proposa que les Latins et les Grecs
approuvassent la lettre de St. Maxime à Marin sans aucune
explication ; mais les Latins y donnaient un sens qui ne
convenait pas aux Grecs, Marc d'Ephèse revenant toujours à sa
proposition que l'on retranchât l'addition faite au Symbole.



— 163 —

D'autres proposèrent la profession de foi du patriarche Tarase,
où il est dit que le St-Esprit procède du Père par le Fils ;

mais aucun tempérament ne fut agréé par les deux partis.
Enfin, après des négociations qui durèrent plus de deux mois,
on convint dans une assemblée convoquée le 8 juin d'une
définition commune aux deux Eglises. Cette définition est ainsi

conçue: «Nous Latins et Grecs... confessons que tous les

fidèles chrétiens doivent recevoir cette vérité de foi, que le

St-Esprit est éternellement du Père et du Fils et que de toute
éternité il procède de l'un et de l'autre comme d'un seul principe

et par une seule production qu'on appelle spiration. Nous
déclarons aussi que ce que quelques Saints Pères ont dit, que
le St-Esprit procède du Père par le Fils, doit être pris de

telle sorte qu'on entende par ces paroles que le Fils est comme
le Père et conjointement avec lui le principe du St-Esprit et

parce que tout ce qu'a le Père il le communique à son Fils,
excepté la paternité qui le distingue du Fils et du St-Esprit ;

aussi est-ce de son Père que le Fils a reçu de toute éternité
cette vertu productive par laquelle le St-Esprit procède du
Fils comme du Père. » En conséquence, on ajouta à cette
définition un article consacrant l'addition au Symbole du mot
Filioque, dont les Grecs à Ferrare avaient demandé la
discussion préalablement à toute discussion sur le fond. Les deux
articles lus en latin et en grec furent approuvés et applaudis
par tous, à l'exception de Marc d'Ephèse et de Sophrone
d'Anchiale, qui persistèrent dans leur avis.

Avons-nous besoin d'ajouter qu'avant de signer ces
laborieux documents, l'empereur eut la sage précaution de
s'assurer des secours dont il avait besoin, par un traité particulier
qu'il fit avec le pape? Eugène devait fournir aux Grecs les
frais de leur retour. Il s'engageait à entretenir tous les ans
trois cents soldats et deux galères pour la garde de la ville
de Constantinople. En cas de guerre, le pape devait fournir
à l'empereur vingt galères pour six mois ou dix pour un an.
Enfin si ce dernier avait besoin de troupes de terre, Eugène
engagerait les princes chrétiens d'Occident à les lui fournir.
Le patriarche de Constantinople Joseph mourut un jour après
avoir signé les premiers canons : on lui fit de pompeuses
funérailles.

Sur les autres griefs qui séparaient les deux Eglises, l'en-



— 164 —

tente se fit assez rapidement, excepté en ce qui concernait la
suprématie du pape.

On commença par la question des éléments de VEucharistie
et des paroles de la Consécration. Les prélats grecs établirent
tout d'abord qu'ils n'avaient point d'ordre, sur cette matière,
du synode d'Orient, mais que comme particuliers ils pensaient
qu'il était indifférent de consacrer avec du pain azyme ou
avec du pain levé, pourvu que ce fût du pain de froment,
chaque prêtre étant obligé de s'en servir selon la coutume de

son Eglise.
Touchant la Consécration, les Latins ayant demandé pourquoi

les Grecs, après avoir prononcé ces paroles: « Ceci est

mon corps, ceci est mon sang», récitaient cette prière: «Fais
ce pain le précieux corps de ton Christ et ce qui est dans ce

calice son précieux sang en les changeant par ton St-Esprit»,
les Grecs répondirent que le pain était bien consacré et fait
corps de Jésus-Christ par ces paroles : Ceci est mon corps, etc. ;

mais que, comme les Latins après les avoir prononcées disent :

« Ordonne Seigneur que ces dons soient portés par les mains
de ton saint ange sur ton autel sublime », les Grecs demandent

de même que le St-Esprit descende sur eux, qu'il fasse
ce pain le corps de Jésus-Christ, ce qui est dans le calice son
sang, pour purifier les âmes des communiants et remettre
leurs péchés, et qu'il ne soit pas leur jugement et leur
condamnation. Interrogés ensuite sur ce qu'ils pensaient de
l'opération de Dieu dans l'Eucharistie, ils répondirent simplement
que leur sentiment sur ce point était celui de tout l'Orient.
Remarquons en passant qu'ils n'expliquèrent pas quel était ce
sentiment ; et d'accord avec l'empereur ils demandèrent que
l'on parlât seulement, dans le traité d'union, de l'addition au
Symbole, du pain azyme et de la primauté du pape, sans rien
dire du purgatoire ni de la consécration. Les Latins insistèrent
sur le purgatoire. Les Grecs n'admettaient pas le nom. Us

professaient qu'en attendant la dernière sentence qui sera
prononcée solennellement à la fin du monde, les âmes qui ne
sont point frappées aussitôt après la mort d'une condamnation
absolue, restent dans un état provisoire où les vivants
peuvent leur venir en aide par leurs prières, par leurs œuvres et

par la célébration du sacrifice eucharistique. L'état de béatitude

comme l'état de damnation ne sera définitif qu'après la



— 165 —

résurrection du corps et le jugement dernier ; jusqu'alors
aucune âme ne peut jouir dans le ciel de la présence et de

la vue de Dieu. Sur ce dernier point, nous l'avons dit,
Bessarion et Marc d'Ephèse n'étaient pas entièrement d'accord.
Quoi qu'il en soit, on convint à Florence qu'on reconnaîtrait
un purgatoire sans déterminer le lieu où il est, ni les peines
qu'on y endure, feu, ténèbres, tempête ou tout autre supplice.
Dans ce purgatoire, les âmes de ceux qui sont morts en état
de grâce, mais avant d'avoir satisfait pour leurs péchés, sont
purifiées. Les suffrages des fidèles, les prières, les aumônes
et les autres bonnes œuvres peuvent les soulager et les
délivrer de leurs peines. De plus, on déclara que les âmes qui
après le baptême n'ont commis aucun péché, ou qui après en
avoir commis ont fait une pénitence suffisante, soit dans cette
vie, soit dans l'autre, par les souffrances du purgatoire, sont
reçues au même moment dans le ciel, où elles voient clairement

Dieu, selon le degré de leurs mérites.
Restait à traiter la question de la primauté du pape.

Dœllinger dit à ce sujet qu'une reconnaissance de la primauté
romaine était pour les Grecs chose conforme à leur tradition,
aussitôt que tombait l'accusation adressée jusqu'alors à cette
Eglise d'être hérétique et schismatique. La théorie des patriarches

était courante chez les Orientaux depuis près de mille
ans. D'après elle, les cinq patriarches, de Rome, de Constantinople,

d'Alexandrie, d'Antioche et de Jérusalem (le patriarche
de la vieille Rome étant le premier et le plus illustre), se
trouvaient à la tête de l'Eglise ; et sans le consentement de
ces cinq princes de l'Eglise, rien ne pouvait être décidé
unilatéralement, ni dans les questions de foi, ni pour le bien
général de l'Eglise. Cette façon de comprendre la prééminence
du pape de Rome (celui d'Alexandrie chez eux portait le
même nom) n'avait rien de commun en esprit avec cette
monarchie papale universelle, inventée et réalisée en Occident
depuis 845 et 1073 ; elle n'y ressemblait guère plus que la
situation d'un doge de Venise ne ressemblait à celle d'un
schah de Perse. Toute domination arbitraire, clérico-temporelle,
était en général étrangère aux Grecs. Leurs patriarches se
mouvaient dans un espace relativement étroit, limité par des

règles infranchissables. L'énorme appareil des indulgences
papales leur était totalement inconnu. Beaucoup de droits peu



— 166 —

à peu usurpés par les papes n'auraient jamais pu même arriver

à l'application, tant la constitution de leur système
ecclésiastique était simple. Enfin les prétentions du pouvoir papal
avaient précisément été pour les Grecs, depuis plusieurs siècles,
une des causes principales pour lesquelles ils avaient refusé
toute réunion des Eglises. En 1232 déjà le patriarche Germa-
nus avait écrit aux cardinaux : « La tyrannie de votre oppression

et les concussions de l'Eglise romaine sont les causes de

notre séparation.» Humbert, général des Dominicains, avançait
les mêmes raisons dans son mémoire destiné au synode de

Lyon en 1274. «L'Eglise romaine ne sait que rendre pesant
le joug qu'elle impose aux hommes. Ses exactions, ses
innombrables nonces et légats, la foule de ses statuts et de ses
châtiments ont fait reculer les Grecs devant une réunion. » C'était
également l'opinion générale en Europe. Le clergé français
s'appuya sur ces faits dans son mémoire à Clément IV en 1266 : « Quod
propter ejusmodi exactiones Orientalis Ecclesia ab obedien-
tia Romanse Ecclesiœ recesserit, patet omnibus. » L'évêque
Durand de Mende renouvela ces reproches à Clément V (Tractât,

de Conc., p. 69). L'Anglais Jean de Mandeville, après son
retour d'Orient, rapporte ce qui suit : « Les Grecs ont répondu
laconiquement aux sommations que Jean XXII leur a faites
de se soumettre à lui : « Nous croyons fermement à ta toute-
puissance sur tes sujets, nous ne pouvons pas souffrir ton
orgueil démesuré, et nous ne pouvons pas satisfaire ta cupidité.
Satan est avec toi ; le Seigneur est avec nous. » En 1339,

Jean de Florence, minorité envoyé en Orient par Benoît XII,
eut une conférence avec le patriarche de Constantinople et
son synode, où il fut encore répété : « L'orgueil insupportable
des évêques de Rome est la cause de la séparation. » La
pensée du système papal qui veut que le pape soit l'unique
dépostitaire de la puissance ecclésiastique et résume en lui
celle de tous les évêques, était tout particulièrement répugnante
aux Orientaux. On peut le constater dans l'ouvrage : Crimi-
nationes contra Ecclesiam latinam, qui a été écrit vers l'an 1200

dans les Cotelerii Monum. Eccles. Grœc. III, 502 : « èva awsxxuòv
Twv ccTzdvrwv dg^isgea tòv narrai'». Us ne pouvaient point
comprendre le pape comme l'unique grand-prêtre contenant toute
l'Eglise en lui. Et s'ils trouvaient déjà peu chrétien chez les
Latins l'abus des serments, ils détestaient doublement le
serment d'obéissance que le pape prétendait exiger d'eux.



-- 167 —

Mais à ce moment, la situation critique des Grecs les rendait
plus souples. Us avaient, pendant le concile, vécu des aumônes
du pape et ils tenaient à ne pas retourner chez eux sans
avoir fait quelque chose. Eugène réclamait d'eux qu'ils
reconnussent sa puissance monarchique sur toute l'Eglise dans les
termes usités en Occident; mais lorsque les théologiens
pontificaux écrasaient les Grecs sous le monceau des citations con-
trouvées ou falsifiées du pseudo-Isidore et de Gratien, ceux-ci
répondaient nettement : « Tous ces canons sont apocryphes. »

Déjà l'empereur en était venu à dire : Si le pape n'en démord
pas, je repartirai avec les miens sans rien conclure. On arriva
pourtant à une transaction. Aux privilèges du pape proposés
par les Latins, les Grecs voulurent d'abord ajouter les deux
restrictions suivantes : la première, que le pape ne pourrait
pas convoquer de concile œcuménique sans l'empereur et les

patriarches ; la seconde, qu'en cas d'appel du jugement des

patriarches, le pape ne pourrait pas évoquer la cause à Rome,
mais qu'il enverrait des juges sur les lieux. Eugène ne voulut
point consentir à ces deux articles, et l'empereur fut de
nouveau prêt à rompre toute négociation ; mais on s'entendit à la
fin sur cette formule : « Touchant la primauté du pape, nous
avouons qu'il est le souverain pontife et le vicaire de Jésus-
Christ, le pasteur et le docteur de tous les chrétiens, qui
gouverne l'Eglise de Dieu, sauf les privilèges et les droits des
patriarches d'Orient. » Une grande difficulté fut aussi de savon-
quel nom serait mis en tête dans le décret d'union. Les Latins
voulait que ce fût celui du pape, les Grecs que ce fût celui
de l'empereur et des patriarches. Il fut enfin réglé que l'on
mettrait le nom du pape, mais que l'on ajouterait : « du
consentement de l'empereur, du patriarche de Constantinople et
des autres patriarches ». U y eut encore une autre difficulté
sur la manière dont on exprimerait les privilèges du pape.
Les Latins voulaient que l'on admît que ces privilèges étaient
déterminés par l'Ecriture et les déclarations des Saints, mais
cette formule ne plut pas à l'empereur et aux Grecs. « Si
quelque Saint, dirent-ils, a fait des compliments au pape dans
quelque lettre, prendra-t-on cela pour un privilège » Après
de longs pourparlers, on convint enfin de remplacer la locution

: « selon les paroles des Saints » par celle-ci : « selon les
canons et les actes des conciles œcuméniques».



— 168 —

Enfin, on était d'accord : on s'était marchandé
réciproquement des concessions. Le décret d'union était ainsi conçu:

Définition du saint concile œcuménique célébré à

Florence. Eugène, serviteur des serviteurs de Dieu, pour servir
de monument à perpétuité, du consentement de notre cher
fils Jean Paléologue, illustre empereur d'Orient, et de ceux
qui tiennent la place de nos très vénérables frères les
patriarches et des autres prélats représentant l'Eglise grecque

Les Grecs et les Latins assemblés dans ce saint concile
œcuménique, ont donné les uns et les autres tous leurs soins

pour examiner avec toute l'exactitude possible l'article qui
regarde la procession du St-Esprit, et après que l'on a

rapporté les témoignages de l'Ecriture Sainte et des passages des

Pères grecs et latins, dont les uns portent que le Saint-
Esprit procède du Père et du Fils ; les autres qu'il procède du
Père par le Fils, on a reconnu qu'ils n'ont tous qu'un
même sens, quoiqu'ils se servent de diverses expressions: que
les Grecs, en disant que le St-Esprit procède du Père, ne veulent

point exclure le Fils ; mais parce qu'il semblait aux Grecs

que les Latins, en assurant que le St-Esprit procède du Père
et du Fils, admettaient deux principes et deux spirations, ils
se sont abstenus de dire que le St-Esprit procède du Père et
du Fils : les Latins, au contraire, ont assuré qu'en disant que
le St-Esprit procède du Père et du Fils, ils n'ont pas dessein
de nier que le Père soit la source et le principe de toute la
Divinité, savoir du Fils et du St-Esprit ; ni de prétendre que
le Fils ne reçoive pas du Père ce en quoi le St-Esprit
procède de Lui, ni enfin d'admettre deux principes ou deux spirations,

mais qu'ils reconnaissent qu'il n'y a qu'un seul principe
et une seule procession du St-Esprit, comme ils l'ont toujours
tenu ; et comme ces expressions reviennent à un même sens
véritable, ils se sont enfin entendus et ont fait l'union
suivante d'un consentement unanime. Partant, au nom de la
Sainte Trinité, du Père, du Fils et du St-Esprit, de l'avis de

ce saint concile œcuménique assemblé à Florence, nous
définissons que la vérité de cette foi soit crue et reçue de tous
les chrétiens et que tous professent que le St-Esprit est
éternellement du Père et du Fils, qu'il reçoit sa substance et son
être subsistant du Père et du Fils, et qu'il procède des deux
éternellement comme d'un seul principe et par une seule pro-



— 169 —

cession, déclarant que les saints Docteurs et les Pères qui
disent que le St-Esprit procède du Père par le Fils, n'ont point
d'autre sens et font connaître par là que le Fils est comme
le Père, selon les Grecs, la cause, et selon les Latins, le principe

de la subsistance du St-Esprit ; et parce que le Père a

communiqué au Fils dans sa génération tout ce qu'il a, à

l'exception de ce qu'il est Père, il lui a aussi donné de toute
éternité, ce en quoi le St-Esprit procède de lui. Nous définissons

aussi que cette explication « et du Fils » a été ajoutée
légitimement et avec raison au Symbole pour éclaircir la
vérité et avec nécessité.

Nous déclarons aussi que le corps de Jésus-Christ est
véritablement consacré avec du pain de froment, qu'il soit
azyme ou levé, et que les prêtres doivent se servir de l'un et
de l'autre selon l'usage de leur Eglise.

Que les âmes des véritables pénitents morts dans la charité

de Dieu, avant d'avoir fait de dignes fruits de pénitence
de leurs péchés, sont purifiées après leur mort, par les peines
du purgatoire, et qu'elles sont soulagées de ces peines par
les suffrages des fidèles vivants, comme sont les saints sacrifices,

les prières, les aumônes, et les autres œuvres de piété,
que les fidèles font pour les autres fidèles suivant les règles
de l'Eglise, et que les âmes de ceux qui n'ont point péché
depuis leur baptême ou celles de ceux qui étant tombés dans
des péchés, en ont été purifiées dans leur corps, ou après en
être sorties comme nous venons de dire, entrent aussitôt dans
le ciel et voient purement la Trinité, les uns plus parfaitement
que les autres, selon la différence de leurs mérites. Enfin que
les âmes de ceux qui sont morts en péché mortel actuel ou
dans le seul péché originel, descendent aussitôt en enfer, pour
y être punies de peines, quoiqu'inégales.

Nous définissons encore que le Saint-Siège apostolique et
le pontife romain a la primauté sur toute la terre, qu'il est le
successeur de St. Pierre, le coryphée des apôtres et le vicaire
de Jésus-Christ, le chef de toute l'Eglise, le Père et le Docteur
de tous les chrétiens et que Jésus-Christ lui a donné en la
personne de St. Pierre le pouvoir de paître, de régler et de

gouverner l'Eglise catholique, ainsi qu'il est expliqué dans les
actes des conciles œcuméniques et dans les saints canons.
Nous renouvelons, en outre, l'ordre des autres patriarches



— 170 —

marqué dans les canons ; en sorte que celui de Constantinople
soit le second après le saint pape de Rome, celui d'Alexandrie

le troisième, celui d'Antioche le quatrième, et celui de

Jérusalem le cinquième, sans toucher à tous leurs privilèges
et droits.

D'un commun accord, on omit toute définition sur les
paroles de la consécration.

La définition fut signée le 5 juillet 1439 par l'empereur
et les Grecs d'une part, par Eugène et les dignitaires latins
d'autre part ; puis, le lendemain, la publication de la définition
et de l'union fut faite dans la grande église de Florence. Le
cardinal julien Césarini et l'archevêque Bessarion de Nicée
montèrent en chaire et lurent la définition de foi, l'un en
latin et l'autre en grec. Tous les assistants l'approuvèrent et
s'embrassèrent ; puis la messe fut célébrée solennellement et
chacun se retira. Eugène demanda encore, mais sans pouvoir
les obtenir, la punition de Marc d'Ephèse qui avait refusé de

souscrire au décret d'union, et l'élection du nouveau patriarche
de Constantinople ; mais il lui fut répondu qu'on s'occuperait
des deux choses en Orient.

Les Grecs quittèrent successivement Florence et ils
arrivèrent sans accident à Constantinople, toujours aux frais du

pape ; mais ils furent fort mal reçus par le peuple, qui acclama
au contraire Marc d'Ephèse comme un saint confesseur de la
foi et l'unique défenseur de la religion.

(A continuer.)

D1' A. Chrétien.


	Le pape Eugène IV : 1431-1447

