
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


125

LES

CORRUPTIONS DE L'IDÉE CATHOLIQUE.

VI. — Le catholicisme et le jésuitisme1).

I. Il a été démontré que le cléricalisme, le scolasticisme, le

formalisme, le césaro-papisme et l'ultramontanisme sont des

corruptions positives du catholicisme.
Or, le jésuitisme est le résumé, ou à peu près, de toutes

ces corruptions, avec quelques éléments non moins corrupteurs
en plus. C'est dire combien il est opposé au catholicisme
même.

J'ai dit qu'il est le résumé, ou à peu près, de toutes les
corruptions précédemment indiquées. En effet, je n'ai qu'une
restriction à faire, au sujet du scolasticisme. Voici pourquoi.
Bien qu'Ignace de Loyola eût engagé ses disciples à enseigner
la doctrine de Thomas d'Aquin, ceux-ci, qui dès le principe
eurent pour but de s'emparer de la direction des esprits, soit
dans l'Eglise, soit dans la société temporelle, comprirent vite
que les doctrines scolastiques offraient trop de lacunes et de

contradictions pour pouvoir servir à la conquête du monde ;

ils comprirent vite que, prises soit dans le courant aristotélicien

de Thomas d'Aquin, soit dans le courant néoplatonicien
et augustinien, elles devaient être modifiées et céder la place
à des explications nouvelles, plus aptes à séduire les
intelligences modernes. Et c'est ainsi qu'ils soutinrent le libre arbitre
contre les excès des calvinistes au XVIe siècle et des jansénistes
au XVII0. Ceci doit être compté certainement à leur avantage.

') Voir la Revue, janvier 1900, p. 92-105; avril, p. 240-262 ; juillet, p. 504-527:
octobre, p. 691-721.



— 126 —

Toutefois, sur ce point même,il faut voir exactement les intentions

qu'ils ont eues et les abus qu'ils ont commis : car, même

quand ils ont raison sous un certain rapport, les jésuites ont
encore tort sous d'autres rapports, par la force même de leur
système, qui est essentiellement mauvais. On a remarqué
qu' « en soutenant toutes ces libertés, les jésuites se ménageaient
à eux-mêmes celle de conclure qu'il n'y a rien chez les êtres

pensants qui empêche un certain pouvoir religieux de faire
croire n'importe quoi à n'importe qui1).» Donc, au fond, ce

que les jésuites défendaient par-dessus tout, c'était, pour eux,
la liberté d'être partout les maîtres, la liberté de se soumettre
les rois, ou de les déposer, ou de les assassiner, la liberté de

se soumettre les évêques, ou de les discréditer, ou de les
paralyser, etc. Il importe de remarquer que leur principe est

beaucoup plus vaste que l'application qu'ils en ont faite jusqu'à
présent, et qu'ils ont encore un vaste avenir devant eux, étant
donnée la souplesse des circonstances.

Quoi qu'il en soit, la restriction dont il s'agit ne saurait
infirmer la conclusion susdite. Ce qui reste donc maintenant
à déterminer, c'est l'ensemble des éléments particuliers qui,
dans le jésuitisme, corrompent directement le catholicisme.

Pour faire cette analyse d'une manière précise et
complète, ce n'est pas une simple étude de Revue qu'il faudrait
écrire, mais des volumes considérables. Et puisqu'il faut nous
limiter, indiquons d'abord les questions à écarter, bien qu'elles
soient très intéressantes et qu'elles se rapportent à notre sujet.

Certes, il serait du plus haut intérêt d'exposer la politique
des jésuites: les principes sur lesquels elle repose, les faits
qu'elle a inspirés et qu'elle inspire encore, son influence réelle
sur les Etats, soit sur les Etats dits catholiques, soit même
sur les Etats non catholiques.

Il serait du plus haut intérêt d'exposer dans tout son jour
l'organisation des jésuites: les rouages de cette organisation,
son étendue, son unité, sa puissance formidable, et par conséquent

l'immense insanité des indifférents qui se croisent les
bras et qui laissent faire.

Il serait du plus haut intérêt de mettre en lumière leur
morale, sur les points les plus essentiels de l'ordre public,

') Milsand, Revue des Deux Mondes, 15 septembre 1875, p. 308.



— 127 —

par exemple: leur façon de pratiquer l'assassinat politique et
le régicide1), le meurtre des particuliers, la fomentation des

guerres et des révoltes, les intrigues politiques, les banqueroutes,

les spoliations, les vols, les captations, les escroqueries,
les dois, les fraudes, les doctrines immorales, les pamphets
incendiaires, etc.

Il serait du plus haut intérêt de relater exactement toutes
les mesures prises contre eux par les Etats, leur habileté à

les déjouer et à passer outre, par conséquent l'incroyable
faiblesse des gouvernements à leur égard, non seulement des

gouvernements plus ou moins dépendants de la papauté,
comme l'Autriche, l'Espagne, la France, l'Italie, le Portugal, etc.,
mais même des gouvernements orthodoxes et des gouvernements

protestants. Ne serait-ce pas de la plus grande utilité
de constater véridiquement ce qu'ils ont fait de l'Autriche, de

l'Espagne, de l'Italie ; ce qu'ils sont en train de faire de la
France actuelle, où leurs propriétés sont évaluées à « plus de

dix milliards2);» de quels périls ils menacent l'Allemagne;
comment et pourquoi, ayant été supprimés par un pape,
chassés à plusieurs reprises de tous les Etats de l'Europe
pour les crimes les plus graves, ils ont néanmoins réussi à
se maintenir et à doubler leur fortune et leur puissance.

Il serait du plus haut intérêt de rappeler les terribles
jugements portés contre eux par des penseurs sérieux, qui
les avaient étudiés de près et qui les connaissaient, tels que
les docteurs de l'Université de Paris des XVIe et XVIIe siècles,
les avocats les plus célèbres du parlement de Paris, des
hommes comme l'avocat Antoine Arnauld, Louis Dolé, Sully,
Talon, le président de Harlay3), Saint-Simon, Chateaubriand*),

') Voir la Tribune libre du clergé du 4 décembre 1887, sur les « Révérends-
assassins,» à propos de Henri IV.

2) Voir l'Aurore du 31 juillet 1899.
3) Voir, dans La Morale pratique des jésuites (Cologne, 1669), les «Remontrances

de la Cour de Parlement de Paris au roi Henri IV sur le rétablissement
des jésuites », faites par M. le premier président de Harlay en 1604, p. 37-44.

4) Chateaubriand a écrit à Montlosier le 3 décembre 1825: «Je hais comme
vous la congrégation et ces associations d'hypocrites qui transforment nos domestiques
en espions, et qui ne cherchent à l'autel que le pouvoir. » Et dans les Mémoires
d outre-tombe : «... cet ordre célèbre (des jésuites), dans lequel, il faut en convenir,
regne quelque chose d'inquiétant, car un mystérieux nuage couvre toujours les affaires
des jésuites. »



— 128 —

Michelet, et, de nos jours, Huber1), Ad. Michel2), Jules de

Marthold3), Hanotaux4), G. Larroumet5), etc., etc. Je cite au
hasard, et je m'arrête, même en commençant, pour ne pas
dresser une interminable liste.

Il serait du plus haut intérêt, dis-je, d'établir tous ces
textes et tous ces faits, avec les démonstrations qui les rendent
irréfragables. Mais je veux me borner au jésuitisme strictement
religieux (ou, plus exactement, irréligieux). Et encore, même
sur ce terrain circonscrit, est-il impossible de tout dire. Laissons
de côté certaines questions encore discutables, par exemple :

en quoi les jésuites ont conservé et développé dans l'Eglise
romaine l'esprit du paganisme9); ce qu'Ignace de Loyola a

emprunté aux congrégations musulmanes en écrivant ses
Exercices spirituels1); etc. N'examinons le jésuitisme qu'au
point de vue du catholicisme même.

IL D'abord, c'est un fait que l'ordre des jésuites ne date

que du XVIe siècle ; que l'Eglise catholique a existé pendant
quinze siècles sans lui; qu'elle peut donc exister encore sans
lui, et qu'il ne lui est aucunement indispensable.

Mais, dira-t-on, peu importe la date récente des jésuites
comme ordre ; ce qui importe en eux, c'est leur esprit. Or
leur esprit est l'esprit même de Jésus, comme l'indique leur
nom. — Cette objection fera sourire tout le monde : car il ne
suffit pas du nom pour avoir la chose ; le truc serait par trop
facile. Quant à prétendre que l'esprit jésuitique est l'esprit
même du Christ, c'est aussi une pure dérision, qui ne saurait

') Der Jesuitenorden, nach seiner Verfassung und Doktrin, Wirksamkeit und
Geschichte charakterisiert von Dr Johannes Huber ; Berlin, 1873.

2) Les Jésuites, par Ad. Michel; Paris, 1879.

3) Voir, dans la Nouvelle Revue internationale, septembre et octobre 1895 '•

« les Anarchistes » (les jésuites anarchistes).

*) «La France, qui ne voulait pas recevoir les jésuites, n'a pas encore soldé
le compte de la faute commise par Henri IV, qui périt de les avoir reçus. » Etudes

sur le XVIe siècle, p. 159; voir p. 110-111.

8) Vers Athènes et Jérusalem, p. 212; Paris, Hachette, 1898.

6) Voir, sur ce point, l'ouvrage du Dr A. Hislop: les Deux Babylones, trad,
de l'anglais par le pasteur Cerisier; Paris, 1886.

7) Voir l'ouvrage de Hermann Müller: les Origines de la compagnie de Jésus.

Ignace et Lainez; Paris, 1898. —- Voir, dans le Chrétien français du 15 septembre
1900, une lettre du capitaine Rcederer.



— 129 —

tromper personne. Il suffit d'ouvrir l'Evangile à n'importe
quelle page pour y trouver dix textes violés par les jésuites.
Nous en donnerons plus loin la preuve, et nous montrerons

que tous les principes essentiels du jésuitisme sont opposés à

ceux du christianisme. D'où il est clair que, loin que l'ordre
des jésuites soit nécessaire à l'existence du catholicisme,
l'existence du catholicisme exige, au contraire, la disparition
du jésuitisme, comme la vérité exige la disparition de l'erreur.

Ensuite, c'est un fait que, partout où les jésuites ont existé,
partout ils ont nui à l'Eglise et au pays qui les a accueillis.
C'est un fait qu'ils accaparent les forces vives de tous les
milieux qui subissent leur influence ; qu'ils les paralysent pour
mieux les vaincre, qu'ils les sucent pour mieux s'en nourrir,
qu'ils les épuisent pour mieux les dominer : perinde ac cadaver.
Telle est la prétendue civilisation qu'ils répandent autour d'eux.
Leur règne est la complète décadence de leurs sujets:
décadence politique, sociale, intellectuelle, morale et religieuse. On
ne sait que trop ce qu'ils ont fait de tous les Paraguays qu'ils
ont exploités.

C'est un autre fait, non moins remarquable, que partout,
sur leurs traces, se développent les mensonges, les erreurs,
les superstitions, les intrigues de toutes sortes, les divisions,
les jalousies; et, finalement, qu'ils provoquent contre le
christianisme, au nom duquel ils commettent toutes ces iniquités,
un dégoût, une horreur, une haine, qui vont quelquefois
jusqu'à l'impiété et à l'athéisme. L'incrédulité des trois derniers
siècles est, en effet, en très grande partie, le résultat du
jésuitisme. Sans les scandales des cours de Louis XIII et de
Louis XIV, scandales mal couverts par les confesseurs royaux,
les La Chaise, les Tellier et autres jésuites, ni Voltaire, ni
l'Encyclopédie, ni Helvétius, ni d'Holbach, n'auraient pu élever
la voix aussi haut.

Le Dieu des jésuites, la religion des jésuites, la morale
des jésuites, imposent à la raison et à la conscience humaines
de telles énormités, c'est-à-dire de telles insanités, que beaucoup

s'écrient: «Plutôt pas de Dieu qu'un Dieu aussi idiot
et aussi odieux; plutôt pas de religion qu'une religion aussi
stupide et aussi criminelle » On avouera que j'aurais des
milliers de textes à produire ici, à l'appui de ces assertions.

Revue intern, de Théologie. Heft 33, 1901. 9



— 130 —

Je me borne à la citation suivante, qui est d'un écrivain
contemporain relativement modéré:

« Les jésuites, a dit M. Yves Güyot, sont une association
de malfaiteurs analogue à la Maffia napolitaine. Us sont campés
au milieu de nous, pour nous exploiter à l'aide de la bêtise
des uns, des passions des autres, par la ruse, par la violence,
par le crime. Un jésuite ne recule devant rien. La fin justifie
les moyens. Moi aussi, pendant longtemps, j'ai cru que le

Juif Errant d'Eugène Sue n'était qu'un produit de l'imagination.

J'ai bien été obligé de reconnaître que je m'étais trompé.. •

Les jésuites sont les ennemis non seulement de la République,
mais encore de la nation, qu'ils cherchent à diviser, dont ils
veulent armer une partie contre l'autre. Ils veulent que la
France recommence l'histoire de l'Espagne. S'adressant aux
foules, ayant recours aux pires moyens de la démagogie, ils
veulent refaire, au XIXe siècle, l'état mental qui a déchaîné
les guerres religieuses du XVIe et s'est épanoui dans le
massacre de la Saint-Barthélémy, et a continué ses ravages
lors de la Révocation de l'Edit de Nantes. Ce sont des agents
de guerre civile... Les jésuites forment une association de
malfaiteurs privés et publics: et les Suisses ont eu raison
quand, dans leur constitution de 1848 et de 1874, après avoir
garanti la liberté d'association, ils y ont inséré la disposition
suivante contre les jésuites : — « Article 51 : L'ordre des jésuites
et les sociétés qui lui sont affiliées ne peuvent être reçus dans
aucune partie de la Suisse, et toute action dans l'Eglise et
dans l'Ecole est interdite à leurs membres. Cette interdiction
peut s'étendre aussi, par voie d'arrêté fédéral, à d'autres ordres
religieux dont l'action est dangereuse pour l'Etat ou trouble
la paix entre les confessions. » — Jamais les partisans de la
liberté d'association ne l'ont réclamée pour les associations de

malfaiteurs: et il est impossible de ne pas considérer comme
tel l'ordre des jésuites \ »

Bien plus, l'Eglise romaine, comme telle, a souffert peut-
être plus encore que les Etats de s'être laissé envahir et dominer

par le jésuitisme dans la mesure que l'on voit. Loin de
moi la pensée que la culpabilité de l'Eglise romaine ne date

que du XVIe siècle et de l'existence des jésuites. Que d'erreurs

l) Voir le Siècle du 28 octobre 1899: Une Association de malfaiteurs.



— 131 —

et de crimes n'a-t-elle pas commis, en effet, du IXe siècle au
XVIe Mais aussi que d'erreurs et de crimes depuis le XVIe,
que le progrès des sciences et de la civilisation aurait dû
rendre impossibles C'est surtout au développement toujours
croissant de l'esprit jésuitique qu'il faut les attribuer. Les

papes n'ont pas vu que les jésuites, qui se disent avant tout
les serviteurs dévoués de la papauté, sont avant tout les
serviteurs, plus dévoués encore, de leur propre Société. Lorsque
les intérêts de la papauté s'accordent avec les leurs, ils
défendent volontiers aussi les premiers ; mais lorsque ces mêmes
intérêts sont opposés aux leurs, ce sont seulement les leurs
qu'ils défendent. N'a-t-on pas vu, par exemple, les jésuites de
France prendre parti pour Louis XIV contre le pape Innocent

XI, et cela, uniquement pour défendre leur position à la
cour, position qu'ils préféraient à l'obéissance au pape et au
triomphe du pape Jésuites envers les Etats, ils ne le sont pas
moins envers l'Eglise et envers la papauté. Lorsque
Clément XIV les a dissous et abolis dans toute l'étendue du
monde chrétien *), se sont-ils soumis à la décision du pape
Ils l'auraient dû, s'ils avaient pratiqué réellement l'obéissance
dont ils se flattent ; mais ils ne l'ont pas fait. Us ne signèrent
plus «jésuites», mais «anciens jésuites». Us n'existèrent plus
en communautés, puisque leurs communautés n'existaient plus;
mais ils existèrent en commun, chacun pouvant venir vivre en
commun dans leurs maisons. Us ne suivirent plus la règle de
Loyola, puisqu'elle était abolie ; mais il leur plut de s'en
imposer une dont les obligations fussent précisément conformes
aux obligations imposées par Loyola à ses disciples. En sorte
que des hommes qui n'étaient pas des jésuites, mais d'anciens
jésuites, vivaient non pas en communauté, mais en commun,
et suivaient une règle semblable à celle des jésuites, non à
titre monastique, mais à titre personnel Cette comédie où
toute une société, officiellement consacrée et dévouée au pape,
joue le pape et se moque de sa décision aussi bien que l'eût
fait Tartuffe, n'est-elle pas bien caractéristique et vraiment
jésuitique Et dire que ce pape devait, plus tard, être déclaré
infaillible par cette même société Et dire que le pape Pie VI,
qui devait déjà être infaillible (s'il est vrai que l'infaillibilité

') Voir le Bref Dominus ac Redemptor, du 21 juillet 1773.



— 132 —

du pape ait toujours été un dogme, comme le disent les

jésuites), était peut-être aussi lui-même de cette comédie où il
était joué S'il s'est vraiment prêté à ce jeu, cela prouverait
simplement que le pape était, déjà alors, assez jésuitisé pour
jouer l'Eglise à son tour, comme cela est arrivé sous Pie IX.
C'est grâce à ces roueries que les jésuites survécurent au bref
de dissolution et purent continuer, dans l'Eglise et dans la
société, leurs louches machinations et leurs intrigues subversives

x).

Les jésuites objectent qu'on les calomnie et qu'on les

déteste, non parce qu'ils sont coupables, mais uniquement
parce qu'ils sont les vrais représentants du christianisme, et

que le christianisme ne peut être que détesté et calomnié par
tous les ennemis du Christ.

Les jésuites se trompent à plaisir : car c'est un fait —
fait non moins important à noter que les précédents — qu'ils
sont condamnés, non par des gens de sac et de corde, comme
ils le prétendent, mais par d'excellents chrétiens. C'est un fait
que ces excellents chrétiens, en les condamnant, n'ont pas été
et ne sont pas circonvenus par l'ignorance et les préjugés ; ils
ont, au contraire, étudié à fond la question, et c'est en
parfaite connaissance de cause qu'ils ont formulé leur condamnation.

Je pourrais citer parmi les adversaires des jésuites les
solitaires de Port-Royal, les Arnauld, les Nicole, les de Sacy,
les Saint-Cyran, les Pascal, et tous ces chrétiens éminents
qu'ils ont essayé de discréditer sous le nom de jansénistes,
mais qui n'en sont pas moins admirés et vénérés par quiconque
a le respect de la conscience humaine et le sentiment du
devoir. C'est une grande faute que les jésuites ont commise
en s'attaquant à de tels hommes ; ils devaient inévitablement
perdre la partie, parce qu'en définitive on ne se moque pas
impunément de Dieu, Deus non irridetur, et que la vérité finit
toujours par triompher de l'erreur et du mensonge. Certes, on
lira toujours les Provinciales de Pascal, non seulement au
point de vue littéraire, mais aussi au point de vue moral et
religieux. Pascal était un saint, et les Provinciales sont le

') Voir le Siècle du 7 novembre 1899 • tt Jésuitisme des jésuites.



— 133 —

fouet vengeur de la vérité et de la religion outragées. Les

jésuites ne s'en relèveront pas.
Mais voici d'autres témoignages, que les jésuites eux-

mêmes ne sauraient récuser.
Commençons par quelques papes.
Paul IV lui-même dit à Laynès et à Salméron en 1558 :

« Vous êtes des insoumis, vous êtes des entêtés et des fauteurs
d'hérésie ; je crains fort de voir sortir de votre Compagnie
quelque sectaire x). »

Pie V était frappé des défauts des jésuites à ce point
qu'il voulait les réformer. Lorsqu'il fut élu pape (1566), le

bruit courut même qu'il voulait les abolir, et l'on s'en réjouit,
ce qui prouve qu'à Rome même on leur était hostile. Pie V
fit plusieurs efforts pour leur imposer une réforme ; ce fut en
vain, il est vrai, mais toujours est-il qu'il y voyait clair et
qu'il ne se laissait pas duper par leur prétendu zèle à
convertir le monde. Il dit même, un jour, à François de Borgia :

« Il faut bien que vous pensiez un peu à vos propres besoins
spirituels, et non toujours à ceux des autres ; sans cela, vous
seriez comme les ramoneurs qui, en nettoyant les cheminées,
se couvrent de suie 2). ». La leçon était piquante.

Sixte-Quint alla plus loin encore. « Ce pape, dit Guettée,
ne se faisait pas illusion sur les défauts intrinsèques de la
Compagnie des jésuites. Il avait reçu non seulement d'Espagne,
mais des autres provinces de la Compagnie, les réclamations
les plus vives contre l'absolutisme, qui était bien en germe
dans les constitutions d'Ignace, mais que Laynès avait surtout
développé et qu'Aquaviva portait à la perfection. Afin de

peindre la volonté arrêtée de Sixte-Quint pour réformer la
Compagnie des jésuites, nous emprunterons ces paroles de

leur dernier panégyriste 3) : « Sixte-Quint poursuivait avec une
activité dévorante son projet de réforme contre la Compagnie
de Jésus. Le feu avait longtemps couvé sous la cendre ; il
éclatait enfin. Le pontife venait d'examiner par lui-même l'Institut,

et il allait le soumettre à tant de changements, que ces
changements, aux yeux d'Aquaviva, équivalaient à une des-

') Guettée, Histoire des jésuites, T. I, p. 106.
a) Ouvr. cité, p. 165.
3) Voir la prétendue Histoire publiée en 1844 par M. Crétineau-Joly, T, II,

P- 334-



— 134 —

trviction; il ne s'agissait pas moins que de bouleverser tous
les statuts...» C'est-à-dire que Sixte-Quint avait adopté toutes
les idées que l'évêque de Paris et la Sorbonne avaient conçues
de la Compagnie dès son apparition en France. Aquaviva
entra en lutte avec le pape. Il lutta avec lui d'énergie et de

persévérance. Le pape ne cédait pas... Il était vieux et malade.
Les cardinaux ne voulaient pas se compromettre en le secondant.

Il pénétra leur motif. « Je le vois bien, leur dit-il en
plein consistoire, vous attendez ma mort ; mais vous vous
trompez. Bientôt et selon notre volonté, nous trancherons
l'affaire. » Pour donner aux jésuites une preuve de ses
sentiments défavorables, il fit mettre à l'index le fameux ouvrage
de leur Père Bellarmin, intitulé : Du pouvoir du Souverain
Pontife. Quelques jours après, il supprima le titre de Compagnie

de Jésus, et voulut qu'Aquaviva rédigeât le décret de

cette suppression. Le jésuite le fit ; mais Sixte-Quint avait à

peine signé la pièce qu'il se trouva plus malade. Il expira le
27 août 1590, et l'on attribua sa mort aux jésuites. Aquaviva
avait cependant ordonné aux novices de la maison de faire
une neuvaine pour sa conservation. Le neuvième jour, au
moment où la cloche appelait les novices aux litanies, Sixte-
Quint expirait. Depuis ce temps, lorsqu'un pape est à l'extrémité

et que l'on entend la cloche des jésuites sonner les
prières des agonisants, le peuple de Rome dit : « Le Saint-Père
va mourir ; voilà la cloche des jésuites qui sonne les litanies '). »

L'évêque Lanuza ayant déclaré au pape Clément VIII que,
si on laissait faire les jésuites, ils viendraient à bout de bannir

de l'Eglise toute saine doctrine, ce pape fit censurer, en
1599, la doctrine du jésuite Molina2), pour laquelle la
Compagnie avait pris fait et cause. Paul V, qui succéda à ce

pape, était aussi sur le point de publier la bulle par laquelle
il condamnait le molinisme, lorsqu'il en fut empêché par ses
différends avec la république de Venise, à propos de l'immunité

ecclésiastique 3). Déjà en 1592, Clément VIII avait reproché
aux jésuites leurs coupables abus dans la pratique de la
confession, leurs singularités en matière de doctrine, leur opiniâ-

*) Guettée, ouvr. cité, T. I, p. 303-305.
3) P. 311.
3) P- 3H-



— 135 —

trete à défendre leurs erreurs et à excuser tous leurs vices J).

Les confidences de ce pape au duc de Sessa, ambassadeur
d'Espagne, s'il faut en croire ce dernier, sont aussi très

graves 2).

On sait que le pape Innocent X, en 1648, prit en main
la cause de l'évêque Palafox et condamna les jésuites 3) ; que
le pape Innocent XIII, en 1723, dans les affaires de la Chine,
a déclaré solennellement les jésuites coupables d'idolâtrie, de

rébellion contre le saint-siège et de profanation du nom de

Dieu 4) ; que ce même pape a eu la pensée d'abolir les jésuites,
mais qu'il mourut deux mois après (1724); enfin, que
Clément XIV a décrété cette abolition en 1773. Oh sans doute
les jésuites ont essayé de calomnier ce pape et de discréditer
sa religion ; mais les affirmations fantaisistes de Crétineau-Joly
et du P. de Ravignan ont été réfutées par le P. Theiner 6).

Tous ces actes des papes sont des actes publics et officiels.
S'il est vrai, comme les jésuites le prétendent depuis 1870,

que tout pape, comme tel et agissant comme tel, est infaillible,

comment les jésuites peuvent-ils éviter le coup des co
damnations portées contre eux?

Après les papes, les évêques. Ici, les ennemis des jésuites
sont légion. Je ne citerai que quelques noms. Par exemple,
au XVIIe siècle :

A part Le Tellier, archevêque de Reims, qui aimait trop
le faste, les évêques adversaires des jésuites étaient
remarquables par leur talent et leur piété : Félix Vialart, de Châlons ;

Pavillon, d'Aleth ; Caulet, de Pamiers ; Arnauld, d'Angers ;

Camus, de Belley; Godeau, de Vence ; Le Camus, cardinal-
évêque de Grenoble ; Gondrin, archevêque de Sens ; de la
Broue, évêque de Mirepoix; Soanen, évêque de Senez; Colbert,
évêque de Montpellier ; de Fitz-James, de Soissons ; de Caylus,
d'Auxerre; etc., etc. Le Camus, de Grenoble, qui enleva aux
jésuites l'enseignement de la théologie morale dans son
diocèse, écrivit à Arnauld : « Le diocèse est encore en pire état
que je ne puis vous l'écrire ; il n'y a aucune connaissance de

') p. 478-479.
2) P- 475-477-
3) t. n, P. l84.
4) P- 134.
6) Hist, du pontificat de Clément XIV.



— 136 —

la religion ; tous les vices y abondent ; l'ignorance parfaite
dans les prêtres et les religieux ; point de règle dans
l'administration du sacrement de pénitence. » Et il rendait les jésuites
responsables de cet état de choses. Le Camus publia une
théologie morale pour combattre l'enseignement des casuistes.
Le Cardinal de Noailles, archevêque de Paris, eut aussi à

lutter contre les jésuites, qu'il accusait d'être l'unique source
des maux de l'Eglise. Colbert, de Montpellier, demandait tous
les jours pardon à Dieu, disait-il, de ne s'être pas plus tôt
précautionné contre eux. « Les jésuites, disait Alain de Sol-

minihac, évêque de Cahors, en 1659, sont le fléau et la ruine
de l'Eglise. » Fénelon lui-même a écrit du P. La Chaise : « Les
jésuites, qu'on méprise, le méprisent. » Quant à Bossuet, on
sait avec quelle sévérité il jugea les casuistes. Les jésuites ne
le lui pardonnèrent pas. Lorsque son neveu, Bossuet, évêque
de Troyes, publia les Elévations sur les mystères (1727), ils
en attaquèrent l'authenticité sous prétexte qu'on n'y trouvait
pas « la pureté de la sainte doctrine » ; ils attaquèrent de
même l'orthodoxie des Méditations sur les Evangiles, en 1732 x).

Du reste, déjà au XVIe siècle, St. Charles Borromée, de

Milan, a écrit : « Je vous avouerai qu'il y a déjà longtemps
que je vois la Compagnie dans le péril imminent d'une prompte
décadence, si l'on n'y apporte remède. Je n'ai que trop reconnu
qu'il y a dans cette Compagnie de fort mauvaises têtes et bien
extravagantes. Vous me dites que, si j'allais à Rome, je pourrais

être de quelque utilité pour la réforme de cette Compagnie

; je suis persuadé que je n'y ferais rien, car je leur suis
devenu suspect, à cause de cette affaire du Père Mazzarino.
Us en diraient bien davantage si j'allais me mêler de choses

qui les touchent de si près. U serait cependant bien nécessaire

que d'autres y missent la main. » Et Charles Borromée, édifié
sur les sentiments et les principes des jésuites, leur retira les
séminaires qu'il leur avait confiés dans son diocèse. Son neveu
et successeur, Frédéric Borromée, leur retira les collèges
dépendant de l'archevêché de Milan 2).

Remarquons, au contraire, que, parmi les évêques qui
soutinrent les jésuites, la plupart furent aussi peu honorables que

') Guettée, Hist, des jésuites, T. III, p. 240-242.
2) Ouvr. cité, T. I, p. 127-128.



— 137 —

Harlai, archevêque de Paris. « Le duc de Saint-Simon, qui
n'était pas janséniste, et qui se confessait à un jésuite, nous
a laissé sur eux des notes qui leur impriment, à presque tous,
un cachet d'immoralité et d'ambition. Les Bissy, les Mailly,
les Dubois, les Tencin, qui favorisèrent les projets des jésuites,
et dont les Pères firent des cardinaux, étaient des hommes
qui, par leurs vices, déshonoraient l'Eglise x). »

Et en dehors du monde episcopal, que de chrétiens
éminents ont jugé de même les jésuites Combien ont appliqué
aux jésuites, à l'exemple de Melchior Cano et de Lanuza, la
célèbre prophétie de Ste. Hildegarde : « Il s'élèvera des gens
qui s'engraisseront et se nourriront des péchés du peuple ; ils
feront profession d'être du nombre des Mendiants ; ils se
conduiront comme s'ils n'avaient ni honte ni pudeur ; ils s'étudieront

à inventer de nouveaux moyens de faire le mal ; de sorte
que cet ordre pernicieux sera maudit des sages et de ceux
qui seront fidèles à J.-C. 2) » etc.

Il faut rappeler aussi la Conclusion de la Faculté de théologie

de Paris, le 1er décembre 1554 : «... Itaque his omnibus
atque aliis diligenter examinatis et perpensis, hœc societas
videtur in negotio fidei periculosa, pads Ecclesiœ perturba-
tiva, monasticœ religionis eversiva, et magis in destructionem
quam in œdificationem 3). »

On sait combien le cardinal de Bérulle eut à se plaindre
des jésuites, qui le traitèrent cVhérétique, d'hypocrite, d'ambitieux

4), etc. Vincent de Paul lui-même eut à souffrir de leur
esprit d'intolérance. U l'écrivit et le confessa, quoique timidement

3). « Qu'ils m'arrachent les yeux s'ils le veulent, disait-il,
pourvu qu'ils me laissent le cœur pour les aimer. » Brave
homme naïf, qui, pour la plus grande gloire de Dieu, aurait
laissé pleine et entière liberté aux ennemis de Dieu.

Terminons ces indications par cet autre fait, que des
jésuites même ont reconnu les vices de leur ordre. On connaît

les plaintes et les accusations du P. Jacques Hernandez

') t. m, p. 69.
Voir La Morale pratique des jésuites, p. 1-30; Cologne, 1669.

3) Ibid., p. 31-36.
4) Guettée, ouvr. cité, T. II, p. 291-295.
5) P- 333-337-



— 138 —

en 1586, et beaucoup de jésuites étaient de son avis a). Celles
du P. Mariana sont plus célèbres encore. Ses confrères le
considéraient comme « illustre par son génie, par sa science et
par les vertus religieuses dont il donna l'exemple jusqu'à sa

mort2). » Or Mariana, profondément affligé des abus qui défiguraient

sa compagnie, composa un mémoire sur les défauts qu'il
avait remarqués dans son gouvernement ; mémoire qui fut
imprimé à Bordeaux en 1625 et dont le P. Cordara reconnut
l'authenticité. Les jésuites ne commencèrent à en contester
l'authenticité qu'en 1667. Il est intitulé: Des défauts du gouvernement

de la Compagnie. En le lisant, le jésuite Fioravanti,
confesseur d'Urbain VIII, s'écria : « Hélas hélas C'en est
fait de nous jésuites, car ce que contient ce livre n'est que
trop vrai. » Je ne saurais analyser ce livre ici. Qu'il suffise
d'en signaler quelques phrases : « C'est une chose déplorable
qu'on ne puisse soulever une question de réformes sans s'attirer

des menaces... J'ose assurer que, si les archives de notre
maison de Rome étaient épluchées, il ne se trouverait aucun
honnête homme parmi nous surtout qui sommes éloignés et
inconnus personnellement au Général... Je ne connais aucune
communauté où la vertu soit moins récompensée qu'en la
nôtre... Je laisse de côté les délits fort graves dont on pourrait
faire un dénombrement considérable. On les cache, on les
dissimule... Il semble que l'unique but de notre gouvernement
est de couvrir les fautes, de les enterrer... Les supérieurs peuvent
commettre de grandes fautes sans qu'on touche seulement à

leur robe... C'est une chose déplorable de voir que, pour des
choses légères, les bons soient persécutés et même mis à

mort, tandis que les méchants sont pardonnes 3). »

Le P. Fernand de Mendoza, dans un mémoire qu'il adressa
en 1601 au pape Clément VIII, fit des aveux terribles, par
exemple : « On ne cherche parmi nous qu'inventions pour avoir
de l'argent, par tromperies et autres mauvais moyens, en
vexant et en chargeant les âmes pénitentes par mille sortes
et manières de tirer de l'argent, ce qui avilit et profane les
sacrements qu'ils vendent ainsi... Si les religieux tombent en

") T. I, p. 299-300.
2) U est mort en 1624, à l'âge de 87 ans.
3) T. I, p. 445-457-



— 139 —

péché mortel, ils n'osent en aucune façon s'aller confesser,
voyant que toutes les avenues leur seront fermées, et que,
s'ils se confessaient, ce serait le moyen de se faire connaître,
ce qui les ruinerait, comme il est arrivé à plusieurs ; car,
dans la Compagnie, on ne tient aucun compte du secret :). »

Enfin, récemment, le P. Paul de Hoensbroech est sorti de
l'ordre et a fait connaître ses griefs.

La conclusion évidente de tous ces aveux, c'est que le
jésuitisme, loin d'être chrétien, est parfaitement antichrétien.
Ne nous bornons pas à l'entendre dire ; voyons combien ceux
qui l'ont dit, papes, évêques, théologiens, jésuites même, ont
eu raison.

III. Le système « jésuite » consiste à détruire — ad
majorem Dei gloriam — tout ce qu'il y a cle divin dans l'âme
humaine et dans l'humanité, c'est-à-dire tout ce qu'il y a de

vrai, de juste et de bien en ce monde. Il se ramène, effectivement,

aux cinq points suivants: 1° destruction de la vérité;
2° destruction de la justice ; 3° destruction de la conscience ;

4° destruction de la personnalité ; 5° destruction de tous les
intérêts autres que ceux de la Compagnie.

1° Destruction de la vérité. Le jésuitisme est, avant tout,
1 art de mentir. Je dis Vart, parce que le vrai jésuite ne se
contente pas du simple* métier ; il veut se distinguer du
vulgaire, et il y réussit par l'art, dans lequel il est passé maître.
Cet art consiste, à « éviter le mensonge », comme le remarque

Pascal, « lorsqu'on veut faire accroire une chose fausse. »

C'est bien difficile, mais un bon jésuite en vient facilement à
bout. H a trois cordes à son arc : la doctrine de l'équivoque,
celle de la restriction mentale, et celle de la direction de
l'intention.

Rien de plus simple que ce jeu d'oie. Le premier moyen
est la doctrine de l'équivoque, « qui permet, dit Sanchez, d'user
de termes ambigus, en les faisant entendre dans un autre
sens qu'on ne les entend soi-même »2). Le P. de Castro-Palao
explique la chose ainsi : « Toutes les fois qu'il se présente un
juste sujet de déguiser la vérité, l'on peut sans péché faire

*) P- 474-475-
2) Op. mar., P. II, L. 3, ch. 6, n. 13.



— 140 —

un serment amphibologique... parce qu'un tel serment contient
justice et vérité ; et puisqu'il est utile de le prêter, il ne met
point le jugement en défaut ; il n'est donc vicieux par aucun
endroit... Ainsi, quand même celui qui interroge voudrait
exclure toute équivoque, qu'outre le serment sur le fait, il
demanderait un autre serment de ne point calomnier, et exigerait

que vous jurassiez de dire la vérité sincèrement sans
équivoque, vous pourriez encore user d'un serment amphibologique

et mêlé de restriction; parce que vous pourrez sous-
entendre que vous jurez sans équivoque injuste. »

Le P. Tamburini va plus loin encore et dit : « Bien plus,
ce sera quelquefois un devoir pour un témoin d'user ainsi
d'équivoque. »

Le P. Jean de Dicastillo dit : « Si dans une accusation

grave le criminel a péché en niant, soit parce qu'il ignorait
l'opinion probable selon laquelle il peut nier, soit parce qu'il
ne savait pas se servir de l'équivoque, et qu'ainsi il ait fait
un mensonge sous la foi du serment ; dans ce cas le confesseur

doit lui apprendre l'opinion probable et l'instruire des
manières d'employer l'équivoque et les restrictions, afin qu'il
ne pèche plus s'il est interrogé de nouveau. »

Donc, avec ce premier moyen, on peut déjà fabriquer des
faux et faire de faux serments, et c'est un devoir, et une cause
ainsi présentée est une cause juste, et un directeur de
conscience, en enseignant l'art d'atteindre à cette profondeur
d'infamie, travaille pour la plus grande gloire de Dieu

Mais, si l'on ne trouve pas de mots équivoques, on a

recours à la restriction mentale. C'est le second moyen.
Ecoutons encore le docte Sanchez: «On peut, dit-il, jurer
qu'on n'a point fait une chose, quoiqu'on l'ait faite
effectivement, en entendant en soi-même qu'on ne l'a point faite en

un certain jour, ou avant qu'on fût né, ou en sous-enlendant
quelque circonstance pareille, sans que les paroles dont on se

sert aient aucun sens qui puisse le faire connaître. Cela est

fort commode en beaucoup de rencontres, et est toujours très
juste quand cela est nécessaire ou utile pour la santé, l'honneur

ou le bien. »

Puis, la direction de l'intention est la troisième corde.
« C'est l'intention, dit Filliucius, qui règle la qualité des



— 141 —

actions x). » Aussi, « après avoir dit tout haut : Je jtire que je
n'ai pointfait cela, peut-on ajouter tout bas: aujourd'hui 2) ». Ici
la restriction ne se trouve pas seulement dans l'intention ; elle
consiste dans un fait, dans la parole, quoique cette parole
n'ait point été entendue3). Et le bon P. de Cardenas rassure
ses clients par cette simple parole, bien qu'elle ne soit pas
dans l'Evangile : « Il est licite d'employer toutes ces manières
de cacher la vérité, non pas dans l'intention expresse de

tromper les autres, mais seulement de les laisser se tromper
eux-mêmes. » Que de miséricorde dans cette infamie

2° Destruction de la justice. Ce second point est la
conséquence du premier. Il est déjà démontré par ce qui précède :

car la justice n'est que la vérité. Le P. Emmanuel Sa enseigne,
dans ses « Aphorismes des confesseurs», qu'un témoin n'est
pas tenu de répondre s'il croit n'y être pas obligé; et que,
s'il n'est pas interrogé légitimement, il peut répondre qu'il ne
sait rien de ce qu'on lui demande, en sous-entendant: rien
qu'il soit obligé de dire. Suarez permet l'équivoque en matière
de justice comme en toute autre matière: «Je dis donc,
premièrement, qu'il n'y a point intrinsèquement de mal à user
d'équivoque, même en faisant serment, d'où il suit qu'il n'y a
point de parjure. » Et encore : « Si quelqu'un a promis ou
contracté extérieurement, sans intention de promettre, interrogé
par le juge et sommé de déclarer sur la foi du serment s'il a
promis, il peut simplement dire que non; parce que cela peut
avoir un sens légitime, savoir: Je n'ai pas promis d'une
promesse qui m'oblige. » Suarez, à l'appui de son opinion, cite
celle de Navarre qui enseigne « qu'on peut faire serment non
seulement qu'on n'a pas promis, mais encore, si on le demande,
qu'on n'a pas proféré de telles paroles, en sous-entendant
qu'on ne les a pas prononcées en promettant véritablement,
ou qu'on ne les a pas proférées de manière qu'on soit obligé
de l'avouer».

Et Sanchez affirme qu' « un témoin peut aussi se servir
des mêmes équivoques, quoique d'ailleurs juridiquement interrogé,

toutes les fois que, pour quelque raison, il n'est pas

') Tr. XV, ch. XI, n. 331.
2) Même Traité, p. 328.

Voir Grande Encyclopédie, art. Restriction mentale.



— 142 —

tenu de rendre témoignage, comme lorsqu'il doit en résulter
un dommage notable pour lui».

Lessius, après avoir développé son sentiment sur la manière
de se servir du serment dans son ouvrage De la Justice et du
Droit, se résume ainsi : « Il s'ensuit de ce qui a été dit :

1° Qu'on n'est point obligé de jurer dans le sens du juge et
qu'on peut se servir d'équivoque et de restriction mentale ;

2° que cette opinion ne manque pas de probabilité; même
dans les cas où il ne s'agit pas de la vie, mais dans lesquels
on impose des punitions très graves, comme celle d'être
condamné aux galères, ou à une prison perpétuelle, ou à la
confiscation de ses biens. » On remarquera qu'une des raisons
données pour expliquer cette possibilité de tromper le juge,
sans cependant commettre de péché, est tirée « du droit
souverain qu'a celui qu'on interroge de défendre sa vie, droit
par lequel il lui est permis de couvrir et de cacher les choses

qui pourraient lui faire ôter la vie». La justice est donc
sacrifiée, comme la vérité, aux intérêts du coupable ; c'est-
à-dire qu'il n'y a plus de justice.

3° Destruction de la conscience. En effet, qu'est-ce que la
conscience sans la vérité et sans la justice? Rien. Donc, du
moment que le jésuitisme détruit la vérité et la justice, il
détruit par le fait la conscience. Quiconque admet les deux
maximes jésuitiques: «Mentir par piété, et La fin justifie les

moyens», est évidemment un homme sans conscience, puisqu'il

se croit tout permis, mensonge, parjure et iniquité. Il
suffit de lire les Cas de conscience des casuistes, pour en
avoir la preuve. Jouer avec la conscience comme l'ont fait les
casuistes, c'est la «tourner», c'est-à-dire l'annihiler. La fameuse
théorie du probabilisme n'a été inventée que pour aider à cette
destruction. L'abomination jésuitique, dans cette théorie, ne
consiste pas à dire qu'on peut agir en conscience d'après un
motif probable, mais à dire que, pour qu'une opinion soit
réputée probable, il suffit qu'elle soit énoncée par un homme
tenu pour grave. Evidemment tout jésuite, fût-il Escobar, est

un homme grave! On voit la profondeur de l'abîme.
Il faut remarquer, en outre, que, d'après le probabilisme

jésuitique, le prêtre doit absoudre tout pénitent qui s'appuie
sur une opinion probable, même quand, loin de la tenir pour



__ 143 —

probable, il la tient pour fausse et illicite A En sorte que l'on
peut aujourd'hui suivre telle opinion sous prétexte qu'elle est

probable, et demain suivre l'opinion contraire sous prétexte
qu'elle est aussi probable. Toute opinion, quelle qu'elle soit, a

pour elle «un homme grave », beaucoup d'hommes tenus pour
graves étant de purs gredins, et beaucoup de gredins paraissant

«graves». Donc, avec cette théorie, tout est permis, et
toute conscience peut « se piper » elle-même avec la plus entière
facilité ; il suffit qu'elle le désire et qu'elle le veuille.

4° Destruction de la personnalité. Toute la morale jésuitique

se réduit, en définitive, pour le jésuite, à la nécessité de

Vobéissance aveugle et passive envers son supérieur, et pour
les fidèles à la même obéissance envers leur directeur ou leur
confesseur. C'est donc la substitution d'une conscience étrangère

à la conscience individuelle, d'un moi étranger ou non-
moi au moi personnel ; c'est, par conséquent, la destruction de

la personnalité.
Rappelons ce qui s'est passé sous Sixte-Quint. Le jésuite

Julien Vincent ayant dénoncé au pape une lettre d'Ignace de

Loyola sur l'obéissance, lettre que l'Inquisition d'Espagne
avait déjà condamnée, Sixte-Quint la soumit à une commission
de théologiens qui se montrèrent défavorables. Le général,
pour détourner le coup, chargea Bellarmin de démontrer que
les jésuites n'avaient pas une autre notion de l'obéissance que
celle des autres ordres. Quoi qu'il en soit du travail très
«jésuitique» de Bellarmin, il reste acquis que les jésuites,
d'après leurs propres expressions, font de l'homme soumis une
simple « bille roulant sur une surface plane » sous l'impulsion
du supérieur, un « écho » de la voix du supérieur, écho
inintelligent et irresponsable qui répète sans réflexion et sans
liberté le mot prononcé. Ce sont les jésuites eux-mêmes qui
ont donné ces images de l'obéissance telle qu'ils l'entendent,
dans leur Image du premier siècle de la Société des jésuites.
Us ont dit assez souvent eux-mêmes que leur Compagnie seule
avait bien compris l'obéissance, pour qu'on soit en droit de

') «Un prêtre, dit Laymann, peut donner non seulement une réponse qu'il
juge lui-même probable, mais aussi la réponse contraire, si elle parait probable à
d'autres, dans le cas où celle-ci est plus agréable ou plus désirable à la personne
qui interroge le prêtre.»



— 144 —

penser qu'elle l'a entendue autrement que l'Eglise, malgré ses

protestations publiques, en certaines circonstances difficiles x).

On lit dans les Constitutions des jésuites 2) : « Que chacun
soit persuadé que ceux qui vivent sous la loi de l'obédience
sont tenus de se laisser diriger et gouverner par la divine
Providence, agissant par l'intermédiaire des supérieurs de

l'ordre, comme s'ils étaient un cadavre que l'on peut mettre
dans n'importe quelle position et traiter suivant son bon
plaisir, ou le bâton d'un vieillard qui sert à n'importe quel
office entre les mains de celui qui le manie.» Sicut cadaver et
sicut baculus.

Donc, il ne s'agit d'obéir ni à la conscience, ni à la loi,
ni à la règle, mais uniquement au supérieur, et cela
aveuglément et passivement, parce que le supérieur est l'intermédiaire

de la Providence De plus, dit le P. Rodriguez, « le
jésuite doit obéissance non seulement dans ses actes, mais
encore dans ses pensées ; il ne doit pas juger, raisonner ; il
doit se soumettre; il doit se laisser guider par un instinct
aveugle, sans aucun examen, comme fit Abraham quand il
reçut l'ordre d'immoler son fils». — «La vraie obéissance
exécute tout ce qui lui est ordonné, alors même qu'un préjugé
évident, un sentiment injuste ou partial, ou une autre passion
condamnable inspire l'ordre donné par le supérieur. »

Le jésuite Suarez a dit que la Société des jésuites est
«une compagnie de soldats», et ils prennent cette expression
à la lettre; et, selon eux, le soldat ne doit ni juger, ni
discuter, ni avoir une opinion; il ne doit qu'obéir, sa volonté
propre et sa conscience propre n'étant plus que la volonté et
la consceince de son chef. Tant pis pour le chef s'il se trompe
ou s'il est criminel; pour lui soldat, il n'est que soldat; il a
cessé d'être un homme libre et responsable 3).

-1) Guettée, Hist, des jésuites, T. I, p. 302-303.
2) Institutum Societatis Jesu, c. Ill; Prague, 1757.
3) «Pour Loyola et pour ses disciples, l'idéal de la perfection consiste, non

point dans l'adhésion de la conscience à la loi morale, mais dans la destruction de

toute conscience individuelle, dans l'obéissance aveugle, passive, inerte, automatique,
sans discernement ni contrôle, dans l'abdication de toute volonté personnelle, dans
la suppression de la responsabilité, dans le néant de la personne humaine. L'homme
parfait, d'après les théoriciens et les législateurs de la société d'Ignace, c'est celui
qui ressemble le plus à un bâton inerte et à un cadavre. C'est ainsi que le jésuitisme

perpétue en les aggravant toutes les insanités du moyen-âge. U supprime toute



— 145 —

5° Destruction de tous les intérêts autres que ceux de la
Compagnie. Ce cinquième point est la conséquence rigoureuse
de ce qui précède. Le jésuite ne cherchant ni la vérité, ni la
justice, ni la conscience, mais seulement la volonté de son
chef, et celui-ci ne devant naturellement chercher que les intérêts

de la Compagnie à laquelle il est inféodé et qui, plus
encore, lui est inféodée, il en résulte évidemment que le but
final de tout ce système, c'est le système même : il n'existe
que pour lui, il est à lui-même sa propre fin et son propre
idéal. Donc tout pour la Compagnie et rien que pour la
Compagnie, tel est le dernier mot du jésuitisme.

Quiconque est animé de cet esprit, est conduit logiquement,

qu'il le veuille ou non, à tout subordonner et même à

tout sacrifier à la Compagnie : patrie, Eglise, religion, morale.
Je l'ai déjà fait remarquer, on a vu les jésuites de France,
sous Louis XIV et Innocent XI, soutenir Louis XIV contre
Innocent XI, parce que leur intérêt était qu'ils restassent à la
cour et qu'ils y fussent les maîtres de la monarchie. On l'a
dit avec raison : les jésuites sont toujours prêts à fournir à

un roi un confesseur et une maîtresse (voir l'histoire de
Louis XIV), et, si ça ne va pas, un coup de poignard (voir
l'histoire de Henri IV).

Les Monita secreta sont bien instructifs sur le point dont
il s'agit. Les jésuites objectent qu'ils ne sont pas authentiques.
L'histoire répond qu'ils sont exacts, et cela suffit. Peu importe
le rédacteur, du moment qu'il a dit vrai. Or il a dit vrai. En
voici quelques extraits :

« On doit s'appliquer à obtenir des veuves le plus d'argent
possible, en leur parlant constamment de notre sainte cause.
— Le frère provincial ose seul connaître le contenu de la
caisse provinciale, le général celui du trésor central. — Il faut

recherche virile de l'esprit, remplace tout effort par un bagage de règles toutes faites,
par des affirmations imposées, par un dogmatisme impérieux. Cette doctrine est la
négation de la loi morale puisque à la place de la volonté s'attachant consciemment
au devoir et au bien, elle exige la docilité passive au commandement d'un
supérieur; à l'autorité légitime de la loi, elle substitue l'arbitraire impératif d'un chef, et
sous prétexte de sainteté transcendante, elle supprime la responsabilité et décapite la
personnalité. L'Evangile affranchit les âmes du joug des servitudes antiques ; le
jésuitisme fait le contraire: il destitue l'âme de la possession d'elle-même, lui dérobe
ses énergies propres et la replonge dans un servage inférieur et humiliant. »

E. Mopinot, dans le Catholique français, décembre 1899, p. 182,

Eevue intern, de Théologie. Heft 33, 1901. 10



— 146 —

s'attacher les courtisans et la valetaille des princes par des
cadeaux opportuns et bien appropriés au but qu'on se

propose. — Nos frères doivent avoir un de nos médecins dans
chacune de leurs résidences, qu'ils doivent recommander au-
dessus de tous les autres docteurs. Ce médecin nous facilitera
l'accès des malades et nous sera utile en bien des choses. —
Les frères qui refuseront d'exécuter n'importe quel ordre reçu
pour obtenir des avantages à notre Société devront être évincés

de l'ordre, après avoir prêté un serment spécial de ne
rien dire ou écrire de désavantageux contre nous; leurs
supérieurs feront préalablement une liste de leurs inclinations,
fautes, passions et vices, pour s'en servir secrètement en cas
d'infraction et suivant les besoins de notre cause. — Il faut
attirer les jeunes gens à notre Société par de bonnes paroles
et des distinctions flattant leurs goûts et leurs défauts, et,
suivant leurs caractères timorés ou supertitieux, par des
avertissements bien calculés et les menacer de l'enfer. —¦ Si un
frère est sur le point d'obtenir une dignité ecclésiastique, il
faudra l'amener à signer une assermentation spéciale en faveur
de l'ordre, sans les conseils duquel il s'engage de ne faire
aucun acte de quelque importance. — Il sera aussi utile de

maintenir ou de faire surgir en sous-mains des difficultés entre
princes et puissants sans s'inquiéter si ce mode de faire
amènera la ruine des deux parties, pourvu que les intérêts de

l'ordre soient sauvegardés. — Tous nos efforts doivent être
d'obtenir de l'Eglise le plus grand nombre de cures, d'abbayes,
de canonicats, etc., pour augmenter constamment, mais sans
ostentation, la puissance de notre ordre. — Enfin, nos frères
doivent faire agir toutes nos influences pour effrayer nos
contradicteurs et les supprimer au besoin. »

Prière de donner à ces dernières paroles toute l'attention
qu'elles méritent: «Supprimer au besoin nos contradicteurs! »

Avec cette suppression, ma démonstration est terminée.

Conclusion. Non seulement l'Eglise catholique peut se

passer de l'ordre des jésuites, sans lequel elle a vécu quinze
siècles, mais encore elle doit s'en délivrer. Elle le doit, parce
que partout où il a agi, son activité a été désastreuse :

désastreuse pour la société temporelle, désastreuse surtout pour
l'Eglise. Le tableau, non fantaisiste, mais réel et historique,



_ 147 —

de la décadence religieuse de l'Eglise romaine, depuis que le
jésuitisme l'inspire et la domine, en est une preuve péremp-
toire. D'ailleurs, qui parle ainsi? Deux catégories d'adversaires

: les uns, qui ont assez de raison, de science et de
conscience pour comprendre que le christianisme tel que les jésuites
le prêchent et le pratiquent, est une monstruosité, et qui,
croyant malheureusement qu'il n'y en a pas d'autre, se
proclament antichrétiens parce qu'ils se proclament antijésuites ;

les autres, qui sont aussi des hommes de raison, de science
et de conscience, et en même temps de grands chrétiens.
C'est ce second fait qui est le plus important, et c'est lui,
naturellement, que les jésuites s'efforcent de cacher le plus
possible. Mais ils n'y arriveront pas. De nombreux évêques
les ont flétris, eux, leur fausse morale et leur faux
christianisme ; des papes même, des jésuites même, se sont rendus
à la vérité et ont fait des aveux formels.

D'ailleurs, il suffit d'analyser de bonne foi et exactement
les éléments les plus essentiels de leur système, pour en constater

la perversité, et pour voir que, loin d'être une religion,
il est la ruine même de toute religion, et que, si le nom de

Jésus se trouve accolé à leur société comme le nom de la
Croix aux journaux que l'on sait, c'est par la plus abominable

des profanations. De même que Satan se transforme
quelquefois en ange de lumière et se fait le singe de Dieu,
ainsi les jésuites ont-ils pris le nom de Jésus, pour mieux
dissimuler, aux yeux des ignorants et des naïfs, les parodies et
les corruptions de leurs soi-disant Exercices spirituels. Nous
avons démontré que de toutes les notions qui entrent dans la
notion de la sainteté, il n'en est pas une qui ne soit faussée
et dénaturée par le jésuitisme. D'où nous devons conclure, en
stricte logique, que le jésuitisme est la corruption même du
catholicisme, c'est-à-dire du christianisme universel. Vérité,
justice, conscience, personnalité, intérêts de l'humanité, du
christianisme et de l'Eglise, ne sont pour eux que des moyens,
moyens d'arriver à la fortune, à la puissance, à la domination:
ils sont eux-mêmes la fin. C'est pourquoi rien ne leur est sacré,
rien, sinon leur propre triomphe.

On se demande comment, en présence de tels faits, des
hommes qui passent pour amis de la science et du progrès,
peuvent rechercher l'alliance de ces ennemis de la vraie



— 148 —

science et du vrai progrès1). Tout homme vraiment éclairé,
honnête, désintéressé, exempt de tout esprit de parti, conclura
à la nécessité de combattre énergiquement, intrépidement, non
pour quelques années et à titre d'essai, mais jusqu'à la victoire
complète, le jésuitisme. Aussi ne pouvons-nous qu'approuver
la pétition adressée par le Siècle au Parlement, en vue de

l'expulsion des jésuites.
Naturellement les journaux cléricaux et les journaux

pseudo-libéraux crient à la persécution. Le Catholique national,
du 23 septembre 1899 (p. 75-76), a ainsi répondu à cette
objection :

«1° Il ne s'agit pas de «persécution», mais uniquement
de droit commun et d'ordre public. Les jésuites et les congrégations

non autorisées violent-ils les lois, oui ou non? Oui. Donc,
puisqu'ils ne veulent pas se soumettre, il faut les dissoudre
et les expulser.

« 2° Mais, dit-on,, c'est violer la liberté religieuse et la
liberté de conscience. — Nullement. Si les jésuites et leurs
pareils représentaient réellement la religion, ils ne se
livreraient pas aux agissements subversifs qu'ils pratiquent secrètement

et publiquement. Ce sont eux qui, précisément, violent
la liberté de conscience, en persécutant leurs adversaires, en

cherchant à les calomnier et à les ruiner de toutes manières.
C'est donc défendre la liberté, la conscience et la religion,
que de les supprimer comme corporations.

« 3° Mais, ajoute-t-on, le gouvernement n'est pas théologien

; le véritable Etat moderne est laïque ; donc, il ne doit
pas s'occuper de religion et de questions religieuses ; donc il
doit laisser les religieux tranquilles. — Je réponds que les
congrégations en question sont plus politiques que religieuses ;

qu'elles donnent des mots d'ordre politiques, qu'elles publient

*) Voir, dans la Revue de Paris (ier octobre 1898), l'article de M. Georges
Dumas : Auguste Comte et les Jésuites ; comment le chef du positivisme délégua, en
1856, son disciple, Alfred Sabatier, vers le T. R. P. Beckx, général des jésuites,
dans le but « de jeter les fondements d'une alliance entre les jésuites et les positivistes

et préparer une action commune contre le protestantisme, le déisme et le

scepticisme », et comment il se vit éconduit par le célèbre religieux. « Seize ans
plus tard, ajoute M. G. Dumas, un Romain, M. Tomasso Titoni, acheta dans une
vente publique un exemplaire du catéchisme positiviste : il portait en suscription :

A M. Bex, général des Jésuites, offert par l'auteur, Auguste Comte. Paris, le 10
Aristote 69. Cet exemplaire n'était même pas coupé. »



— 149 —

ou dirigent des journaux politiques, qu'elles se livrent à des

intrigues politiques troublant le pays, en un mot, qu'elles sont
très dangereuses politiquement et socialement. Donc l'Etat a
le devoir de les combattre et de les supprimer politiquement
et socialement ; agir ainsi, ce n'est faire ni de la religion ni
de la théologie, mais de la sage politique.

« 4° Alors, dit-on, que le gouvernement supprime aussi la
franc-maçonnerie. — Non : car il n'y a pas identité entre la
franc-maçonnerie et les congrégations susdites. La franc-maçonnerie

respecte les lois du pays ; donc elle doit être
respectée. Si elle attaquait la religion, la liberté de conscience,
l'ordre public, il faudrait aussi la combattre et la supprimer ;

mais ce n'est pas le cas.
« 5° Mais, dit-on encore, il y a suffisamment de divisions

en France et ailleurs sans y ajouter celle-ci. — Cet argument
est puéril : car les divisions que l'on déplore viennent presque
toutes des intrigues des congrégations ; ce sont les congrégations

qui les causent ou qui les entretiennent. Tant qu'on
maintiendra les congrégations, on maintiendra ipso facto ces
divisions ; et, au contraire, en expulsant les congrégations
perturbatrices, on rétablira la paix. Ne pas faire cette opération,

c'est laisser la gangrène ronger le corps social. Ne
vaut-il pas mieux donner le coup de bistouri et vivre, que de
mourir pacifiquement avec sa gangrène et son poison

« 6° Mais « les querelles religieuses sont malfaisantes et
stériles », disent les bons Débats, amis des bons Pères. Encore
une fois, il ne s'agit pas de religion. Jésuites, assomptionnistes,
etc., ce sont là des mots et des étiquettes ; il faut voir la
réalité ; or, la réalité, c'est la politique perturbatrice à laquelle
les congrégations se livrent sans cesse. Voilà ce à quoi il
faut absolument mettre fin, et le plus tôt possible, sous peine
de ruine sociale. Les auteurs de ces querelles sont les
pseudoreligieux et non l'Etat: donc l'Etat ne fait que son devoir en
les supprimant. Tout cela est simple bon sens ; et les jésuites
et leurs défenseurs ne font que des arguties. Tant pis pour
les Etats qui ne s'en aperçoivent pas. »

Telle est aussi ma conclusion.
E. Michaud.

(A continuer.)


	Les corruptions de l'idée catholique

