
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403496

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403496
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 50

CHRISTENTUM UND ANTICHRISTENTUM

IN DER WISSENSCHAFT.

II. — Der Pantheismus mit und ohne Transcendenz.
Spinoza und Moriz Carrière. Der Rationalismus des
18. Jahrhunderts. Die Tübinger historische Schule
und die Geschichtlichkeit des Christentums. Zellers
Gottesbegrifl.

4. Von denjenigen Monisten, die, wie Spinoza, das Sein

schlechthin, die Substanz, Gott, an sich als „unpersönlich" sich
vorstellen, kann die Weltwerdung desselben wieder in einer
zweifachen, sehr verschiedenen Form aufgefasst und behandelt
werden. Die eine derselben hat Spinoza in seinem Systeme
mit grosser Energie und Konsequenz zum Ausdrucke gebracht.
Nach ihm wird die Substanz oder Gottheit zwar auch in der
Welt ihrer selbst bewusst, aber nur in bestimmten Einzelwesen,
nämlich in den Geistern der Menschen. Ganz richtig wird das

Verhältnis von Gott und Welt nach Spinoza von Zeller
charakterisiert, wenn er schreibt: „Gott und die Welt, die schöpferische

und die geschaffene Natur sind ein und dasselbe, nur
unter verschiedenen Gesichtspunkten betrachtet; was wir als
Einheit Gott nennen, nennen wir als Vielheit, als Totalität aller
seiner besonderen Erscheinungsformen die Welt; was sich
unserer Einbildungskraft unter der Form der Zeit darstellt,
das erkennt unser Denken unter der Form der Ewigkeit, als
Ein ungeteiltes, unveränderliches, unendliches Wesen, welches
wir aber eben deshalb nicht wieder in ein Einzelwesen
verwandeln, nicht mit Eigenschaften, die nur endlichen Wesen



— 51 —

zukommen können, wie Verstand und Willen begaben dürfen1)."
Hiernach ist das Sein schlechthin oder Gott das Eine
allgemeine Wesen, welches allen Einzelwesen der Welt immanent

ist und in ihnen sich selbst ebensoviele besondere
Daseins- oder Erscheinungsformen gegeben hat. Und wie er der

') Zeller: «Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz», 2.

Auflage. München 1875, S. 51. Wenn Zeller in obiger Stelle den Gott
Spinozas « die schöpferische Natur » (den Schöpfer), die Welt, « die geschaffene

Natur» nennt, so ist zu bemerken, dass bei Spinoza in dem eigentlichen,

durch den christlichen Sprachgebrauch geheiligten Sinne weder
von einem « Schöpfer » noch von einem « Geschöpfe » irgendwie die Rede
sein kann. Denn unter « schaffen » versteht das Christentum, wie jeder
Katechismus jeder christlichen Konfession es deutlich ausspricht, die
Setzung der Welt aus Nichts lediglich durch den (allmächtigen) Willen
Gottes und nicht aus seinem Wesen. Die Setzung der Welt aus Gottes
eig'enem Wesen oder die Entwickelung Gottes zur Welt, die Spinoza lehrt,
würde das Christentum, wenn sie stattgefunden hätte, was nach christlicher
Auffassung undenkbar und unmöglich ist, nicht «Schöpfung», sondern
«Zeugung» genannt haben. Eine Schöpfung der Welt im eigentlichen
Sinne erklärt Spinoza, von seinem Standpunkte aus ganz konsequent, aber
auch selbst ausdrücklich für unmöglich, wenn er schreibt: Eg'o satis clare,
meo quidem judicio, demonstravi, nullam substantiam ab alio posse
produci vel creari. (Ethica I, prop. XV. Schol.)

Auch das ist unfasslich, wie Zeller in obig'er Stelle seinen Lesern die
Lehre Spinozas, dass die Gottheit, die Substanz trotz ihrer Weltwerdung
immer noch « Ein ungeteiltes, unveränderliches, unendliches Wesen » sei,
ohne jede Beanstandung mitteilen kann. Zwar wird das von Spinoza
behauptet und sehr entschieden behauptet (Ethica I, prop. XIII), aber die
Beweise, die er für diese Behauptung beibringt, sind so fadenscheinig, dass
sie einer Widerlegung gar nicht wert sind. Ohne uns auf dieselben
einzulassen, berufen wir uns zur Widerlegung der Ansicht Spinozas nur auf
die Erfahrung. Ist es z. B. wahr, dass ein ursprünglich ungeteiltes Wesen,
eine ungeteilte Substanz (die Spinozistische Gottheit) sich zur Natur, zur
Welt des materiellen Daseins entwickelt hat, so möchten wir doch wissen,
wie es möglich sei, dass jene Substanz auch nach ihrer Entwickelung' zur
Natur in ihrer ursprünglichen Ungeteiltheit noch verharre? Besteht denn
die Natur nicht thatsächlich aus lauter Einzelwesen, von denen ein jedes
nur ein Teil der ursprünglich ungeteilten Substanz ist und sein kann?
Und sind alle die Veränderungen, die jene Einzelwesen erfahren, nicht
auch Veränderungen der Substanz, welche in die Einzelwesen sich
individualisiert hat? Es hiesse in der That, Holz in den Wald tragen, wenn
wir uns mit einer Widerlegung der Lehre Spinozas « von der Ungeteiltheit
und Unveränderlichkeit» der Substanz, der Gottheit, wofern dieselbe so

gedacht wird, wie er es thut, als den immanenten Wesensgrund der Welt,
noch länger befassen wollten.



— 52 —

Eine alle Einzeldinge tragende und im Dasein erhaltende
allgemeine Wesensgrund ist, so ist er auch die eine und einzige
in allen Einzeldingen wirkende und zwar mit absoluter
Notwendigkeit wirkende Kausalität. Omnia, schreibt Spinoza, in
Deo sunt et omnia, quas fiunt, per solas leges infinitae Dei
naturae fiunt et ex necessitate ejus essentiae sequuntur'1). Oder:
Deus omnium rerum, quse sub intellectual infinitum cadere
possunt, est causa efficiens 2). Da nun aber die Gottheit die
einzige Substanz und Kausalität ist, die existiert und allein
existieren kann, so kann dieselbe natürlich zu ihrem Handeln auch
weder von aussen noch von innen, sondern nur durch die
Beschaffenheit (Spinoza sagt: „Vollkommenheit") ihres eigenen
Wesens bestimmt werden. Um dieses Umstandes willen
bezeichnet Spinoza die Gottheit denn auch als „freie Kausalität",
so dass in ihr Freiheit und Notwendigkeit in Eins zusammenfallen

— eine Freiheit freilich, die keine ist, deren Name nur
beibehalten wird, während das, was der Name im Sprachgebrauche

bezeichnet, völlig preisgegeben ist. Daher heisst es:
Nulla datur causa, quas Deum extrinsece vel intrinsece praeter
ipsius naturae perfectionem ineitet ad agendum. (Hinc) sequitur,
solum Deum esse causam liberam. Deus enim solus ex sola
suae naturae necessitate existit et ex sola suae naturae necessitate

agit. Adeoque solus est causa libera 8).

Es ist weder viel Gelehrsamkeit noch grosser Scharfsinn
erforderlich, um zu erkennen, dass der allgemeine allen Dingen
immanente Wesens- und Kausalgrund, die Spinozistische Gottheit,

sowie sie an sich, d. i. vor ihrer Weltwerdung und ohne

dieselbe gedacht, den Charakter der Persönlichkeit nicht
besass, sie als solche denselben auch durch den Prozess ihrer
Weltwerdung nicht gewinnt und nicht gewinnen kann. Einmal
in die Welt eingegangen, existiert die Gottheit Spinozas nicht
mehr an und für sich; sie ist nach der ausdrücklichen Erklärung

des Philosophen nur noch omnium rerum causa immanens,
non vero transiens 4). Wie sollte sie als solche bei diesem
Versunken- und Aufgegangensein in der Welt aus ihrer ursprüng-

') Ethica I, prop. XV. Schol.
2) A. a. O. I, prop. XVI, Coroll. I.
e) A. a. 0. I, prop. XVII, Coroll. I und II.
*) A. a. 0. I, prop. XVIII.



__ 53 —

liehen Finsternis in das Licht des Selbstbewusstseins, der selbst-
bewussten Persönlichkeit aufzutauchen vermögen Zwar erringt
sie durch den Weltwerdungsprozess auch ein persönliches
Dasein, aber nicht sie als solche, sondern sie nur in ihrer Entfaltung

zu gewissen Einzelwesen, speciell zu dem Menschen. Das
Selbstbeiousstsein des Menschen ist das Selbstbewusstsein der Gottheit

im Menschen. Im Menschen, in diesem bestimmten Einzelwesen,

erhebt sich das Sein schlechthin, die Gottheit aus der
Nacht ihres unpersönlichen in die Tageshelle eines persönlichen,
selbstbewussten Daseins.

Die geschilderte Weltanschauung ist Pantheismus, und zwar,
wie Zeller mit Recht betont, der „ausgesprochenste" Pantheismus1).

Nach ihr existiert die Gottheit nur in den zahllosen
Einzeldingen, deren Totalität wir als Welt bezeichnen, und
zwar als deren eigentlicher Seins- und Lebensgrund ; eine von
der Welt unabhängige, somit über- und ausserweltliche Existenz
oder eine Existenz (ein Sein) an und für sich hat die Gottheit
nicht. Die Weltanschauung Spinozas ist mithin immanenter
Pantheismus ohne alle Transcendenz. Zu dieser Form hat sich
der Monismus seit der Reformation des sechzehnten Jahrhunderts

schon zu wiederholten Malen ausgewachsen, zuerst in
Spinoza, später in Strauss und Zeller und den anderen, welche
die linke Seite der Schule Hegels repräsentieren oder die, wie
Schopenhauer, in vielfachem Gegensatze zur Fichte-Schelling-
Hegelschen Entwickelung, im wesentlichen, trotz des dagegen
erhobenen Protestes, dennoch die gleiche Bahn durchlaufen sind,
da auch sie von vornherein auf dem Boden des Monismus sich
festgesetzt und von ihm aus ihre Erd- und Himmelscharten
entworfen haben. Auch ist die in Rede stehende Art von
Pantheismus im Grunde identisch mit Atheismus und, wollte man
die Sache mit dem rechten Worte bezeichnen, so musste sie

so auch genannt werden. Darauf hat schon mehr als ein Mal
mit grossem Nachdrucke Schopenhauer überzeugend aufmerksam

gemacht. „Der Theismus", schreibt er, „verlangt nicht nur
eine von der Welt (wesens-) verschiedene, sondern eine intelligente,

d. h. erkennende und wollende, also persönliche
Weltursache; eine solche ist es ganz allein, die das Wort
Gott bezeichnet. Ein unpersönlicher Gott ist gar kein Gott,

') «Geschichte der deutschen Philosophie» u. s. w., S. 51.



— 54 —

sondern bloss ein missbrauchtes Wort, ein Unbegriff, eine Contra-
dictio in adjccto, ein Schiboleth für Philosophieprofessoren,
welche, nachdem sie die Sache haben aufgeben müssen, mit
dem Worte durchzuschleichen bemüht sind." Daher erblickt
Schopenhauer in dem Pantheismus der erwähnten Art „einen
sich selbst aufhebenden Begriff" ; der xlusdruck ist nach ihm
nicht ernst gemeint, sondern ..nur eine Euphemie für Atheismus"

l). Eben um dieses seines atheistischen Charakters willen
ist der Pantheismus ausschliesslicher Immanenz aber auch die
abschreckendste, religiös gesinnte Gemüter am meisten zurück-
stossende Forin, die der Monismus sich zu geben im stände ist.
Und weil das so sich verhält, so ist derselbe auch durchaus
geeignet, bei allen Einsichtigen die Hoffnung zu erwecken, der
Günther einen recht prägnanten Ausdruck gegeben hat. „Die
Negation jeglicher Transcendenz im Leben des absoluten Geistes

(des Seins schlechthin, der Gottheit) — ist die (höchste und
letzte) Reife (des Monismus), die aber auch in der Affirmation
ausschliesslicher Immanenz zugleich dem Zustande der allmählichen

Fäulnis anheimgefallen ist, von welcher sie kein Stroli-
und Baumwollenlager zu retten vermag. Und jene ist schon

eingetreten in dem modernen Atheismus als Autotheismus, der...
ganz und gar der Ehre wert ist, dem Dualismus der Kreationstheorie

als Mistbeet zu dienen 2)." Doch — gerade das
Abschreckende des Pantheismus ausschliesslicher Immanenz, in
den der Monismus sich ausgewachsen, hat zur Ausbildung einer
andern Form noch veranlasst, die wir der Vollständigkeit
wegen ebenfalls zu entwickeln haben. Es ist dies der Pantheismus

mit Transcendenz oder der Persönlichkeits-Fantheismus, der
unter den Theologen und Philosophen der Gegenwart noch viele
Anhänger hat. Er macht dem Herzen derselben alle Ehre, aber
für die Schärfe und Folgerichtigkeit ihres Denkens legt er nicht
in demselben Grade Zeugnis ab. Zur Charakterisierung
desselben bedienen wir uns einer Schrift von Moriz Carrière, die
im Jahre 1880 zu Leipzig bei F. A. Brockhaus unter dem Titel:

1) S. W. V, 123. Vergi, a. a. O., S. 201; 203 und 204; 207. IV, 132. VI,
104 fg. Ferner: « Arthur Schopenhauer, Von ihm. Über ihn.» Ein Wort der
Verteidigung von Ernst Otto Lindner und Memorabilien, Briefe und Nachlassstücke

von Julius EratiensUidt, Berlin 1863, S. 461 fg.
2) Günther: «Eurystheus und Herakles. Metalogisehe Kritiken und

Meditationen». Wien 1843. S. 389.



— 55 —

„Jesus Christus und die Wissenschaft der Gegenwart" in zweiter

Auflage erschienen ist.

Carrière stellt sich von vornherein mit Strauss und Zeller
durchaus auf denselben Boden, auf den Boden des Monismus.
Auch ihm ist „nicht eine Vielheit, sondern eine Einheit das

Ursprüngliche1)"; es giebt nur ein Sein schlechthin, ein Unendliches

und die Vielheit des Seienden sind nichts als ebenso-
viele Selbstbestimmtheiten des ursprünglich Einen. „Alle Dinge",
so wird uns berichtet, „sind Selbstbestimmungen des Einen und
ewigen Seins, das durch sie den unerschöpflichen Schatz der
eigenen Innerlichkeit und Wesenheit erschliesst, die Möglichkeiten

der eigenen Natur verwirklicht. Das Eine Unendliche
offenbart sich in der Fülle alles Endlichen, und ist so Eins
und Alles, das Alleine 2)." Das Sein schlechthin, das Eine Ewige,
die Gottheit wird nun in gewissen ihrer „Selbstbestimmungen",
nämlich im Menschen eben „ein Selbst", ein „denkendes und
wollendes Ich". Hier ist es also „ein Fürsichseiendes, sich
selbst Erfassendes, es ist nicht blosse Naturkraft, es ist auch
Bewusstsein und Wille, es erhebt sich durch eigene Macht zur
Selbstinnigkeit, Selbsterleuchtung, Selbsterkenntnis". Wie ist
das alles aber nur möglich? „Dass dies in uns geschieht,"
antwortet Carrière, „ist darum möglich, weil das Sein als solches,
das Eine Unendliche, Naturmacht ist, welche von der Vernunft
erleuchtet, damit Wille, zur Subjektivität sich erhebende
Wirklichkeit und Geist ist3)." „So gewinnen wir", heisst es anderswo,
„durch die Betrachtung des Seienden, ohne einen Schluss über
dasselbe hinaus zu machen, die Anschauung eines in sich lebendigen

und vernünftigen Unendlichen, in welchem allerdings die
Idee Gottes noch nicht vollendet ist, aber wir haben ihre
unleugbare Grundlage; über die Trennung von Diesseits und
Jenseits hinaus ein ewiges allgegenwärtiges Wesen, das wir nicht
erst zu suchen brauchen und zu beweisen haben, denn es lebt
auch in uns, und wir sind ein Glied seines Organismus 4)." Aber
was will das sagen, wenn Carrière von „einem in sich lebendigen

und vernünftigen Unendlichen" redet? Soll es etwa heis-

') A. a, 0., S. 13.

2) A. a. 0., S. 14.

3) A. a, 0., S. 18.

") A. a. 0., S. 19.



— 56 —

sen, dass das Sein schlechthin, die Gottheit, das Unendliche,
abgesehen von der Persönlichkeit, die es im Menschen erreicht,
auch als solches, als das Allgemeine, welches in den zahllosen
Einzeldingen seine Selbstbestimmungen sich gegeben hat, ebenfalls

seiner selbst bewusst, persönliches Sein und Leben sei?
Allerdings, das ist Carrières Meinung. Dabei begegnet ihm
aber, so sagt er selbst, „die Einrede, dass Verstand,
Selbstbewusstsein, Wille nicht dem allgemeinen, sondern nur dem
besonderen Wesen, nicht dem ewigen Lebensgrunde, der Substanz,
sondern nur den individuellen Erscheinungen derselben, nicht
Gott, sondern nur dem Menschen zukommen". Carrière glaubt
diesen unseres Erachtens ganz unwiderleglichen Einwurf im
Handumdrehen widerlegen zu können. Das Unendliche als
Seiendes, meint er, „ist kein Chaos, sondern ein Kosmos, ein
System von Kräften, eine in sich zusammenhängende und
geordnete Fülle von Wesen, also ein einiges Sein, das Unendliche

also als Ein Sein wirklich. Einheit aber als Einheit in
der Fülle des Vielen, nicht aufgelöst in sie, sondern sich selbst

gegenwärtig, das ist wiederum thatsächlich der beseelte lebendige

Organismus, der reale Geist", mithin ist „das Unendliche
bei ihm selbst seiende Einheit (selbstbewusstes, persönliches)
Subjekt". Woher, ruft Carrière sich verwundernd aus, woher
sollte auch „im besondern, in den Modifikationen und
Bestimmungen des Einen Verstand und Wille kommen, wenn nicht
aus dem gemeinsamen Lebensquell Wären denn die endlichen
Subjektivitäten nicht viel mehr als das Göttliche, das Unendliche,

wenn sie Wille und Selbstbewusstsein wären, das Ewige
aber willen- und bewusstlos?" Demnach, so schliesst Carrière
seine Ausführungen, ist „mein Zumirselbstkommen Bewusstsein,
weil das Eine ewige Sein in sich Bewusstsein, weil es bei sich
selbst, Fürsichsein ist. Es verleiht dem Endlichen die Möglichkeit,

persönlich zu werden, weil es selber persönlich ist. Nur
wenn wir diese Möglichkeit verwirklicht, uns durch eigene
Willensthat zur Ichheit erhoben haben, können wir uns als
Strahlen des ewigen Lichtes, als Glieder eines Geisterreichs
erkennen. Das aber ergäbe sich als Täuschung, wenn das Sein
selbst nicht in und durch sich (selbstbewusster) Geist wäre x)."

Was sollen wir auf diese Ausführungen erwidern? Die

') A. a. 0., S. 22 und 23.



— 57 —

einzig zutreffende Antwort wird, ähnlich derjenigen, die Lessing
einst Friedrich Heinrich Jacobi auf seine Grenzbestimmung des

Begreiflichen und Unbegreiflichen erteilte J), zu lauten haben :

Worte, guter Herr Professor, nichts als Worte Sollte es
überhaupt erlaubt sein, in der Untersuchung und Lösung
philosophischer Probleme solcher Argumente sich zu bedienen und
diese als die Vernunft des Menschen bindende Beweisführungen
auszugeben, wie hier von Carrière geschieht, so würde
dadurch der Schwärmerei Thor und Thür geöffnet werden und
die Philosophie vor allen Vertretern echter Wissenschaft sehr
bald jeden Kredit verlieren. Und leider hat jene diesen bei
allen denjenigen Wissenschaften, die durch die Strenge und
Sicherheit ihrer Methode in Wirklichkeit solche sind, zum grossen

Schaden der fortschreitenden Kultur gegenwärtig schon allzusehr

eingebüsst. Der hauptsächlichste Grund dafür ist dei',
weil in der Philosophie seit der Fichte-Schelling-Hegelschen
Periode ein völlig unmethodisches Verfahren mehr und mehr
überhand genommen hat und weil an die Stelle striligenter
Beweisführungen vielfach leere, diejenigen, an die sie gerichtet
sind, mehr betäubende als aufklärende Redensarten getreten
sind. Ein sprechendes Beispiel hierfür liefert in dem Obigen
wieder Carrière. Zwar ist das Unendliche, die Gottheit, auch
nach seiner Auffassung nach wie vor noch „ein einiges Sein",
sie ist als „Ein Sein wirklich". Aber welcher Art ist diese
ihre Einheit? Sie ist doch ganz offenbar nur eine Einheit in
der Vielheit, nämlich in der unermesslichen Vielheit der
Einzeldinge, in welche sie sich durch ihren Weltwerdungs-
prozess entwickelt hat. In diese Vielheit, die ohne Zersetzung
und Geteiltheit des ursprünglich (ungeteilten) Einen schlechterdings

undenkbar ist, ist die Gottheit nicht nur ein-, sondern
sie ist in ihr als reale oder numerische Einheit auch ein für
allemal untergegangen ; sie ist nicht mehr ein numerisches,
reales, ungeteiltes, sondern nur noch ein formales, kollektives,

geteiltes Eins. Und da die Gottheit als numerisches,
reales, ungeteiltes Eins nicht mehr existiert, so kann sie als
ein solches auch nicht mehr zum Bewrusstsein, zum
Selbstbewusstsein kommen, sie als solche wird nicht eine sich
selbstdenkende Persönlichkeit, ein Ich. Denn sollte sie das werden,

') Jacobis S. W. IV a, 71.



— 58 —

so mussten an dem Zustandekommen ihres Selbstbewusstseins
alle die Einzeldinge, in welche die Gottheit durch die
Weltwerdung sich individualisiert hat, ohne jede Ausnahme in ganz
gleicher Weise beteiligt sein. Man braucht diesen Sachverhalt
doch nur auszusprechen, um sofort die Unmöglichkeit desselben
einzusehen und um das Absurde zu erkennen, welches dem
Denker mit der Forderung, die Carrièresche Annahme für
wahr zu halten, zugemutet wird. Es bleibt dabei: der
Pantheismus mit Transcendenz oder der Persönlichkeitspantheismus
hat, wissenschaftlich betrachtet, gegenüber seinem konsequenteren

Bruder, dem Pantheismus ausschliesslicher Immanenz,
das Spiel für immer verloren. Dieser ist die letzte und reifste
Frucht, welche der Monismus hcrvorgetrieben hat und hervortreiben

musste, denn ein dem fruchtbaren Erdreiche
wissenschaftlicher Forschung einmal als Samenkorn übergebenes Prinzip

— und ein solches ist der Monismus — kommt in seiner

Entwickelung nicht eher zur Ruhe, als bis es sich vollständig
ausgewachsen, in seiner Entwickelungsfähigkeit erschöpft hat.
Das ist bei dem Monismus mit der Herausbildung des Pantheismus

ohne alle Transcendenz geschehen. Und eben weil dieser
die höchste und letzte Entwickelungsform desselben darstellt,
so ist auch die Hoffnung nicht unberechtigt, ja es ist mit
Gewissheit vorauszusagen, dass es von nun an zu einem Umschlage
im Gebiete der Wissenschaft kommen, der Monismus als mit
der Wahrheit überhaupt und speciell mit der des positiven
Christentums schlechthin unverträglich von allen ernsten
Forschern mehr und mehr preisgegeben werden wird.

5. Die monistische Denkweise mit ihrem letzten und
konsequentesten Ausläufer, dem Pantheismus ohne alle Transcendenz,
hat während des 19. Jahrhunderts vorzugsweise auf protestantischem

Boden ihre wissenschaftliche Ausbildung und von dort
her eine bis dahin nie erreichte Verbreitung gefunden. Zwar
erhob sich dieselbe in ihrer extremsten Ausgestaltung, wie wir
gesehen haben, mit Macht auch schon während des 17.
Jahrhunderts in dem durch den Occasionalismus vorbereiteten Spi-
nozismus. Aber die Lehre des von Zeller über alles Mass
gepriesenen Spinoza blieb lange Zeit im Gebiete der Wissenschaft
eine ziemlich vereinzelte Erscheinung '). Die christliche Ge-

*) Zeller schildert in seiner « Geschichte der deutschen Philosophie
seit Leibniz», S. 51, den Benedict Spinoza als «jenen Juden aus Amster-



— 59 —

Seilschaft, namentlich in den Ländern der deutschen
Volksstämme, war, bei aller Verschiedenheit der konfessionellen
Bekenntnisse, im grossen und ganzen in der Anerkennung der
Grundthatsachen und Grundlehren des positiven Christentums
denn doch noch viel zu fest und einig, als class sie in einem
beträchtlichen Teile eine Auffassung der Dinge sich hätte
aneignen können, durch die jene Thatsachen und Lehren von der
ersten bis zur letzten Lügen gestraft und auf immer beseitigt
werden sollten. Zu einer solchen Verpflanzung der Gesellschaft
aus dem Christentum in das Antichristentum war die Zeit noch
nicht reif; sollte dies geschehen, so musste der Boden dafür
noch lange und tüchtig vorbereitet werden x). Dieses Geschäft
übernahm im XVIII. Jahrhundert in weiterem Umfang der
detdsche Rationalismus oder die deutsche Aufklärung, als deren
grösster und begabtester Sohn Gotthold Ephraim lessing (1729
bis 1781) auf den Kampfplatz trat.

Der Rationalismus machte es sich nach Zellers richtiger
Darstellung hauptsächlich zur Aufgabe, „die biblische Geschichte
und namentlich die Urgeschichte des Christentums aus einer
wunderbaren und übernatürlichen in eine natürliche zu
verwandeln. Aber wie dies auch sonst nicht selten im Anfange
geschieht, er blieb bei diesem Versuch auf halbem Wege stehen.
Von den zwei Voraussetzungen der älteren, supranaturalistischen

dam, welchem die Unabhängigkeit seines Geistes, die Gediegenheit seines
wissenschaftlichen Charakters, die unbestechliche Strenge seines Denkens,
die selbstloseste Hingebung an die Notwendigkeit der Sache und ihre
Erkenntnis unter den neuem Philosophen eine so hohe Stellung anweist».

1) Wie wir schon wissen, giebt auch Zell er zu, dass, wenn nur
diejenigen Christen wären, welche die Grundthatsachen und die Grundlehren
des überlieferten Christentums noch festhielten, alle diejenigen kein Recht
hätten, sich so mehr zu nennen, die die Ergebnisse der vorher geschilderten

wissenschaftlichen Entwicklung für wahr halten. Indessen erblickt
derselbe doch nicht gleich uns eben in diesen Ergebnissen das Gegenteil
des Christentums, «das Antichristentum». Der Grund davon liegt freilich
in der doppelten Annahme, dass das Christentum wie jede andere geschichtliche

Erscheinung « auf natürlichem Wege aus seinen geschichtlichen
Bedingungen entstanden sei » und dass die Weltanschauung des immanenten
Pantheismus «in gerader Linie» von dom vor mehr als 18 Jahrhunderten
ins Leben getretenen Christentum abstamme (vergi. Zeller: «Vorträge und
Abhandlungen», 2. Sammlung, S. 92). Der Zweck gegenwärtiger Arbeit
besteht aber recht eigentlich darin, beide Annahmen als einen grossen
Irrtum und inhaltlich als durchaus falsch darzuthun.



— 60 —

Theologie, dass wir in den biblischen Erzählungen erstens reine
Geschichte und zweitens eine übernatürliche, an die sonstigen
Gesetze des Geschehens nicht gebundene Geschichte haben —
von diesen Voraussetzungen liess er die zweite fallen, die erste
wagte er in der Hauptsache nicht anzutasten. So entstand für
ihn die Aufgabe, zu zeigen, dass man die biblischen Berichte
nur richtig aufzufassen brauche, um in ihnen statt der
vermeintlichen Wunder lauter natürliche und höchst begreifliche
Vorgänge zu entdecken. Da jedoch diese Berichte in Wirklichkeit

ganz unverkennbar Wunder erzählen und erzählen wollen,
so war zu jenem Nachweise keine geringe Kunst nötig. Es
mussten die Mittel gefunden werden, das, was sich selbst als
ein Übernatürliches giebt, unbeschadet seiner Geschichtlichkeit,
in ein Natürliches zu verwandeln *)." Um die Entdeckung dieser

Mittel war der Rationalismus des XVIII. Jahrhunderts
indessen nicht verlegen. Freilich kamen durch Anwendung
derselben auf die biblischen Wundererzählungen und ihre Erklärung

denn auch alle jene Plattheiten und Trivialitäten zum
Vorschein, an denen die Litteratur der rationalistischen Theologen

jener Zeit so überreich und von denen es uns heutzutage

nur schwer begreiflich ist, wie sie von vernünftig
denkenden, ernsthaften Männern ernsthaft vorgetragen werden
konnten. So wurden, um nur weniges anzuführen, die feurigen
Zungen, die über jeden der bei dem ersten Pfingstfeste
Versammelten herabkamen, als durch natürliche Ursachen
entstandene „elektrische Funken" ausgegeben. Paulus wurde auf
dem Wege nach Damaskus nicht durch den ihm erscheinenden
verklärten Menschensohn, sondern durch einen Blitz geblendet
und später nicht durch Jesus, sondern durch „die kalten Hände"
des Ananias wieder sehend. Ähnlich verfuhr man mit den

Wundern, die nach den biblischen Berichten an und durch
Christus während seines Verweilens auf Erden sich vollzogen
hatten. Seine Totenerweckungcn und seine eigene Auferstehung

') Zeller: «Vorträge und Abhandlungen geschichtlichen Inhalts»,
Leipzig, Fues's Verlag (L. W. Reisland), 1865, S. 269 und 270. Die Zeichnung
des Rationalismus und die nachfolgende Darstellung von Baurs' und Strauss'
Bemühungen entlehnen wir zum Teil wörtlich der lichtvollen Ausführung
Zellers in der vorher angezogenen Abhandlung : « Die Tübinger historische
Schule » aus dem Jahre 1859, was wir statt einzelner Citate hier ein für
allemal bemerken.



—- 61 —

sollten nichts sein als das Erwachen der betreffenden
Personen vom Scheintode. Das Wunder auf der Hochzeit zu Kana
sei dadurch bewirkt, dass Christus die Wasserkrüge heimlich
mit Wein füllen liess, ohne dass einer der Anwesenden es merkte.
Doch genug von diesen und ähnlichen exegetischen
Taschenspielerkünsten.

Die rationalistische Umwandlung der Übernatürlichkeit des
Christentums in das natürlichste und begreiflichste Ereignis der
Welt war ein Beginnen, welches ernster und tiefer denkende
Geister, die in denselben Bahnen wandelten und von demselben
Wunsche beseelt waren, unmöglich befriedigen konnte. Das
Christentum, wie es uns in der Zeit seiner Entstehung aus den
neutestamentlichen Schriften entgegentritt, ist ein Ereignis, das
sich ganz und gar in der Region des Wunders bewegt und das
ohne Wunder im eigentlichen und wahren Sinne zur Unmöglichkeit

wird. Die biblischen Erzählungen als glaubwürdige
Berichte über Entstehung und Wesen des Christentums
anerkennen und zugleich bei dem Zustandekommen des letztern all
und jedes Wunder leugnen wollen, war offenbar ein Versuch,
das Unmögliche möglich zu machen. An sich ungereimt und

widerspruchsvoll musste er den Rationalismus namentlich in
der Bibelexegese zu lauter Widersprüchen, Willkürlichkeiten
und Ungereimtheiten führen. Sollte das Unternehmen, die Person

und das Leben Christi sowie die von ihm gestiftete Religion

aller Übernatürlichkeit zu entkleiden, wirklich durchgeführt

werden, so konnte die darauf gerichtete Bewegung der
Geister bei dem Rationalismus nicht stehen bleiben. Es musste
über ihn als eine Halbheit und als eine recht triviale Halbheit
hinausgegangen werden. Die Lösung dieser Aufgabe übernahm
mit grosser Kraft und Ausdauer der Gründer der sogenannten
„Tübinger Schule", Ferdinand Christian Baur (1792—1860) mit
seinem Anhange, und derjenige, welcher ganz vorzugsweise uns
zur Abfassung gegenwärtiger Arbeit mitbestimmt hat, David
Friedrich Strauss (1808—1874).

Was den Rationalismus des XVIII. Jahrhunderts zu seiner
mehr als unwissenschaftlichen Bibelexegese gebracht hatte,
war der Umstand, dass er, während er die Übernatürlichkeit
des Christentums in Abrede stellte, dennoch die biblischen
Berichte über Gründung und Entstehung desselben als echte und
glaubwürdige Überlieferung anerkennen wollte. In dem erstem



— 62 —

Grundsatze, das Christentum wie jedes andere Ereignis der
Weltgeschichte, nur als die Wirkung rein natürlicher, in dem

Zusammenhange und der Verkettung der Dinge begründeter
Ursachen gelten zu lassen, stimmten Baur und Strauss mit dem
Rationalismus vollkommen überein ; sowohl aus der Person und
dem Leben Christi als aus der von ihm gestifteten und durch
seine Apostel verbreiteten Religion müsse jedes Wunder im
wahren und eigentlichen Sinne als eine mit dem Begriffe einer
„geschichtlichen" Erscheinung unverträgliche Annahme beseitigt

werden. „Das Christentum", schreibt Baur, „ist einmal eine
geschichtliche Erscheinung, als solche muss es sich auch
gefallen lassen, geschichtlich betrachtet und untersucht zu
werden." Und worin besteht die geschichtliche Betrachtung und
Untersuchung desselben Welches ist recht eigentlich ihre
Aufgabe? „Ihre Aufgabe ist," meint Baur, „das Geschehene in dem

Zusammenhang seiner Ursachen und Wirkungen zu erforschen,
das Wunder im absoluten Sinne aber hebt den natürlichen
Zusammenhang auf, es setzt einen Punkt, auf welchem es nicht
aus Mangel an genügenden Nachrichten, sondern schlechthin
und absolut unmöglich ist, das eine als die natürliche Folge
des andern zu betrachten. Wo wräre aber ein solcher Punkt
nachzuweisen Es könnte auch dies nur auf geschichtlichem
Wege geschehen. Auf dem Standpunkt der geschichtlichen
Betrachtung aber wäre es eine blosse petitio principii auch nur
einmal als geschehen vorauszusetzen, was mit aller sonstigen
Analogie der geschichtlichen Anschauung in völligem Widerspruch

stehen wuirde." Ganz dieselbe Ansicht von der
Unvereinbarkeit des Wunders mit dem Begriffe eines geschichtlichen
Ereignisses hegte auch Strauss, als er an die kritische Betrachtung

des Lebens Jesu und der neutestamentlichen Erzählungen
herantrat.

Im Jahre 1835 erschien Strauss' zweibändiges „Leben Jesu,
kritisch bearbeitet". „Die Wirkung dieser Schrift", erzählt mit
enthusiastischer Begeisterung Zeller, „war eine so
ausserordentliche, wie sie in Deutschland kein anderes theologisches
Werk hervorgebracht hat. Die Selbsttäuschungen der
biblischen Theologie waren mit einem Mal von der schärfsten,
unerbittlichsten, den Gegner unermüdet in alle Schlupfwinkel
verfolgenden, allen seinen Wendungen mit dialektischer
Überlegenheit nachgehenden Kritik in ein helles Licht gestellt ; der



— 63 —

Rationalismus sah das künstliche Netz seiner natürlichen
Erklärungen zerrissen, der Supranaturalismus die mühsame Arbeit
seiner apologetischen Schanzwerke zerstört, die Halben und
Unklaren aller Parteien fanden sich aus ihrer Behaglichkeit
aufgeschreckt, zur scharfen Stellung, zur rückhaltslosen
Entscheidung von Fragen gedrängt, deren Schwierigkeiten sie bisher

so glücklich auszuweichen gewusst hatten. Kein Wunder,
class dem Schlag, welcher die theologische Atmosphäre so
unerwartet durchzuckt hatte, zunächst Ein Schrei des Entsetzens
und der Entrüstung, eine unbeschreibliche Aufregung gegen
den Friedensstörer, eine übertriebene Angst vor den Verheerungen

folgte, die eine so verwegene Kritik im Reiche des Glaubens,

der Frömmigkeit, selbst der Sittlichkeit anrichten müsse.
Und doch war das, was Strauss wollte11, meint Zeller, „im Grunde
sehr einfach." Freilich war es, sagen auch wir, sehr einfach,
denn Strauss stellte im Grunde nur eine einzige Forderung.
Aber gerade diese Forderung wrar eine dem in den
neutestamentlichen Schriften überlieferten Christentum diametral
entgegengesetzte und zugleich von solcher Tragweite, dass, sollte
ihr vollständig Genüge geschehen, an dem biblischen Christentum

kein Stein auf dem andern, von ihm nichts, schlechterdings
nichts ,mehr übrig bleiben konnte. Denn was beabsichtigte
Strauss? „Er verlangte", fährt Zeller fort, „nicht mehr und
nicht weniger, als was sich für jede wissenschaftliche Theologie
von selbst verstellt : dass die evangelischen Berichte nach
denselben Grundsätzen behandelt werden, nach denen wir jede
andere Überlieferung beurteilen, dass der kritischen
Untersuchung ihre Ergebnisse weder ganz noch teilweise zum voraus
vorgeschrieben, dass die Feststellung derselben vielmehr allein
und ausschliesslich von ihr selbst erwartet werde, dass mit
einem Wort die Kritik, auch die biblische Kritik, voraussetzungslos

sei. Ein rein geschichtliches Verfahren und sonst nichts ist
es, was Strauss für sie fordert, die Ausmittelung des geschichtlichen

Thatbestandes aus den Berichten, was er als ihre
Aufgabe betrachtet. Zur Voraussetzungslosigkeit des Kritikers rechnet
er nun allerdings auch dieses, dass er nicht von der Voraussetzung
des Wunderglaubens ausgehe." Machen wir hier auf einen Augenblick

Halt! Gehört denn zur Voraussetzungslosigkeit des
Kritikers der neutestamentlichen Schriften und ihrer Erzählungen
in der That auch dieses, dass „er nicht von der Voraussetzung



— 64 —

des Wunderglaubens ausgehe", im Gegenteil die Unmöglichkeit
des Wunders von vornherein seinen kritischen

Untersuchungen zu Grunde lege?
Die Person, das Leben und die Religion Christi sind,

sofern sie der Menschheit auf Erden kund und offenbar geworden,

selbstverständlich in die Geschichte eingetreten, mithin
„geschichtliche" Erscheinungen. Hieraus folgt, dass die
Berichte, welche wir über jene in den Evangelien, den Briefen
der Apostel und den übrigen zum neutestamentlichen Kanon
gezählten Schriften besitzen, auch, wie alle übrigen Berichte
über irgendwelche Ereignisse der Weltgeschichte, nach den

bewährten und als richtig erkannten Regeln, der Geschichtsforschung

untersucht werden sollen und dürfen. Dieses
Zugeständnis kann und muss auch derjenige der Baurschen Tübinger

Schule und ihren Anhängern machen, der selbst die
Überzeugung an die Übernatürlichkeit der christlichen Religion und
infolgedessen an ihren durch eine Reihe von Wundern
bewirkten Eintritt in die Weltgeschichte noch nicht verloren,
auch den Mut sich bewahrt hat, diese seine Überzeugung trotz
der heutigen in der entgegengesetzten Richtung sich bewegenden

Zeitströmung geltend zu machen und zu verteidigen. Das
erwähnte Zugeständnis muss, sage ich, auch ein solcher machen,
wofern er den unerlässlichen Forderungen der Wissenschaft
gerecht und er selbst als ein Mann echter Wissenschaftlichkeit

anerkannt und geehrt sein will. Denn das versteht sich
doch von selbst, dass Geschichtsberichte, von welcher Beschaffenheit

sie immer sein und über welche Ereignisse sie sich
verbreiten mögen, um ihre Glaubwürdigkeit oder Unglaubwür-
digkeit zu ermitteln und festzustellen, auch den Regeln und
Gesetzen, an deren Anwendung die wissenschaftliche Geschichtsforschung

gebunden ist, ohne die diese nicht bestehen kann,
sich unterwerfen müssen. Aber schüessen diese Regeln und
Gesetze auch die Annahme der Unmöglichkeit des Wunders in
sich? Können jene ohne diese Annahme nicht bestehen und
zur vollen Geltung gebracht werden? Ist mit anderen Worten
die historische Kritik nur dann voraussetzungslos, wenn von
vornherein die Möglichkeit des Wunders, wde von Baur, Strauss,
Zeller und ihren Gesinnungsgenossen geschieht, von dem
Geschichtsforscher geleugnet und diese Leugnung seinen
Untersuchungen zu Grunde gelegt wird Nichts weniger als das. Ja



— 65 —

es ist sogar nicht schwer, zu zeigen und einleuchtend zu
zeigen, dass der Geschichtsforscher mit der erwähnten Annahme
sein Forschungsgebiet und seine Kompetenz weit überschreitet
und auf einen Boden sich begiebt, durch den seinen
Untersuchungen sofort das Brandmal der Parteilichkeit, des Vorurteils

und der Unwissenschaftlichkeit auf die Stime geschrieben
wird. Wieso? werden meine Leser fragen. Man höre und
urteile 1

Die Geschichtsforschung hat es mit der Feststellung und
Richtigstellung von Thatsachen und nur mit diesen zu thun.
Von den Thatsachen der Vergangenheit, auch von denen der
Gegenwart, sofern der Forscher nicht selbst Augen- oder Ohren-
zeuge derselben gewesen ist, erhält dieser Kenntnis durch die
geschichtliche (mündliche oder schriftliche) Überlieferung, die
von den Thatsachen berichtet und durch die diese der Nachwelt

erhalten sind. Die Überlieferungen, das ist die Urkunden
der Geschichte, hat der Forscher auf ihre Glaubwürdigkeit oder
Unglaubwürdigkeit zu untersuchen, aber offenbar kann er das
doch nur mit denjenigen Mitteln, welche die Geschichtsforschung
als solche ihm am die Hand giebt. Wendet er diese Mittel richtig
an, so kann er möglicherweise die Fragen entscheiden, ob eine
Urkunde, vom Standpunkte des Geschichtsforschers betrachtet,
als echt oder unecht, als interpoliert oder nicht-interpoliert,
als Widersprüche oder keine Widersprüche enthaltend, als
glaubwürdig oder unglaubwürdig zu betrachten und so oder so zu
deuten sei; er kann möglicherweise auch zu der Entscheidung

gedrängt werden, über die eine oder andere der erwähnten

Fragen sei der Geschichtsforschung eine gewisse Antwort
zu geben, natürlich soweit diese ihren Ergebnissen überhaupt
die Form der Gewissheit zu geben vermag, nicht möglich.
Werden nun in einer der Forschung des Historikers unterliegenden

Urkunde Wunder berichtet, sei diese eine Urkunde der
christlichen Religion wie die neutestamentlichen Schriften oder
eine andere, kann und darf er als Historiker dann um dieses
Umstandes willen die Glaubwürdigkeit des Berichtes ohne weiteres
in Abrede stellen Das wäre ihm augenscheinlich doch nur unter

der Bedingung erlaubt, wenn es ihm zuvor gelungen wäre,
den Wunderbericht entweder als eine Entstellung oder selbst
Erdichtung der berichteten Thatsache nachzuweisen oder das
in demselben vorgegebene Wunder auf natürliche Ursachen

Revue intern, ti« Theologie. Heft 33, 1901. 5



_ 66 —

zurückzuführen und als durch diese entstanden, mithin in beiden

Fällen die UnglaubWürdigkeit seiner Urkunde darzuthun.
Gelingt ihm aber weder das eine noch das andere, trägt
vielmehr der Wunderbericht alle Merkmale einer die gemeldete
Thatsache rein und unverfälscht zum Ausdrucke bringenden
Urkunde an sich, so hat der Geschichtsforscher, von seinem
Standpunkte aus, das in seiner Urkunde berichtete Wunder als
Thatsache stehen zu lassen, so unbegreiflich, ja so undenkbar
es ihm nach seiner persönlichen Auffassung der Dinge und der
in der Geschichte wirksamen Kausalitäten auch immer sein

mag. Denn der besonnene und vorurteilslose Historiker wird
sich doch dem Wahne nicht hingeben, als ob seine Wissenschaft

die Mittel ihm darbiete, über Möglichkeit oder Unmöglichkeit

einer Thatsache zu entscheiden. Hierfür stehen ihm
als solchem keine anderen Mittel zu Gebote, als diejenigen sind,
deren sich die Vernunft jedes normal entwickelten Menschen
bedient und die sich indie Grundsätze zusammenfassen: „Aus
Nichts wird nichts" oder „jede Wirkung muss eine zureichende
Ursache" haben. Findet der Historiker demnach in Urkunden,
etwra den neutestamentlichen Schriften, an deren Echtheit und
Glaubwürdigkeit er nach Anlegung der ihm zu Gebote stehenden

Mittel vernünftigerweise nicht zweifeln kann, Thatsachen als
Wunder berichtet, die aus natürlichen Ursachen nicht begriffen
werden können, so hat er um dieses Umstandes willen und
nach der Leistungsfähigkeit seiner Wissenschaft kein Recht,
die Thatsachen als solche zu leugnen und für unmöglich zu
erklären. Der Historiker kann in diesem Falle bezüglich der
Begreiflichkeit jener Thatsachen auf seinem Standpunkte nur
sagen: non liquet, und er muss es einer andern Wissenschaft
und einem andern Gerichtshofe, als der seinige ist, überlassen,
darüber zu entscheiden, ob Wunder möglich sind oder nicht
und ob demnach zur Erklärung der als eines Wunders
überlieferten Thatsache eine übernatürliche Kausalität (Gott) in
Anspruch genommen werden könne und müsse. Handelt der
Historiker in dem in Rede stehenden Falle anders, so beweist
er dadurch nur, dass er die seiner Wissenschaft gezogenen
Grenzen nicht kennt und nicht beachtet, wäre er auch sonst,
was den Umfang seines geschichtlichen Wissens angeht, ein
Stern erster Grösse unter seinen Fachgenossen.

Mit dem Vorgeben von Baur, Strauss, Zeller und allen



— 67 —

denen, die als Historiker ihren Fussstapfen nachfolgen, — mit
dem Vorgeben nämlich, dass bei der Entstehung und Ausbreitung

des Christentums jedes Wunder im wahren und eigentlichen

Sinne von vornherein geleugnet werden müsse,
wofern jenes als „geschichtliche" Erscheinung untersucht und
behandelt werden soll, ist es also nichts. Diese Behauptung trägt
für jeden, der sehen kann und sehen will, den Stempel der
Willkür und Unwahrheit an der Stirn e. Hieran Avurde auch
selbst dann nichts geändert, wenn es richtig wräre, was Zeller
versichert, dass „die Grundsätze der Tübinger Schule nur
dieselben seien, welche ausserhalb der Theologie die ganze deutsche
Geschichtsschreibung seit Niebuhr und Ranke beherrschen".
Denn sind jene Grundsätze, speciell die Unmöglichkeitserklärung

all und jedes Wunders, an sich unberechtigt und falsch,
so kann eine noch so allgemeine Aufnahme und Befolgung
derselben sie nicht zu richtigen und echten Grundsätzen erheben.
Aber die Zellersche Versicherung leidet auch wieder, wie so

oft bei ihm, an einer grossen, man möchte sagen : masslosen
Übertreibung. Oder giebt es denn echte und wahrhaft
wissenschaftliche Historiker nur noch innerhalb des Protestantismus
Zählte und zählt nicht auch der Katholizismus manche
Geschichtsforscher in seinen Reihen, denen kein Besonnener und
Wahrheitsliebender den Ruhm strengster Wissenschaftlichkeit
absprechen kann, Männer wie Ficker, Döllinger, Höfler,
Kampschulte, Reumont, Arneth, Langen, Reusch, Friedrich, Cornelius,
Reinkens, Aschbach, Wegele, Moritz Ritter, Michaud u. a. Und
sind auch alle diese der Überzeugung, dass zum Zwecke einer
„geschichtlichen" Untersuchung des Christentums die Möglichkeit

des Wunders schlechthin geleugnet werden müsse Oder
wird Zeller sie deswegen, weil und insofern sie die in Rede
stehende Überzeugung nicht teilen, nicht zu denjenigen
Geschichtsforschern rechnen, die' diesen Namen in Wahrheit und
Wirklichkeit verdienen? Wäre das, wenn es geschähe, nicht
eine unerträgliche Anmassung und Überhebung, die der
wissenschaftlichen Erforschung der Wahrheit, wir sagen: der Wahrheit

sicherlich nicht förderlich sein könnte Doch was bedarf
es noch mehr! Die Behauptung der Baurschen Tübinger Schule,
es müsse, um das Christentum „geschichtlich" zu erklären, die
Möglichkeit des Wunders geleugnet werden, hat sich uns in
dem Vorhergehenden als eine willkürliche, unbegründete und



— 68 —

unhaltbare erwiesen. Das ist für uns und hoffentlich auch für
meine Leser ein für allemal abgethan. Dagegen habe ich noch
ein anderes zu bemerken. Wenn ich recht sehe, so ist das

Vorurteil, das Wunder sei mit dem Christentum als einer
„geschichtlichen" Thatsache unvereinbar, aufseilen Baurs, Strauss',
Zellers und ihrer Gesinnungsgenossen nicht der einzige, ja nicht
einmal der eigentliche und hauptsächlichste Grund, warum jenes
von ihnen in Abrede gestellt wird. Vielmehr liegt derselbe
bei ihnen allen nicht sowohl auf geschichtlichem Boden als in
der von ihnen für wahr gehaltenen Philosophie, speciell in der
von ihnen getroffenen. Verhältnisbestimmung zwischen Gott und
Welt. Es ist die nächste Aufgabe für mich, mit dieser meine
Leser bekannt zu machen.

6. Von Strauss haben wir den Ausspruch kennen gelernt:
Unser Gott ist ein anderer als der der Apostel, unsere Welt
eine andere als die jener. In ähnlicher Weise vernahmen wir
von Zeller die Versicherung, dass das moderne Bewusstsein
mit der Gottesidee nicht mehr die Vorstellung einer über dem

Naturzusammenhang stehenden, durch kein Naturgesetz
gebundenen Allmacht verbinde. Da wirft sich denn wie von
selbst die Frage auf: Welches ist der Gott, den Strauss, Zeller
und die im wesentlichen in den gleichen Bahnen wandelnden
Denker der neuern Zeit dem gelehrten und ungelehrten Volke
verkünden Worin besteht dieses Gottes eigentliches und wahres
Wesen? Welches ist seine Beschaffenheit? Zellers lichtvolle
Entwickelung des gewichtigen Gegenstandes soll uns die
willkommene Gelegenheit bieten, die vorher aufgeworfenen Fragen
möglichst bestimmt und deutlich zu beantworten.

„Die Wissenschaft", bemerkt Zeller, „hat nur einen
einzigen Weg, auf dem sie den Begriff Gottes finden, das Dasein
Gottes erweisen kann : den Schluss von dem Weltganzen auf
seinen letzten Grund. Und gerade die Einheit der Welt, der
Zusammenhang und die Zusammengehörigkeit aller ihrer Teile
ist es, worauf bei diesem Schluss alles ankommt." Wieso?

„Die Wahrnehmung", heisst es, „zeigt uns zunächst eine
unbestimmbar grosse Menge von einzelnen Dingen und
Vorgängen. Unser Verstand erkennt in dieser Mannigfaltigkeit
eine feste Ordnung ; die Erscheinungen verteilen sich ihm teils
nach ihrer Gleichartigkeit, teils nach ihrer regelmässigen Ver-



_ 69 —

bindung in gewisse Gruppen, die aber bei aller ihrer Verschiedenheit

doch auch wieder räumlich, zeitlich und begrifflich
miteinander verknüpft sind; er bemerkt, dass nach
unveränderlichen Gesetzen unter den gleichen Bedingungen immer die
gleichen Erfolge eintreten; und wenn er über den Grund dieser

Regelmässigkeit nachdenkt, so kann er ihn nur in dem
Vorhandensein von Ursachen finden, aus deren Zusammenwirken

die Dinge mit Notwendigkeit hervorgehen. Dieser
Zusammenhang alles Seins findet auch nirgends, soweit unsere
Beobachtung oder unser Gedanke reicht, eine Grenze *)."

Die vorstehenden Reflexionen, welche Zellers Beweis für
das Dasein Gottes einleiten, zeigen dem aufmerksamen Leser
schon recht deutlich, dass jener bei seiner Weltbetrachtung
keineswegs voraussetzungslos verfährt, sondern sofort von einer
ganz bestimmten Voraussetzung, nämlich von der Annahme
der Wesenseinheit oder der Wesensidentität aller Dinge ausgeht.
Zeller setzt sich von vornherein fest auf dem Boden des Monismus.

Zwar bietet sich der Beobachtung des Menschen zunächst
eine unerschöpfliche Menge von einzelnen Dingen und
Vorgängen dar. Aber in dieser Fülle verschiedenartiger Einzelheiten

herrscht „eine feste Ordnung" ; der Verstand erkennt sie
als durch mannigfaltige Beziehungen miteinander in
Verknüpfung stehend; er entdeckt, dass „nach unveränderlichen
Gesetzen" die gleichen Ursachen stets die gleichen Wirkungen
hervorbringen. Und fragt er nach „dem Grunde dieser
Regelmässigkeit", so kann er in letzter Instanz diesen „nur in dem
Vorhandensein von Ursachen finden, aus deren Zusammenwirken

die Dinge mit Notwendigkeit hervorgehen". Aber welches
sind diese Ursachen nach Zellers Ansicht? Sind es nur eine

solche oder mehrere? Sind es materielle oder immaterielle, be-

wusste oder unbewusst loirkende Ursachen? Bevor Zeller über
diese Fragen nach der einen oder andern Richtung entscheidet,
sieht er sich zuvor veranlasst, den vorher erwähnten
Zusammenhang aller Dinge und Ereignisse oder die Gesamtheit der
Dinge als ein zusammengehöriges und unzerreissbares Ganzes
in möglichst lebhaften Farben zu schildern.

') Diese und die nachfolgenden wörtlich mitgeteilten Aussprüche sind
der Abhandlung : « Über Ursprung und Wesen der Religion » in « Vorträge
und Abhandlungen» von Eduard Zeller. Zweite Sammlung. Berlin 1877,
S. 11 fg., entnommen.



- 70 —

Was zunächst die Körperwelt angeht, so steht vor allem
andern in ihr alles mit allem in lebendiger Beziehung und
Wechselwirkung. „Mögen wir im Räume noch so weit
hinausgreifen, in der Zeit noch so wreit zurückgehen, wir stossen doch
immer wieder auf einen Zusammenhang, der das Entfernteste
mit dem Nächsten verknüpft, auf allgemein gültige, durchgreifende

Gesetze, durch die alles, was ist und was war, sich zu
einem Weltganzen zusammenschliesst." Aber das gilt nicht
bloss von der Körperwelt ; „auch unser geistiges Leben macht
davon keine Ausnahme". Zwar können wir dieses „nicht aus
bloss materiellen Ursachen ableiten, aber wir werden deshalb
die Thatsache nicht verkennen, dass es mit unserm körperlichen
Organismus und durch diesen mit der gesamten Körperwelt in
dem engsten Zusammenhang, der stetigsten und folgereichsten
Beziehung steht, wie man diese nun immer zu erklären
versuchen mag". Hierbei muss noch besonders hervorgehoben
wrerden, dass „es nicht bloss unsere Beobachtung ist, welche
uns diesen Zusammenhang alles Seins zeigt, sondern auch
unserm Denken ist es unmöglich, sich irgend etwas vorzustellen,
das von demselben ausgenommen wäre. Denn es wäre ein
Widerspruch, etwas als wirklich zu setzen, für das die
allgemeinen Bedingungen des Daseins nicht gelten, auf das die Be

Stimmungen keine Anwendung finden sollten, unter denen
Gegenstände allein gedacht werden können Man wird daher,
meint Zeller, jedenfalls einräumen müssen, dass alles Wirkliche

ohne Ausnahme unter gewissen gemeinsamen Gesetzen
stehe." Und was folgt daraus? Ist die Gesamtheit des Seienden

denselben gemeinsamen Gesetzen unterworfen, so ist sie
auch notwendigerweise zu „einem Ganzen verknüpft". Und
„bildet die Gesamtheit aller Dinge ein Ganzes, so kann sie
auch in letzter Beziehung (nicht auf mehrere Ursachen,
sondern) nur auf dieselbe einheitliche Ursache zurückgeführt
werden".

Bleiben wir hier einen Augenblick stehen Die vorher
erwähnte „einheitliche Ursache" aller Einzcldiuge, alles Seins
und Geschehens, deren Totalität wir in dem Ausdrucke Welt
zusammenfassen, ist, wie wir später sehen werden, die Zeller-
sche Gottheit. Das Verhältnis, welches nach Zellers Ansicht
zwischen Gott und Welt obwaltet, ist also das Verhältnis von
«Ursache und Wirkung, das Kausalitätsverhältnis. Dasselbe hat



__ 71 —

uns Zeller in dem Vorhergehenden nach zwei Seiten hin auch
schon sehr bestimmt charakterisiert, denn wir wurden erstens
belehrt, dass die alles Sein und Geschehen oder die Gesamtheit

der Dinge bewirkende Ursache, d. i. die Gottheit, nur eine
sei und sein könne. Zeller bekennt sich also zum Monotheismus.
Wie es nach ihm nur eine Welt giebt und geben kann, so auch
nur einen Gott. Ferner wurden wir auch darüber unterrichtet,
dass die überall in der Welt, im Kleinsten wie im Grössten,
in dein Entferntesten wie im Nächsten herrschende strenge
Gesetzmässigkeit den Verstand zu der Annahme nötige, dass
alles aus der Gottheit „mit Notwendigkeit hervorgehe".
Namentlich die letztere Bestimmung bringt Zeller hier schon in
sehr nahe Berührung mit der Ansicht Spinozas von der Gottheit
und ihrer ursächlichen Beziehung zur Welt. Wenn dieser beispielshalber

schreibt: Ego me satis clarc ostendisse puto, a summa
Dei potentia sive infinita natura infinita infinitis modis, hoc est,
omnia necessario effluxisse vel semper eadem necessitate sequi,
eodem modo, ac ex natura trianguli ab aeterno et in aîternum
sequitur, ejus très angulos acquari duobus rectis l) — wenn,
sage ich, Spinoza so schreibt, so drückt er damit in der That
ganz denselben Gedanken aus, den Zeller in die wenigen Worte
zusammenfasst, dass alles Seiende und Werdende aus der Gottheit

als der einzigen Weltursache „mit Notwendigkeit hervorgeht".

Daher kann man es auch verstehen, wie Zeller den
Spinoza über alles preist und in die Höhe hebt, denn simile
simili gaudet und %s'q %sïça viicisi. Doch an dem Zellerschen
und Spinozistischen Gotte werden wir noch mehr Verwandtschaftliches

entdecken, wenn wir uns Zellers weitere Bestimmungen
der Gottesidee zum Bewusstsein bringen. Zu diesem Zwecke
müssen wir ihn noch eine Strecke Weges begleiten.

In der Fortsetzung seiner Untersuchungen bringt Zeller
zunächst noch einmal mit Nachdruck die Einheit und Einheitlichkeit

der Weltursache in Erinnerung. „Wenn alle Teile der
Welt", sagt er, „in Wechselwirkung stehen, so setzt dies voraus,

dass auch alle, so durchgreifend sie sich im übrigen
voneinander unterscheiden mögen, doch zugleich in gewisser
Hinsicht von einerlei Wesen seien; und dies lässt sich seinerseits
nur daraus erklären, dass sie in letzter Beziehung von einer

l) Ethica I, prop. XVII. Schob



— 72 —

und derselben Ursache herrühren." Daher wird der in der
Geschichte der Wissenschaft oft genug unternommene Versuch,
eine Vielheit von Wesen als „das Erste und Ursprünglichste"
zu setzen, welche Beschaffenheit man denselben auch beilegen
möge, als ein verfehlter, zur Erklärung der Welt und ihres
Werdens unzureichender entschieden zurückgewiesen. „Solange
man von einer Vielheit ursprünglicher Wesen ausgeht," lesen

wir, „entsteht immer die Frage, wie denn diese vielen Urwesen,
diese Elemente, diese Atome, diese Monaden, miteinander in
Zusammenhang gekommen sein sollen, wenn sie nicht von
Anfang an schon in Zusammenhang standen ; wie aus ihnen eine
Welt und diese unsere Welt entstehen konnte, wenn sie nicht
aus einem und demselben Grunde entsprungen sind, nicht von
einer und derselben Kraft zusammengehalten und gelenkt
werden." „Man verweist", wirft Zeller ein, „auf die Naturgesetze.
Allein damit", urteilt er ganz richtig, „ist die Frage nicht
beantwortet, sondern nur um einen Schritt weiter zurückgeschoben."

Denn „die Frage ist eben die, wie sich die Zusammen-
stimmung aller Naturgesetze und das Zusammenwirken aller
Kräfte begreifen lässt, und auf diese Frage giebt es keine
Antwort als die eben angedeutete", nämlich die Notwendigkeit der
Annahme einer einzigen und einheitlichen Weltursache.

Mit dieser Abweisung einer ursprünglichen Vielheit von
Wesen giebt Zeller sich noch nicht zufrieden. Die Einheit und

Einzigkeit der Weltursache zur vollsten Deutlichkeit zu
erheben liegt ihm mit Recht gar sehr am Herzen. Er widmet ihr
noch eine ziemlich lange Ausführung, die wir um ihrer Schönheit

und Gediegenheit willen unseren Lesern ebenfalls nicht
vorenthalten wollen. „Noch einleuchtender wird dies," heisst

es, „wenn man sich erinnert, dass es sich im vorliegenden Fall
nicht bloss überhaupt um eine Wechselwirkung handelt,
sondern um ein geordnetes, bis ins einzelnste durch unveränderliche

Gesetze bestimmtes Zusammenwirken aller Wesen; um
ein Zusammenwirken, aus welchem dieses unendlich reiche,
wohlgegliederte und vollkommne Ganze hervorgeht, das wir
die Welt nennen. Bestände das, was den letzten Grund der
Welt bildet, aus einer Mehrheit oder gar aus einer unendlichen
Vielheit von Elementarstoffen oder -kräften, von Atomen oder
Monaden, die in keiner ursprünglichen Verbindung miteinander

ständen und von keiner dritten Ursache gemeinsam ab-



— 73 —

hingen, so lässt sich zwar, wie bemerkt, überhaupt nicht
absehen, wie dieselben in Wechselwirkung treten könnten ; wollten

wir dies aber auch zugeben, so könnte doch durch diese
ihre Einwirkung aufeinander unmöglich ein einheitliches Ganzes
entstehen. Denn da jedes von jenen Grundwesen nur seiner
eigenen Natur gemäss wirkte, die Beschaffenheit der letztern
aber durch ihr Verhältnis zu den anderen in keiner Beziehung
bedingt wäre, so wäre es rein zufällig, ob und wie weit sich
die Wirkungen der einen mit denen der anderen berührten
oder an ihnen vorbeigingen, sie ergänzten oder sie nutzlos
wiederholten, fördernd oder störend in sie eingriffen. Wenn
wir statt dessen finden, class alle in der Welt wirkenden Kräfte
in einem bestimmten, sich gleich bleibenden Verhältnis, einem

ursprünglichen und unverrückbaren Gleichgewicht stehen, und
dass eben deshalb auch alle ihre Wirkungen sich zu einem
vollkommen harmonischen Ganzen zusammen schüessen, so setzt
dies voraus, sie alle seien nur die verschiedenen Äusserungen
einer und derselben die Gesamtheit der Dinge umfassenden
und tragenden Kraft. Denn nur dann kann jeder ihr Mass
und ihre Richtung so bestimmt sein, wie dies ihrem Verhältnis
zu allen anderen entspricht, wenn alle in ihrer Wurzel
zusammenhängen, wenn sie entweder von einer zweckthätigen Intelligenz

aufeinander berechnet, oder ohne das Dazwischentreten
einer ausdrücklichen Zweckthätigkeit, vermöge einer innern,
absoluten Notwendigkeit aus Einer Urkraft entsprungen sind1)."

') Dieselben Gedanken über die unermessliche Vielheit der die
Mannigfaltigkeit der Körper bildenden Elemente (Atome) und über ihr
Verhältnis zu einer ursprünglichen Einheit (der Natursubstanz), die in jene
sich entwickelt, wie hier Zeller, haben wir in unserer «Metaphysik», Bd. II,
S. 109, Nr. 5 fg., g'anz unabhängig von diesem ausgeführt und zu begründen

versucht. Freilich unterscheiden wir uns von Zeller dadurch gar sehr,
dass wir in jener Einheit erstens nicht den Kausalgrund der Welt, sondern
nur den der Natur und ihres Lebens als des einen, aber nicht einzig'en
Faktors der Welt und zweitens nicht die Gottheit, vielmehr ein Geschöpf
derselben im Sinne des positiven Christentums erblicken. Auch haben wir
sie als ein solches, wie wir überzeugt sind, in dem angezogenen Werke
wirklich nachgewiesen. Von der am Schlüsse obiger Stelle berührten
Alternative, dass die Gottheit möglicherweise entweder als «eine zweckthätige
Intelligenz » oder « ohne Zweckthätigkeit » wirkend gedacht werden könne,
lässt Zeller, seiner Auffassung der Gottheit durchaus entsprechend, wie
sich ergeben wird, nur die letztere gelten.



— 74 —

Die Fortsetzung der Untersuchungen über die einheitliche
Weltursache oder die Gottheit und ihre Beschaffenheit führt
Zeller zu der Bemerkung, dass es zwar leicht sei, „unangemessene

Vorstellungen vom Begriff derselben abzuwehren",
dagegen schwer, ja sehr schwer, „sie durch solche (affirmative
Bestimmungen) zu ersetzen, welche nach keiner Seite hin einer
Einwendung Raum lassen". Den Grund hiervon erblickt Zeller
darin, „weil uns die einzige Analogie, der wir hierbei folgen
können, die des menschlichen Geistes, nur zu bald im Stiche
lasse". Zeller bedient sich denn auch meistens nur negativer
Bestimmungen, um seinen Lesern die Beschaffenheit der Gottheit

zum Bewusstsein zu bringen; er sagt ihnen viel mehr,
was die Gottheit nicht ist und nicht sein kann, als was sie ist.
Unter den negativen Prädikaten derselben wird nun in erster
Linie hervorgehoben, dass „man sie nicht in der blossen Materie
suchen könne" ; die Gottheit darf nicht als „Materie", als
„Körper" vorgestellt werden wie dies im Altertum von
den Stoikern und noch im siebzehnten Jahrhundert von
dem Engländer Thomas Ilobbes (1588—1679) geschehen ist.
Eine solche Vorstellung von der Gottheit, meint Zeller, ist
unzutreffend und falsch, „nicht nur in dem Falle, wenn man sich
unter der Materie eine träge, tote Masse vorstellt, sondern
auch in dem, wenn man die Materie durch die ihr inwohnenden
Kräfte von aller Ewigkeit her bewegt sein lässt. Denn diese
Kräfte könnten doch immer nur mechanische sein; sie könnten
räumliche Bewegungen und als Folge derselben jene Verteilung
und Anordnung der Stoffe hervorbringen, auf der die ganze
Mannigfaltigkeit des äussern Daseins beruht. Wie sie dagegen
die Erscheinungen des Bewusstseins erzeugen, wie mechanische
Bewegungen in unserm Gehirn oder in einzelnen Teilen
desselben sich in Vorstellungen, Gefühle, Willensakte umsetzen,
wie unser geistiges und sittliches Leben sich in blosse
Bewegungen auflösen oder aus solchen ableiten lassen könnte,
davon ist nicht allein die Möglichkeit nicht nachgewiesen,
sondern das Gegenteil lässt sich mit aller Strenge darthun.
Denn alle Bewuisstseinserscheinungen beruhen darauf, dass ein
Mannigfaltiges zur Einheit der Empfindung, des Gefühls, der
Vorstellung, des Gedankens, des Entschlusses zusaminengefasst
wird ; sie alle haben zu ihrer Voraussetzung das einheitliche
Subjekt, in dem und durch das sie sich vollziehen, das Selbst



— 75 —

oder das Ich, wie sich dies am einleuchtendsten und unmittelbarsten

an dem Selbstbewusstsein als solchem zeigen lässt.
Ein Körper dagegen, mag er noch so klein, und möchte er
selbst physikalisch unteilbar sein, wie Demokrits Atome,
besteht immer noch aus vielen räumlich auseinanderliegenden
Teilen, die ihrerseits wieder aus solchen Teilen bestehen, und
so fort ins Unendliche ; ein solcher kann daher seiner Natur
nach nicht das Subjekt von Vorgängen sein, welche sich nur
als Thätigkeiten eines streng einheitlichen Wesens begreifen
lassen *)." Und was folgert Zeller hieraus für die Beschaff'en-

') Zellers obige Behauptung: «alle Bewusstseinserscheinungen haben
zu ihrer Voraussetzung das einheitliche Subjekt, in dem und durch das
sie sich vollziehen, das Selbst oder das Ich», ist ganz offenbar übertrieben
und falsch ; sie muss als eine aller Erfahrung widersprechende zurückgewiesen

werden. Oder bilden die nieder und höher organisierten Tiere
etwa keine «Bewusstseinserscheinungen»? Stellen in ihnen sich keine
Vorstellungen, Beg'ehrungen und Gefühle der mannigfaltigsten Art ein Ist
es möglich, heute noch auf dem Standpunkte Descartes' zu verharren, der
das Bewusstsein der Tiere als Schein und seine Annahme als Irrtum
erklärte Sind mithin nicht auch die Tiere « Subjekte » des ihnen eigentümlichen

Bewusstseins Aber sind sie deshalb auch ein « Selbst » oder ein « Ich »

Freilich hat man letzteres oft genug behauptet, aber die Gründe, die dafür
ang-eführt werden, sind zu einem grossen Teile selbst keiner Beachtung
wert. So habe man, meint beispielshalber Schopenhauer (S. W. IV, 238 und
239), « in der Philosophie aller Evidenz zum Trotz eine gänzliche
Verschiedenheit zwischen Mensch und Tier angenommen, welche bekanntlich
am entschiedensten und grellsten von Kartesins ausgesprochen ward, als
eine Konsequenz seiner Irrtümer. Als nämlich die Kartesisch-Leibniz-
Wolffische Philosophie aus abstrakten Begriffen die rationale Psychologie

aufbaute und eine unsterbliche anima rationalis konstruierte, da traten
die natürlichen Ansprüche der Tierwelt diesem exklusiven Privilegio und
Unsterblichkeits-Patent der Menschenspecies augenscheinlich entgegen, und
die Natur legte, wie bei allen solchen Gelegenheiten, ihren Protest ein
Nun mussten die von ihrem intellektuellen Gewissen geängstigten
Philosophen suchen, die rationale Psychologie durch die empirische zu stützen,
und daher bemüht sein, zwischen Mensch und Tier eine ungeheure Kluft,
einen unermesslichen Abstand zu eröffnen, um, aller Evidenz zum Trotz,
sie als von Grund aus verschieden darzustellen Da sollten am Ende
gar die Tiere sieh nicht von der Aussenwelt zu unterscheiden wissen und
kein Bewusstsein ihrer selbst, kein Ich haben » Und wie widerlegt Schopenhauer

die unseres Erachtens so wohl begründete Ansicht, dass die Tiere
kein Selbstbewusstsein in der Form des Ichgedankens haben, dass sie kein
Ich sind? Man höre! « Gegen solche abgeschmackte Behauptungen», sagt
er, « darf man nur auf den jedem Tiere, selbst dem kleinsten und letzten,
innewohnenden grenzenlosen Egoismus hindeuten, der hinlänglich bezeugt,



— 76 —

he-it der Gottheit als der letzten Ursache alles Seins und
Geschehens Es folgt, sagt er, dass „nicht die Materie, sondern
etwas Immaterielles jene letzte Ursache alles Seins ist, welche
von dem einheitlichen Zusammenhang und dem geordneten
Ineinandergreifen aller Teile der Welt vorausgesetzt wird".

Also: Die Zellersche Gottheit „etwas Immaterielles". Aber
von welcher nähern Beschaffenheit ist dasselbe? Darauf giebt
die Abhandlung: „Über Ursprung und Wesen der Religion",
aus der wir die vorstehenden Ausführungen entnommen haben,
nur noch folgende ganz allgemein gehaltene Antwort: „Wenn
es die Ursache aller Dinge sein soll, so muss es die Kraft sein,
die alles hervorbringt ; wenn es ihre letzte, einheitliche Ursache
sein soll, so muss diese Kraft als eine alles umfassende und

bewirkende, absolute gedacht werden ; wenn mit der materiellen
Welt auch die des Bewusstseins, wenn alles aus ihm herstammen
soll, was dem Leben der Menschheit einen Wert giebt und was
wir auf anderen Punkten des unermesslichen Ganzen, von dem

unser Wohnort ein Atom ist, Gleichartiges vermuten müssen,
jede Anlage zum Erkennen des Wahren und zum Wollen des

Guten, zum künstlerischen. Schaffen und zum schönen Empfinden,
so muss sein Begriff so bestimmt werden, dass der Grund von
allem diesem in ihm liegt, dass alle jene Wirkungen aus seiner
unendlichen Vollkommenheit als ihre natürliche Folge
hervorgehen." Eben um dieses Umstandes willen, weil aus der Gottheit

als der einen Weltursache „neben der unorganischen Natur
auch das Leben, neben dem Vernunftlosen auch das Bewusste
und Vernünftige nicht etwa nur zufällig im Laufe der Zeit
hervorgegangen ist, sondern notwendig, vermöge ihrer Natur,
hervorgeht und immer hervorging" — gerade um dieses
Umstandes willen, sage ich, bezeichnet Zeller denn auch anders¬

wie sehr die Tiere sich ihres Ichs, der Welt oder dem Nicht-Ich gegenüber,
bowusst sind. Wenn so ein Kartesianer sich zwischen den Klauen eines
Tigers befände, würde er auf das deutlichste inne werden, welchen scharfen
Unterschied ein solcher zwischen seinem Ich und Nicht-Ich setzt.» Nun
Vor solchen Argumenten muss der Denker, dein es in seinen Forschungen,
was Schopenhauer so oft von sich rühmt, in der That um Wahrheit und
nichts als Wahrheit zu thun ist, verstummen. Denn wo bleibt hier die
von Schopenhauer für sich so laut und nachdrücklich in Anspruch
genommene «Besonnenheit» — allerdings eine der notwendigsten und
unentbehrlichsten Eigenschaften des echten Philosophen



— 77 —

wo die Gottheit als „absolute Vernunft" und verlangt, dass

„wir die Welt als Ganzes, trotz der Naturnotwendigkeit, die in
ihr waltet, ja gerade wegen derselben, das Werk der absoluten
Vernunft nennen sollen". Er nimmt ferner keinen Anstand
von der Gottheit als „der absoluten, weltschöpferischen
Vernunft", ja von ihr als „dem Weltschöpfer" zureden1). Freilich
soll das, so setzt Zeller selbst hinzu, nicht heissen, dass „diese
Vernunft in ihrem Wirken von Zweckvorstellungen geleitet
werde, vielmehr wrerde sie, je vollkommener sie ist, um so

mehr auch einer unbedingten Notwendigkeit folgen, die als
solche nicht erst durch Überlegung, durch die Vorstellung des

zu erreichenden Erfolgs vermittelt ist Aber weil es eine
und dieselbe Ursache ist, aus der alle Wirkungen in letzter
Beziehung entspringen, weil alle Naturgesetze nur die Art und
Weise bezeichnen, wie diese Ursache, der Notwendigkeit ihres
Wesens entsprechend, nach verschiedenen Seiten hin wirkt,
muss aus der Gesamtheit dieser Wirkungen notwendig ein in
allen Teilen zusammenstimmendes Ganze, eine in ihrer Art
vollkommene, mit absoluter Zweckmässigkeit eingerichtete Welt
hervorgehen. Eine äussere Zweckbeziehung jener Wirkungen
widerspricht der Natur einer unendlichen Ursache ; dagegen
werden wir — so schliesst Zeller seine auf die Gottheit bezüglichen

Betrachtungen — mit Kant und Hegel von ihrer innern
oder immanenten Zweckthätigkeit reden dürfen, um damit die
absolute Notwendigkeit und Vollkommenheit ihrer Erzeugnisse
zu bezeichnen2)."

*) «Vorträge und Abhandlungen», zweite Sammlung, S. 544, 548, 549.

2) A. a. O., S. 549 u. 550.

Bonn. Theodor Weber.
(Fortsetzung folgt.)


	Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft

