Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: La 1re lettre pastorale de I'évéque Joseph-Hubert Reinkens
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA I* LETTRE PASTORALE

DE

L’EVEQUE JOSEPH-HUBERT REINKENS "

Aux prétres et aux fideles d’Allemagne qui persévérent dans
I'antique foi catholique

SALUT DE LA PART DU SEIGNEUR !

Plus de cinquante mille catholiques d’Allemagne, qui attachent
un prix incomparable a la vérité, m'ont choisi pour leur évéque
par l'organe de délégués unis aux prétres fideles. Cette forme
d’élection est inusitée et peut sembler nouvelle; en réalité, elle est
ancienne, mais on l'avait supprimée. C'est la forme apostolique,
c’est la seule forme consacrée par I’Eglise. Tandis que nous parais-
sons innover, bien-aimés dans le Seigneur, nous sommes revenus
a la légitimité premicre.

Pendant plus de mille ans aucune élection d’évéque n’a été
considérée comme réguliere et conforme aux dispositions ordon-
nées par les apbtres de la part de Jésus-Christ, sinon celles qui
émanaient du clergé et du peuple. Les lettres de saint Bernard de
Clairvaux montrent que ce mode prévalait encore au XII® siécle
dans I'Eglise d’Occident. Mais déja I'ordonnance apostolique avait
été plus ou moins fréquemment violée. Quand la charge épiscopale
se fut entourée de pompe, de richesses mondaines et de 1'éclat
des cours, les fils pulnés des potentats 'ambitionneérent et s’effor-
cerent de l'acheter a prix d’argent. Alors les souverains de la
terre, au nombre desquels figurait déja le pape de Rome, vou-
lurent en disposer, afin de la vendre. Sous différents prétextes ils
enleveérent 'élection au peuple fidele et au clergé des dioceses, et
l'usurpérent peu a peu. Le pape invoqua pour s’en justifier le
titré de vicaire de Dieu, qu’il réclama d'une maniére exclusive,
tandis qu’auparavant, durant bien des sie¢cles, tous les évéques

1) La traduction frangaise de cette premiére Letfre pastorale du vénéré évéque
Reinkens étant devenue rare, et sa réédition ayant été désirée, la Direction de la
« Revue internationale de Théologie » se fait un devoir et une joie d’en favoriser
et d’en recommander vivement la publicité.

Revue intern, de Théologie. Heft 33, 1901, 1




9 __

s'étaient appelés eux-mémes, et avaient appelé leurs fréres dans
I'épiscopat vicaires et lieutenants de Dieu. Le résultat d’une lutte
de plusieurs si¢cles, qui entraina les conséquences les plus facheuses
pour la prospérité temporelle des nations aussi bien que pour la
religion chrétienne, fut la suppression totale de la libre élection
des évéques dans I'Eglise occidentale, et par une suite nécessaire,
la perte de leur légitimité apostolique. Aujourd’hui, les souverains
catholiques désignent généralement la personne des nouveaux pré-
lats et le pape procéde a leur nomination: sous les princes séparés
de I'Eglise de Rome, quelques ecclésiastiques, désignés par le titre
de chanoines, ont obtenu le privilege électoral ensuite d’arrange-
ments entre le pape et les princes pour lesquels les uns et les
autres étaient également incompétents sans le consentement de
I'Eglise; dans ce dernier cas, la nomination définitive appartient
également a la cour romaine. Celle-ci choisit directement les évéques
dans les pays non chrétiens, comme dans ceux ou I’Etat et I'Eglise
sont plus ou moins séparés.

Cette pratique, conquise et affermie par la violence et Pusur-
pation, s'appelle le droit en vigueur; mais un tel droit, créé par
les hommes, n’a rien de commun avec les reégles sur l'élection
épiscopale que les apdtres nous ont données.

Si les grands évéques de l'ancienne Eglise ressuscitaient au
milieu de nous, un Cyprien, un Hilaire, un Martin, un Ambroise,
un Augustin, ou les papes de Rome, Léon I, Innocent I¢*, Gré-
goire I**, ils ne reconnaitraient comme valablement élu aucun des
évéques actuels de I'Eglise catholique-romaine, parce qu’aucun
d’eux n’a ét¢ nommé conformément a la régle constante des Peéres
de I'Eglise. Jamais, non jamais ils n’auraient regu dans leur com-
pagnie, en qualité d’évéque catkoligue, un pasteur qui n'aurait pas
été choisi par le peuple et par le clergé, car ce mode d’élection
était considéré comme d’ordonnance divine, et par conséquent
comme immuable; toutefois, ils 'auraient envisagé comme un vé-
ritable évéque en raison de son ordination.

C’est a partir du VI® siecle qu’a commencé la ruine de cette
constitution apostolique de l'épiscopat qui consacrait l'unité de
I'Eglise dans la communion du peuple et du clergé pour la libre
élection de leur premier pasteur. Cette ruine a pour point de dé-
part les usurpations de quelques pontifes romains, l'invention de
documents faux et l'altération volontaire de pieces véritables. Au
IX® siecle, époque ou la chrétienté occidentale avait complétement
oublié son histoire, le systéme dont les bases avaient été posées'
de cette fagon subreptrice, fut complété par un mensonge jusqu'alors
sans exemple, le recueil des fausses décrétales attribuées a Isidore



— 8

Rome se servit de cet ouvrage pour abuser les nations. Les papes
Grégoire VII, Innocent IIl, Grégoire IX et Boniface VIII poussérent
la nouvelle théorie jusqu’a 'exagération la plus audacieuse.

En dépit de toutes les résistances du sentimeant chrétien et
de l'équité, l'usurpation fut victorieusement maintenue par leurs
successeurs, au moyen dune politique perfide, des terreurs de
linquisition, des anathemes et des interdits.

Dans cet intérét les princes temporels furent dupés de la facon
la plus insigne par les concordats que leur proposa la cour de
Rome. Enfin, grace a l'étonnante activité déployée par Vordre des
jésuites, fort de plus de huit mille membres, et par leurs innom-
brables auxiliaires, Pie IX put imposer violemment son autorité
absolue a titre de révélation divine, et la proclamer dogme de
I'Eglise romaine.

Comime, aujourd’hui, le pontife romain et les évéques habitués
a l'appeler leur mailtre ont définitivement anéanti 'ordre institué
par Dieu; comme, au mépris des saintes Ecritures et de la tradi-
tion, ils ont défiguré la parole de Dieu par des additions humaines ;
comme ils emploient leur puissance et leur autorité a la destruc-
tion de cette Eglise qu’ils devraient édifier; comme ils ont mé-
prisé nos supplications et tourmenté notre conscience jusqu'aux
derniéres extrémités, nous avons été forcés enfin d’en revenir a la
forme apostolique de 1'élection, pour restaurer cet épiscopat qui
obéit a Dieu plutdt qu'a 'homme, et qui ne reconnait pour maitre
que Dieu.

Le choix de I'Eglise est tombé sur moi, quoique jeusse em-
ployé pour I'empécher tous les moyens licites. Le violent combat
intérieur que ce choix m’a colité ne provient d’aucun doute sur
la valeur de la chose; la cause unique en est, bien-aimés fréres,
le sentiment que j'avais de mon indignité et de mon insuffisance,
comparces a la grandeur d'une telle tiche, a la sublimité d'un tel
objet. Néanmoins, aprés avoir longtemps résisté, j’ai fini par céder
aux prieres de vingt fréres dans le sacerdoce et de cinquante-six
mandataires des communautés. Et aujourd’hui, j'entre en fonction, '
appuyé sur la confiance que des milliers de vrais fidéles m'ont
offerte au milieu des circonstances et sous les formes les plus
émouvantes, appuyé surtout sur la légitimité de cette élection, la
premicre en Allemagne, aprés une interruption plusieurs fois sécu-
laire, qui émane réellement du peuple et du clergé réunis.

Je n'ai pas ¢été nommé par le pape romain, je ne lui ai pas
demandé ma confirmation dans mon office, je ne lui ai point prété
de serment. Si le droit canonique était présent dans sa force 2
Pesprit des fidéles, tout le monde s'aviserait de ce que déja quel-



— 4

ques-uns comprennent, tous sauraient que le siege apostolique est
vacant, attendu qu'un pape qui s’obstine dans I'hérésie est déposé,
sans qu’il soit besoin pour cela d’un jugement spécial. Or incon-
testablement Pie IX, plongé dans les erreurs les plus graves, s’est
révolté contre I'Eglise universelle, il a détruit la constitution apos-
tolique de cette Eglise en s’attribuant & lui méme, le 18 juillet 1870,
la toute-puissance ecclésiastique et [’épiscopat universel comme
prérogative divine, il s’est révolté lorsqu’il a prononcé que ses
décisions personnelles ex cathedra étaient irréformables d’elles-
mémes, ¢x s¢, et non pas en vertu de l'assentiment de ['Eglise,
non autem ex consensi Fcclesie, 11 n'a donc pas besoin d'étre
d’accord avec 'Eglise, avec la mere: il la méprise. Notre Seigneur
et Sauveur Jésus-Christ, 1'époux de [’Eglise, n'a établi personne
au-dessus de son épouse, ni dans le ciel ni sur la terre. Il a établi
son Eglise juge supréme des mceurs, et il nous a commandé
de traiter celui qui n’écouterait pas la voix de I'Eglise a I’égal
d’un infidéle et d'un publicain. (Math. XVIII, 15-17.) Pie IX, au
contraire, met sa parole au-dessus de celle de 'Eglise et il affirme
qu’étant lui-méme le juge supréme des meceurs, il n'est point tenu
d’écouter 1'Eglise. Comment pourrais-je donc me lier a 'homme
qui, résistant au Seigneur, s'éléve au-dessus de son épouse, par
un serment qui me ferait participer moi-méme a son péché: Au
reste, le serment au pape est si peu nécessaire a l'office épiscopal
qu'un tel serment n’a jamais existé pour les évéques de I'Orient,
et qu'il n’a été introduit dans I’Occident qu’a une époque avancée
du moyen age. Dans le serment enfin que les évéques, asservis
et dépouillés de leur dignité apostolique, prétent au pape de Rome
en qualité de maitre et de souverain absolu, il n’est fait aucune
mention quelconque des devoirs de l'évéque envers les fideles et
la religion, et de la responsabilité personnelle qui en résulte pour
lui devant Dieu. Il ne s’agit que d’hommages et de prostrations,
de soins a prendre pour l'extension des droits du saint-siege et
de responsabilité vis-a-vis du pape. C'est une usurpation que
d’exiger un pareil serment; c’est un péché contre 'liglise.

Ce n’est pas la désignation ou la confirmation papale qui fait
de l'élu légitime un évéque, c'est le sacrement de l'ordination:
telle est la doctrine, telle fut la pratique de l'ancienne Eglise
durant plus d’un millier d’annédes. Et la validité de l'ordination ne
dépend point de la communion éventuelle entre I'éveque de Rome
et celui qui consacre; elle a pour condition la continuité de
l'imposition apostolique, en d’autres termes une série continue de
consécrations par des évéques consacrés eux-mémes, depuis les
apotres. '



W -

Je suis entré dans une de ces lignées ininterrompues par I'or-
dination que j’ai reque des mains de Mgr. Heykamp, évéque des
vieux-catholiques a Deventer. Il est vrai qua linstigation des jé-
suites, la cour de Rome a commis des injustices et des violences
contre 1'Eglise d'Utrecht et contre toute l'ancienne Eglise des
Pays-Bas depuis le commencement du dernier siecle. Il est vrai
qu'on a essayé de colorer ces violences et ces injustices, il y a
déja plus de cent cinquante ans, en alléguant, par un trait d’audace
insensé, que le pape est l'évéque universel, et qu’'en conséquence
il peut créer et détruire les évéchés et les Eglises selon son bon
plaisir. Il est vrai qu’en 1853 seulement on a introduit violemment
dans la Hollande une nouvelle hiérarchie épiscopale aveuglément
soumise a Rome, élevant de la sorte autel contre autel. On le sait
aussi: les motifs allégués pour justifier cette mesure sont un tissu
de mensonges si grossiers, que l'archevéque de Xanten n’a pas
pu croire a lauthenticité du bref soi-disant apostolique ou l'on
peut les lire. On sait que jusqu'a ce jour la province d'Utrecht
est calomnieusement accusée de participer a des erreurs jansénistes.
On le sait, mais tout cela ne change rien a la réalité, tout cela
n’affecte en rien mon ordination. Jappartiens maintenant au nombre
de ces milliers d'évéques qui n’ont jamais possédé aucun titre
papal, qui pour le plus grand nombre ont exercé leur ministére
et sont morts ignorés du pape, sans en étre moins pour cela des
évéques catholiques, reconnus comme tels et loués méme par nos
adversaires.

Jentre donc dans cet office en vertu de la succession apos-
tolique et d’une élection réguliére. Je m’en revéts pour secourir
les catholiques fideéles dans la détresse ou ils ont été plongés sans
leur faute. Voici comment Grégoire I°* qualifie l'aspiration d’un
homme au sacerdoce universel, que cet homme soit 1'évéque de
Rome ou celui de Constantinople. Il l'appelle «une entreprise
« criminelle contre les commandements de Dieu, contre I'Evangile,
« contre la constitution de I'Eglise et contre ses lois, une offense
« a la dignité des évéques, une injure a U'Eglise universelle, un
blasphe¢me ». (£p. V, 18, 20 e+ 21.) 11 dit qu'une telle chute en-
trainerait la ruine de 'Eglise entiére. (E£p. /7)) Or donc, freres bien-
aimés, ce crime prémédité et préparé dés longtemps, ce blasphéme
que le grand pontife Grégoire I¢ annoncait dans une prophétie
menagante et qu’il s’efforgait de conjurer par ses brilantes suppli-
cations, le Seigneur m’en a fait voir 'accomplissement au concile
de Saint-Pierre. En vain 'Ecriture tient-elle un langage dont aucun
sophisme d’interprétation ne saurait obscurcir la clarté, Mazh. XX,
25 et suww.; I Pierre V, 2 et suzv.; en vain Jésus-Christ a-t-il



6

expressément condamné l'ambition de régner chez ses disciples:
on n'en a pas moins élevé un despotisme spirituel qui dépouille
I'office pastoral de toute raison, de toute liberté et de toute joie,
qui paralyse les plus nobles puissances de Uesprit humain, qui
étouffe la conscience du libre arbitre et de la responsabilité per-
sonnelle, qui, supprimant la dignit¢ de l'homme et du chrétien
dans les ames, les prive ainsi de toute protection contre les ten-
tations du péché, en un mot, qui cache la pensée méme du
christianisme et jette un voile épais sur le conseil de Dieu. Mau-
vais était le but, détestables les moyens. Tous les efforts de la
cour de Roine ne sont pas parvenus a dérober aux yeux des
fideles l'histoire lugubre du concile du Vatican.

Quand le Christ a fondé son royaume spirituel, ce royaume
qui n’est point de ce monde (Fean XVIII, 36) et qui contient les
trésors de la béatitude et de la sainteté, il s’est servi des moyens
les plus purs pour atteindre ce but sublime, illuminant la raison,
réveillant la conscience, purifiant et fortifiant la volonté. Il avait a
lutter contre les obstacles accumulés sur son chemin par un sacer-
doce dégénéré, qui négligeait 'homme intérieur, qui réduisait la
religion a des cérémonies, qui poursuivait des buts mondains, poli-
tiques, égoistes, et s'offrait lui-méme aux hommages de la nation.
Les pasteurs du peuple avaient failli a leur office, et quoique la
chaire de Moise [t occupée, notre Seigneur disait que le peuple
était sans berger. Il parut dans une gloire plus grande que celle
de Moise, amplioris glovie iste pre Moyse dignus est habitus
(Heéebr. 100, 3), il fut lui-méme le grand pasteur des nations, ce
souverain pasteur de la main duquel les pasteurs fideles a son
exemple recevront la couronne incorruptible de gloire, e/ cum appa-
ruerit princeps pastorum, pervcipietis immarcescibilem glovie coro-
nam (1 Pier. V, 4); il est le souverain sacrificateur des biens a
venir (pontifex futuvorum bonorum), qui est entré dans les cieux
et qui agit maintenant pour nous devant la face de Dieu, uz appa-
veat nunc wvultuz Dei pro mobis. (Hébr. 1X, 11, 24). Avant de
remonter aux lieux d’ou il était descendu et dont il doit redes-
cendre (dct. I, 11), Jésus nous a laissé des pasteurs instruits de
sa bouche a ne point chercher leur propre avantage, mmais a donner
a son exemple la nourriture aux nations.

Son royaume est éternel, les bergers passent; apres les bons,
il en vient de mauvais; il en est qui ont perdu leur premier
amour, il en est qui ne sont ni froids ni bouillants, il en est qui
demeurent la ol est le tréme de Satan (Apoc. 1I et suiv.). Mais
voici, 'esprit vivifiant du Seigneur souffle par intervalles; alors les
peuples s'émeuvent, leur cceur tressaille, ils cherchent du regard le



— T

souverain pasteur des dmes, ils demandent un conducteur animé
de IEsprit du Christ. Un tel moment est arrivé pour I'Eglise
catholique-romaine. Sa hiérarchie marche sur les traces du sacer-
doce dégénéré de l'ancienne alliance, qui avait matérialisé la reli-
gion dans une multitude d’ordonnances vaines, qui inventait jour-
nellement de nouveaux péchés, qui proclamait l'esclavage, qui
aspirait pour lui-méme a la puissance politique et qui était insa-
tiable de pouvoir, d’éclat et de pompe.

Cependant la corruption de nos jours est pire que la corrup-
tion dont s’indignait le Seigneur Jésus-Christ. Au luxe juil des
cérémonies, il se méle aujourd’hui des traits palens. On s'efforce
de rendre la majesté divine visible aux yeux de la chair dans la
dignité sacerdotale, on attache aux hommes qui en sont revétus
les sentiments religieux des populations, comme si Dieu s'était
donné des lieutenants chargés de recevoir les adorations qui lui
sont dues. En établissant, en développant le culte du sacerdoce,
les évéques se paissent eux-mémes. le culte des hommes et le
culte des images merveilleuses appartiennent également au paganisme.

Au lieu de conduire les troupeaux aux paturages de Jésus-
Christ, la hiérarchie romaine s’en est fait elle-méme une pature.
Elle y a réussi en faisant croire au peuple qu’elle est clle-méme
I'Eglise, et que les promesses, les droits, les biens accordés a
I'Eglise sont liés a la personne de son pontife et de ses prélats.
Les enfants ont sucé cette illusion avec le lait; les souverains
laiques lui ont donné une sanction dangereuse: ils n’ont eu dans
leurs conventions et dans leurs concordats aucun souci de 'Eglise,
mais ils ont traité exclusivement avec le pape, et ils lui ont ainsi
livré, liés devant son trone, les prétres et les fidéles de leurs Etats.

C’est ainsi que le chef de la hiérarchie est parvenu a s’en-
tourer d’une auréole divine, que figure aux regards une triple cou-
ronne, toute rayonnante d'attributs usurpés. Unissant a ce prestige
menteur la justice qui vient de la loi, le pape est devenu cet
enchanteur qui détourne les fidéles d’obéir & la vérité et dont parle
Pap6tre Saint Paul dans son épitre admirable aux Eglises de Gala-
tie (Quis vos fascinavit non obedive vevitazi ? 111, 1). 1l est comblé
d’or et d’honneurs par un peuple qu’il domine en despote et qu'il
tourmente incessamment de ses exigences impérieuses dans le but
d’en obtenir l'accroissement de son pouvoir politique. Il s'agit
d'élever le pape au rang supréme de roi du monde et de souve-
rain des souverains. Le pape n’essaie point de se dérober a cet
hommage comme le fit notre Seigneur Jésus-Christ (Jean VI, 15),
non; mais il le recherche, il le réclame.

Et le peuple, que lui donne-t-on?



— 8 —

Les fidéles de Eglise romaine ne sont plus guére instruits
dans I'Evangile. La chaire d’ou la parole de Dieu devrait des-
cendre pour les abreuver ne leur apporte plus que des polémiques
enflammées. On ne préche plus Jésus-Christ, on préche le pape,
on n’enseigne plus la griace et la vérité, on invente a Penvi de
miraculeuses platitudes, on n’éveille plus I'amour du prochain, on
stimule la haine, et 'anathéme a pris la place des bénédictions.
Mais si quelque ame avide demande que la parole de Dieu lui
soit véritablement préchée, ou désire un écrit propre a la lui
expliquer, on lui déclare que quiconque écoute ou lit quoi que
ce soit sans lapprobation des évéques et des prétres de Rome
commet un péché mortel. Le mot d'ordre est: « N'examinez rien.»

L’abus des indulgences et 'opinion superstitieuse que le pape
dispose du purgatoire paralysent les efforts moraux. Il n’est plus
question de revétir ’homme nouveau pour vivre justement et sain-
tement dans la vérité suivant lordre de lapdtre: /nduzte novum
hominem, qui secundum Deum creatus est in justitia et sanctitate
veritates. (Fph. IV, 24.) La justification par la foi a fait place a
la justification par l'assujettissement a 'homme. Les docteurs de
Rome, démentant les déclarations les plus précises de notre Sei-
gneur Jésus-Christ, nient carrément que l'adoption divine et I'amour
soient le chemin du salut; ils poussent 'audace jusqu’a plaisanter
sur cet amour et a linsulter. Les trésors de grace dont I'Eglise
a l'administration ne s’ouvrent qu’a prix d’argent et moyennant
des conditions jusqu’'a ce jour inouies, qu'une foi sans hypocrisie
est absolument hors d’état d’accomplir. En effet, pour conférer un
sacrement quel qu’il soit, depuis le sacrement du baptéme jusqu’a
celui de l'extréme onction, on exige du fidele 'admisssion des
énormités imaginées au dernier concile du Vatican, c’est-a-dire le
sacrifice de sa raison et de sa liberté morale.

Pour baptiser un enfant, cette profession est exigée tant du
pére que du parrain. Telle est la pratique de ces évéques d’Alle-
magne, qui a Rome ont rendu témoignage a la vérité, puis qui,
de retour au pays, y font passer les inventions de la cour romaine
pour des commandements de Dieu.

Comme aux jours du Christ, mes biens-aimés fréres, nous
voyons aujourd’hui se réaliser la prophétie d’Ezéchiel. Les trou-
peaux sont sans bergers, les prétres font servir les brebis a leur
propre nourriture; au lieu de les guider, ils les dévorent, et les
restes qui sont demeurés fidéles au Seigneur ne se trouvent plus
que dans la dispersion. Disperse suni oves meam, ¢o quod non
essel pastor... neque enimi qQU@SIeVunt pastorves mer gregem meunt,
sed pascebant pastores semetipsos. (Ezéch, XXXIV, 5 et suiv.)



9 __

Enfin, pour comble de tristesse, lorsqu'un homme essaie de
réunir les brebis errantes, les faux pasteurs le diffament, le calom-
nient et l'accusent de sacrilege.

Elle s’accomplit aussi dans ces tristes jours, la plainte de Jéré-
mie: Pastores multi demoliti sunt vineam wmeam, conculcaverunt
partem meam. (Fér. X1, 10,) Ce sont les vignerons qui ont ruiné
la vigne: trois ans leur ont suffi pour répandre dans la masse des
infaillibilistes la plus épouvantable corruption morale. Ils ne savent
plus ce que c’est qu'aimer son prochain. Ils nomment sacrilége le
culte des prétres qui n'ont pas voulu mentir et se renier devant
la face de I'Eternel, ils outragent ceux qui meurent dans la vérité
en leur assignant la sépulture réservée aux malheureux qui se sont
tués de leurs propres mains. Sans €gard aux relations existantes,
aux engagements contractés, aux devoirs méme de la reconnais-
sance, ils refusent aux anciens-catholiques, dans les rencontres
journalieres, ce salut qu'il n’est pas permis de refuser aux infidéles
d’apres lenseignement de notre Sauveur. Ils se font un devoir
d’enlever leurs moyens d'existence a leurs voisins anciens-catho-
liques, et de ruiner leur honneur au moyen des plus ignobles
calomnies. Ils imposent a leurs sectateurs des lectures qui détrui-
sent les principes et les sentiments chrétiens au fond des cceurs,
qui aigrissent 'dme du pauvre, qui excitent sa brutalité et lui en-
seignent le mépris des lois, On mendie dans les sanctuaires pour
de tels écrits, pour de tels journaux. Et tout cela se fait par ordre
des évéques ou du moins avec leur approbation évidente; que
dis-je? le pape méme y pousse constamment et sans mystére, le
pape ambitionne pour lui-méme le premier rang parmi les insul-
teurs. La culture baisse, la superstition s’étend, le fanatisme devient
plus sauvage, on méprise toujours plus hautement la science, on
préche la révolte avec moins de géne.

Cependant, lorsque le mal est & son comble, Dieu est proche.
Plusieurs milliers de chrétiens ont échappé a la corruption géné-
rale, ils sont dispersés sur les collines ou brillent encore la parole
et Vordre de Dieu, dans les vallées ou régne encore l'humilité,
Aussi verrons-nous s'accomplir l'autre prophétie d’Ezéchiel annon-
¢ant que le Seigneur s'élévera contre les pasteurs, qu’il arrachera
son troupeau de leurs mains infideles et qu’il le visitera. Il rame- -
‘nera ses brebis des lieux ou elles ont €té dispers€es aux jours des
ténébres et des nuées, il les fera remonter aux montagnes de Juda,
il les paitra dans ses gras piturages. Sicut visital pastor gregem
Sutum... sic visitabo oves meas, et [tberabo eas de omnzbus locis in
quibus disperse fuerani in die nubis ei caliginis... Lt congregabo



—_ 10—

eas de tervis ¢t pascam eas in monitbus Israel, in pascuis uber-
vimes pascam eas... tbi vequiescent in herbis viventibus.

Nous qui avons entendu cette prophétie, écoutons encore la
prédication de lapotre Paul et cet évangile auquel les anges
mémes ne sauraient en substituer aucun autre. Cet évangile nous ap-
partient, cette prédication s’adresse a V'Eglise et non pas a un
Italien qui prétend posséder seul le sens et la clef de la parole
apostolique, laquelle il ne lit point. Nous le savons, nous ne fer-
mons pas les yeux a la lumiére; nous ne bouchons pas nos oreilles
a ce commandement de lumiére, digne du Dieu qui l'a donné,
digne de 'homme auquel il s’adresse: «Examinez toutes choses et
retenez ce qui est bon» (I Zhess. V, 21). Omnia autenr probate,
quod bonunm est tenete. — «Vous €tes lumicre en notre Seigneur,
marchez comme des enfants de lumieére.., recherchez avec soin ce
qui est agréable a Dieu.» ZFErales enim aliquando tenebre, nunc
autenr lux in Dowiino, ut filiz lucis ambulate!. .. probanies quid st
beneplacitum Deo (Epk. V, 8, 10.) — <«Ou est lesprit du Sei-
gneur, la est aussi la liberté,» Ubs auten spiritus Domini, 20z
libevtas. (2 Cor. 1, 17.) — Vous étes appelés, mes fréres, a un
état de liberté, Vos ewim in libertatemn wvocali estis (Gal. V, 13.)
— Pourquoi m’exposerais-je a faire juger par la conscience d'un
autre la liberté que je posseéde? Quid enim libertas mea judicatur
ab aliena conscientia (1 Cor. X, 29.) « Tout ce qui ne se fait point
selon la foi est péché.» Ommne quod non est ex jide peccatum est
(Rom. XIV, 23.)

Ces textes, mes bien-aimés, sont les jalons et les phares qui
nous ont permis de retrouver notre route quand nous avons entendu
la voix qui nous appelait en disant: «La vérité vous rendra
libres, Veritas liberabdit vos.» — «Si le fils vous met en liberté,
vous sercz véritablement libres, 57 wvos filzus [liberaverit, vere
libere eritis (Fean VI, 32, 36.)»> C'était la voix de celui qui est
vraiment «le pasteur et 1'évéque de vos ames, Pasforem et epzs-
copume animarum vestrarum (1 Fievre 11, 25.)

Ayant donc clairement compris notre responsabilité person-
nelle vis-a-vis de la parole et des commandements de Dieu, nous
sommes venus des villes et des hamecaux et nous nous sommes
réunis pour recevoir les griaces de I'Eglise avec une foi sans hypo-
crisie, avec un CCeur pur, avec une conscience sans reproche, rem-
plissant ainsi la fin des commandements qui est la charité: Fzuzs
aulem precepts est charitas de corde puro (1 Tzm. 1, 5.) Les bre-
bis sont rassemblées au nom du Seigneur et maintenant elles me
demandent d’entrer dauns 'exercice du ministére épiscopal, afin que
les prétres qui craignent Dieu plus qu’'un homme ne séteignent



e §]

point, afin que la participation aux sacrés mystéres et aux graces
spirituelles ne soit plus le prix de l'argent et du mensonge, afin
que la source de vie, qui semblait tarir, recommence a couler abon-
damment, afin que, renongant a dominer les uns sur les autres,
tous les fideéles s’appliquent a la charité dans la patience, et fassent
sentir au loin l'efficace de la loi d’adoption qui nous fait enfants
de Dieu.

Quel est donc ici mon office?

Et d’abord, il n’appartient point a cet office d’établir une cour
princiére aux costumes éclatants, mon role n’est point de m’entou-
rer de serviteurs et d'un pompeux cérémonial. La soie et la
pourpre, 'hermine et les couleurs contrastées, les charges, I'étiquette
et les génuflexions, tout cela sont des emprunts faits a la cour des
Césars antiques, tout cela sg’est introduit par le péché d’orgueil
dans les demeures épiscopales. Il n'appartient point a mon office
de me glorifier dans des titres et suivant des rites religieux qui
ne conviennent qu’a Dieu seul: par-dessus tout il ne m’appartient
point de régner. Le Seigneur 'a sévérement interdit a ses apotres,
et Fierre en a dissuadé les évéques en termes aussi clairs qu'ils
sont touchants.

Saint Bernard de Clairvaux demande au pape Eugéne I §’il
estime avoir hérité de Pierre le droit de régner, et il répond:
«Pierre ne pouvait pas te transmettre ce qu’il ne possédait pas.
Ecoute-le plutdt lui-méme: «Paissez le troupeau de Dieu... non
en dominant sur I'héritage du Seigneur, mais en vous rendant les
modeles du troupeau.» Fascite gregem Det. .. neque ut dominantes
in cleris sed forma facti gregis ex animo (1 Pier. V, 2, 3.)

«Et pour que tu n’imagines point que ces mots ont été écrits
dans une effusion d’humilité excessive et n’expriment pas la simple
vérité des choses (le droit fondé sur le commandement du Christ),
€coute encore la parole du Seigneur dans son évangile: «Les rois
«des nations les traitent avec empire et ceux qui ont lautorité
«sur elles en sont appelés les bienfaiteurs: qu’il n’en soit pas de
«meéme parmi vous:» LDixit eis: reges gentium dominantur eorumnt,
et qui potestatemn habent super eos, bemefici wvocantur, vos autem
non sic (Luc XXII, 25, 26). C'est donc un fait parfaitement établi:
il est interdit aux apbtres de régner.»

Ainsi dit saint Bernard (De consid., II, 6). Et réellement, mes
bien-aimés, ne serait-il pas aussi trop étrange et trop bizarre que
le Seigneur, qui possédait la gloire auprés du Pére avant que le
monde existat (Fean XVII, ), {it venu, d'aprés son propre témoi-
gnage, non pour étre servi, malis pour servir: Filius hominis non



I | -
venit ministrari, sed menistrave (Matth. XX, 28), et puis qu’il elit
néanmoins institué des serviteurs auxquels il aurait conféré le droit
d’étre servis et de régner !

Saint Bernard dit qu’un pape qui s’arroge la domination sur
les hommes au nom de la foi, sera dominé lui-méme par toute
espéce d’injustice. « Je ne redoute pour toi ni le poison ni le glaive,
écrit-il au méme KEugene, autant que la tentation de régner.»
(IT1, 2.) Mais ce qui n’appartient pas au premier entre les évéques,
n’appartient a aucun évéque. L’apétre Paul se désigne lui-méme
.aux Corinthiens comme leur serviteur par Jésus: Nos awutem servos
vestros per Fesum (2 Cor. 1V, 35.) IL’évéque est un serviteur
dans la maison des enfants de Dieu, en aucune fagon il n'est leur
maitre. « Car étant libre a I'égard de tous, je me suis rendu ser-
viteur de tous, Nuwumnc cum [iber essem ab omnibus, omnium e
servum fect, (I Cor. X, 19.)» :

La folie seule peut imaginer qu’il appartienne aux évéques de
représenter ici-bas quelques perfections de la majesté divine, en
vertu d’'un miracle perpétuel qui s’opérerait en leur personne. Les
fonctions épiscopales ne sont pas un privilége constitué en faveur
de quelques individus préférés, c’est un office établi pour servir
aux fidéles.

Quelle est donc ma charge, 0 mes fréres! Je crois la con-
naitre. Ma charge est d’annoncer ce que Dieu a révélé aux petits,
mon ceuvre est de précher du haut des toits ce qu’il a fait con-
naltre a ses disciples dans le secret. Rien de ce que le Seigneur
a dit n'est inopportun, toutes les vérités qu’il a enseignées sont
opportunes, chacune d’elles est un message désiré, nulle n’est le
privilege d’une caste favorisée, toutes sont pour tous, en tout temps.
Eh bien, que renferme-t-il donc ce message? — Un code de lois
pénales? Un arrét de mort en forme de malédiction? Non! non!
bien-aimés! La dette de 'humanité est clouée a la croix, elle est
effacée dans le sang de celui qui n’a jugé personne, mais qui a
donné sa vie pour nous. Mon message, c’est cet évangile, c’est
Vagréable nouvelle, ce n’est pas la terreur de 'humanité, c’en est
la joie. Mon message, c'est la vérité qui vous affranchira. Elle-
méme a besoin de l'air de la liberté pour répandre sa lumiere, la
lumiére de la paix. Cette vérité, c’est Jésus-Christ. Clest lui qui
d’abord apparait au cceur avec la douce clarté de I'étoile matinale,
afin que Peeil affaibli par de longues ténebres n’en soit pas ébloui,
puis qui rayonne a lesprit fortifié dans la vérité, soleil de justice,
inondant la terre et les cieux de sa lumiere éclatante, pour résoudre
les énigmes de 'existence et pour y manifester les secrets de "amour
divin, qui est sans limites. Aussi le vrai messager de l’évangile ne



se préche pas lui-méme et ne plaide pas les intéréts de sa corpo-
ration, car il ne sait rien sinon Jésus et Jésus crucihé. Non enim
judicavi me scire aliquid inter wvos misi Fesum Christum et hunc
crucifizum {1 Cor. 11, 2.) Il crie aux nations de contempler celui
qu'ils ont percé; et voici: de ce cceur entr'ouvert ruissellent les
vertus divines pour restaurer 'humanité déchue, les saints mysteres,
les sacrements que Dieu donne a humanité pour I'élever a la
communion de sa nature adorable.

Il appartient & U'évéque d’administrer et de distribuer ces di-
vins mysteres (I Cor. IV, 1). Et le point qui importe avant tout,
c'est qu’'un tel administrateur soit trouvé fidele, fidéle a son maitre,
qu'il n’essaie point de se mettre a la place du Seigneur, et d'user
des trésors de la griace en propriétaire. Un seul, le Saint et le
Véritable, posséde la clef de David, ouvre sans que personne
puisse fermer et ferme sans que nul puisse ouvrir. fH@c dicit
sanctus et wverus, qui habet clavem David, qui aperit et nemo
claudzet, claudit et nemo aperzé (Apoc. 111, 7). Celui-la n’a confié le
pouvoir des clefs qu'a 1'/Eglise, ceux qui 'exercent sont des in-
tendants, rien au dela. Leur affaire est de dispenser ces trésors, il
ne leur appartient pas de les refuser.

Ensuite, l'administrateur fideéle a le devoir d’entendre 'Eglise.
La maison de Dieu ou il exerce son office ne compte point
d'esclaves ni de valets parmi ceux qui l'habitent; tous sont des
enfants du pere, et 'administrateur n’a point le droit de leur im-
poser des reglements nouveaux au gré de son caprice, en se fon-
dant sur je ne sais quelle union secréte avec le Saint-Esprit dont
nul n’eut jamais connaissance, pour subordonner a leur observation
la participation des enfants a leur propre héritage. Il ne lui est
pas permis de promulguer des commandements nouveaux, et
d’inventer de nouveaux pé€chés mortels, pour donner aux enfants
de Dieu des pierres au lieu de pain, au lieu de poisson un serpent,
pour les maudire au lieu de les bénir et pour les chasser de la
maison paternelle.

Enfin, lorsqu’il dispense effectivement aux enfants les grices
spirituelles, l'administrateur fidéle se souviendra que les enfants
regoivent de ses mains une part de leur propre héritage, et qu'ils
n‘ont point a l'acheter. Ce qu'il a regu gratuitement, il faut qu’il
le donne aussi gratuitement: «car ils ont l'esprit corrompu ceux
qui s’'imaginent que la piété doit leur servir de moyen pour s’en-
richir. » Existimantes quastum esse pictatem (1 Tim. V1, 3).

Il rentre dans la fonction de l'évéque de faire prévaloir dans
I'ezprit et dans le cceur des fidéles la religion de Jésus-Christ,
c’est-a-dire d’avancer le régne de la lumiére et de I'amour. Pie IX



— 4 —

a beau dire que ["amour du prochain ne sert de rien a celui qui
ne reconnalt pas ses prérogatives divines, il ne saurait abolir la
parole de l'apdtre saint Paul: « L’amour du prochain est 'accom-
plissement de la loi, Dilectio proximi malum non operatur, ple-
nitudo ergo legis est dilectio (Rom. X111, 10).» L’amour du pro-
chain renferme en soi 'amour de Dieu, comme l'amour de Dieu
renferme en soi l'amour du prochain. Si quelqu'un dit: J'aime
Dieu et qu’il haisse son frére, c’est un menteur: Sz guzs dixerit
quoniam diligo Dewm, et fratrem suwm oderit, mendax est (1 Fean,
IV, 20). I’amour du prochain est l'essence de la religion; c’est la
religion de Jésus-Christ. Ou cet amour fait défaut, toutes les pra-
tiques extérieures ne sont qu’illusion ou coupable hypocrisie. Celui
qui dédaigne l'amour, méprise Dieu, celui qui le ravale ou qui
I'outrage par de frivoles allusions, celui-la blasphéme. Les hommes
reconnaitront a notre amour pour eux que nous sowmes les dis-
ciples de Jésus-Christ. Jésus n’a pas donné d’autre signe pour le
reconnaitre. /z hoc cognoscent omnes quia discipuli mer estis, st
delectionem habuerites ad invicem (Fean XII1, 335.)

Enfin, 'évéque doit affermir tout ordre établi de Dieu dans
la conscience des fideles. Le respect au souverain, l'obéissance
aux lois, amour du pays, ne sont pas des dispositions louables
mais étrangéres au christianisme et a VEglise, ce sont des vertus
chrétiennes et des commandements de 'Eglise: « Aimez vos freres,
craignez Dieu, honorez le roi, Fraternitatem diligite, Deum timete,
regem honorificate.» Ces mots si souvent répétés dans le monde
chrétien sont sortis de la méme bouche, du méme esprit et de la
méme pensée chrétienne. Nous les lisons dans la premiére épitre
de Tl'apotre Pierre (II, 7), qui propose un peu plus haut (26:d. 13)
Pamour de Dieu comme le motif de l'obéissance due au prince
et A ses représentants: «Soyez donc soumis pour l'amour de Dieu. »

Ce n'est pas aux maitres bons et doux seulement qu’il entend
qu’on obéisse, mais encore a ceux qui sont rudes et ficheux, et
il dit que cette obéissance est une grace, lorsque nous l'observons
par motif de conscience religieuse: Haec est enim graiia, si propter
Dei conscientiam sustinet quis tristitias, patiens injuste (I1, 18, 19).

Tel est aussi l'enseignement de l'apdtre des gentils. S'il est
un apdtre catholique au sens éminent, c’est saint Paul, car c’est
lui qui a compris le plus profondément 'universalité du christia-
nisme et qui l'a manifestée avec le plus d’éclat dans son minis-
tere. Véritable imitateur de Jésus-Christ, il embrassait dans sa
pensée et dans son amour la totalité du genre humain. Eclairer,
sanctifier la nature humaine dans l'espéce et dans lindividu, tel
est le principe dont toute sa prédication est illuminée. Saisissant



— 15 —

'élément religicux dans tous les rapports de la vie humaine, il a
reconnu que les relations du chrétien avec Tautorité civile sont
fondées sur la religion. Le juge est établi de Dieu, nous dit-il:
celui qui résiste a l'autorité des magistrats, résiste a lordre de
Dieu et encourt la condamnation de Dieu. Comme Pierre, il veut
que nous soyons soumis a lautorité non seulement par la crainte
du chatiment, mais aussi par motif de conscience: /Jdeo subdzte
estote, non solum propler tram sed etiam propier conscientiam
(Rome. X111, 1, 5). Il n'admet point ici de réserves mentales, pas
plus que Jésus n'en admettait lorsqu’il disait: « Rendez a César
ce qui est a César.» (Math. XXII, 21.) Ce qui est a César, ce
n’est pas le domaine de la croyance, c’est le domaine de la force
et du droit, mais ce domaine est a lui directement, en vertu de
I'ordre établi de Dieu. Il appartient donc a la charge apostolique
d’exhorter 4 l'obéissance envers lautorité civile a cause du Sei-
gneur, et I'évéque qui incite a l'insubordination trahit sa charge
et déshonore la cause de Jésus-Christ.

Tels sont, bien-aimés dans le Seigneur, les devoirs de loffice
ou nous sommes entré, devoirs complexes et variés, mais dont
tous les rameaux sortent d'une seule tige.

Deux ennemis puissants s'opposent a ['accomplissement de
notre tache: le matérialisme religieux et lindifférence religieuse,
tous deux engendrés, nourris tous les deux par la funeste hérésie
romaine dans 'Eglise d’Occident.

Le matérialisme ecclésiastique fait de la religion une émotion
des sens, 1l la réduit au mécanisme de 'administration et du rituel,
il lie le Saint-Esprit a tels lieux, a tels individus dont il fait I'objet
du culte, il puise une force toujours nouvelle dans 'amour du
merveilleux et dans linstinct superstitieux d’un peuple habilement
séparé de la tradition et de la Sainte-Ecriture. L’esprit a soufflé,
Iesprit est passé, la vie religieuse est éteinte. Aux pauvres ames
accablées sous ce matérialisme abrutissant, nous précherons avec
Jésus-Christ: Cest 'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien, les
paroles que je vous dis sont esprit et vie: Spiritus est qui veivifi-
cat, caro non prodest quidquan:; verba gue ego locutus sum vobis,
Speritus et wvitw sunt (Fean VI, 64).

Elles ne nous entendent point, hélas! car leurs yeux sont
aveuglés, leurs oreilles sont bouchées, mais nous ne nous lasserons
point de leur répéter les paroles de la vérité.

Ils sont légion les indifférents, que le tintement de l'or et le
bruit des affaires ont rendus sourds aux récits des ceuvres de Dieu,
sourds aux louanges des gloires de Dieu, sourds aux célestes har-



N " .

monies de paix et d’éternel amour que nous apporte I’évangile. Nul
ne saurait compter leur nombre. Ils forment la masse sur laquelle
nos adversaires fondent leurs calculs.

Nous trouvons encore a droite et a gauche de notre chemin
les indécis, les cceurs partagés, dont les uns nous crient: Peut-étre
allez-vous trop loin, et les autres: Peut-étre n’allez-vous pas assez
loin. Je leur répondrai: Nous irons jusqu'ou l'esprit de Jésus-
Christ nous meénera, nous n’irons pas plus loin. Si vous pensez
étre mieux inspirés de cet esprit, eh bien, venez, aidez-nous, gui-
dez-nous s’il le faut: mais de rester oisifs tout le jour, tandis que
la vigne du Seigneur a besoin d’ouvriers et que le travail y com-
mence, que vos jugements soit bien ou mal fondés, c’est un péché.

Reconnaissons-le maintenant avec actions de grice, nombre
de ceux qui avaient été scandalisés par le matérialisme religieux
de Rome sont revenus avec joie au culte chrétien depuis qu’ils y
ont retrouvé la décence et la piété.

Et nous, bien-aimés dans le Seigneur, nous qui par la grice divine
avons ¢été appelés des ténebres a la pleine lumicre, notre affaire
est avant tout de nous affermir dans la justice et dans la vérité,
de faire triompher absolument le regne de Dieu dans notre ame,
afin que la vie de lesprit et les fruzts de Tesprit se trouvant ma-
nifestés en nous, il se produise a la face des nations un véritable
renouvellement du christianisme dans sa limpidité premiere et dans
son irrésistible beauté. Alors l'espérance de voir guérir les maux
causés a 'Eglise par 'établissement d’'une domination spirituelle,
cette espérance qui fait déja notre force et qui s'affermit de jour
en jour, finira par grandir jusqu'a la certitude.

La chrétienté a profondément souffert, d’abord du schisme
entre I'Eglise latine et 'Eglise d’Orient, puis du schisme dans la
latinité. L.a domination de Rome n’a pas procuré l'unité dont elle
se réclame, elle a provoqué la division, parce qu'elle a détroné
l'amour pour mettre la force a sa place. Nous aspirons a restaurer
lunité, nous y travaillons par la guerre et nous portons inscrits
sur nos drapeaux cette double devise: «Personne ne peut poser
d’autre fondement que celui qui a été posé en Jésus-Christ. Fun-
damentum enim alind nemo polest ponerve preter id quod positumt
esty quod est Christus Fesus». (Cor. 1, 11.) Et encore: < Tout ce
qui ne se fait pas selon la foi est un péché. Omme autem quod
non est ex fide, peccatum ests. (Rom. XIV, 23).

Donné le 11 aolt 1873.




	La 1re lettre pastorale de l'évêque Joseph-Hubert Reinkens

