
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 9 (1901)

Heft: 33

Artikel: La 1re lettre pastorale de l'évêque Joseph-Hubert Reinkens

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1 — - \V\\',\
\AA 02-/22? hoi!

*

:>7 Ü M
LA F LETTRE PASTORALE

DE

L'ÉVÊQUE JOSEPH-HUBERT REINKENS ">

Aux prêtres et aux fidèles d'Allemagne qui persévèrent dans

l'antique foi catholique

Salut de la part du Seigneur

Plus de cinquante mille catholiques d'Allemagne, qui attachent
un prix incomparable à la vérité, m'ont choisi pour leur évêque

par l'organe de délégués unis aux prêtres fidèles. Cette forme
d'élection est inusitée et peut sembler nouvelle ; en réalité, elle est
ancienne, mais on l'avait supprimée. C'est la forme apostolique,
c'est la seule forme consacrée par l'Eglise. Tandis que nous paraissons

innover, bien-aimés dans le Seigneur, nous sommes revenus
à la légitimité première.

Pendant plus de mille ans aucune élection d'évêque n'a été
considérée comme régulière et conforme aux dispositions ordonnées

par les apôtres de la part de Jésus-Christ, sinon celles qui
émanaient du clergé et du peuple. Les lettres de saint Bernard de
Clairvaux montrent que ce mode prévalait encore au XIIe siècle
dans l'Eglise d'Occident. Mais déjà l'ordonnance apostolique avait
été plus ou moins fréquemment violée. Quand la charge episcopale
se fut entourée de pompe, de richesses mondaines et de l'éclat
des cours, les fils puînés des potentats l'ambitionnèrent et s'efforcèrent

de l'acheter à prix d'argent. Alors les souverains de la
terre, au nombre desquels figurait déjà le pape de Rome,
voulurent en disposer, afin de la vendre. Sous différents prétextes ils
enlevèrent l'élection au peuple fidèle et au clergé des diocèses, et
l'usurpèrent peu à peu. Le pape invoqua pour s'en justifier le
titre de vicaire de Dieu, qu'il réclama d'une manière exclusive,
tandis qu'auparavant, durant bien des siècles, tous les évêques

*) La traduction française de cette première Lettre pastorale du vénéré évêque
Reinkens étant devenue rare, et sa réédition ayant été désirée, la Direction de la
« Revue internationale de Théologie » se fait un devoir et une joie d'en favoriser
et d'en recommander vivement la publicité.

Eevue intern, de Théologie. Heft 33, 1901. 1



— 2 —

s'étaient appelés eux-mêmes, et avaient appelé leurs frères dans
l'épiscopat vicaires et lieutenants de Dieu. Le résultat d'une lutte
de plusieurs siècles, qui entraîna les conséquences les plus fâcheuses

pour la prospérité temporelle des nations aussi bien que pour la
religion chrétienne, fut la suppression totale de la libre élection
des évêques dans l'Eglise occidentale, et par une suite nécessaire,
la perte de leur légitimité apostolique. Aujourd'hui, les souverains
catholiques désignent généralement la personne des nouveaux prélats

et le pape procède à leur nomination : sous les princes séparés
de l'Eglise de Rome, quelques ecclésiastiques, désignés par le titre
de chanoines, ont obtenu le privilège électoral ensuite d'arrangements

entre le pape et les princes pour lesquels les uns et les
autres étaient également incompétents sans le consentement de

l'Eglise ; dans ce dernier cas, la nomination définitive appartient
également à la cour romaine. Celle-ci choisit directement les évêques
dans les pays non chrétiens, comme dans ceux où l'Etat et l'Eglise
sont plus ou moins séparés.

Cette pratique, conquise et affermie par la violence et
l'usurpation, s'appelle le droit en vigueur; mais un tel droit, créé par
les hommes, n'a rien de commun avec les règles sur l'élection
episcopale que les apôtres nous ont données.

Si les grands évêques de l'ancienne Eglise ressuscitaient au
milieu de nous, un Cyprien, un Hilaire, un Martin, un Ambroise,
un Augustin, ou les papes de Rome, Léon Ier, Innocent Ier,
Grégoire Ier, ils ne reconnaîtraient comme valablement élu aucun des

évêques actuels de l'Eglise catholique - romaine, parce qu'aucun
d'eux n'a été nommé conformément à la règle constante des Pères
de l'Eglise. Jamais, non jamais ils n'auraient reçu dans leur
compagnie, en qualité d'évêque catholique, un pasteur qui n'aurait pas
été choisi par le peuple et par le clergé, car ce mode d'élection
était considéré comme d'ordonnance divine, et par conséquent
comme immuable; toutefois, ils l'auraient envisagé comme un
véritable évêque en raison de son ordination.

C'est à partir du VIe siècle qu'a commencé la ruine de cette
constitution apostolique de l'épiscopat qui consacrait l'unité de

l'Eglise dans la communion du peuple et du clergé pour la libre
élection de leur premier pasteur. Cette ruine a pour point de

départ les usurpations de quelques pontifes romains, l'invention de
documents faux et l'altération volontaire de pièces véritables. Au
IXe siècle, époque où la chrétienté occidentale avait complètement
oublié son histoire, le système dont les bases avaient été posées
de cette façon subreptrice, fut complété par un mensonge jusqu'alors
sans exemple, le recueil des fausses décrétales attribuées à Isidore



Rome se servit de cet ouvrage pour abuser les nations. Les papes
Grégoire VII, Innocent III, Grégoire IX et Boniface VIII poussèrent
la nouvelle théorie jusqu'à l'exagération la plus audacieuse.

En dépit de toutes les résistances du sentiment chrétien et
de l'équité, l'usurpation fut victorieusement maintenue par leurs

successeurs, au moyen d'une politique perfide, des terreurs de

l'inquisition, des anathèmes et des interdits.
Dans cet intérêt les princes temporels furent dupés de la façon

la plus insigne par les concordats que leur proposa la cour de
Rome. Enfin, grâce à l'étonnante activité déployée par l'ordre des

jésuites, fort de plus de huit mille membres, et par leurs
innombrables auxiliaires, Pie IX put imposer violemment son autorité
absolue à titre de révélation divine, et la proclamer dogme de

l'Eglise romaine.
Comme, aujourd'hui, le pontife romain et les évêques habitués

à l'appeler leur maître ont définitivement anéanti l'ordre institué
par Dieu -. comme, au mépris des saintes Ecritures et de la tradition,

ils ont défiguré la parole de Dieu par des additions humaines ;

comme ils emploient leur puissance et leur autorité à la destruction

de cette Eglise qu'ils devraient édifier; comme ils ont
méprisé nos supplications et tourmenté notre conscience jusqu'aux
dernières extrémités, nous avons été forcés enfin d'en revenir à la
forme apostolique de l'élection, pour restaurer cet épiscopat qui
obéit à Dieu plutôt qu'à l'homme, et qui ne reconnaît pour maître
que Dieu.

Le choix de l'Eglise est tombé sur moi, quoique j'eusse
employé pour l'empêcher tous les moyens licites. Le violent combat
intérieur que ce choix m'a coûté ne provient d'aucun doute sur
la valeur de la chose; la cause unique en est, bien-aimés frères,
le sentiment que j'avais de mon indignité et de mon insuffisance,
comparées à la grandeur d'une telle tâche, à la sublimité d'un tel
objet. Néanmoins, après avoir longtemps résisté, j'ai fini par céder
aux prières de vingt frères dans le sacerdoce et de cinquante-six
mandataires des communautés. Et aujourd'hui, j'entre en fonction,
appuyé sur la confiance que des milliers de vrais fidèles m'ont
oflerte au milieu des circonstances et sous les formes les plus
émouvantes, appuyé surtout sur la légitimité de cette élection, la
première en Allemagne, après une interruption plusieurs fois séculaire,

qui émane réellement du peuple et du clergé réunis.
Je n'ai pas été nommé par le pape romain, je ne lui ai pas

demandé ma confirmation dans mon office, je ne lui ai point prêté
de serment. Si le droit canonique était présent dans sa force à

l'esprit des fidèles, tout le monde s'aviserait de ce que déjà quel-



ques-uns comprennent, tous sauraient que le siège apostolique est

vacant, attendu qu'un pape qui s'obstine dans l'hérésie est déposé,
sans qu'il soit besoin pour cela d'un jugement spécial. Or
incontestablement Pie IX, plongé dans les erreurs les plus graves, s'est
révolté contre l'Eglise universelle, il a détruit la constitution
apostolique de cette Eglise en s'attribuant à lui même, le 18 juillet 1870,
la toute-puissance ecclésiastique et l'épiscopat universel comme
prérogative divine, il s'est révolté lorsqu'il a prononcé que ses
décisions personnelles ex cathedra étaient irréformables d'elles-
mêmes, ex se, et non pas en vertu de l'assentiment de l'Eglise,
non autem ex consensu Ecclesiœ. Il n'a donc pas besoin d'être
d'accord avec l'Eglise, avec la mère: il la méprise. Notre Seigneur
et Sauveur Jésus-Christ, l'époux de l'Eglise, n'a établi personne
au-dessus de son épouse, ni dans le ciel ni sur la terre. Il a établi
son Eglise juge suprême des mœurs, et il nous a commandé
de traiter celui qui n'écouterait pas la voix de l'Eglise à l'égal
d'un infidèle et d'un publicain. (Math. XVIII, 15-17.) Pie IX, au

contraire, met sa parole au-dessus de celle de l'Eglise et il affirme
qu'étant lui-même le juge suprême des mœurs, il n'est point tenu
d'écouter l'Eglise. Comment pourrais-je donc me lier à l'homme
qui, résistant au Seigneur, s'élève au-dessus de son épouse, par
un serment qui me ferait participer moi-même à son péché? Au
reste, le serment au pape est si peu nécessaire à l'office episcopal
qu'un tel serment n'a jamais existé pour les évêques de l'Orient,
et qu'il n'a été introduit dans l'Occident qu'à une époque avancée
du moyen âge. Dans le serment enfin que les évêques, asservis
et dépouillés de leur dignité apostolique, prêtent au pape de Rome
en qualité de maître et de souverain absolu, il n'est fait aucune
mention quelconque des devoirs de l'évêque envers les fidèles et
la religion, et de la responsabilité personnelle qui en résulte pour
lui devant Dieu. Il ne s'agit que d'hommages et de prostrations,
de soins à prendre pour l'extension des droits du saint-siège et
de responsabilité vis-à-vis du pape. C'est une usurpation que
d'exiger un pareil serment; c'est un péché contre l'Eglise.

Ce n'est pas la désignation ou la confirmation papale qui fait
de l'élu légitime un évêque, c'est le sacrement de l'ordination :

telle est la doctrine, telle fut la pratique de l'ancienne Eglise
durant plus d'un millier d'années. Et la validité de l'ordination ne
dépend point de la communion éventuelle entre l'évêque de Rome
et celui qui consacre ; elle a pour condition la continuité de

l'imposition apostolique, en d'autres termes une série continue de
consécrations par des évêques consacrés eux-mêmes, depuis les

apôtres.



— 0

Je suis entré dans une de ces lignées ininterrompues par
l'ordination que j'ai reçue des mains de Mgr. Heykamp, évêque des

vieux-catholiques à Deventer. Il est vrai qu'à l'instigation des

jésuites, la cour de Rome a commis des injustices et des violences
contre l'Eglise d'Utrecht et contre toute l'ancienne Eglise des

Pays-Bas depuis le commencement du dernier siècle. Il est vrai
qu'on a essayé de colorer ces violences et ces injustices, il y a

déjà plus de cent cinquante ans, en alléguant, par un trait d'audace
insensé, que le pape est l'évêque universel, et qu'en conséquence
il peut créer et détruire les évêchés et les Eglises selon son bon
plaisir. Il est vrai qu'en 1853 seulement on a introduit violemment
dans la Hollande une nouvelle hiérarchie episcopale aveuglément
soumise à Rome, élevant de la sorte autel contre autel. On le sait
aussi : les motifs allégués pour justifier cette mesure sont un tissu
de mensonges si grossiers, que l'archevêque de Xanten n'a pas
pu croire à l'authenticité du bref soi-disant apostolique où l'on
peut les lire. On sait que jusqu'à ce jour la province d'Utrecht
est calomnieusement accusée de participer à des erreurs jansénistes.
On le sait, mais tout cela ne change rien à la réalité, tout cela
n'affecte en rien mon ordination. J'appartiens maintenant au nombre
de ces milliers d'évêques qui n'ont jamais possédé aucun titre
papal, qui pour le plus grand nombre ont exercé leur ministère
et sont morts ignorés du pape, sans en être moins pour cela des

évêques catholiques, reconnus comme tels et loués même par nos
adversaires.

J'entre donc dans cet office en vertu de la succession
apostolique et d'une élection régulière. Je m'en revêts pour secourir
les catholiques fidèles dans la détresse où ils ont été plongés sans
leur faute. Voici comment Grégoire Ier qualifie l'aspiration d'un
homme au sacerdoce universel, que cet homme soit l'évêque de
Rome ou celui de Constantinople. Il l'appelle « une entreprise
« criminelle contre les commandements de Dieu, contre l'Evangile,
« contre la constitution de l'Eglise et contre ses lois, une offense
« à la dignité des évêques, une injure à l'Eglise universelle, un
blasphème ». (Ep. V, 18, 20 et 21.) Il dit qu'une telle chute
entraînerait la ruine de l'Eglise entière. (Ep. VII.) Or donc, frères bien-
aimés, ce crime prémédité et préparé dès longtemps, ce blasphème
que le grand pontife Grégoire Ier annonçait dans une prophétie
menaçante et qu'il s'efforçait de conjurer par ses brûlantes
supplications, le Seigneur m'en a fait voir l'accomplissement au concile
de Saint-Pierre. En vain l'Ecriture tient-elle un langage dont aucun
sophisme d'interprétation ne saurait obscurcir la clarté, Math. XX,
25 et suiv.; I Pierre V, 2 et suiv.; en vain Jésus-Christ a-t-il



— 6 —

expressément condamné l'ambition de régner chez ses disciples :

on n'en a pas moins élevé un despotisme spirituel qui dépouille
l'office pastoral de toute raison, de toute liberté et de toute joie,
qui paralyse les plus nobles puissances de l'esprit humain, qui
étouffe la conscience du libre arbitre et de la responsabilité
personnelle, qui, supprimant la dignité de l'homme et du chrétien
dans les âmes, les prive ainsi de toute protection contre les
tentations du péché, en un mot, qui cache la pensée même du
christianisme et jette un voile épais sur le conseil de Dieu. Mauvais

était le but, détestables les moyens. Tous les efforts de la
cour de Rome ne sont pas parvenus à dérober aux yeux des

fidèles l'histoire lugubre du concile du Vatican.
Quanti le Christ a fondé son royaume spirituel, ce royaume

qui n'est point de ce monde (Jean XVIII, 36) et qui contient les
trésors de la béatitude et de la sainteté, il s'est servi des moyens
les plus purs pour atteindre ce but sublime, illuminant la raison,
réveillant la conscience, purifiant et fortifiant la volonté. Il avait à

lutter contre les obstacles accumulés sur son chemin par un sacerdoce

dégénéré, qui négligeait l'homme intérieur, qui réduisait la

religion à des cérémonies, qui poursuivait des buts mondains,
politiques, égoïstes, et s'offrait lui-même aux hommages de la nation.
Les pasteurs du peuple avaient failli à leur office, et quoique la
chaire de Moïse lût occupée, notre Seigneur disait que le peuple
était sans berger. Il parut dans une gloire plus grande que celle
de Moïse, amplioris gloriœ iste prœ Moyse dignus est habitus
(Hébr. III, 3), il fut lui-même le grand pasteur des nations, ce
souverain pasteur de la main duquel les pasteurs fidèles à son
exemple recevront la couronne incorruptible de gloire, et cum appa-
ruerit princeps pastorum, percipietis imtnarcescibilem gloriœ coro-
nam (1 Pier. V, 4) ; il est le souverain sacrificateur des biens à

venir (pontifex futurorum bonorum), qui est entré dans les cieux
et qui agit maintenant pour nous devant la face de Dieu, ut appare

at nunc vultui Dei pro nobis. (Hébr. IX, li, 24). Avant de

remonter aux lieux d'où il était descendu et dont il doit
redescendre (Act. I, 11), Jésus nous a laissé des pasteurs instruits de

sa bouche à ne point chercher leur propre avantage, mais à donner
à son exemple la nourriture aux nations.

Son royaume est éternel, les bergers passent; après les bons,
il en vient de mauvais ; il en est qui ont perdu leur premier
amour, il en est qui ne sont ni froids ni bouillants, il en est qui
demeurent là où est le trône de Satan (Apoc. II et suiv.). Mais
voici, l'esprit vivifiant du Seigneur souffle par intervalles; alors les

peuples s'émeuvent, leur cœur tressaille, ils cherchent du regard le



souverain pasteur des âmes, ils demandent un conducteur animé
de l'Esprit du Christ. Un tel moment est arrivé pour l'Eglise
catholique-romaine. Sa hiérarchie marche sur les traces du sacerdoce

dégénéré de l'ancienne alliance, qui avait matérialisé la
religion dans une multitude d'ordonnances vaines, qui inventait
journellement de nouveaux péchés, qui proclamait l'esclavage, qui
aspirait pour lui-même à la puissance politique et qui était
insatiable de pouvoir, d'éclat et de pompe.

Cependant la corruption de nos jours est pire que la corruption

dont s'indignait le Seigneur Jésus-Christ. Au luxe juif des

cérémonies, il se mêle aujourd'hui des traits païens. On s'efforce
de rendre la majesté divine visible aux yeux de la chair dans la

dignité sacerdotale, on attache aux hommes qui en sont revêtus
les sentiments religieux des populations, comme si Dieu s'était
donné des lieutenants chargés de recevoir les adorations qui lui
sont dues. En établissant, en développant le culte du sacerdoce,
les évêques se paissent eux-mêmes. Le culte des hommes et le
culte des images merveilleuses appartiennent également au paganisme.

Au lieu de conduire les troupeaux aux pâturages de Jésus-
Christ, la hiérarchie romaine s'en est fait elle-même une pâture.
Elle y a réussi en faisant croire au peuple qu'elle est elle-même
l'Eglise, et que les promesses, les droits, les biens accordés à

l'Eglise sont liés à la personne de son pontife et de ses prélats.
Les enfants ont sucé cette illusion avec le lait; les souverains
laïques lui ont donné une sanction dangereuse: ils n'ont eu dans
leurs conventions et dans leurs concordats aucun souci de l'Eglise,
mais ils ont traité exclusivement avec le pape, et ils lui ont ainsi
livré, liés devant son trône, les prêtres et les fidèles de leurs Etats.

C'est ainsi que le chef de la hiérarchie est parvenu à

s'entourer d'une auréole divine, que figure aux regards une triple
couronne, toute rayonnante d'attributs usurpés. Unissant à ce prestige
menteur la justice qui vient de la loi, le pape est devenu cet
enchanteur qui détourne les fidèles d'obéir à la vérité et dont parle
l'apôtre Saint Paul dans son épître admirable aux Eglises de Gala-
tie (Quis vos fascinavit non obedtre veritati Ill, i). Il est comblé
d'or et d'honneurs par un peuple qu'il domine en despote et qu'il
tourmente incessamment de ses exigences impérieuses dans le but
d'en obtenir l'accroissement de son pouvoir politique. Il s'agit
d'élever le pape au rang suprême cle roi du monde et de souverain

des souverains. Le pape n'essaie point de se dérober à cet
hommage comme le fit notre Seigneur Jésus-Christ (Jean VI, 15),
non ; mais il le recherche, il le réclame.

Et le peuple, que lui donne-t-on?



Les fidèles de l'Eglise romaine ne sont plus guère instruits
dans l'Evangile. La chaire d'où la parole de Dieu devrait
descendre pour les abreuver ne leur apporte plus que des polémiques
enflammées. On ne prêche plus Jésus-Christ, on prêche le pape,
on n'enseigne plus la grâce et la vérité, on invente à l'envi de
miraculeuses platitudes, on n'éveille plus l'amour du prochain, on
stimule la haine, et l'anathème a pris la place des bénédictions.
Mais si quelque âme avide demande que la parole de Dieu lui
soit véritablement prêchée, ou désire un écrit propre à la lui
expliquer, on lui déclare que quiconque écoute ou lit quoi que
ce soit sans l'approbation des évêques et des prêtres de Rome
commet un péché mortel. Le mot d'ordre est: « N'examinez rien.»

L'abus des indulgences et l'opinion superstitieuse que le pape
dispose du purgatoire paralysent les efforts moraux. Il n'est plus
question de revêtir l'homme nouveau pour vivre justement et
saintement dans la vérité suivant l'ordre de l'apôtre: Induite novum
hominem, qui secundum Deum creatus est in justitia et sanctitate
veritatis. (Eph. IV, 24.) La justification par la foi a fait place à

la justification par l'assujettissement à l'homme. Les docteurs de

Rome, démentant les déclarations les plus précises de notre
Seigneur Jésus-Christ, nient carrément que l'adoption divine et l'amour
soient le chemin du salut; ils poussent l'audace jusqu'à plaisanter
sur cet amour et à l'insulter. Les trésors de grâce dont l'Eglise
a l'administration ne s'ouvrent qu'à prix d'argent et moyennant
des conditions jusqu'à ce jour inouïes, qu'une foi sans hypocrisie
est absolument hors d'état d'accomplir. En effet, pour conférer un
sacrement quel qu'il soit, depuis le sacrement du baptême jusqu'à
celui de l'extrême onction, on exige du fidèle l'admisssion des
énormités imaginées au dernier concile du Vatican, c'est-à-dire le
sacrifice de sa raison et de sa liberté morale.

Pour baptiser un enfant, cette profession est exigée tant du
père que du parrain. Telle est la pratique de ces évêques
d'Allemagne, qui à Rome ont rendu témoignage à la vérité, puis qui,
de retour au pays, y font passer les inventions de la cour romaine

pour des commandements de Dieu.
Comme aux jours du Christ, mes biens-aimés frères, nous

voyons aujourd'hui se réaliser la prophétie d'Ezéchiel. Les
troupeaux sont sans bergers, les prêtres font servir les brebis à leur

propre nourriture ; au lieu de les guider, ils les dévorent, et les
restes qui sont demeurés fidèles au Seigneur ne se trouvent plus
que dans la dispersion. Dispersœ sunt oves meœ, eo quod non
esset pastor... neque enim quœsierunt pastores mei gregem meum,
sed pascebant pastores semetipsos. (Ezéch. XXXIV, 5 et suiv.)



Enfin, pour comble de tristesse, lorsqu'un homme essaie de
réunir les brebis errantes, les faux pasteurs le diffament, le calomnient

et l'accusent de sacrilège.
Elle s'accomplit aussi dans ces tristes jours, la plainte de Jérémie

: Pastores multi demoliti sunt vìneam meam, conculcaverunt
partem meam. (Jér. XII, io.) Ce sont les vignerons qui ont ruiné
la vigne: trois ans leur ont suffi pour répandre dans la masse des

infaillibilistes la plus épouvantable corruption morale. Us ne savent
plus ce que c'est qu'aimer son prochain. Ils nomment sacrilège le
culte des prêtres qui n'ont pas voulu mentir et se renier devant
la face de l'Eternel, ils outragent ceux qui meurent dans la vérité
en leur assignant la sépulture réservée aux malheureux qui se sont
tués de leurs propres mains. Sans égard aux relations existantes,
aux engagements contractés, aux devoirs même de la reconnaissance,

ils refusent aux anciens-catholiques, dans les rencontres
journalières, ce salut qu'il n'est pas permis de refuser aux infidèles
d'après l'enseignement de notre Sauveur. Ils se font un devoir
d'enlever leurs moyens d'existence à leurs voisins anciens-catholiques,

et de ruiner leur honneur au moyen des plus ignobles
calomnies. Ils imposent à leurs sectateurs des lectures qui détruisent

les principes et les sentiments chrétiens au fond des cœurs,
qui aigrissent l'âme du pauvre, qui excitent sa brutalité et lui
enseignent le mépris des lois. On mendie dans les sanctuaires pour
de tels écrits, pour de tels journaux. Et tout cela se fait par ordre
des évêques ou du moins avec leur approbation évidente; que
dis-je? le pape même y pousse constamment et sans mystère, le

pape ambitionne pour lui-même le premier rang parmi les insul-
teurs. La culture baisse, la superstition s'étend, le fanatisme devient
plus sauvage, on méprise toujours plus hautement la science, on
prêche la révolte avec moins de gêne.

Cependant, lorsque le mal est à son comble, Dieu est proche.
Plusieurs milliers de chrétiens ont échappé à la corruption générale,

ils sont dispersés sur les collines où brillent encore la parole
et l'ordre de Dieu, dans les vallées où règne encore l'humilité.
Aussi verrons-nous s'accomplir l'autre prophétie d'Ezéchiel annonçant

que le Seigneur s'élèvera contre les pasteurs, qu'il arrachera
son troupeau de leurs mains infidèles et qu'il le visitera. Il ramènera

ses brebis des lieux où elles ont été dispersées aux jours des
ténèbres et des nuées, il les fera remonter aux montagnes de Juda,
il les paîtra dans ses gras pâturages. Sicut visitai pastor gregem
suum... sic visilabo oves meas, et liberabo cas de omnibus locis in
quibus dispersœ fuerant in die nubis ei caliginis... Et congregabo



— 10 —

eas de terris et pascam cas in montibus Israel, in pascuis uber-
rimis pascam eas... ibi requiescent in herbis vireittibus.

Nous qui avons entendu cette prophétie, écoutons encore la
prédication de l'apôtre Paul et cet évangile auquel les anges
mêmes ne sauraient en substituer aucun autre. Cet évangile nous
appartient, cette prédication s'adresse à l'Eglise et non pas à un
Italien qui prétend posséder seul le sens et la clef de la parole
apostolique, laquelle il ne lit point. Nous le savons, nous ne
fermons pas les yeux à la lumière; nous ne bouchons pas nos oreilles
à ce commandement de lumière, digne du Dieu qui l'a donné,
digne de l'homme auquel il s'adresse: «Examinez toutes choses et
retenez ce qui est bon» (1 Fhess. V, 21). Omnia autem probate,
quod bonuiii est tenete. — «Vous êtes lumière en notre Seigneur,
marchez comme des enfants de lumière.., recherchez avec soin ce
qui est agréable à Dieu. » Eratis enim aliquando tenebrœ, nunc
autem lux in Domino, ut filii lucis ambulate probantes quid sit
beneplacitum Deo (Eph. V, 8, 10.) — « Où est l'esprit du

Seigneur, là est aussi la liberté. » Ubi autem spiritus Domini, ibi
libertas. [2 Cor. III, 17.) — Vous êtes appelés, mes frères, à un
état de liberté. Vos enim in libertatem vocali estis (Gai. V, 13.)

— Pourquoi m'exposerais-je à faire juger par la conscience d'un
autre la liberté que je possède? Quid enim libertas mea judicatur
ab aliena conscientia (1 Cor. X, 29.) « Tout ce qui ne se fait point
selon la foi est péché. » Omne quod non est ex fide peccatimi est

(Rom. XIV, 23.)
Ces textes, mes bien-aimés, sont les jalons et les phares qui

nous ont permis de retrouver notre route quand nous avons entendu
la voix qui nous appelait en disant : « La vérité vous rendra
libres, Veritas liberabit vos. » — « Si le fils vous met en liberté,
vous serez véritablement libres, Si vos filius liberaverit, vere
liberi eritis (Jean VIII, 32, 36.) » C'était la voix de celui qui est
vraiment «le pasteur et l'évêque de vos âmes, Pastorelli et epis-
copum animarum vestrarum (1 Pierre II, 25.)

Ayant donc clairement compris notre responsabilité personnelle

vis-à-vis de la parole et des commandements de Dieu, nous
sommes venus des villes et des hameaux et nous nous sommes
réunis pour recevoir les grâces de l'Eglise avec une foi sans hypocrisie,

avec un cœur pur, avec une conscience sans reproche,
remplissant ainsi la fin des commandements qui est la charité : Finis
autem prœcepti est charitas de corde puro (1 Firn. I, 5.) Les brebis

sont rassemblées au nom du Seigneur et maintenant elles me
demandent d'entrer dans l'exercice du ministère episcopal, afin que
les prêtres qui craignent Dieu plus qu'un homme ne s'éteignent



— 11 —

point, afin que la participation aux sacrés mystères et aux grâces
spirituelles ne soit plus le prix de l'argent et du mensonge, afin

que la source de vie, qui semblait tarir, recommence à couler
abondamment, afin que, renonçant à dominer les uns sur les autres,
tous les fidèles s'appliquent à la charité dans la patience, et fassent
sentir au loin l'efficace de la loi d'adoption qui nous fait enfants
de Dieu.

Quel est donc ici mon office?
Et d'abord, il n'appartient point à cet office d'établir une cour

princière aux costumes éclatants, mon rôle n'est point de m'entou-
rer de serviteurs et d'un pompeux cérémonial. La soie et la

pourpre, l'hermine et les couleurs contrastées, les charges, l'étiquette
et les génuflexions, tout cela sont des emprunts faits à la cour des
Césars antiques, tout cela s'est introduit par le péché d'orgueil
dans les demeures épiscopales. Il n'appartient point à mon office
de me glorifier dans des titres et suivant des rites religieux qui
ne conviennent qu'à Dieu seul: par-dessus tout il ne m'appartient
point de régner. Le Seigneur l'a sévèrement interdit à ses apôtres,
et Pierre en a dissuadé les évêques en termes aussi clairs qu'ils
sont touchants.

Saint Bernard de Clairvaux demande au pape Eugène III s'il
estime avoir hérité de Pierre le droit de régner, et il répond:
«Pierre ne pouvait pas te transmettre ce qu'il ne possédait pas.
Ecoute-le plutôt lui-même: «Paissez le troupeau de Dieu... non
en dominant sur l'héritage du Seigneur, mais en vous rendant les
modèles du troupeau. » Pascile gregem Dei... neque ut dominantes
in cleris sed forma facti gregis ex animo (1 Pier. V, 2, 3.)

« Et pour que tu n'imagines point que ces mots ont été écrits
dans une effusion d'humilité excessive et n'expriment pas la simple
vérité des choses (le droit fondé sur le commandement du Christ),
écoute encore la parole du Seigneur dans son évangile : « Les rois
« des nations les traitent avec empire et ceux qui ont l'autorité
«sur elles en sont appelés les bienfaiteurs: qu'il n'en soit pas de
«même parmi vous : » Dixit eis: reges gentium, dominantur eorum,
et qui potestatem habent super eos, benefici vocantur, vos autem
non sic (LucXXll, 25, 26). C'est donc un fait parfaitement établi:
il est interdit aux apôtres de régner. »

Ainsi dit saint Bernard (De consid., II, 6). Et réellement, mes
bien-aimés, ne serait-il pas aussi trop étrange et trop bizarre que
le Seigneur, qui possédait la gloire auprès du Père avant que le
monde existât (Jean XVII, 5), fût venu, d'après son propre
témoignage, non pour être servi, mais pour servir : Filius hominis non



— 12 —

venit ministrati, sed ministrare (Matth. XX, 28), et puis qu'il eût
néanmoins institué des serviteurs auxquels il aurait conféré le droit
d'être servis et de régner

Saint Bernard dit qu'un pape qui s'arroge la domination sur
les hommes au nom de la foi, sera dominé lui-même par toute
espèce d'injustice. « Je ne redoute pour toi ni le poison ni le glaive,
écrit-il au même Eugène, autant que la tentation de régner. »

(III, 2.) Mais ce qui n'appartient pas au premier entre les évêques,
n'appartient à aucun évêque. L'apôtre Paul se désigne lui-même
aux Corinthiens comme leur serviteur par Jésus : Nos autem servos
vestros per Jesum (2 Cor. IV, 5.) L'évêque est un serviteur
dans la maison des enfants de Dieu, en aucune façon il n'est leur
maître. « Car étant libre à l'égard de tous, je me suis rendu
serviteur de tous, Nunc cum liber essem ab omnibus, omnium me
servitili feci. (1 Cor. X, 19.) »

La folie seule peut imaginer qu'il appartienne aux évêques de

représenter ici-bas quelques perfections de la majesté divine, en
vertu d'un miracle perpétuel qui s'opérerait en leur personne. Les
fonctions épiscopales ne sont pas un privilège constitué en faveur
de quelques individus préférés, c'est un office établi pour servir
aux fidèles.

Quelle est donc ma charge, ô mes frères! Je crois la
connaître. Ma charge est d'annoncer ce que Dieu a révélé aux petits,
mon œuvre est de prêcher du haut des toits ce qu'il a fait
connaître à ses disciples dans le secret. Rien de ce que le Seigneur
a dit n'est inopportun, toutes les vérités qu'il a enseignées sont
opportunes, chacune d'elles est un message désiré, nulle n'est le
privilège d'une caste favorisée, toutes sont pour tous, en tout temps.
Eh bien, que renferme-t-il donc ce message — Un code de lois
pénales Un arrêt de mort en forme de malédiction Non non
bien-aimés La dette de l'humanité est clouée à la croix, elle est
effacée dans le sang de celui qui n'a jugé personne, mais qui a
donné sa vie pour nous. Mon message, c'est cet évangile, c'est
l'agréable nouvelle, ce n'est pas la terreur de l'humanité, c'en est
la joie. Mon message, c'est la vérité qui vous affranchira. Elle-
même a besoin de l'air de la liberté pour répandre sa lumière, la
lumière de la paix. Cette vérité, c'est Jésus-Christ. C'est lui qui
d'abord apparaît au cœur avec la douce clarté de l'étoile matinale,
afin que l'œil affaibli par de longues ténèbres n'en soit pas ébloui,
puis qui rayonne à l'esprit fortifié dans la vérité, soleil de justice,
inondant la terre et les cieux de sa lumière éclatante, pour résoudre
les énigmes de l'existence et pour y manifester les secrets de l'amour
divin, qui est sans limites. Aussi le vrai messager de l'évangile ne



— 13 —

se prêche pas lui-même et ne plaide pas les intérêts de sa corporation,

car il ne sait rien sinon Jésus et Jésus crucifié. Non enim
Indicavi me scire aliquid inter vos nisi Jesum Christum et hunc
crucifixum (1 Cor. II, 2.) Il crie aux nations de contempler celui
qu'ils ont percé; et voici: de ce cœur entr'ouvert ruissellent les

vertus divines pour restaurer l'humanité déchue, les saints mystères,
les sacrements que Dieu donne à l'humanité pour l'élever à la
communion de sa nature adorable.

Il appartient à l'évêque d'administrer et de distribuer ces
divins mystères (1 Cor. IV, i). Et le point qui importe avant tout,
c'est qu'un tel administrateur soit trouvé fidèle, fidèle à son maître,
qu'il n'essaie point de se mettre à la place du Seigneur, et d'user
des trésors de la grâce en propriétaire. Un seul, le Saint et le
Véritable, possède la clef de David, ouvre sans que personne
puisse fermer et ferme sans que nul puisse ouvrir. Hcec dicit
sanctus et verus, qui habet clavem David, qui aperit et nemo
claudit, claudit et nemo aperit (Apoc. III, ])¦ Celui-là n'a confié le

pouvoir des clefs qu'à l'Eglise, ceux qui l'exercent sont des

intendants, rien au delà. Leur affaire est de dispenser ces trésors, il
ne leur appartient pas de les refuser.

Ensuite, l'administrateur fidèle a le devoir d'entendre l'Eglise.
La maison de Dieu où il exerce son office ne compte point
d'esclaves ni de valets parmi ceux qui l'habitent ; tous sont des
enfants du père, et l'administrateur n'a point le droit de leur
imposer des règlements nouveaux au gré de son caprice, en se
fondant sur je ne sais quelle union secrète avec le Saint-Esprit dont
nul n'eut jamais connaissance, pour subordonner à leur observation
la participation des enfants à leur propre héritage. U ne lui est
pas permis de promulguer des commandements nouveaux, et
d'inventer de nouveaux péchés mortels, pour donner aux enfants
de Dieu des pierres au lieu de pain, au lieu de poisson un serpent,
pour les maudire au lieu de les bénir et pour les chasser de la
maison paternelle.

Enfin, lorsqu'il dispense effectivement aux enfants les grâces
spirituelles, l'administrateur fidèle se souviendra que les enfants
reçoivent de ses mains une part de leur propre héritage, et qu'ils
n'ont point à l'acheter. Ce qu'il a reçu gratuitement, il faut qu'il
le donne aussi gratuitement: «car ils ont l'esprit corrompu ceux
qui s'imaginent que la piété doit leur servir de moyen pour
s'enrichir. » Existimantes quœstum esse pietatem (1 Firn. VI, 5).

Il rentre dans la fonction de l'évêque de faire prévaloir dans
l'esprit et dans le cœur des fidèles la religion de Jésus-Christ,
c'est-à-dire d'avancer le règne de la lumière et de l'amour. Pie IX



a beau dire que l'amour du prochain ne sert de rien à celui qui
ne reconnaît pas ses prérogatives divines, il ne saurait abolir la
parole de l'apôtre saint Paul: «L'amour du prochain est
l'accomplissement de la loi, Dilectio proximi malum non operatur,
plénitude) ergo legis est dilectio (Rom. XIII, io).» L'amour du
prochain renferme en soi l'amour de Dieu, comme l'amour de Dieu
renferme en soi l'amour du prochain. Si quelqu'un dit: J'aime
Dieu et qu'il haïsse son frère, c'est un menteur: Si quis dixerit
quoniam diligo Deum, et fratrem suum oderit, viendax est (1 Jean,
IV, 20). L'amour du prochain est l'essence de la religion ; c'est la
religion de Jésus-Christ. Où cet amour fait défaut, toutes les
pratiques extérieures ne sont qu'illusion ou coupable hypocrisie. Celui
qui dédaigne l'amour, méprise Dieu, celui qui le ravale ou qui
l'outrage par de frivoles allusions, celui-là blasphème. Les hommes
reconnaîtront à notre amour pour eux que nous sommes les
disciples de Jésus-Christ. Jésus n'a pas donné d'autre signe pour le
reconnaître. In hoc cognoscent omnes quia discipuli mei estis, si
dilectionem habueritis ad invicem (Jean XIII, 35.)

Enfin, l'évêque doit affermir tout ordre établi de Dieu dans
la conscience des fidèles. Le respect au souverain, l'obéissance
aux lois, l'amour du pays, ne sont pas des dispositions louables
mais étrangères au christianisme et à l'Eglise, ce sont des vertus
chrétiennes et des commandements de l'Eglise: « Aimez vos frères,
craignez Dieu, honorez le roi, Fraternitatem diligite, Deum timete,

regem honorificate.n Ces mots si souvent répétés dans le monde
chrétien sont sortis de la même bouche, du même esprit et de la
même pensée chrétienne. Nous les lisons dans la première épître
de l'apôtre Pierre (II, 7), qui propose un peu plus haut (ibid. 13)
l'amour de Dieu comme le motif de l'obéissance due au prince
et à ses représentants : « Soyez donc soumis pour l'amour de Dieu. »

Ce n'est pas aux maîtres bons et doux seulement qu'il entend
qu'on obéisse, mais encore à ceux qui sont rudes et fâcheux, et
il dit que cette obéissance est une grâce, lorsque nous l'observons

par motif de conscience religieuse: Haec est enim gratia, si propter
Dei conscientiam sustinet quis tristitias, patiens injuste (II, 18, 19).

Tel est aussi l'enseignement de l'apôtre des gentils. S'il est

un apôtre catholique au sens eminent, c'est saint Paul, car c'est
lui qui a compris le plus profondément l'universalité du christianisme

et qui l'a manifestée avec le plus d'éclat dans son ministère.

Véritable imitateur de Jésus-Christ, il embrassait dans sa
pensée et dans son amour la totalité du genre humain. Eclairer,
sanctifier la nature humaine dans l'espèce et dans l'individu, tel
est le principe dont toute sa prédication est illuminée. Saisissant



— 15 —

l'élément religieux dans tous les rapports de la vie humaine, il a

reconnu que les relations du chrétien avec l'autorité civile sont
fondées sur la religion. Le juge est établi de Dieu, nous dit-il:
celui qui résiste à l'autorité des magistrats, résiste à l'ordre de

Dieu et encourt la condamnation de Dieu. Comme Pierre, il veut

que nous soyons soumis à l'autorité non seulement par la crainte
du châtiment, mais aussi par motif de conscience: Ideo subditi
estote, non solum propter iram sed etiam propter conscientiam

(Rom. XIII, I, 5). Il n'admet point ici de réserves mentales, pas

plus que Jésus n'en admettait lorsqu'il disait: «Rendez à César

ce qui est à César.» (Math. XXII, 21.) Ce qui est à César, ce

n'est pas le domaine de la croyance, c'est le domaine de la force
et du droit, mais ce domaine est à lui directement, en vertu de

l'ordre établi de Dieu. Il appartient donc à la charge apostolique
d'exhorter à l'obéissance envers l'autorité civile à cause du

Seigneur, et l'évêque qui incite à l'insubordination trahit sa charge
et déshonore la cause de Jésus-Christ.

Tels sont, bien-aimés dans le Seigneur, les devoirs de l'office
où nous sommes entré, devoirs complexes et variés, mais dont
tous les rameaux sortent d'une seule tige.

Deux ennemis puissants s'opposent à l'accomplissement de

notre tâche: le matérialisme religieux et l'indifférence religieuse,
tous deux engendrés, nourris tous les deux par la funeste hérésie
romaine dans l'Eglise d'Occident.

Le matérialisme ecclésiastique fait de la religion une émotion
des sens, il la réduit au mécanisme de l'administration et du rituel,
il lie le Saint-Esprit à tels lieux, à tels individus dont il fait l'objet
du culte, il puise une force toujours nouvelle dans l'amour du
merveilleux et dans l'instinct superstitieux d'un peuple habilement
séparé de la tradition et de la Sainte-Ecriture. L'esprit a soufflé,
l'esprit est passé, la vie religieuse est éteinte. Aux pauvres âmes
accablées sous ce matérialisme abrutissant, nous prêcherons avec
Jésus-Christ: C'est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien, les
paroles que je vous dis sont esprit et vie: Spiritus est qui vivificat,

caro non prodest quidquam ; verba quœ ego locutus sum vobis,
spiritus et vita sunt (Jean VI, 64).

Elles ne nous entendent point, hélas car leurs yeux sont
aveuglés, leurs oreilles sont bouchées, mais nous ne nous lasserons
point de leur répéter les paroles de la vérité.

Ils sont légion les indifférents, que le tintement de l'or et le
bruit des affaires ont rendus sourds aux récits des œuvres de Dieu,
sourds aux louanges des gloires de Dieu, sourds aux célestes har-



— 16 —

monies de paix et d'éternel amour que nous apporte l'évangile. Nul
ne saurait compter leur nombre. Ils forment la masse sur laquelle
nos adversaires fondent leurs calculs.

Nous trouvons encore à droite et à gauche de notre chemin
les indécis, les cœurs partagés, dont les uns nous crient : Peut-être
allez-vous trop loin, et les autres : Peut-être n'allez-vous pas assez
loin. Je leur répondrai: Nous irons jusqu'où l'esprit de Jésus-
Christ nous mènera, nous n'irons pas plus loin. Si vous pensez
être mieux inspirés de cet esprit, eh bien, venez, aidez-nous,
guidez-nous s'il le faut: mais de rester oisifs tout le jour, tandis que
la vigne du Seigneur a besoin d'ouvriers et que le travail y
commence, que vos jugements soit bien ou mal fondés, c'est un péché.

Reconnaissons-le maintenant avec actions de grâce, nombre
de ceux qui avaient été scandalisés par le matérialisme religieux
de Rome sont revenus avec joie au culte chrétien depuis qu'ils y
ont retrouvé la décence et la piété.

Et nous, bien-aimés dans le Seigneur, nous qui par la grâce divine
avons été appelés des ténèbres à la pleine lumière, notre affaire
est avant tout de nous affermir dans la justice et dans la vérité,
de faire triompher absolument le règne de Dieu dans notre âme,
afin que la vie de l'esprit et les fruits de l'esprit se trouvant
manifestés en nous, il se produise à la face des nations un véritable
renouvellement du christianisme dans sa limpidité première et dans
son irrésistible beauté. Alors l'espérance de voir guérir les maux
causés à l'Eglise par l'établissement d'une domination spirituelle,
cette espérance qui fait déjà notre force et qui s'affermit de jour
en jour, finira par grandir jusqu'à la certitude.

La chrétienté a profondément souffert, d'abord du schisme
entre l'Eglise latine et l'Eglise d'Orient, puis du schisme dans la
latinité. La domination de Rome n'a pas procuré l'unité dont elle
se réclame, elle a provoqué la division, parce qu'elle a détrôné
l'amour pour mettre la force à sa place. Nous aspirons à restaurer
l'unité, nous y travaillons par la guerre et nous portons inscrits
sur nos drapeaux cette double devise: «Personne ne peut poser
d'autre fondement que celui qui a été posé en Jésus-Christ. Fun-
damentum enim aliud nemo potest ponere prœter id quod positum
est, quod est Christus Jesus-». (Cor. Ill, il.) Et encore: « Tout ce

qui ne se fait pas selon la foi est un péché. Omne autem quod
non est ex fide, peccatum est-». (Rom. XIV, 23).

Donné le u août 1873.


	La 1re lettre pastorale de l'évêque Joseph-Hubert Reinkens

