Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Kardinal Rauschers Stellung zu Protestanten und Altkatholiken
Autor: Schirmer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403493

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 750 —

KARDINAL RAUSCHERS STELLUNG

ZU

PROTESTANTEN UND ALTKATHOLIKEN.

Eine Reminiscenz

zu des Kardinals fiinfundzwanzigjihrigem Todestag
(1 24. November 1875).

Noch sehe ich ihn lebendig vor mir, den Mann mit dem
charakteristischen Kopf, mit den herben, scharfgeschnittenen
Zugen. Jedes Jahr am Namenstage des Kardinals wurden wir
Horer der Theologie an der Wiener Universitit dem Ober-
hirten vorgestellt. Jedesmal hielt der Kardinal eine lingere
Ansprache an uns, deren Thema meist die franzosische Revo-
Iution und ihre Folgen oder die Encyklopidisten und deren
Nachwirkungen auf die europiische Gesellschaft war. Er
sprach mit einer hohlen, wie aus dem Grabe klingenden Stimme,
liberaus monoton, dabei aber unruhig den Kopf hin- und her-
bewegend und nervos mit den Knopfen seines Talars spielend.
Wir hatten gewaltigen Respekt vor seiner Gelehrsamkeit. Wir
hatten auch beobachtet, dass er stets sachlich und massvoll
sprach, nie einer personlichen Verunglimpfung oder Schméhung
in der Rede sich schuldig machte. Wir hielten ihn auch dem-
nach fiir einen milden, verséhnlichen Mann.

Manche seiner Kundgebungen sind auch in der That ge-
eignet, diese letztere Meinung zu bestéitigen. An der Schwelle
des geistlichen Amtes besingt Rauscher in einem Hymnus, be-

titelt: ,Johannes und sein Schiiler“, die Macht der Liebe.
»S0 lass, o Lied, uns jetzt der Liebe Macht
Besingen an dem Jiinger, den der Herr
(Geliebt hat und der an seiner Brust
Gelegen bei der Feste heiligstem.”



— 751 —

Als Rektor in Salzburg nennt er den Studierenden als In-
begriff aller christlichen Weisheit alles so benutzen, ,dass wir
in der Liebe Gottes und der Herrschaft iiber uns selbst wachsen®.

In der von ihm verfassten Adresse, welche infolge der
kaiserlichen Verordnungen vom 18. und 23. April 1850 (das
Verhiltnis der katholischen Kirche zur Staatsgewalt betreffend)
an den Stufen des Thrones niedergelegt wurde, heisst es:

»,Als Jinger des Lehrers der Geduld und Sanftmut werden
wir nicht nur die berechtigten Forderungen der Zeit im Auge
behalten, sondern auch ihre Stimmungen und vorgefassten
Meinungen mit schonender, vorsichtiger Hand beriihren.“

Und bei Eroffnung des Konzils der Kirchenprovinz Wien
1858 sprach er: ,Das Konzilium wird beil seinen Bestimmungen
auf Zeit und Umstéinde gehorige Ricksicht zu nehmen haben.“
Das Kapitel XI dieser Bestimmungen, ,de tolerantia”, beginnt mit
den Worten:

»Christus Dominus, cum pro omnibus hominibus mortuus
sit, omnes nos homines caritate fraterna complecti jubet. Itaque
ut omnes homines, quese vere bona sint, habeant, ex animo
desiderare, precibus a Patre misericordiarum petere et quan-
tum nobis concessum sit, opere efficere tenemur.”

Allein seine Hirtenbriefe fiihren eine andere Sprache; sie
klingt nur zu oft wie eine Kriegserklirung gegen die modernen
Bestrebungen des Staates. Und so war er auch im Parlament
eifrig am Werke der Aufrichtung der Kirchenherrschaft im
Staate. Wie gross sein Einfluss gewesen, bekunden die Worte
des Nachrufs in der Wiener ,Neuen Freien Presse* (vom 25. No-
vember 1875): ,Seit den Tagen Khlesls war kein Bischof von
Wien von so bedeutsamem politischem Einfluss wie Rauscher.
Lebten wir in Zeiten wie die vergangenen, wo die Bischofe
Richelieu, Mazarin, Fleury, Bernis, Dubois u. s. w. bis auf
Brienne die Grossveziere von Frankreich waren, es hétte dem
Ehrgeiz Rauschers gelingen konnen, an die Spitze der Ver-
waltung zu gelangen.*®

Seine bischoflichen Aspirationen hinderten ihn aber nicht,
ein Osterreicher von echtem Schrot und Korn zu sein. In
seiner Rede im Herrenhause (November 1867) betont er dies
ausdriicklich:

,Ich bin zunichst Osterreicher. Ich wiinsche, dass die
Wiirde des Kaisertums gewahrt und alles, was die Wohlfahrt



desselben in Wahrheit fordert, mit Einsicht und Thatkraft durch-
gefiihrt werde. Ich halte mich tberzeugt, dadurch auch einer
Pflicht der wohlverstandenen Menschenliebe zu geniligen, weil
Osterreich fiir die Volker, die es umfasst, und fiir Europa not-
wendig ist.”

So war er denn, wie r. Schulte (Nachruf in der ,Kolnischen
Zeitung® vom 28. November 1875) klassisch sagt: ,zugleich
Josefiner und Episkopalist, soweit es sich um das einzelne Land
handelte, aber auch Papalist, weil er nur in einem starken
Papsttum den Stitzpunkt fir die Kirche tiberhaupt, in dem
Kirchenstaate den Halt der Legitimitit erblickte.“

In den letzten Jahren seines Lebens wurde sein politischer
Sinn milder und ermdglichte einen ertriglichen modus vivendi
mit dem Staate. Die offiziellen Kreise rithmten denn auch in
tiberschwenglichen Worten seinen Patriotismus. Bemerkens-
wert in dieser Beziehung ist der Nachruf der Wiener ,, dbend-
post*.,  Da heisst es u. a.: ,Die Nachricht von dem Tode dieses
edeln Patrioten wird ebenso das ganze Reich mit Trauer er-
fiillen, wie sie die Bevolkerung der Reichshauptstadt tief er-
schiittert. Verliert doch der ganze Staat den Kirchenfiirsten,
dessen Wahlspruch ,Gott, Kaiser und Reich® gewesen. Die
Grosse, die Macht und der Ruhm Osterreichs waren des staats-
méannischen Kardinals unwandelbare Leitsterne.“  Erzherzog
Franz Carl (der Vater des Kaisers Franz Josef 1.) schrieb aus
Salzburg: ,Den grossen Verlust, welchen der Kaiser, die Kirche
und der Staat durch den IHintritt des Kardinals Rauscher er-
leiden, in seinem ganzen Umfange ermessend ... .“

Konsequenter als dem Staate gegeniiber war und blieb seine
hierarchische Stellung gegen die Angehorigen der anderen
christlichen Bekenntnisse. In jenem XI. Kapitel des Wiener
Provinzial-Konzils, ,de tolerantia“, giebt Rauscher folgende
Definition der katholischen Toleranz:

,<Homo fide ac moribus catholicus fratribus ab Ecclesia
alienis justum se preebet, benignum, misericordem, sed miseri-
cordem non tantum ratione corporis, sed et ratione animee im-
mortalis tanto pretio redemtee: quocirca de ipsis ad filem veram
convertendis nihil negligit, quod caritas suadet et prudentia
admittit. Heec catholicorum est tolerantia.“

Und er kommt zu dem Schlusse:

LHrrantibus condolere pietatis, errorem veritati sequiparare



— 753 —

impietatis esse sciunt: unde omnem, quee veritati injuriam in-
fert, tolerantiam longe rejiciunt, quomodocunque incredulorum
sive imperitorum laudibus celebretur.“

Wie Rauscher hier schrieb, so handelte er auch. Als er
vom Papste den Titel eines Kardinalpriesters von S. Maria della
Vittoria erhielt, hob er in der Ansprache gelegentlich der Be-
sitzergreifung der Kirche hervor, dass dieser Titel an die
harten Kéampfe seines Vaterlandes gegen die Hiresie und an
die Hiilfe Mariens in der Schlacht am weissen Berge erinnere.
Er wolle den Fingerzeig beachten und wohl merken, von
wannen in den harten Kémpfen der Gegenwart Hiilfe komme.

Als in der Sitzung des osterreichischen Reichsrates vom
10. September 1860 der Antrag auf Anerkennung vollkommener
Gleichberechtigung und Gleichstellung aller christlichen Konfessionen
Osterreichs gestellt wurde, da erklirte Rauscher, er lege ,im
Namen der hochsten Interessen des Vaterlandes und der Mensch-
heit Verwahrung ein gegen jeden Versuch, die osterreichische
Gesetzgebung auf den DBoden der Gleichgultigkeit gegen die
Religion hintiberzulocken®. Und in einem besonderen Briefe
an Antonelli (Juli 1863) nennt er die Gleichheit der Berechti-
gung aller Bekenntnisse einen ,Fundamentalartikel der Frei-
maurerei”.

Uber die gemischten Ehen sagt er (Hirtenbrief, 19. Juni 1868):

»Nun hat die Gemeinsamkeit des Glaubensbekenntnisses
den vollkommenen Bund der Herzen freilich nicht zur not-
wendigen Folge, doch sie ist die Vorbedingung desselben und
schon deshalb kann die Kirche die gemischten Ehen nicht em-
pfehlen. Doch tberdies liegt es bei solchen Verbindungen
nahe, dass der Katholik unter Einfliisse gerate, die seinen
Glauben tritben, ja erschiittern und die Erfillung der gegen
seine Kinder ihm obliegenden Pflichten ihm unmoglich machen
kénnen. Darum sind die gemischten Ehen verboten und wie-
wohl nach Umstinden eine Nachsichtgewéhrung eintreten kann,
so ist fiir dieselbe doch stets erforderlich, dass die katholische
Erziehung séimtlicher Kinder sichergestellt sei.“

In der Begribnisfrage (abgesonderte Beerdigung der Leichen
von Altkatholiken) war Rauschers Stellungnahme eine gewun-
dene und verlegene. Er erklirt:

- ,Die katholischen Bischéfe machen nicht den geringsten
Anspruch, sich dabei einzumischen; sie miissen aber darauf be-



— 754 —

stehen, dass auch die katholische Kirche das Recht habe, die
Begribnisse auf dem katholischen Gottesacker nach ihren eigenen
(Gesetzen zu ordnen. Niemand denkt daran, die irdische Hiille
eines nichtkatholischen Christen auf freiem Felde einzugraben.
Wo die Protestanten keinen eigenen Friedhof besitzen, dort
finden sie innerhalb der Mauern des katholischen Gottesackers
eine anstandige Ruhestétte.“

Aber freilich auf einer abgesonderten Stelle: man konne,
meinte der Kardinal, von demjenigen, welcher in dem protes-
tantischen Bekenntnisse lebte und starb, keineswegs voraus-
setzen, dass er den Wunsch gehegt habe, nach seinem Tode
behandelt zu werden, als sei er ein Katholik gewesen.

Viel prononcierter und schirfer ist Rauschers Stellung-
nahme zur Schulfrage. In seinem Hirtenschreiben vom 19. Juni
1368 sagt er in dieser Richtung:

»Ein Protestant, der seinem Bekenntnisse anhidngt, sieht in
der katholischen Lehre tiberall Aberglauben, Verderbnis und
Menschensatzung; wie konnte man ihm eine Stellung geben,
durch die er berufen wire, bei der religiosen und sittlichen
Erziehung der katholischen Jugend mitzuwirken?

Der Kardinal fordert die Vorsorge, dass auch kein Lehrer
der Mittelschulen in die religiose und sittliche Erziehung sto-
rend eingreife. Sogar von dem nichtkatholischen Mathematiker
befiirchtet er dies. Die Mathematik sei freilich weder christ-
lich noch heidnisch, weder katholisch noch protestantisch —
aber wie koénne man denn erwirken, dass der Lehrer nur von
Zahlen und Raumgrossen spreche?

Aber auch fiir den katholischen Charakter der Wiener
Universitit firchtet der Kardinal Schlimmes von der Berihrung
mit dem Protestantismus. Wiederholt seit dem Jahre 1848 hat
die evangelisch-theologische Fakultit in Wien die Forderung
gestellt, diese ihre Lehranstalt der Wiener Hochschule einzu-
verleiben. Die Forderung wurde stets abgelehnt. Als im Jahre
1871 im Ministerium Verhandlungen in betreff einer definitiven
Organisation der Universitit geptflogen wurden, wiederholte die
evangelisch-theologische Fakultit das Ansuchen. Die beiden
Kollegien der katholisch-theologischen Fakultit gaben ihr Gut-
achten gegern die Einverleibung ab. Ausserdem richteten sie
an das Herrenhaus eine Petition um Wahrung des katholischen
Charakters der Universitiat. Die Petition wurde auf Bitte der



— 755 —

beiden Dekane von Kardinal Rauscher im Herrenhause ein-
gebracht und von ihm aufs entschiedenste beflirwortet?).
Rauscher hat alles versucht, um die Einverleibung unméglich
zu machen. Sogar in einer Adresse an den Kaiser hat er gegen
die Einverleibung Verwahrung eingelegt. Seine Beweisfiihrung
gipfelt in den S&tzen:

sNiemals ist es einer protestantischen Regierung in den
Sinn gekommen, einer protestantischen Universitit eine katho-
lische Fakultiat anzufiigen. An den meisten derselben sind auch
einzelne Katholiken von den Lehrkanzeln so gut als ginzlich
ausgeschlossen. Nicht anders ist es in England; was wiirde man
sagen, wenn ein Katholik sich um eine Lehrstelle in Cambridge
oder Oxford bewiirbe? Frankreich hat alle Arten von Regie-
rungen erlebt; aber niemals dachte die herrschende Partei
daran, die Universitit zu Paris durch eine protestantisch-theo-
logische Lehranstalt zu vermehren.“

Und er droht, wenn die Einverleibung erfolgen sollte, miisste
sich die katholisch-theologische Fakultit von dem Zusammen-
hange mit der Universitit lossagen. Die Einverleibung erfolgte
in der That nicht und ist bis heute nicht erfolgt.

Von besonderem Interesse ist Rauschers Verhalten den
Altkatholiken gegeniiber.

Welche Stellung der Kardinal auf dem vatikanischen Konzil
eingenommen hat, ist bekannt. Nach Wien zuriickgekehrt liess
er im Didcesanblatt vom 8. August 1870 die lateinische Kon-
stitution pure abdrucken. Wie es ihm zu Mute gewesen sein
mag, das sagt Kardinal Schwarzenbergs Wort zu v. Schulte:
»Rauscher sei ganz krank und gehe tiber die Sache zu Grunde 2).“
Thatséchlich unternahm er nichts gegen Priester seiner Didcese,
deren antiinfallibilistische Gesinnung offenkundig war ®). Erst als
der Gemeinderat von Wien am 10. Oktober 1871 den Beschluss
fasste, die St. Salvator-Kapelle dem Priester Alois Anton zur
Abhaltung altkatholischer Gottesdienste einzuriumen, erhob
Rauscher dagegen als ,eine offenbare Rechtsverletzung* Protest
bei der Statthalterei und beim Kultusministerium. Als es aber
trotzdem am 15. Oktober zur Abhaltung des altkatholischen

') Wappler, Geschichte der theologischen Fakultit der Universitit
Wien. 1884.

") v. Schalte, Der Altkatholizismus. p. 249.

%) Ndheres bei v. Schulte, Der Altkatholizismus. p. 237.



— 736 —

(Gottesdienstes kam, belegte der Kardinal die Salvator-Kapelle
mit dem Inderdikt. Dann wurde es wieder still.

Anfang 1875 wurde im Abgeordnetenhause der Antrag ge-
stellt, die Altkatholiken staatlich als Katholiken anzuerkennen.
Der Antrag ging, obwohl samtliche anwesende Minister da-
gegen stimmten, durch. Nun erliess Rauscher (7. April) in dieser
Sache einen Hirtenbrief (seinen letzten), worin er sich darzu-
thun bemiiht, dass die altkatholische Gemeinschaft .eine der
katholischen Kirche fremde und feindliche Sekte® sei. Und
wer da wissen will, wie der Kardinal der Sache, die er friiher
bekimpfte, sich so wunderbar anzupassen verstanden hat, den
belehrt er dariiber folgendermassen:

»Iis konnten Gelehrte von tiefgehender Kenntnis der Kirchen-
geschichte und ihrer Hiulfswissenschaften in der Frage der Un-
fehlbarkeit Schwierigkeiten finden, welche anderen entgingen.
Daher waren die Beschlisse vom 18. Juli 1870 fir nicht wenige
eine Stunde der Versuchung, in welcher sie die Kraft ihres
Glaubens zu erproben hatten. Aber es haben ja doch alle, die
man Katholiken nennen darf, vom Anbeginn und jederzeit an-
erkannt, dass eine Erklirung der MHinterlage des (laubens,
worin der Papst und sdmtliche Bischofe miteinander tiberein-
stimmen, ein richtiger Ausdruck der gottlichen Offenbarung sei
und daher die Verbindlichkeit begriinde, sie als (GGottes Wort
anzunehmen und zu bekennen. Die Gelehrten, welche in der
allerneuesten Zeit eine weitergehende Forderung erhoben haben,
mogen erwigen, dass sie der ganzen Kkirchlichen Vergangen-
heit entgegenstehen. Nun ist aber die Entscheidung iiber die
papstliche Unfehlbarkeit mit Zustimmung von fiinfhundert an-
wesenden Bischiéfen erlassen worden, und die abwesenden
haben sémtlich ihren Beitritt erklart: jeder Katholik ist also
sie als Glaubenslehre anzuerkennen verpflichtet. Dies gilt fir
den Gelehrten wie fiir den Ackersmann; die Schlussfolge ist
so einfach, dass jeder Ackersmann sie leicht begreifen kann;
aber auch ein Mann der Wissenschaft darf sich der Macht der-
selben nicht entziehen. Hiitten die Gelehrten, welche die Be-
schliisse vom 18. Juli zuriickwiesen, dies ernstlich erwogen, so
wiirde ihr Glaube die ihm auferlegte Priifung wohl bestanden
haben. Sie waren durch die erfolgte Lehrbestimmung nicht
verpflichtet, zu glauben, dass alle dagegen erhobenen Schwierig-
keiten nun schon gelost seien, wohl aber, dass sie alle geldst



— 757 —

werden konnen, und hétten sie stark durch den Aufblick zu
Gott einige ihnen lieb gewordene Ansichten dem Glauben an
die tiber der Kirche wachende Vorsehung zum Opfer gebracht
und ihre Kenntnisse aufgeboten, um zur Beseitigung aller
Zweifel und Einwirfe beizutragen, so wirden sie tiber sich
selbst einen schonen Sieg erfochten und um die deutsche Kirche
sich ein grosses Verdienst erworben haben. Aber sie konnen
das Versidumte nachholen und werden dadurch fiir das Heil
ihrer Seele, fiir den Frieden der Kirche und die Ehre der
deutschen Wissenschaft sorgen.“

Angesichts solcher erbaulichen Worte mochte man sich
fast versucht fiihlen, den Kardinal zu entschuldigen. Und eine
Entschuldigung konnte man finden in den Angriffen, die im
ultramontanen Lager Wiens seit dem Konzil fortgesetzt gegen
den Kardinal unternommen wurden. Namentlich that sich
hierin das damals von ZFr. Hurter (einem Sohne des Geschichts-
schreibers Hurter) redigierte feudal-klerikale ,Vaterland“ her-
vor. Zwar galten die Angriffe dieses hervorragenden katho-
lischen Blattes vorwiegend dem Centralisten Rauscher, sie galten
aber auch dem Mitgliede der Konzilsminoritit. Beispielsweise
brachte das Blatt aus der Feder eines Geistlichen folgende Er-
orterung: ,Das ganze Werk des Wiener Provinzialkonzils war
das Elaborart Einer Feder. Die stimmberechtigten sowohl, als
auch die zur Beratung einberufenen Glieder des Konzils liessen
die Vorlesung tber sich ergehen und sagten kopfnickend: Placet.
Da war nicht von Majoritit und von Minoritit, sondern nur
von Kinem absoluten Willen die Rede, dessen Dekreten sich
alle stillschweigend unterwarfen. Damals wurde also die In-
fallibilitit vom Vorsitzenden fur sich selbst in Anspruch ge-
nommen und konsequent ausgeilibt; und jetzt? Ja, das ist was
anderes, Bauer!!)* Rauscher beschwerte sich bitter tiber diese
Angriffe. Und ich erinnere mich noch des Tages, an welchem
das Blatt, welches neben dem ,Volksfreund” im Alumnat ge-
lesen wurde, aus dem Alumnat fiir immer verbannt wurde.

So darf denn wohl gesagt werden, dass Rauscher zu seinen
Massnahmen gegen die Altkatholiken in Wien mehr oder weniger
geschoben wurde. ,So tief wie andere (Bischofe) fiel er nicht®,

1) Mitgeteilt von Wolfsgruber, Dr., Josef Othmar Kardinal Rauscher,
Fiirsterzbischof von Wien.

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900, 50



— 758 —

sagt v. Schulte in seinem Nachruf in der ,Kolnischen Zeitung“.
Die Priester seiner Ditcese, welche mit der altkatholischen
Bewegung sympathisierten, liess er unbehelligt, ja einen, der
sich das ,exeat“ erbat, um in die altkatholische Seelsorge in
Deutschland einzutreten, entliess er ,mit den besten Segens-
wiinschen“ 1).

Dieser Geist waltete in dem erzbischoflichen Palais auf
dem Stefansplatze in Wien auch unter Rauschers Nachfolger
Kutschker und unter dessen Nachfolger Gangelbaner. Das ist
seitdem anders geworden.

1y v. Schalte, Der Altkatholizismus. p. 237.

Pfr. SCHIRMER.




	Kardinal Rauschers Stellung zu Protestanten und Altkatholiken

