
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Kardinal Rauschers Stellung zu Protestanten und Altkatholiken

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 750 —

KARDINAL RAUSCHERS STELLUNG
zu

PROTESTANTEN UND ALTKATHOLIKEN.

Eine Remirtiscenz
zu des Kardinals fünfundzAvanzigjährigem Todestag

(t 24. November 1875).

Noch sehe ich ihn lebendig vor mir, den Mann mit dem
charakteristischen Kopf, mit den herben, scharfgeschnittenen
Zügen. Jedes Jahr am Namenstage des Kardinals wurden wir
Hörer der Theologie an der Wiener Universität dem
Oberhirten vorgestellt. Jedesmal hielt der Kardinal eine längere
Ansprache an uns, deren Thema meist die französische Revolution

und ihre Folgen oder die Encyklopäclisten und deren
Nachwirkungen auf die europäische Gesellschaft Avar. Er
sprach mit einer hohlen, Avie aus dem Grabe klingenden Stimme,
überaus monoton, dabei aber unruhig den Kopf hin- und her-
beAvegend und nervös mit den Knöpfen seines Talars spielend.
Wir hatten gewaltigen Respekt vor seiner Gelehrsamkeit. Wir
hatten auch beobachtet, dass er stets sachlich und massvoll
sprach, nie einer persönlichen Verunglimpfung oder Schmähung
in der Rede sich schuldig machte. Wir hielten ihn auch
demnach für einen milden, versöhnlichen Mann.

Manche seiner Kundgebungen sind auch in der That
geeignet, diese letztere Meinung zu bestätigen. An der SchAvelle
des geistlichen Amtes besingt Rauscher in einem Hymnus,
betitelt: „Johannes und sein Schüler", die Macht der Liebe.

„So lass, o Lied, uns jetzt der Liebe Macht
Besing-en an dem Jünger, den der Herr
Geliebt hat und der an seiner Brust
Gelegen bei der Feste heiligstem."



— 751 —

Als Rektor in Salzburg nennt er den Studierenden als
Inbegriff aller christlichen Weisheit alles so benutzen, „dass wir
in der Liebe Gottes und der Herrschaft über uns selbst wachsen".

In der von ihm A-erfassten Adresse, Avelche infolge der
kaiserlichen Verordnungen vom 18. und 23. April 1850 (das
Verhältnis der katholischen Kirche zur Staatsgewalt betreffend)
an den Stufen des Thrones niedergelegt Avurde, heisst es :

„Als Jünger des Lehrers der Geduld und Sanftmut Averden

wir nicht nur die berechtigten Forderungen der Zeit im Auge
behalten, sondern auch ihre Stimmungen und \Torgefassten
Meinungen mit schonender, vorsichtiger Hand berühren."

Und bei Eröffnung des Konzils der Kirchenprovinz Wien
1858 sprach er : „Das Konzilium wird bei seinen Bestimmungen
auf Zeit und Umstände gehörige Rücksicht zu nehmen haben."
Das Kapitel XI dieser Bestimmungen, „de tolerantia", beginnt mit
den Worten:

„Christus Dominus, cum pro omnibus hominibus mortuus
sit, omnes nos homines caritate fraterna complecti jubet. Itaque
ut omnes homines, quee vere bona sint, habeant, ex animo
desiderare, precibus a Patre misericordiarum petere et quantum

nobis concessimi sit, opere officerò tenemur."
Allein seine Hirtenbriefe führen eine andere Sprache; sie

klingt nur zu oft wie eine Kriegserklärung gegen die modernen
Bestrebungen des Staates. Und so Avar er auch im Parlament
eifrig am Werke der Aufrichtung der Kirchenherrschaft im
Staate. Wie gross sein Einfluss geAvesen, bekunden die Worte
des Nachrufs in der Wiener „Neuen Freien Fresse'1 (vom 25.
November 1875): „Seit den Tagen Khlesls Avar kein Bischof von
Wien von so bedeutsamem politischem Einfluss wie Rauscher.
Lebten wir in Zeiten wie die vergangenen, avo die Bischöfe
Richelieu, Mazarin, Fleury, Bernis, Dubois u. s. w. bis auf
Brienne die Grossveziere von Frankreich Avaren, es hätte dem

Ehrgeiz Rauschers gelingen können, an die Spitze der Ver-
Avaltung zu gelangen."

Seine bischöflichen Aspirationen hinderten ihn aber nicht,
ein Österreicher von echtem Schrot und Korn zu sein. In
seiner Rede im Herrenhause (November 1867) betont er dies

ausdrücklich :

„Ich bin zunächst Österreicher. Ich Avünsche, dass die
Würde des Kaisertums geAvahrt und alles, Avas die Wohlfahrt



— 752 —

desselben in Wahrheit fördert, mit Einsicht und Thatkraft
durchgeführt werde. Ich halte mich überzeugt, dadurch auch einer
Pflicht der wohlverstandenen Menschenliebe zu genügen, weil
Österreich für die Völker, die es umfasst, und für Europa not-
Avendig ist."

So war er denn, wie v. Schulte (Nachruf in der „Kölnischen
Zeitung" vom 28. NoA-ember 1875) klassisch sagt: „zugleich
Joseflner und Episkopalist, soAveit es sich um das einzelne Land
handelte, aber auch Papalist, Aveil er nur in einem starken
Papsttum den Stützpunkt für die Kirche überhaupt, in dem
Kirchenstaate den Liait der Legitimität erblickte."

In den letzten Jahren seines Lebens Avurcle sein politischer
Sinn milder und ermöglichte einen erträglichen modus vivendi
mit dem Staate. Die offiziellen Kreise rühmten denn auch in
überscliAvenglichen Worten seinen Patriotismus. Bemerkenswert

in dieser Beziehung ist der Nachruf der Wiener „Abend-
post". Da heisst es u.a.: „Die Nachricht von dem Tode dieses
edcln Patrioten Avird ebenso das ganze Reich mit Trauer
erfüllen, Avie sie die Bevölkerung der Reichshauptstadt tief
erschüttert. Verliert doch der ganze Staat den Kirchenfürsten,
dessen Wahlspruch „Gott, Kaiser und Reich" gewesen. Die
Grösse, die Macht und der Ruhm Österreichs Avaren des staats-
mäimischen Kardinals unAvandelbare Leitsterne." Erzherzog
Franz Carl (der Vater des Kaisers Franz Josef I.) schrieb aus
Salzburg: „Den grossen Verlust, welchen der Kaiser, die Kirche
und der Staat durch den Eintritt des Kardinals Rauscher
erleiden, in seinem ganzen Umfange ermessend ."

Konsequenter als dem Staate gegenüber Avar und blieb seine
hierarchische Stellung gegen die Angehörigen der anderen
christlichen Bekenntnisse. In jenem XL Kapitel des Wiener
Provinzial-Konzils, „de tolerantia", giebt Rauscher folgende
Definition der katholischen Toleranz:

„Homo fiele ac moribus catholicus fratribus ab Ecclesia
alienis justum se prsebet, benignum, misericordem, sed miseri-
cordem non tantum ratione corporis, sed et ratione animas im-
mortalis tanto pretio redemtse : quocirca de ipsis ad fidem veram
convertendis nihil negligit, quod Caritas suadet et prudentia
admittit. Hase catholicorum est tolerantia."

Und er kommt zu dem Schlüsse:
„Errantibus condolere pietatis, errorem veritati gequiparare



— 753 —

impietatis esse sciunt: unde omnem, quse \Teritati injuriam
inferi, tolerantiam longe rejiciimt, quomodocunque incredulorum
sive imperitorum laudibus celebretur."

Wie Rauscher hier schrieb, so handelte er auch. Als er
vom Papste den Titel eines Kardinalpriesters von S. Maria della
Vittoria erhielt, hob er in der Ansprache gelegentlich der
Besitzergreifung der Kirche hervor, dass dieser Titel an die
harten Kämpfe seines Vaterlandes gegen die Häresie und an
die Llülfe Mariens in der Schlacht am weissen Berge erinnere.
Er wolle den Fingerzeig beachten und wohl merken, von
wannen in den harten Kämpfen der Gegenwart Hülfe komme.

Als in der Sitzung des österreichischen Reichsrates vom
10. September 1860 der Antrag auf Anerkennung vollkommener
Gleichberechtigung und Gleichstellung aller christlichen Konfessionen
Österreichs gestellt wurde, da erklärte Rauscher, er lege „im
Namen der höchsten Interessen des Vaterlandes und der Menschheit

Verwahrung ein gegen jeden Versuch, die österreichische
Gesetzgebung auf den Boden der Gleichgültigkeit gegen die

Religion hinüberzulocken". Und in einem besonderen Briefe
an Antonelli (Juli 1863) nennt er die Gleichheit der Berechtigung

aller Bekenntnisse einen „Fundamentalartikel der
Freimaurerei".

Über die gemischten Ehen sagt er (Hirtenbrief, 19. Juni 1868):
„Nun hat die Gemeinsamkeit des Glaubensbekenntnisses

den vollkommenen Bund der LIerzen freilich nicht zur
notAvendigen Folge, doch sie ist die Vorbedingung desselben und
schon deshalb kann die Kirche die gemischten Ehen nicht
empfehlen. Doch überdies liegt es bei solchen Verbindungen
nahe, dass der Katholik unter Einflüsse gerate, die seinen
Glauben trüben, ja erschüttern und che Erfüllung der gegen
seine Kinder ihm obliegenden Pflichten ihm unmöglich machen
können. Darum sind die gemischten Ehen Anerboten und
wiewohl nach Umständen eine Nachsichtgewährung eintreten kann,
so ist für dieselbe doch stets erforderlich, dass die katholische
Erziehung sämtlicher Kinder sichergestellt sei."

In der Begräbnisfrage (abgesonderte Beerdigung der Leichen
von Altkatholiken) war Rauschers Stellungnahme eine gewundene

und verlegene. Er erklärt:
„Die katholischen Bischöfe machen nicht den geringsten

Anspruch, sich dabei einzumischen; sie müssen aber darauf be-



— 754 —

stehen, dass auch die katholische Kirche das Recht habe, die
Begräbnisse auf dem katholischen Gottesacker nach ihren eigenen
Gesetzen zu ordnen. Niemand denkt daran, die irdische Hülle
eines nichtkatholischen Christen auf freiem Felde einzugraben.
Wo die Protestanten keinen eigenen Friedhof besitzen, dort
finden sie innerhalb der Mauern des katholischen Gottesackers
eine anständige Ruhestätte."

Aber freilich auf einer abgesonderten Stelle: man könne,
meinte der Kardinal, von demjenigen, welcher in dem
protestantischen Bekenntnisse lebte und starb, keineswegs voraussetzen,

dass er den Wunsch gehegt habe, nach seinem Tode
behandelt zu werden, als sei er ein Katholik geAvesen.

Viel prononcierter und schärfer ist Rauschers Stellungnahme

zur Schulfrage. In seinem Hirtenschreiben vom 19. Juni
1868 sagt er in dieser Richtung:

„Ein Protestant, der seinem Bekenntnisse anhängt, sieht in
der katholischen Lehre überall Aberglauben, Verderbnis und
Menschensatzung; Avie könnte man ihm eine Stellung geben,
durch die er berufen wäre, bei der religiösen und sittlichen
Erziehung der katholischen Jugend mitzuwirken?"

Der Kardinal fordert die Vorsorge, dass auch kein Lehrer
der Mittelschulen in die religiöse und sittliche Erziehung
störend eingreife. Sogar von dem nichtkatholischen Mathematiker
befürchtet er dies. Die Mathematik sei freilich Aveder christlich

noch heidnisch, weder katholisch noch protestantisch —
aber wie könne man denn erwirken, dass der Lehrer nur von
Zahlen und Raumgrössen spreche?

Aber auch für den katholischen Charakter der Wiener
Universität fürchtet der Kardinal Schlimmes von der Berührung
mit dem Protestantismus. Wiederholt seit dem Jahre 1848 hat
die evangelisch-theologische Fakultät in Wien die Forderung
gestellt, diese ihre Lehranstalt der Wiener Hochschule einzu-
A-erleiben. Die Forderung Avurde stets abgelehnt. Als im Jahre
1871 im Ministerium Verhandlungen in betreff einer definitiven
Organisation der Universität gepflogen wurden, Aviederholte die
evangelisch-theologische Fakultät das Ansuchen. Die beiden
Kollegien der katholisch-theologischen Fakultät gaben ihr
Gutachten gegen die Einverleibung ab. Ausserdem richteten sie

an das Herrenhaus eine Petition um Wahrung des katholischen
Charakters der Universität. Die Petition wurde auf Bitte der



¦— 755 —

beiden Dekane von Kardinal Rauscher im Herrenhause
eingebracht und von ihm aufs entschiedenste befürwortet*).
Rauscher hat alles versucht, um die Einverleibung unmöglich
zu machen. Sogar in einer Adresse an den Kaiser hat er gegen
die Einverleibung Verwahrung eingelegt. Seine Beweisführung
gipfelt in den Sätzen:

„Niemals ist es einer protestantischen Regierung in den
Sinn gekommen, einer protestantischen Universität eine katholische

Fakultät anzufügen. An den meisten derselben sind auch
einzelne Katholiken von den Lehrkanzeln so gut als gänzlich
ausgeschlossen. Nicht anders ist es in England; was würde man
sagen, wenn ein Katholik sich um eine Lehrstelle in Cambridge
oder Oxford bewürbe? Frankreich hat alle Arten von
Regierungen erlebt; aber niemals dachte die herrschende Partei
daran, die Universität zu Paris durch eine protestantisch-theologische

Lehranstalt zu vermehren."
Und er droht, Avenn die Einverleibung erfolgen sollte, musste

sich die katholisch - theologische Fakultät von dem Zusammenhange

mit der Universität lossagen. Die Einverleibung erfolgte
in der That nicht und ist bis heute nicht erfolgt.

Von besonderem Interesse ist Rauschers Verhalten den
Altkatholiken gegenüber.

Welche Stellung der Kardinal auf dem vatikanischen Konzil
eingenommen hat, ist bekannt. Nach Wien zurückgekehrt liess
er im Diöcesanblatt vom 8. August 1870 die lateinische
Konstitution pure abdrucken. Wie es ihm zu Mute gewesen sein

mag, das sagt Kardinal SchAvarzenbergs Wort zu v. Schulte:
„Rauscher sei ganz krank und gehe über die Sache zu Grunde2)."
Thatsächlich unternahm er nichts gegen Priester seiner Diöcese,
deren antiinfallibilistische Gesinnung offenkundig war3). Erst als
der Gemeinderat von Wien am 10. Oktober 1871 den Beschluss
fasste, die St. Sabvator-Kapelle dem Priester Alois Anton zur
Abhaltung altkatholischer Gottesdienste einzuräumen, erhob
Rauscher dagegen als „eine offenbare Rechtsverletzung" Protest
bei der Statthalterei und beim Kultusministerium. Als es aber
trotzdem am 15. Oktober zur Abhaltung des altkatholischen

') Wappler, Geschichte der theologischen Fakultät der Universität
Wien. 1884.

2) v. Schulte, Der Altkatholizismus, p. 249.
3) Näheres bei v. Schulte, Der Altkatholizismus, p. 237.



— 756 —

Gottesdienstes kam, belegte der Kardinal die Salvator-Kapelle
mit dem Inderdikt. Dann wurde es wieder still.

Anfang 1875 Avurde im Abgeorclnetenhause der Antrag'
gestellt, die Altkatholiken staatlich als Katholiken anzuerkennen.
Der Antrag ging, obwohl sämtliche amvesencle Minister
dagegen stimmten, durch. Nun erliess Rauscher (7. April) in dieser
Sache einen Hirtenbrief (seinen letzten), Avorin er sich darzu-
thun bemüht, dass die altkatholische Gemeinschaft „eine der
katholischen Kirche fremde und feindliche Sektea sei. Und
Aver da Avissen will, wie der Kardinal der Sache, die er früher
bekämpfte, sich so wunderbar anzupassen verstanden hat, den
belehrt er darüber folgendermassen:

„Es konnten Gelehrte von tiefgehender Kenntnis der
Kirchengeschichte und ihrer Hülfswissenschaften in der Frage der
Unfehlbarkeit Schwierigkeiten finden, welche anderen entgingen.
Daher Avaren die Beschlüsse vom 18. Juli 1870 für nicht wenige
eine Stunde der Versuchung, in Avelcher sie die Kraft ihres
Glaubens zu erproben hatten. Aber es haben ja doch alle, die
man Katholiken nennen darf, vom Anbeginn und jederzeit
anerkannt, class eine Erklärung der Hinterlage des Glaubens,
worin der Papst und sämtliche Bischöfe miteinander
übereinstimmen, ein richtiger Ausdruck der göttlichen Offenbarung sei
und daher die Verbindlichkeit begründe, sie als Gottes Wort
anzunehmen und zu bekennen. Die Gelehrten, welche in der
allerneuesten Zeit eine weitergehende Forderung erhoben haben,
mögen erwägen, dass sie der ganzen kirchlichen Vergangenheit

entgegenstehen. Nun ist aber die Entscheidung über die
päpstliche Unfehlbarkeit mit Zustimmung von fünfhundert an-
wesenden Bischöfen erlassen worden, und die abwesenden
haben sämtlich ihren Beitritt erklärt: jeder Katholik ist also
sie als Glaubenslehre anzuerkennen verpflichtet. Dies gilt für
den Gelehrten wie für den Ackersmann; die Schlussfolge ist
so einfach, dass jeder Ackersmann sie leicht begreifen kann;
aber auch ein Mann der Wissenschaft darf sich der Macht
derselben nicht entziehen. Hätten die Gelehrten, AAelche die
Beschlüsse vom 18. Juli zurückwiesen, dies ernstlich envogen, so
Avurde ihr Glaube die ihm auferlegte Prüfung wohl bestanden
haben. Sie Avaren durch die erfolgte Lehrbestimmung nicht
verpflichtet, zu glauben, dass alle dagegen erhobenen Schwierigkeiten

nun schon gelöst seien, wohl aber, dass sie alle gelöst



— 75/ —

werden können, und hätten sie stark durch den Aufblick zu
Gott einige ihnen lieb gewordene Ansichten dem Glauben an
die über der Kirche Avachende Vorsehung zum Opfer gebracht
und ihre Kenntnisse aufgeboten, um zur Beseitigung aller
ZAveifel und Einwürfe beizutragen, so würden sie über sich
selbst einen schönen Sieg erfochten und um die deutsche Kirche
sich ein grosses Verdienst erworben haben. Aber sie können
das Versäumte nachholen und werden dadurch für das Heil
ihrer Seele, für den Frieden der Kirche und die Ehre der
deutschen Wissenschaft sorgen."

Angesichts solcher erbaulichen Worte möchte man sich
fast versucht fühlen, den Kardinal zu entschuldigen. Und eine

Entschuldigung könnte man finden in den Angriffen, die im
ultramontanen Lager Wiens seit dem Konzil fortgesetzt gegen
den Kardinal unternommen wurden. Namentlich that sich
hierin das damals von Fr. Hurter (einem Sohne des Geschichtsschreibers

Hurter) redigierte feudal-klerikale „Vaterland"
hervor. Zwar galten die Angriffe dieses her\-orragenden
katholischen Bla ttes vorwiegend dem Centralisten Rauscher, sie galten
aber auch dem Mitgliede der Konzilsminorität. Beispielsweise
brachte das Blatt aus der Feder eines Geistlichen folgende
Erörterung: „Das ganze Werk des Wiener Provinzialkonzils Avar
das Elaborali Einer Feder. Die stimmberechtigten sowohl, als
auch die zur Beratung einberufenen Glieder des Konzils Hessen
die Vorlesung über sich ergehen und sagten kopfnickend: Placet.
Da war nicht ven Majorität und von Minorität, sondern nur
von Einem absoluten Willen die Rede, dessen Dekreten sich
alle stillschweigend unterwarfen. Damals wurde also die
Infallibilität vom Vorsitzenden für sich selbst in Anspruch
genommen und konsequent ausgeübt; und jetzt? Ja, das ist A\as
anderes, Bauer!1)" Rauscher beschwerte sich bitter über diese

Angriffe. Und ich erinnere mich noch des Tages, an Avelchem
das Blatt, welches neben dem „Volksfreund" im Alumnat
gelesen wurde, aus dem Alumnat für immer verbannt wurde.

So darf denn Avohl gesagt werden, dass Rauscher zu seinen
Massnahmen gegen die Altkatholiken in Wien mehr oder weniger
geschoben wurde. „So tief wie andere (Bischöfe) fiel er nicht",

*) Mitgeteilt A'on Wolfsgruber, Dr., Josef Othmar Kardinal Rauscher,
Fürsterzbischof A'on Wien.

Reyue intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 50



— 758 —

sagt v. Schulte in seinem Nachruf in der „Kölnischen Zeitung".
Die Priester seiner Diöcese, Avelche mit der altkatholischen
Bewegung sympathisierten, liess er unbehelligt, ja einen, der
sich das „exeat" erbat, um in die altkatholische Seelsorge in
Deutschland einzutreten, entliess er „mit den besten Segens-
Avünschen" *).

Dieser Geist waltete in dem erzbischöflichen Palais auf
dem Stefansplatze in Wien auch unter Rauschers Nachfolger
Kutschier und unter dessen Nachfolger Gangelbauer. Das ist
seitdem anders geworden.

J) u. Schulte, Der Altkatholizismus, p. 237.

Pfr. SCHIRMEE.


	Kardinal Rauschers Stellung zu Protestanten und Altkatholiken

