Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 31
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 546 —

VARIETES.

I. — Le jubilé de M. ’archiprétre Yanischeff.

M. Parchiprétre J. Yanischeff, chapelain de S. M. 'empe-
reur de Russie et si apprécié dans les Eglises anciennes-ca-
tholiques, vient de célébrer le cinquantidme anniversaire de
son sacerdoce. Ses rares mérites comme savant et comme
prétre, l'activité qu'il déploya comme professeur de philosophie
a l'université de St-Pétersbourg, puis comme recteur de 'aca-
démie ecclésiastique de cette méme ville, lui ont valu la haute
position qu'il occupe actuellement. Mais ce qui nous intéresse
particulierement dans l'activité du vénérable archiprétre, c'est
la grande part qu’il a prise au mouvement ancien-catholique.
Un de nos correspondants de St-Pétersbourg nous communique
quelques extraits d'une notice biographique récemment parue
dans la Gasefte de Moscou, extraits qui intéresseront certaine-
ment nos lecteurs et nos amis.

Déja comme membre de la «Sociéié pétersbourgeoise des
Amis de linstruction religieuse », fondée en vue du mouve-
ment ancien-catholique qui venait de s'organiser, M. l'archi-
prétre Yanischeff a été 1'un des premiers orthodoxes de Russie
qui se soient vivement intéressés aux rapports a établir entre
les deux Eglises. D'un co6té, il a contribué a affermir les sym-
pathies toujours croissantes des anciens-catholiques pour Ia
grande et vénérable Eglise d’Orient; de 'autre, il a appris a
ses compatriotes a connaitre et a apprécier le mouvement
ancien-catholique, son caractere et ses buts multiples.

Parmi les ouvrages qu'il a publiés sur cette question,
nous citerons, en premiere ligne: 1° sa traduction en russe
des écrits de Dcellinger sur les décrets du Vatican; 2° sa tra-
duction du Manuel d’instruction religieuse (ancienne-catholique)
pour les écoles supérieures, Manuel publié par l'ordre du



547 —

Synode ancien-catholique d'Allemagne; 3° sa traduction du
Catéchisme ancien-catholique de Bonn.

Parmi ses ouvrages originaux relatifs a l’ancien catholi-
cisme, il faut mentionner les suivants: 1° Des rapports entre
I'ancien catholicisme et Porthodoxie; 2° La question des an-
ciens-catholiques; 3° De nombreux comptes-rendus et discours
sur les congrés et les conférences des anciens-catholiques.

Ajoutons que, tout en travaillant avec zele et dans l'in-
térét méme de l'orthodoxie a la sainte cause du rapproche-
ment entre I’Eglise ancienne-catholique et 1'Eglise orthodoxe,
le vénérable archiprétre n’a pas oubli€é non plus les autres
confessions chrétiennes. Ses ceuvres, dans ce domaine, peuvent
se diviser en deux catégories: a la premiére se rapportent
celles qui concernent le rétablissement de 1'union entre les
Eglises chrétiennes, si malheureusement divisées; a la seconde,
les études théologiques et morales, si estimées par tous ceux
qui les connaissent.

Unissant nos voeux 4 ceux de ses compatriotes, nous lui
souhaitons la continuation de sa longue et belle carriére. Que
Dieu daigne le conserver longtemps encore a la vénération
et a4 l'affection soit de ses coreligionnaires de Russie, soit de
ses vieux amis anciens-catholiques! Qu'il nous permette de
nous rappeler dans cette circonstance deux noms que nous
avons toujours unis au sien, deux amis qui, hélas! nous ont
été enlevés trop tot, mais 4 la science et au dévouement des-
quels nous ne cesserons de rendre hommage et qui sont tou-
jours vivants dans notre souvenir: Joseph Wassilieff et Jean

Ossinine!
La Divection.

II. — Biindnis zwischen der Orthodoxen Morgenlan-
dischen und der Altkatholischen Abendlindischen
Kirche.

Ausziige ans einem Aufsatz des General Kirejew in der , Nenen Zeit*.

(Ans dem Russischen.)

In meinen friheren Aufsitzen und Reden, sagt der Ver-
fasser, habe ich mehrfach die Notwendigkeit einer gemein-
schaftlichen Handlung der orthodox-orientalischen und der
altkatholischen Kirchen gegen das uns beide bekidmpfende



— BB —

Rom betont. Diese so einfache, so logische Idee stosst aber
manchmal auf unerwarteten Widerspruch (zumal in falsch unter-
richteten pseudo-konservativen Kreisen). So wurde im vorigen
Jahre in einer Petersburger Zeitung meine Idee als eine sehr
gefiihrliche dargestellt; mein Gegner bemerkte, dass das von
mir besprochene und verfochtene Biindnis mit den Altkatholiken
ein hochst bedenkliches wéire, da es gewiss den Papst noch
mehr gegen uns erziirnen, uns in noch grossere Schwierig-
keiten mit ihm verwickeln wiirde; um so mehr, da gerade die
Altkatholiken vom Papste als seine bittersten Feinde betrachtet
werden.

Es scheint, antwortet Kirejew, dass wir noch nicht recht
den Papst und seinern Katholizismus verstehen, wenn wir noch
die Hoffnung hegen, ihn mit Nachgiebigkeit, mit Unterwerfung
zu beruhigen und zu besiinftigen; es scheint, dass wir es noch
nicht begreifen, dass der Kampf, den der Papst gegen uuns,
gegen alle Christen, die ihn nicht als ihr unfehlbares Oberhaupt
anerkennen wollen, so hartnickig fihrt, gar nicht von der
Personlichkeit dieses oder jenes Papstes, noch von seinem Tem-
perament, von seiner kampflustigen oder friedlichen Laune
abhingt. Nein, im Gegenteil, dieser Kampf ist unvermeidlich;
er wurzelt in dem Geiste des Papsttums selbst, er ist eine streng
logische Konsequenz der rémischen Theorie, laut welcher alle
Christen — Unterthanen des Papstes sind; folglich sind alle
diejenigen, welche ihn nicht als Oberhaupt anerkennen, einfach
Emporer, Rebellen und als solche zu behandeln, und der Kampf
gegen diese Rebellen ist Pflicht und Schuldigkeit jedes guten
Katholiken. In diesem Sinne ist auch die Eidesformel der
romisch-katholischen Bischofe (bei ihrer Konsekration) aufge-
fasst!). Diese unbeugsam -stolz- despotische Auffassungsweise

1) So lautet nach dem Ponfificale Romanum (ed. Ven. 1740, S. 53) die
Formel des Eides, den jeder romische Bischof bei der Konsekration dem
Papst durch den apostolischen Nuntius oder den Delegierten oder den
Konsekrator ablegen muss:

»Ego N. Electus Ecclesiae N. ab hac hora in antea fidelis et obediens
ero beato Petro Apostolo, sanctaeque Romanae Ecclesiae et Domino nostro,
Domino N. Papae N. suisque successoribus canonice intrantibus. Non ero
in consilio aut consensu vel facto, ut vitam perdant, aut membrum; seu
capiantur mala captione, aut in eos violenter manus quomodolibet inge-
rantur; vel injuriae aliquae inferantur, quovis quaesito colore. Consilium
vero, quod mihi credituri sunt, per se, aut Nuntios suos seu litteras ad



e BAG e

wurde mehrfach, und zwar aufs feierlichste, von Rom ausge-
sprochen und betont. Sie ist auch vom romischen Standpunkte
vollkommen logisch (wie vieles im Ultramontanismus). Je hoher
die Macht, desto strafbarer, unverzeihlicher jede Auflehnung
gegen dieselbe; der Papst aber ist kein Bischof, kein Mensch
mehr, selbst kein Primas oder Patriarch des Abendlandes, wie
er es vor 1870 war, sondern der unfehlbare Vertreter Christi
auf Erden, er ist der Vice-Deus der romischen Terminologie!
Wie strafbar ist also derjenige, welcher sich dieser Autoritit
nicht unterwirft, dieser gottlichen Macht die Spitze bietet!
Wie steht es nun mit unserem Verhiltnis zu Rom, fragt
Kirejew, ist hier etwas mit Liebenswiirdigkeiten, mit Nach-
giebigkeit zu erlangen? Im vorigen Jahre wurde in Deutsch-
land eine hiibsche Operette aufgefiihrt, sie hiess ,Der lustige
Krieg*. Die kriegfiihrenden Armeen sind hochst liebenswiirdig
und friedlich gesinnt, sie irgern sich gegenseitig nicht, im

eorum damnum, me sciente, nemini pandam. Papatum Romanum et Re-
galia sancti Petri adjutor eis ero ad retinendum et defendendum, salvo
meo ordine, contra omnem hominem. Legatum Apostolicae Sedis ineundo,
et redeundo honorifice tractabo, et in suis necessitatibus adjuvabo. Jura,
honores, privilegia et auctoritatem sanetae Romanae Ecclesiae, Domini
nostri Papae et successorum praedictorum conservare, defendere, augere
et promovere curabo. Neque ero in consilio vel facto seu tractatu, in quibus
contra ipsum Dominum nostrum vel eamdem Romanam Ecclesiam aliqua
sinistra, vel praejudicialia personarum, juris, honoris, status et potestatis
eorum machinentur. Et, si talia a quibuscumque tractari vel procurari
novero, impediam hoc pro posse; et quanto citius potero, significabo eidem
Domino nostro, vel alteri, per quem possit ad ipsius notitiam pervenire.
Regulas sanctorum Patrum, decreta, ordinationes seu dispositiones, reser-
vationes, provisiones et mandata Apostolica totis viribus observabo, et
faciam ab aliis observari. Haereticos, schismaticos ef rebelles eidem Domino
nostro vel successoribus praedictis pro posse persequar et impugnabo. Vocatus
ad Synodum, veniam, nisi praepeditus fuero canonica praepeditione. Apo-
stolorum limina singulis (trienniis) personaliter per me ipsum visitabo; et
Domino nostro ac successoribus praefatis rationem reddam de toto meo
pastorali officio, ac de rebus omnibus ad meae Ecclesiae statum, ad ecleri
et populi disciplinam, aminarum denique, quae meae fidei traditae sunt,
salutem quovis modo pertinentibus; et vicizssim mandata Apostolica humni-
liter recipiam et quam diligentissime exequar. Possessiones vero ad mensam
meam pertinentes non vendam, nec donabo, neque impignorabo, nec de
novo infeudabo, vel aliquo modo alienabo, etiam cum consensu Capituli
Ecclesiae meae, inconsulto Romano Pontifice. Et si ad aliquam aliena-
tionem devenero, poenas in quadam super hoc edita constitutione, contentas,
eo ipso incurrere volo.”



(Gegenteil. Dennoch fithren sie Krieg: Jede der beiden Armeen
feuert gerade um Mittag eine Kanone mit blinder Ladung ab!
Alle sind guter Laune und mit ihrer gegenseitigen Kriegsfithrung
zufrieden! Es scheint, sagt Kirejew, dass mein Opponent uns
gerade diese ,lustige“ Kriegsfilhrung empfehlen mochte. Leider
ist die romische Kurie damit nicht einverstanden, sie schiesst
nicht mit blinden Ladungen, das wiirde sie wohl uns iiberlassen
ihre Kanoniere zielen gut und ihre Schiisse sind scharf, tragen
weit und sicher. Der Krieg, welchen der Papst gegen uns seit
Jahrhunderten fiihrt, ist kein leichter und gewiss kein . lustiger®,
die Beweise liegen nahe!

Wire es nicht an der Zeit, sagt Kirejew, unsere .blinden
Ladungen® durch scharfe zu ersetzen? Wir (orthodoxe Morgen-
lander) sind angegriffen, wir miissen uns verteidigen, und ohne viel
Zeit zu verlieren! Die Bekehrungsversuche und Bekehrungen
zum Romanismus mittelst eines dichten Netzes von Missionen,
(Gesellschaften etc., welche eine arge Propaganda nicht nur
im Oriente, sondern in Russland selbst treiben, nehmen immer
zu, werden immer riicksichtsloser, immer energischer, und es
ist gewiss nicht zu befiirchten, dass der Papst, wenn wir ihn
yhoch mehr erzirnen® und ,argern®, zu noch schirferen Mass-
regeln gegen uns greifen wird; aus dem einfachen Grunde
nicht, weil es eben keine schirferen giebt?).

Die Kriegsfithrung der Kurie ist eine erprobte und ge-
schickte, alles ist geregelt, vorhergesehen, von Rom aus geleitet
und gefihrt; mit Recht hat man die Kriegsorganisation der
romischen Kirche mit einem Schwert verglichen, dessen Griff
in Rom in der Hand des Papstes liegt, die Spitze aber {iberall
zu finden ist, sich uberall fiihlen lisst. Naive, diplomatisch
gestimmte Menschen bilden sich ein, man koénnte den Papst
mittelst Konkordaten, Vertragen, Abmachungen und dgl. binden.
Die Geschichte zeigt aber, dass alle diese Konkordate etc. die
Kurie nie und nimmer binden koénnen und gebunden haben,
schon aus dem Grunde nicht, weil sie sich das Recht zuschreibt,
Vereidete von ihrem Eide zu befreien (z. B. Unterthanen gegen-
itber ihren Fiirsten); um so mehr konnte sie sich selbst vom
Kide befreien. Ausserdem hat sie ja immer die Moglichkeit

) Das Interdikt wird er wohl nicht gebrauchen, es konnte zu ge-
fihrlich fiir ihn selbst sein, er konnte sich lidcherlich machen!



— 551 —

und das Recht, die Theorie des unlingst zum Heiligen erhobenen
Alfonso Liguori (die reservatio mentalis) und noch vieles andere
sich anzueignen und zu benutzen!

Mein Gegner, sagt Kirejew, fragt mich weiter: Ist es weise,
jetzt eben neue Fragen aufzuwerfen, von einem Bilindnis mit
den Altkatholiken zu reden, in einer Zeit, wo alle der Ruhe,
des Friedens bediirfen; ist es weise, den Krieg aufs neue hervor-
zurufen ?

,Den Krieg hervorrufen?!“ erwidert Kirejew. Ist dieser
Krieg nicht schon im vollen Gange? Hat er je aufgehort?!
Hat je der Papst seine Armeen (seine Monche, seine Missionére)
aus dem Morgenlande zuriickgerufen? Steht nicht im Gegenteil
seine ganze Armee im Felde wie vorher? Werden nicht die
Uniaten nach und nach in Rémlinge verwandelt? Werden die
Anspriiche Roms auf das ganze Morgenland nicht wieder und
wieder bewiesen durch die fortwiihrende KErnennung neuer
Bischéfe in partibus infidelium? Ist das nicht Krieg? Wir
konnen es dem Papste nicht libelnehmen, dass er unser Feind
ist und mit uns Krieg fihrt; wie gesagt, das hingt nicht von
seiner Personlichkeit ab, es liegt im ganzen System, und ein
aufgeklirter, wohlwollender Laurentius Ganganelli wird, mutatis
mutandis, eben so handeln wie ein Gregor VIIL. oder ein In-
nocenz III., weil er eben muss! Das alles macht aber seine
Feindseligkeit nicht minder gefiihrlich, den Krieg, den er fiihrt,
nicht minder ernst! Dieser Krieg wird aber nicht nur gegen
die ,Rebellen“ des Morgenlandes, sondern auch gegen die des
Abendlandes gefithrt, denn auch im Abendlande sind ja Ketzer,
die man bekehren, und Feinde, die man mit allen zu Gebote
stehenden Mitteln bekriegen und besiegen soll! Und der Krieg
wiitet tiberall! Nimmt nicht die Macht des Centrums auch in
dem stark organisierten preussischen Staate bedenklich zu?
Ohne das Centrum kann man noch vielleicht regieren, gegen
das Centrum gewiss nicht mehr! Nimmt nicht in England die
romische Macht zu? Liegen nicht die romanischen Voélker in
den festen Banden Roms?

Ist es demnach nicht sonnenklar, nicht handgreiflich, dass
die Orthodoxen des Morgenlandes und die Orthodoxen des
Abendlandes (die Altkatholiken) gemeinschaftliche, identische
Interessen haben, dass sie gezwungen sind, gemeinschaftlich,
als Verbiindete gegen Rom zu handeln?! Dass dieses Biindnis



dem Papste nicht willkommen sein wird, ist selbstverstindlich,
dass er dariiber ,sehr bose“ sein wird, ist auch begreiflich;
aber eben diese von einigen so befiirchtete Unzufriedenheit
seiner Heiligkeit wird ein Beweis sein, dass gerade dieses Mittel
ein gutes ist!

Ein Biindnis mit den Altkatholiken, sagt Kirejew, wire
cben eine rechte Antwort auf die Kriegfilhrung des Papstes
gegen uns Morgenlidnder; er hat uns stets bekampft und ange-
griffen?), wir verhielten uns abwehrend, defensiv; aber ein
nur defensiver Krieg fiihrt immer zu einer Niederlage; auch
muss jeder Kriegfithrende sich um Verbiindete umsehen und
besonders um solche, die dem Feinde nahe stehen. Die besten
Verbiindeten sind im feindlichen Gebiete zu suchen. Das ver-
steht und thut der Papst: Die eifrigsten Verteidiger des Papstes
und seiner ,Rechte®, seine treuesten Verbiindeten sind gewesene
Orthodoxe (die ,Uniaten®). Das namliche hiitten wir eben in
denjenigen abendlindischen Christen gefunden, die ehemals
die festeste Stiitze des Papsttums waren. War nicht der be-
rithmte Doéllinger die glorreichste wissenschaftliche Stiitze Roms,
von vielen andern nicht zu reden, welche die Zierde der
romisch-katholischen Kirche waren? Wir Morgenldnder miissen
ein festes Biindnis mit den Altkatholiken schliessen und uns
im Kampfe gegen Rom gegenseitig unterstiitzen, gemeinschaft-
lich gegen Rom ,Front machen“?). Die Union aber zwischen
der morgenlandischen und der altkatholischen Kirche wére
natirlich eine ganz andere als die zwischen Rom und den
Uniaten, der Unierten-Kirche. Diese Kirche ist aufgegangen
(oder ist im Aufgehen begriffen), sie hat sich aufgelost in der
romischen, sie wurde von ihr absorbiert; wogegen die Wieder-
vereinigung zwischen unserer Kirche und der altkatholischen
auf der Basis einer vollkommenen (ileichberechtigung, einer
strengen Autocephalitit zu statten kommen soll und wird. Ein
eben so grosser Unterschied besteht noch darin, dass Rom seinen
Verbilindeten materielle und sociale Vorteile bietet, wogegen
unser Biindnis nur eine moralische Basis haben wiirde. Gewiss

) Mit Ausnahme der Zeit, wo die Russen ihn vor den Franzosen
schiitzten (Souworoffs italienischer Feldzug). — K.

) Dieses Biindnis hiitte selbstverstédndlich in der Wiedervereinigung
der Kirchen, in ihrer Union in sacris, seine feste Basis gefunden.



— 533 —

wird in der Zukunft unsere Wiedervereinigung hochst wichtige
und verschiedenartige Resultate haben; das entscheidende Mo-
ment in der Gegenwart aber wire nur und exklusive das natur-
gemiisse, logische Streben zweier Schwester-Kirchen, gemein-
schaftlich zu leben und zu wirken.

Unser kluge und erfahrene Feind (Rom) versteht sehr gut
die Gefahr eines solchen Biindnisses und thut alles, um es zu
hintertreiben; aber, schliesst Kirejew, wir wollen das Beste
hoffen, und es sind auch unumstéssliche Fakta vorhanden, welche
uns feste Beweise liefern, dass wir trotz allem das von beiden
Seiten erwiinschte Ziel erreichen werden! N.

III. — Der Evangeliencodex von Reims und der
nationalkirchliche Gedanke in Bohmen und Mahren.

Die Petersburger ,,Nowoje Wremja‘* und der milhrische
,, Velehrad ©“ beschiiftigen sich mit der Neuausgabe des Reimser
Evangeliums durch Prof. Léger?'). Sie nennen es ,das wichtigste
Denkmal der Cyrillo-Methodeischen Kirche in Bohmen und folgen
den geschichtlichen Spuren desselben zuriick bis in den Anfang
des 14. Jahrhunderts. Die Geschichte dieses Evangeliums ist
eine bewegte, mit den Geschicken des slavischen Gottesdienstes
in Bohmen im 14. Jahrhundert eng verkniipfte. Im Anfange
des 14. Jahrhunderts war der Gebrauch der slavischen Sprache
im Gottesdienste nur den Kroaten gestattet, jedoch unter der
Bedingung, dass nur die altesten Kirchenbiicher aus Pannonien
oder Kroatien selbst, keineswegs aber aus Serbien oder Bul-
garien, in Gebrauch kamen. In der Mitte des 14. Jahrhunderts
wandte sich Karl I'V., ein grosser Freund der slavischen Natio-
nalitit, an Papst Klemens VI. mit der Bitte, den slavischen
Gottesdienst in einigen Orten Bohmens zu gestatten. In Rom
wollte man den Kaiser nicht durch Ablehnung verletzen, aber
auch den lateinischen Gottesdienst nicht beseitigen, der erst
nach langen Kémpfen sich in Bohmen zu befestigen begann.
Deshalb wurde die Bewilligung gegeben (1346), aber nur fir

') L’Evangéliaire Slavon de Reims dit Texte du Sacre, par Louis
Léger, professeur au Collége de France, Reims. 1899.



L BhA—

einen Ort (,unum locum duntaxat“). Dieser Ort war das von
Karl in der Prager Neustadt gestiftete Kloster, das man das
Slaven- oder Slovakenkloster (monasterium Slovacensium, Sla-
vorum, Slovanense) nannte. Die Weihe der neuen Klosterkirche
vollzog der Prager Erzbischof Oc¢ko von Wlasim am Oster-
montage 1372, Nach dem Evangelium dieses Tages ward das
Kloster auch Kloster , Emmans genannt. Hier nun wurde der
Gottesdienst in slavischer Sprache gehalten. Um diese Zeit
schenkte Karl dem Kloster das kyrillische Evangelium. Wann,
wo und durch wen dies Evangelinm abgefasst ist und auf welche Weise
es in die Hinde Karls gekommen, ist bisher unaufgehellt'). Gegen
Ende des 14. Jahrhunderts wurde zu dem kyrillischen Teil des
Evangeliums der glagolitische, in Emmaus selbst geschriebene
Teil hinzugefiigt. Beide Teile bildeten ez Buch; der Einband
wurde mit Goldblech iliberzogen und mit Edelsteinen und Re-
liquienhéltern besetzt. Im 15. Jahrhundert brachen die husitischen
Kimpfe herein. Das Kloster Emmaus wurde Sitz des Konsisto-
riums der Utraquisten; der slavische Gottesdienst wurde mit
dem lateinischen vertauscht und an die Stelle der altslavischen
Kirchenlieder traten tschechische. Auch die Evangelienhandschrift
verschiwand. Wohin kam sie? Schon Palacky hat die Vermutung
ausgesprochen, dass sie von dem utraquistischen Konsistorium
an den Patriarchen von Konstantinopel geschickt ward. Auch
in dem Inventar der Kostbarkeiten der Notre-Dame-Kirche von
Reims heisst es: ,livre provient aussy du Tresor de Constan-
tinople®“. Hier verblieb der Codex ein ganzes Jahrhundert, bis
er vermutlich von dem Archaologen Komstantin Paleokappas ge-
funden und dem ZKardinal Karl von Lothringen verkauft wurde,
der ihn der Kirche von Reims im Jahre 1574 iiberantwortete.

') Dass die Handschrift, wie man annahm, ein Autograph des h. Pro-
kop von Séazava sei, dagegen erheben sich vom Standpunkte der histo-
rischen Kritik grosse Bedenken. Die slavischen Kirchenbiicher waren, wie
Ginzel (Geschichte der Slavenapostel Cyrill und Method und der slavischen
Liturgie) nachweist, nicht mit kyrillischer, sondern mit glagolitischer Schrift
geschrieben, und wenn dort ein vom h. Prokop (§ 1053) geschriebener Co-
dex vorhanden gewesen, so wire er im Jahre 1096 dem Schicksale der
slavischen Kirchenbiicher verfallen: libri linguae eorum deleti omnino et
disperditi. Oder ist die Handschrift des h. Prokop allein der Vernichtung
entgangen? Ist es glaublich, dass man von ihrer Existenz durch drei Jahr-
hunderte in Béhmen nichts gewusst, bis Karl der IV. sie ans Tageslicht
zog?



— 9855 —

Sicher ist, dass sich der Codex Ende des 16. Jahrhunderts in
Reims befand. Nach einigen Nachrichten diente er nun bei der
Salbung der franzosischen Konige als ,Texte du Sacre“, auf
den sie den Eid ablegten. Die Nationalitit des Codex scheint
nicht erkannt worden zu sein, denn in den Abschriften des
17. Jahrhunderts wird er als in griechischer, ja in indischer
Sprache geschrieben angefiihrt. Erst am Anfange des 18. Jahr-
hunderts ward die slavische Provenienz des Buches durch rus-
sische Diplomaten erhiirtet, die den Zar Peter nach Frankreich
begleitet haben. In der franzosischen Revolution verschwand
der Codex abermals und galt lange Zeit fiir verloren. Dobrovsky,
§afai'z'lc, Kopitar beklagten den unersetzlichen Verlust ,des
nationalen Kleinods*“; der Dichter Kolldir verfluchte in flam-
menden Sonetten die Jakobiner, die ,dies slavische Heiligtum
vernichteten“. Inzwischen ruhte der Codex, wenn auch seines
kostbaren Einbandes beraubt, in der stéddtischen Bibliothek zu
Reims. Die Ehre des neuen Auffindens des Buches gebiihrt dem
franzosischen Gelehrten Zowis Paris. Von dieser Zeit an war
und blieb der Evangeliencodex Gegenstand unabléissiger For-
schung. Ménner, wie S. Strojev, Vostokov, Pogodin, Hanka, Per-
wolf, Budilovic, Sobojevskij, beschiftigten sich mit demselben. Im
Jahr 1896 bei Gelegenheit der Anwesenheit des Zars Nikolaus
in Paris wurde demselben der Codex, der zu diesem Zwecke
aus Reims gebracht ward, durch den Minister der Aufkliarung
Rambot vorgelegt. Bei diesem Anlasse wurden alle Blitter
photographiert, aber nur in vier Abzigen, die zum Verkaufe
kamen. In seiner wirklichen Gestalt bietet sich der Codex in
der jetzigen Ausgabe des Prof. Léger dar.

Der maéhrische ,, Velehrad weist auf diese Ausgabe mit den
bemerkenswerten Worten hin: ,Wir machen die ganze tschechi-
sche Offentlichkeit auf die Ausgabe dieses kostbaren Denkmals
unseres slavischen Altertums aufmerksam, mit dem innigen
Wunsche, dass sich die Blicke unseres Volkes zu der glanz-
vollen Cyrillo-Methodeischen Zeit zuriickwenden méchten, um
aus ihr Kraft und neue Waffen in unserem schweren Kampfe
zu schopfen.® Wer die Verhéiltnisse kennt, weiss, dass der
Kampf um die Erhaltung der ANafionalitit gemeint ist, er weiss
aber auch, dass die religiose kirchliche Frage unzertrennlich
damit verbunden ist. ,Die slavische Nationalkirche, so &ussert
sich einer der Vertreter des Cyrillo-Methodeischen Gedankens



in Mahren ), _war der Grundpfeiler des Grossméahrischen
Reiches; die Unabhiingigkeit jener stiitzte dieses, die kirchliche
Selbstiindigkeit stand neben der politischen und fiel gleichzeitig
mit dieser.® Und neuerdings schreibt der ,, Velehrad (7. April
1900): ,Im Geiste des Christentums fanden die slavischen
Nationen den Halt ihrer Selbstindigkeit, und indem wir heute
zur Riickkehr zum Christentum aufrufen, welches stets in einer
bestimmten Kirche sich darstellt, konnen wir nicht umhin, anf
die slavische Kirche Cyrills und Methods hinzuweisen. Die Riickkehr
zu ihr sel uns Riickkehr zum Geiste des Christentums, und zugleich
auch Rickkehr in den Schoss der geistigen Einheit des Slaven-
tums.“  Der Ruf nach einer romfreien Nationalkirche ist in
Mahren nicht verhallt, noch tont er, wenn auch vereinzelt,
durch das Land, weckt die Schlafenden, eint die Wachen. In
Kremsier, der schmucken Sommerresidenz des Erzbischofs von
Olmiitz, haben sie unlingst einen offentlichen Platz auf den
Namen des Reformators Mii¢ getauft — auch ein Zeichen der
Zeit! Und wie in Mihren der ,Velehrad®, so ruft und sammelt
in Bohmen der , Nationale Katholik* in opferfreudiger Riihrigkeit.
Sollen wir uns solcher Anzeichen nicht herzlich freuen? Ge-
wiss! Fithrt doch, wie Prof. Woker auf dem internationalen
Kongress in Luzern ausgefiihrt hat, ,der gerade Weg von der
nationalkirchlichen Freiheit zur internationalen Kkirchlichen
Einigkeit*. Ruht doch ,auf einer kommenden volkerumspan-
nenden Einigung freier Nationalkirchen die Zukunft des Christen-
s, so wahr weder die Einigung in der Unifreiheit, noch die
Zersplitterung dem Christentum helfen kann, seinen Beruf an

der Menschheit zu erfiillen®.
Pfr. SCHIRMER.

1 Joh. Hejret, Unter dem Banner Cyrills und Methods. Kremsier 1894.



IV. — Priscillien jugé par M. André Lavertujon.

Les lecteurs de la Kevwue connaissent déja La Chronique
de Sulpice Sévere, traduite et trés savamment commentée par
M. A. Lavertujon?!). Dans le T. II, il donne une quantité de
détails sur les calomnies dont Priscillien et ses amis ont été
victimes. Cette horrible et infame tragédie méritait, au nom
de la vérité et de l'histoire, une réhabilitation, et I’honorable
M. Lavertujon ne lui a ménagé ni son temps, ni son érudition,
ni son courage. En attendant qu’il publie la fin de son étude
sur les ¢écrits mémes de Priscillien, voici quelques extraits,
clairs et décisifs, de son T. II°.

Dans les Prolégomenes (p. CXLI-CLXIX), il raconte com-
ment, d’'une part, Priscillien a été condamné a mort pour ac-
cusation de sorcellerie, par ordre de 'empereur Maxime, qui
avait besoin de sa fortune et de celle de ses riches partisans;
et comment, d'autre part, St. Martin de Tours a protesté contre
ce crime, aprés s'étre efforcé, mais en vain, de U'empécher.

Dans les notes, on lit:

«La vérité, c’est que ce n'est pas contre la foi que Pris-
cillien et ses amis avaient agi, mais contre la hiérarchie et
la discipline. Leur libre ascétisme, en ce milieu trées mondain
et gaté, allait a ébranler l'autorité épiscopale et & donner aux
initiatives individuelles, aux inspirations non classées et non
encadrées, une dangereuse importance. Dans la situation
qu’occupaient Ambroise et Jérdome, peut-étre ne pouvaient-ils
se conduire autrement. Augustin, venu aprés eux, et qui mo-
ralement valait beaucoup plus qu'eux, les imita néanmoins.

«La résolution des hommes éminents de cette génération
était solidement fixée: ils visent & fonder cofite que cofite un
inviolable gouvernement moral, et je crois qu'ils avaient rai-
son. Quand cet intérét entrait en jeu, tout le reste n’était rien.
Augustin, par exemple, qui avait connu, aimé et pratiqué la
liberté philosophique, n'hésita point & imposer silence a ce
penchant devant les besoins impérieux de l'ordre et de 1'unité.
Seulement, Martin ni Sulpice n’étaient des hommes éminents,
capables de comprendre et de diriger les affaires humaines:

) Sur le T. Irr, voir la Rewvwe de juillet 1897, p. 647-651; et sur le T. I,
voir la Revue d’avril 1900, p. 387-390.

Revue intern. de Théologie, Heft 31, 1900, 37



— 538 —

c’étaient des étres impulsifs, des ames tendres et ardentes;
le cceur en eux était trés grand; la téte de dimension mé-
diocre. J'ai voulu dire cela tout de suite, parce que le récit
de Sulpice contient des parties qui ont contribué a faire peser
d’abominables accusations sur un innocent pendant de longs
siecles. Je considere comme le devoir strict d'un éditeur hon-
néte de signaler ce que son réquisitoire renferme d’inexact,
et pour quelles causes il a pu se montrer injuste en ce point.

« Cette premiere rectification éclaire bien des détails obs-
curs. J'y ajouterai celle qui concerne le nom de «priscillia-
nistes ». Ce qualificatif ne fut employé que fort tard. Orose,
qui dénonc¢a la secte & Augustin en 415, par une lettre (com-
monttorium) d’'une rare stupidité, ne le connait pas. Dans le
code Théodosien, on lit au titre De Hereticis quatre lois ou
les Priscillianistes sont nommés (loi XL en 407, loi XLIII en
410, loi LIX en 423, loi LXV en 428); mais aucun de ces
textes ne désigne les hérétiques espagnols. Godefroy a bien
soin de marquer qu'il s'agit des Priskilianoi d’Epiphane, ainsi
nommés d’aprés leur prophétesse Priscilla. Méme dans les lois
rédigées au moment ou l'agitation causée en Hispano-Gaule
par le drame de Treéves était plus active, on ne trouve ce
nom de Priscillianistes que pour désigner des hérétiques
exclusivement syriens. Je tiens pour a peu preés certain que
la transcription adoptée par le législateur latin, Priscillianiste
au lieu de Priscillianii, comme il efit di transcrire le mot
grec, a provoqué en grande partie ia déplorable notoriété des
disciples de 1'évéque d'Avila. Il s’est produit, & cette €poque,
des erreurs du méme genre qui ont eu des résultats tout aussi
injustes. De fait, plus on étudie l'histoire de la fin de l'anti-
quité, plus on est frappé du rodle important joué par les mots.
C'est donc Augustin qui a généralisé le nom de Priscillianistes.
Il le place en téte de sa réponse a Orose. 11 l'avait puisé
dans les lois d’'Honorius, car je crois qu’il avait peu lu Epi-
phane. Selon Godefroy, il existe un seul texte légal relatif,
non pas aux Priscillianistes, mais a Priscillien. Il se trouve-
rait au titre I, loi XX, De Accusationibus. Je parle ailleurs de
cette loi, qui est de 383, pour montrer que le savant com-
mentateur se trompe quand il affirme qu'elle concerne les
crimes et les troubles que I'hérésie provoqua en Espagne a
la méme date. Elle est signée de Gratien, qui fut tué en



— 539 —

septembre, et qui, au moment de sa mort, favorisait ouverte-
ment les hérétiques espagnols, puisqu’on a pu dire que telle
fut la cause de sa perte (p. 549-550)...»

« Les mémorialistes frangais sont célébres pour la vivacité
de leur narration et aussi pour la redoutable étourderie avec
laquelle ils racontent les incidents et dépeignent les hommes.
Sulpice, du premier coup, a donné un spécimen achevé de
cette qualité et de ce défaut. Au milieu des intrigues poli-
tiques, des haines religieuses, des compétitions individuelles
audacieusement déguisées sous le manteau de la Foi, il laisse
entrevoir que les persécuteurs de Priscillien étaient de véri-
tables scélérats; que les magistrats civils, a4 savoir 'empereur
Maxime et son préfet du prétoire Evodius, ne songent qu’a
gagner des partisans et surtout a remplir les caisses du fisc.
Ces circonstances ajoutent encore & son irritation de voir la
puissance politique intervenir sous prétexte de défendre les
intéréts dogmatiques. Il exprime avec énergie sa réprobation.
Au fond, Priscillien et les amis de Priscillien lui inspirent une
sympathie qu’il ne réussit pas a dissimuler. Pour leurs adver-
saires, il ne ressent que haine et mépris. Cela se discerne a
merveille dans les vivants portraits qu'il a tracés des uns et
des autres. Cependant, je ne saurais dire si jamais pages
écrites en vue de témoigner pour la justice auront eu d’aussi
cruels et de plus iniques effets. Grace a elles, — car seules,
elles ont paru fournir une base & la calomnie, — Priscillien
est resté accablé sous le poids, graduellement accru, des plus
odicuses et des plus malpropres imputations, que de soi-disant
historiens se sont transmises en y ajoutant, tour a tour, quel-
ques ordures de plus. A l'exception de I'Allemand Walsch et
du Danois Lubkert, personne n'a jamais songé a controler cet
amas d'immondices?). Bernays lui-méme cite avec complaisance
un ignoble passage de Jérome, utilisant Virgile pour mieux
faire croire aux prétendues débauches des hérétiques espa-
gnols. Cette légereté afflige, lorsqu’on songe que Bernays était
juif, c'est-a-dire désintéressé en la question, et, je crois, philo-
sophe. Je suppose qu’'on m’objectera que c'est beaucoup s'échauffer
pour quelques phrases malsonnantes écrites sur un homme

) WALSCH, Ketzerkistorie, vol. III, p. 399, § 3. Leipzig, 1766. De Heresi
LPriscillianistarum ex jfontibus denuo collatis, T, H. B. Lubkert, Havniz, 1840.



— 560 —

mort il y a quinze cents ans. Mais ce sera faute d'avoir ré-
fléchi que, sous cette espéce isolée, il s’agit d'un intérét ma-
jeur et trés général» (p. 551-552).

Puis, M. Lavertujon réfute trés vertement M. A. de Broglie
et son inséparable Baronius (p. 552-336).

Ensuite: «Les piéces authentiques et réellement contempo-
raines dont le dossier de Priscillien se compose, si on le
dresse avec honnéteté et correction, constituent plutdét — y
compris le témoignage de Sulpice — une chaine de probabi-
lités tellement fortes qu’elles équivalent a4 une certitude en
faveur de la compléte innocence du malheureux évéque
d’Avila. Ce sont ces piéces que je vais maintenant énumérer,
pour ensuite les apprécier sommairement.

«La premiere en date se lit dans le De Heresibus liber,
rédigé par un ¢évéque de Brescia, contemporain de Martin et
d’Ambroise, Philastrius, de falote mémoire, vers 1'an 375. La
seconde consiste en les huit considérants ou «canons» qui
nous ont été conservés comme exprimant les décisions de ce
concile de Saragosse dont Sulpice parle et qui fut tenu en
380. La troisieme se limite & quelques lignes citées plus haut
et tirées de I'Epistula XXIV d'Ambroise, trés curieux spéci-
men de dépéche diplomatique, car Ambroise représentait alors
I'impératrice Justine a Treves, aupres de Magnus Maximus,
en 386. La quatriéme est une épitre impériale que le méme
Maxime adressait a Sirice, évéque de Rome, en 387. La
cinquieme n'est autre chose que l'article CXXI d'un diction-
naire de biographie ecclésiastique, publié par Jérome en 392,
La sixiéme est empruntée au panégyrique de Théodose, que
Depranius Pacatus, rhéteur gaulois, puis grand fonctionnaire,
composa et peut-étre pronon¢a en 393. Viennent enfin les in-
formations mutilées, brouillées, remaniées, mais, pour une
partie authentiques, du synode réuni a Tolede, en I'an 400, en
vue de la réconciliation des Priscillianistes...» (p. 556).

« Tous les autres documents sont 4 jeter au panier comme
un fatras en dehors du moment et du sujet. Je les ai étudiés,
néanmoins, en les divisant en deux catégories: 'une, ot Orose
et Augustin, entre 415 et 430, tiennent toute la place; l'autre,
qui part du milieu du Ve siécle et va jusqu'au milieu du VIe,
laps de temps pendant lequel on a le plus écrit sur ces
« Priscillianistes » dont j'ai parlé plus haut, et qui ne touchent



— 561 —

a Priscillien que pour lui avoir volé son nom. C'est dans les
pieces fournies par cette derniére période, — un fouillis de
fragments de tout genre, dépourvus d’autorité, de valeur et
de précision, — que, pendant quatorze cents ans, les ramas-
seurs d'ordures ont puisé sans critique, bon sens ni bonne
foi...» (p. B37).

Suit 'appréciation des sept pieces en question (p. 357-567).

Puis: «Tel est le dossier de l'affaire de Priscillien. C’est
sur ces piéces qu'aurait d@ se concentrer l'attention. Elles
forment un terrain solide, garanti par la contemporanéité et
par la certitude que ceux qui les ont fournies ne se sont pas
copiés les uns les autres. La critique aurait pu alors examiner
les contradictions, peser exactement les autorités et poser
quelques conclusions sérieuses. Mais nul n'a songé a essayer
le bien simple triage que je viens d'opérer sommairement.
Méme, dans ces derniers temps, Lubkert et Bernays, si bien
préparés et si sincéres, n’ont pas songé a prendre cette pré-
caution. On s’est jeté dans une furie de recherches a coté, ou
les doctrines et les systémes trés antérieurs et trés posté-
rieurs a Priscillien se sont vu traiter comme ¢élément essentiel
du «Priscillianisme », un mot qui, lui-méme, je l'ai dit, n'a été
inventé que pour couvrir cet ingénieux travail.

«Bt les livres de l'évéque d'Avila, demandera-t-on, les
multa opuscula dont parle Jérome, qui les avait lus, comment
ne les a-t-on pas consultés? Les principaux créateurs du Pris-
cillianisme chimérique, Orose, Augustin, le pape Léon-le-
Grand et son collaborateur Turribius, les avaient assurément
lus, eux aussi?

«Non, la chose n’est pas aussi certaine que cela. C'était
une reégle de plus en plus pratiquée par l'administration ro-
maine de détruire autant qu’elle le pouvait tout manuscrit
suspect a un titre quelconque. Sous ce rapport, juges paiens
et juges chrétiens professaient un méme sentiment...» (p. 567).

« La défense écrite des Priscillianistes ayant été ainsi
supprimée, les reproches de divagation, qu'il faudrait adresser
a tant d’écrivains, s’en trouvent quelque peu atténués. Rien
ne les guidait dans 1'étude de documents mal concordants et
et difficiles & dater. Leur manque de probité historique, ou
leur paresse, acheva le mal. Les obscurités et les contradic-
tions, au lieu de diminuer, allerent grossissant & mesure qu'on



— 562 —

surajoutait au débat des piéces qui lui étaient étrangeres. A
un moment donné, Priscillien passa définitivement pour le chef
d’'une certaine catégorie de manichéens plus criminelle que
toutes les autres, lui qui avait consacré le meilleur de son
énergie a combattre le Manichéisme. Personne, pendant le
moyen age, ne parait avoir lu les écrits de 1'évéque d'Avila.
C'est tout récemment que M. Georges Schepss en a retrouvé
quelques débris a Wurtzbourg dans un manuscrit en belles
lettres onciales du VI® siecle (cf. le vol. in-8°) Priscilliani que
supersunt). Je ne fais ici que mentionner la publication de
M. Schepss, qui est un éditeur versé dans tous les rites de la
paléographie régénérée. Le volume du Corpus Scriptorum
ecclesiasticorum reproduit avec une scrupuleuse fidélité le ma-
nuscrit original, Pas une rature n'est oubliée, pas une adjonc-
tion d'écriture plus récente n'est omise, et des tables spéciales
classant les noms, les lieux, les mots et les locutions, com-
pletent cet appareil critique, capable de satisfaire les plus
exigeants. Les deux premiers #ractatus sont des écrits apolo-
gétiques dans lesquels Priscillien défend ses actes, sa personne
et ses amis, en s’adressant d’abord aux évéques d'Espagne,
beatissimi sacerdoles, ensuite au seul évéque de Rome, Damase,
qu'il traite en chef prééminent. Un troisiéeme opuscule a pour
objet d’établir pour les fideles le droit de se servir de livres
non canoniques et de tirer un profit spirituel de cette lecture.
Evidemment, Priscillien nourrissait sur ce sujet des opinions
peu orthodoxes et qui lui ont cotté cher. Non seulement il a
pass¢ pour avoir fait son étude quotidienne des apocryphes
les plus absurdes, mais méme on lui en a attribué la rédac-
tion. Quant aux huit traités restants, ils contiennent trés peu de
renseignements dont l'histoire puisse tirer directement parti.
Nous utiliserons les uns et les autres avec beaucoup de ré-
serve, de fagon cependant a ne négliger aucun détail capable
de projeter quelque lumitre sur les faits racontés par Sulpice.
Malheureusement, les onze fractatus ayant tous été rédigés
avant le procés de Tréves, ils font prévoir la crise, ils in-
diquent quel en sera le caractére; mais, au moment ou elle
passe a 1'état aigu, ils cessent de nous renseigner...» (p. 368-569).

Treés intéressantes sont les explications données par
M. Lavertujon sur les origines priscillianistes (p. 600-612).

Il faut lire aussi son portrait de Priscillien (p. 612 et suiv.),;



— 563 —

— ce qu'il dit sur l'accusation d'astrologie et de magie tres
souvent lancée a cette époque contre les hommes instruits
(p. 622-625); — sur les trois voyages de St. Martin a Treves
(p. 652-657); — sur l'inconstance des évéques et la constance
de St. Martin (p. 657-678).

[1 caractérise ainsi les prétendues débauches imputées
aux Priscillianistes: «Ce tableau d’un carnaval effronté, dont
la troupe impudente et effrénée des ascétes aurait donné le
scandaleux spectacle aux habitants des environs de Bordeaux,
est bien le passage le plus imprévu et le plus singulier de
toute la narration. J'y crois reconnaitre le type primordial de
ces racontages, a la fois trés niais et trés venimeux, dans la
fabrication desquels la malice «cléricale» excellera plus tard,
pendant des siecles et des siecles, et qui lui serviront a pré-
parer la ruine de ses ennemis. Mais les ¢éléments de la mé-
thode remontait trés haut» (p. 631).

M. Lavertujon explique ainsi 1'état d'esprit de Sulpice
Severe dans cette question: «Notre auteur, il n'y a pas a s’y
tromper, ne savait a4 peu preés rien des incidents qui trou-
blerent I'Eglise espagnole et rendirent nécessaire la réunion
du concile. Mais il en connaissait le caracteére essentiel et il
le marque a l'aide de 1’épithete toujours usitée par lui quand
il veut imprimer une flétrissure: feda certamina. Nous con-
naissons, nous, ces luttes honteuses, griace aux trois premiers
tractatus, et l'aspect en est effectivement assez peu relevé.
Parfois méme, elles tournent en avilissantes bagarres ou,
d'évéque a évéque, s’échangent les invectives et les coups en
pleine église. L’état de lamentable bassesse ou était tombé le
clergé espagnol s'y reflete péniblement. On comprend, par
ces détails, combien était urgente et salutaire la réaction
tentée par les ascétes; et aussi combien elle dut paraitre in-
supportable aux membres de ce haut clergé qui l'avaient ren-
due nécessaire. Ainsi s'expliquent la haine, les fureurs, 'apreté
sanguinaire qu'on vit bientdt se développer avec une violence
effroyable. C’est de cette facon qu'une simple dispute sur la
discipline se transforma en d'acharnées et mortelles batailles
qui firent hypocritement surgir la question de foi, d'hérésie
et de magie. Mais ol irais-je si j'essayais de pénétrer actuel-
lement dans le dédale d’intrigues, de ruses, de perfidies,
d'appels a la force, de recours aux bras séculier, dont Sulpice



— BEl =

se détourne avec dégofit? Je me borne a remarquer que, de
tous ces faits, le dernier seul a été distinctement retenu par
lui. C'est, dans son opinion, le grief capital; et comme les
deux partis s'en étaient rendus coupables tour a tour, il les
frappe 1'un et l'autre d’une méme réprobation. Hors de 1a, ses
souvenirs vacillent. Je suis porté a croire qu'il n’avait pas lu
les opuscules de Priscillien et, qu'au contraire, ceux d'Ydacius
lui avaient passé, plus ou moins rapidement, sous les yeux.
En tout cas, la nature déloyale et méprisable des agissements
de ce dernier ne lui avait pas ¢chappé, et il le témoigne en
termes tout a fait explicites. Mais, s'ill a entrevu par quels
cotés les ascétes méritaient de la sympathie, — Martin, on le
verra, allait trés loin dans cette direction, — toujours le gnos-
ticisme, avec les confuses horreurs qu’il impliquait, vint contre-
peser ce premier mouvement. Et il en fut de plus en plus
ainsi & mesure que le temps s'¢coulait et rendait plus loin-
taines les impressions favorables du vieil évéque. Clest vers
403 ou 404 que la Chronique et les Dialogues furent rédigés.
Si ma patiente investigation autour et en dedans de Sulpice
avait atteint le but que je me suis propos¢, je crois que le
lecteur rencontrerait peu de difficulté & se rendre compte de
bien des incohérences, par suite de ce perpétuel passage —
dans l'appréciation des mémes événements et des mémes
hommes — d'un point de vue trés bienveillant a une fagon
de juger pleine de malveillante animosité (p. 628-629).... 1l
allait donc de soi que puisque Sulpice estimait Priscillien hé-
rétique, il devait, ipso facto, le considérer comme capable de
toutes les abominations et coupable de tous les méfaits. Les
bruits les plus immondes, les plus déraisonnables, j'ajouterai
les plus sots, notre auteur les recueille sans que son esprit
de mesure, son équité, son libéralisme en souffrent le moins
du monde. C’est ici qu’il faut se donner le spectacle déplo-
rable des deux courants par lesquels ce cerveau était boule-
versé. Quelques lignes plus haut, dans son admiration pour
l'intelligence, 1'éloquence, le savoir, la charité, le dévouement,
la piété de 1'évéque d’Avila, on l'a entendu déclarer que cet
homme efit été absolument parfait s'il avait montré un peu
moins de vanité. Puis, tout & coup, sans incident explicatif ni
transition aucune, il le fait apparaitre sous lignoble figure
d'un débauché qui ne prend méme pas la peine d’étre hypo-



e 565 s

crite; recherchant l'inceste pour mieux aiguiser la volupté;
pratiquant l'infanticide avec une audace moins imprudente
que stupide. Les exces par lui commis s’étalent publiquement,
alors que son ¢vident intérét commandait tout au moins la
dissimulation et T'hypocrisie. Ce contraste choquant ne con-
tribue pas peu a me confirmer dans l'idée que le portrait de
Priscillien fut revu a deux dates différentes: la premiére se -
rapportant au verdict d’Evodius, la seconde aux souvenirs
d'Eluza et de Martin. J'avoue, au surplus, que méme apreés
cette interprétation, je reste confondu que Sulpice ait pu en-
registrer sérieusement de pareilles invraisemblances (p. 634)....
En terminant cette notule, je voudrais faire preuve, a l'égard
de Sulpice, d'un peu de bénignité. Les détails ignominieux
qu’il donne sur Euchrocia et sur Procula, l'une fille, 'autre
petite-fille de 'un des derniers rejetons de l'ancienne noblesse
druidique, l'illustre professeur Delphidius, je m’abstiendrai d’en
caractériser la cruelle légereté. Je remarquerai, au contraire,
que les «historiens» qui ont, plus tard, employé¢ cette partie
de la Chronique, se sont rendus coupables d'un gros abus de
textes, lorsqu'ils présentent comme une assertion ferme, un
renseignement rédigé sous forme trés dubitative. La rumeur
sur laquelle M. de Broglie, par exemple, s’appuie pour quali-
fier de «femmes de mauvaise vie» les deux personnes dont
nous venons de parler, Sulpice ne !'a nullement affirmée.
Simplement, et c'est déja trop pour sa mémoire, il l'a re-
cueillie, mais sans la garantir. Ces bruits coururent de bouche
en bouche, fuit in sermone hominum ; voila tout ce qu'il en
dit» (p. 635-636).

Donc la cause est terminée: scientia locuta est, causa
finita est. E. M.




	Variétés

