
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


546

VARIÉTÉS.

I. — Le jubilé de M. l'archiprêtre Yanischeff.

M. l'archiprêtre J. Yanischeff, chapelain de S. M. l'empereur

de Russie et si apprécié dans les Eglises anciennes-catholiques,

vient de célébrer le cinquantième anniversaire de
son sacerdoce. Ses rares mérites comme savant et comme
prêtre, l'activité qu'il déploya comme professeur de philosophie
à l'université de St-Pétersbourg, puis comme recteur de
l'académie ecclésiastique de cette même ville, lui ont valu la haute
position qu'il occupe actuellement. Mais ce qui nous intéresse
particulièrement dans l'activité du vénérable archiprêtre, c'est
la grande part qu'il a prise au mouvement ancien-catholique.
Un de nos correspondants de St-Pétersbourg nous communique
quelques extraits d'une notice biographique récemment parue
dans la Gasette de Moscou, extraits qui intéresseront certainement

nos lecteurs et nos amis.
Déjà comme membre de la « Société pétersbourgeoise des

Amis de l'instruction religieuse », fondée en vue du mouvement

ancien-catholique qui venait de s'organiser, M. l'archiprêtre

Yanischeff a été l'un des premiers orthodoxes de Russie
qui se soient vivement intéressés aux rapports à établir entre
les deux Eglises. D'un côté, il a contribué à affermir les
sympathies toujours croissantes des anciens-catholiques pour la
grande et vénérable Eglise d'Orient; de l'autre, il a appris à
ses compatriotes à connaître et à apprécier le mouvement
ancien-catholique, son caractère et ses buts multiples.

Parmi les ouvrages qu'il a publiés sur cette question,
nous citerons, en première ligne: 1° sa traduction en russe
des écrits de Dœllinger sur les décrets du Vatican ; 2° sa
traduction du Manuel d'instruction religieuse (ancienne-catholique)
pour les écoles supérieures, Manuel publié par l'ordre du



— 547 —

Synode ancien-catholique d'Allemagne ; 3° sa traduction du
Catéchisme ancien-catholique de Bonn.

Parmi ses ouvrages originaux relatifs à l'ancien catholicisme,

il faut mentionner les suivants : 1° Des rapports entre
l'ancien catholicisme et l'orthodoxie ; 2° La question des

anciens-catholiques ; 3° De nombreux comptes-rendus et discours
sur les congrès et les conférences des anciens-catholiques.

Ajoutons que, tout en travaillant avec zèle et dans
l'intérêt même de l'orthodoxie à la sainte cause du rapprochement

entre l'Eglise ancienne-catholique et l'Eglise orthodoxe,
le vénérable archiprêtre n'a pas oublié non plus les autres
confessions chrétiennes. Ses œuArres, dans ce domaine, peuvent
se diviser en deux catégories: à la première se rapportent
celles qui concernent le rétablissement de l'union entre les

Eglises chrétiennes, si malheureusement divisées ; à la seconde,
les études théologiques et morales, si estimées par tous ceux
qui les connaissent.

Unissant nos vœux à ceux de ses compatriotes, nous lui
souhaitons la continuation de sa longue et belle carrière. Que
Dieu daigne le conseiwer longtemps encore à la vénération
et à l'affection soit de ses coreligionnaires de Russie, soit de

ses vieux amis anciens-catholiques Qu'il nous permette de

nous rappeler dans cette circonstance deux noms que nous
avons toujours unis au sien, deux amis qui, hélas! nous ont
été enleAés trop tôt, mais à la science et au dévouement
desquels nous ne cesserons de rendre hommage et qui sont
toujours vivants dans notre souvenir : Joseph Wassilieff et Jean
Ossinine

Ea Direction.

II. — Bündnis zwischen der Orthodoxen Morgenländischen

und der Altkatholischen Abendländischen
Kirche.
Auszüge ans einem Aufsatz des General Firejetv in der .,Neiien Zeit7-.

(Ans dem Russischen.)

In meinen früheren Aufsätzen und Reden, sagt der
Verfasser, habe ich mehrfach die Notwendigkeit einer
gemeinschaftlichen Handlung der orthodox-orientalischen und der
altkatholischen Kirchen gegen das uns beide bekämpfende



— 548 —

Rom betont. Diese so einfache, so logische Idee stösst aber
manchmal auf unerwarteten Widerspruch (zumal in falsch
unterrichteten pseudo-konserAetiAen Kreisen). So wurde im verigen
Jahre in einer Petersburger Zeitung meine Idee als eine sehr
gefährliche dargestellt; mein Gegner bemerkte, dass das von
mir besprochene und verfochtene Bündnis mit den Altkatholiken
ein höchst bedenkliches wäre, da es gewiss den Papst noch
mehr gegen uns erzürnen, uns in noch grössere Schwierigkeiten

mit ihm verwickeln würde ; um so mehr, da gerade die
Altkatholiken vom Papste als seine bittersten Feinde betrachtet
werden.

Es scheint, antwortet KirejeAV, dass wir noch nicht recht
den Papst und seinen Katholizismus verstehen, wenn wir noch
die Hoffnung hegen, ihn mit Nachgiebigkeit, mit Unterwerfung
zu beruhigen und zu besänftigen ; es scheint, class wir es noch
nicht begreifen, class der Kampf, den der Papst gegen uns,
gegen alle Christen, die ihn nicht als ihr unfehlbares Oberhaupt
anerkennen wollen, so hartnäckig führt, gar nicht ven der
Persönlichkeit dieses oder jenes Papstes, noch ven seinem
Temperament, ven seiner kampflustigen oder friedlichen Laune
abhängt. Nein, im Gegenteil, dieser Kampf ist unvermeidlich;
er wurzelt in dem Geiste des Papsttums selbst, er ist eine streng
logische Konsequenz der römischen Theorie, laut welcher alle
Christen — Unterthanen des Papstes sind; folglich sind alle
diejenigen, welche ihn nicht als Oberhaupt anerkennen, einfach
Empörer, Rebellen und als solche zu behandeln, und der Kampf
gegen diese Rebellen ist Pflicht und Schuldigkeit jedes guten
Katholiken. In diesem Sinne ist auch die Eidesformel der
römisch-katholischen Bischöfe (^bei ihrer Konsekration) aufge-
fasst1). Diese unbeugsam - stolz - despotische Auffässungsweise

') So lautet nach dem Pontificale Romanum (ed. Ven. 1740, S. 53) die
Formel des Eides, den jeder römische Bischof bei der Konsekration dem
Papst durch den apostolischen Nuntius oder den Delegierten oder den
Konsekrator ablegten muss :

,,Ego N. Electus Ecclesiae N. ab hac hora in antea fidelis et obediens
ero beato Petro Apostolo, sanetaeque Romanae Ecclesiae et Domino nostro,
Domino N. Papae N. suisque successoribus canonice intrantibus. Non ero
in Consilio aut consensu vel facto, ut vitam perdant, aut membrum; seu
capiantur mala captione, aut in eos violenter manus quomodolibet ing-e-
rantur; vel injuriae aliquae inferantur, quovis quaesito colore. Consilium
vero, quod mihi credituri sunt, per se, aut Nuntios suos seu litteras ad



— 549 —

wurde mehrfach, und zwar aufs feierlichste, ven Rom
ausgesprochen und betont. Sie ist auch vom römischen Standpunkte
vollkommen logisch (wie vieles im Ultramontanismus). Je höher
die Macht, desto strafbarer, unverzeihlicher jede Auflehnung
gegen dieselbe ; der Papst aber ist kein Bischof, kein Mensch

mehr, selbst kein Primas oder Patriarch des Abendlandes, wie
er es vor 1870 war, sondern der unfehlbare Vertreter Christi
auf Erden, er ist der Vice-Deus der römischen Terminologie
Wie strafbar ist also derjenige, welcher sich dieser Autorität
nicht unterwirft, dieser göttlichen Macht die Spitze bietet!

Wie steht es nun mit unserem Verhältnis zu Rom, fragt
Kirejew, ist hier etwas mit Liebenswürdigkeiten, mit
Nachgiebigkeit zu erlangen? Im vorigen Jahre wurde in Deutschland

eine hübsche Operette aufgeführt, sie hiess „Der lustige

Krieg". Die kriegführenden Armeen sind höchst liebenswürdig
und friedlich gesinnt, sie ärgern sich gegenseitig nicht, im

eorum damnum, me sciente, nemini paiidam. Papatum Romanum et
Regalia sancti Petri adjutor eis ero ad retinendum et defendendum, salvo
meo ordine, contra omnem hominem. Legatimi Apostolicae Sedis ineundo,
et redcundo honorifice tractabo, et in suis necessitatibus adjuvabo. Jura,
honores, privilegia et auctoritatem sanctae Romanae Ecclesiae, Domini
nostri Papae et successorum praedictorum conservare, defendere, augere
et promovere curabo. Neque ero in Consilio vel facto seu tractatu, in quibus
contra ipsum Dominum nostrum vel eamdem Romanam Ecclesiam aliqua
sinistra, vel praejudicialia personarum, juris, honoris, status et potestatis
eorum machinentur. Et, si talia a quibuscumque tractari vel procurari
novero, impediam hoc pro posse ; et quanto citius poterò, significabo eidem
Domino nostro, vel alteri, per quem possit ad ipsius notitiam pervenire.
Reg'ulas sanctorum Patrum, decreta, ordinationes seu dispositiones, reser-
vationes, provisiones et mandata Apostolica totis viribus observabo, et
faciam ab aliis observari. Haereticos, schismaticos et rebelles eidem Domino
nostro vel successoribus praedictis pro posse perseqitar et impngnabo. Vocatus
ad Synodum, veniam, nisi praepeditus fuero canonica praepeditione.
Apostolorum limina singulis (trienniis) personaliter per me ipsum visitabo; et
Domino nostro ac successoribus praefatis rationem reddam de toto meo

pastorali officio, ac de rebus omnibus ad meae Ecclesiae statimi, ad cleri
et populi diseiplinam, animarum denique, quae meae fidei traditae sunt,
salutem quovis modo pertinentibus ; et vicissim mandata Apostolica liumi-
liter reeipiam et quam diligentissime exequar. Possessiones vero ad mensam
meam pertinentes non vendam, nec donabo, neque impignorabo, nec de

novo infeudabo, vel aliquo modo alienabo, etiam cum consensu Capituli
Ecclesiae meae, inconsulto Romano Pontifice. Et si ad aliquam aliena-
tionem devenero, poenas in quadam super hoc edita constitutione, contentas,
eo ipso ineurrere volo.'1



— 550 —

Gegenteil. Dennoch führen sie Krieg : Jede der beiden Armeen
feuert gerade um Mittag eine Kanone mit blinder Ladung ab
Alle sind guter Laune und mit ihrer gegenseitigen Kriegsführung
zufrieden! Es scheint, sagt Kirejew, dass mein Opponent uns
gerade diese „lustige" Kriegsführung empfehlen möchte. Leider
ist die römische Kurie damit nicht einverstanden, sie schiesst
nicht mit blinden Ladungen, das Avurde sie Avohl uns überlassen :

ihre Kanoniere zielen gut und ihre Schüsse sind scharf, tragen
Aveit und sicher. Der Krieg, welchen der Papst gegen uns seit
Jahrhunderten führt, ist kein leichter und gewiss kein „lustiger",
die Beweise liegen nahe

Wäre es nicht an der Zeit, sagt KirejeAV, unsere „blinden
Ladungen" durch scharfe zu ersetzen? Wir (orthodoxe Morgenländer)

sind angegriffen, wir müssen uns verteidigen, und ohne viel
Zeit zu verlieren! Die BekehrungSAersuche und Bekehrungen
zum Romanismus mittelst eines dichten Netzes ven Missionen,
Gesellschaften etc., Avelche eine arge Propaganda nicht nur
im Oriente, sondern in Russland selbst treiben, nehmen immer
zu, werden immer rücksichtsloser, immer energischer, und es
ist gewiss nicht zu befürchten, dass der Papst, wenn Avir ihn
„noch mehr erzUrnen" und „ärgern", zu noch schärferen
Massregeln gegen uns greifen wird ; aus dem einfachen Grunde
nicht, weil es eben keine schärferen giebt1;.

Die Kriegsführung der Kurie ist eine erprobte und
geschickte, alles ist geregelt, Aerhergesehen, Aen Rom aus geleitet
und geführt; mit Recht hat man die Kriegsorganisation der
römischen Kirche mit einem Schwert Aerglichen, dessen Griff
in Rom in der Hand des Papstes liegt, die Spitze aber überall
zu finden ist, sich überall fühlen lässt. Naive, diplomatisch
gestimmte Menschen bilden sich ein, man könnte den Papst
mittelst Konkordaten, Verträgen, Abmachungen und dgl. binden.
Die Geschichte zeigt aber, dass alle diese Konkordate etc. die
Kurie nie und nimmer binden können und gebunden haben,
schon aus dem Grunde nicht, Aveil sie sich das Recht zuschreibt,
Vereidete von ihrem Eide zu befreien (z. B. Unterthanen gegenüber

ihren Fürsten) ; um so mehr könnte sie sich selbst vom
Eide befreien. Ausserdem hat sie ja immer die Möglichkeit

') Das Interdikt wird er wohl nicht gebrauchen, es könnte zu
gefährlich für ihn selbst sein, er könnte sich lächerlich machen!



— 551 —

und das Recht, die Theorie des unlängst zum Heiligen erhobenen
Alfonso Liguori (die reservatio mentalis) und noch vieles andere
sich anzueignen und zu benutzen

Mein Gegner, sagt Kirejew, fragt mich weiter: Ist es weise,
jetzt eben neue Fragen aufzuwerfen, von einem Bündnis mit
den Altkatholiken zu reden, in einer Zeit, wo alle der Ruhe,
des Friedens bedürfen ; ist es weise, den Krieg aufs neue
hervorzurufen

„Den Krieg hervorrufen?!" erwidert Kirejew. Ist dieser

Krieg nicht schon im Aellen Gange? Hat er je aufgehört?!
Hat je der Papst seine Armeen (seine Mönche, seine Missionäre)
aus dem Morgenlande zurückgerufen? Steht nicht im Gegenteil
seine ganze Armee im Felde wie vorher? Werden nicht die
Uniaten nach und nach in Römlinge verwandelt? Werden die

Ansprüche Roms auf das ganze Morgenland nicht wieder und
wieder bewiesen durch die fortwährende Ernennung neuer
Bischöfe in partibus infidelium? Ist das nicht Krieg? Wir
können es dem Papste nicht übelnehmen, dass er unser Feind
ist und mit uns Krieg führt; wie gesagt, das hängt nicht von
seiner Persönlichkeit ab, es liegt im ganzen System, und ein
aufgeklärter, wohlwollender Laurentius Ganganelli wird, mutatis
mutandis, eben so handeln Avie ein Gregor VII. oder ein
Innocenz III., weil er eben mussi Das alles macht aber seine

Feindseligkeit nicht minder gefährlich, den Krieg, den er führt,
nicht minder ernst Dieser Krieg wird aber nicht nur gegen
die „Rebellen" des Morgenlandes, sondern auch gegen die des

Abendlandes geführt, denn auch im Abendlande sind ja Ketzer,
die man bekehren, und Feinde, die man mit allen zu Gebote
stehenden Mitteln bekriegen und besiegen soll! Und der Krieg
wütet überall! Nimmt nicht die Macht des Centrums auch in
dem stark organisierten preussischen Staate bedenklich zu?
Ohne das Centrum kann man noch vielleicht regieren, gegen
das Centrum gewiss nicht mehr! Nimmt nicht in England die
römische Macht zu? Liegen nicht die romanischen Völker in
den festen Banden Roms?

Ist es demnach nicht sonnenklar, nicht handgreiflich, dass
die Orthodoxen des Morgenlandes und die Orthodoxen des

Abendlandes (die Altkatholiken) gemeinschaftliche, identische
Interessen haben, dass sie gezwungen sind, gemeinschaftlich,
als Verbündete gegen Rom zu handeln Dass dieses Bündnis



— 552 —

dem Papste nicht willkommen sein wird, ist selbstAerständlich,
dass er darüber „sehr böse" sein Avird, ist auch begreiflich;
aber eben diese von einigen so befürchtete Unzufriedenheit
seiner Heiligkeit wird ein Beweis sein, dass gerade dieses Mittel
ein gutes ist!

Ein Bündnis mit den Altkatholiken, sagt Kirejew, wäre
eben eine rechte Antwort auf die Kriegführung des Papstes
gegen uns Morgenländer ; er hat uns stets bekämpft und
angegriffen r), wir verhielten uns abwehrend, defensiv ; aber ein
nur defensiver Krieg führt immer zu einer Niederlage ; auch
muss jeder Kriegführende sich um Verbündete umsehen und
besonders um solche, die dem Feinde nahe stehen. Die besten
Verbündeten sind im feindlichen Gebiete zu suchen. Das
versteht und thut der Papst: Die eifrigsten Verteidiger des Papstes
und seiner „Rechte", seine treuesten Verbündeten sind gewesene
Orthodoxe (die „Uniaten"). Das nämliche hätten wir eben in
denjenigen abendländischen Christen gefunden, die ehemals
die festeste Stütze des Papsttums Avaren. War nicht der
berühmte Döllinger die glorreichste wissenschaftliche Stütze Roms,
von vielen andern nicht zu reden, welche die Zierde der
römisch-katholischen Kirche waren? Wir Morgenländer müssen
ein festes Bündnis mit den Altkatholiken schüessen und uns
im Kampfe gegen Rom gegenseitig unterstützen, gemeinschaftlich

gegen Rom „Front machen"2). Die Union aber zwischen
der morgenländischen und der altkatholischen Kirche Aväre

natürlich eine ganz andere als die zwischen Rom und den

Uniaten, der Unierten-Kirche. Diese Kirche ist aufgegangen
(oder ist im Aufgehen begriffen), sie hat sich aufgelöst in der
römischen, sie wurde ven ihr absorbiert; wogegen die
Wiedervereinigung zwischen unserer Kirche und der altkatholischen
auf der Basis einer vollkommenen Gleichberechtigung, einer
strengen Autocephalitât zu statten kommen soll und wird. Ein
eben so grosser Unterschied besteht noch darin, dass Rom seinen
Verbündeten materielle und sociale Vorteile bietet, wogegen
unser Bündnis nur eine moralische Basis haben würde. Gewiss

J) Mit Ausnahme der Zeit, wo die Russen ihn vor den Franzosen
schützten (Souworoffs italienischer Feldzug). — K.

2) Dieses Bündnis hätte selbstverständlich in der Wiedervereinigung
der Kirchen, in ihrer Union in sacris, seine feste Basis gefunden.



— 553 —

wird in der Zukunft unsere Wiedervereinigung höchst wichtige
und verschiedenartige Resultate haben ; das entscheidende
Moment in der Gegenwart aber wäre nur und exklusive das natur-
gemässe, logische Streben zweier Schwester-Kirchen,
gemeinschaftlich zu leben und zu wirken.

Unser kluge und erfahrene Feind (Rom) versteht sehr gut
die Gefahr eines solchen Bündnisses und thut alles, um es zu
hintertreiben ; aber, schliesst Kirejew, wir wollen das Beste

hoffen, und es sind auch unumstössliche Fakta vorhanden, welche
uns feste Beweise liefern, dass wir trotz allem das von beiden
Seiten erwünschte Ziel erreichen werden N.

III. — Der Evangeliencodex von Reims und der
nationalkirchliche Gedanke in Böhmen und Mähren.

Die Petersburger „Nowoje Wremja" und der mährische
„Velehrad" beschäftigen sich mit der Neuausgabe des Reimser
Evangeliums durch Prof. Léger J). Sie nennen es „das wichtigste
Denkmal der Cyrillo-Methodeischen Kirche in Böhmen" und folgen
den geschichtlichen Spuren desselben zurück bis in den Anfang
des 14. Jahrhunderts. Die Geschichte dieses Evangeliums ist
eine bewegte, mit den Geschicken des slavischen Gottesdienstes
in Böhmen im 14. Jahrhundert eng verknüpfte. Im Anfange
des 14. Jahrhunderts war der Gebrauch der slavischen Sprache
im Gottesdienste nur den Kroaten gestattet, jedoch unter der
Bedingung, class nur die ältesten Kirchenbücher aus Pannonien
oder Kroatien selbst, keineswegs aber aus Serbien oder
Bulgarien, in Gebrauch kamen. In der Mitte des 14. Jahrhunderts
wandte sich Karl IV., ein grosser Freund der slavischen
Nationalität, an Papst Klemens VI. mit der Bitte, den slavischen
Gottesdienst in einigen Orten Böhmens zu gestatten. In Rom
wollte man den Kaiser nicht durch Ablehnung verletzen, aber
auch den lateinischen Gottesdienst nicht beseitigen, der erst
nach langen Kämpfen sich in Böhmen zu befestigen begann.
Deshalb Avurde die Bewilligung gegeben (1346), aber nur für

l) L'Evangéliaire Slavon de Reims dit Texte du Sacre, par Louis
Léger, professeur au Collège de France, Reims. 1899.



— 554 —

einen Ort („unum locum duntaxat"). Dieser Ort Avar das von
Karl in der Prager Neustadt gestiftete Kloster, das man das
Slaven- oder Slovakenkloster (monasterium Slovacensium, Sla-

verum, Slovanense) nannte. Die Weihe der neuen Klosterkirche
vollzog der Prager Erzbischof Oöko von Wlasim am
Ostermontage 1372. Nach dem Evangelium dieses Tages ward das

Kloster auch Kloster „Emmaus" genannt. Hier nun wurde der
Gottesdienst in slavischer Sprache gehalten. Um diese Zeit
schenkte Karl dem Kloster das kyrillische Evangelium. Wann,

wo und durch wen dies Evangelium abgefasst ist und auf welche Weise

es in die Hände Karls gekommen, ist bisher unaufgehellt'). Gegen
Ende des 14. Jahrhunderts wurde zu dem kyrillischen Teil des

Evangeliums der glagolitische, in Emmaus selbst geschriebene
Teil hinzugefügt. Beide Teile bildeten ein Buch; der Einband
wurde mit Goldblech überzogen und mit Edelsteinen und Re-
liquienhältern besetzt. Im 15. Jahrhundert brachen die hnsitischen

Kämpfe herein. Das Kloster Emmaus wurde Sitz des Konsistoriums

der Utraquisten ; der slaAische Gottesdienst wurde mit
dem lateinischen vertauscht und an die Stelle der altslavischen
Kirchenlieder traten tschechische. Auch die Evangelienhandsclirift
verschwand. Wohin kam sie Schon Palacky hat die Vermutung
ausgesprochen, dass sie von dem utraquistischen Konsistorium
an den Patriarchen Aen Konstantinopel geschickt ward. Auch
in dem Inventar der Kostbarkeiten der Notre-Dame-Kirche von
Reims heisst es : „livre provient aussy du Tresor de Constantinople".

Hier verblieb der Codex ein ganzes Jahrhundert, bis
er vermutlich ven dem Archäologen Konstantin Paleokappas
gefunden und dem Kardinal Karl von Lothringen verkauft wurde,
der ihn der Kirche Aen Reims im Jahre 1574 überantwortete.

') Dass die Handschrift, wie man annahm, ein Autograph des h. Pro-
kop von Sâzava sei, dagegen erheben sich vom Standpunkte der
historischen Kritik grosse Bedenken. Die slavischen Kirchenbücher waren, wie
Ginzel (Geschichte der SlaA'enapostel Cyrill und Method und der slavischen
Liturgie) nachweist, nicht mit kyrillischer, sondern mit glagolitischer Schrift
geschrieben, und wenn dort ein vom h. Prokop (t 1053) geschriebener
Codex vorhanden gewesen, so wäre er im Jahre 1096 dem Schicksale der
slavischen Kirchenbücher verfallen: libri linguae eorum deleti omnino et
disperditi. Oder ist die Handschrift des h. Prokop allein der Vernichtung
entgangen? Ist es glaublich, dass man von ihrer Existenz durch drei
Jahrhunderte in Böhmen nichts gewusst, bis Karl der IV. sie ans Tageslicht
zog-



— OOO —

Sicher ist, dass sich der Codex Ende des 16. Jahrhunderts in
Reims befand. Nach einigen Nachrichten diente er nun bei der
Salbung der französischen Könige als „Texte du Sacre", auf
den sie den Eid ablegten. Die Nationalität des Codex scheint
nicht erkannt worden zu sein, denn in den Abschriften des
17. Jahrhunderts AAird er als in griechischer, ja in indischer
Sprache geschrieben angeführt. Erst am Anfange des 18.
Jahrhunderts ward die slavische Provenienz des Buches durch
russische Diplomaten erhärtet, die den Zar Peter nach Frankreich
begleitet haben. In der französischen Revolution verschwand
der Codex abermals und galt lange Zeit für verloren. Dobrovsky,

Safafik, Kopitar beklagten den unersetzlichen Verlust „des
nationalen Kleinods"; der Dichter Kolhtr verfluchte in
flammenden Sonetten die Jakobiner, die „dies slavische Heiligtum
Aernichteten". Inzwischen ruhte der Codex, Avenn auch seines
kostbaren Einbandes beraubt, in der städtischen Bibliothek zu
Reims. Die Ehre des neuen Auffindens des Buches gebührt dem
französischen Gelehrten Louis Paris. Von dieser Zeit an war
und blieb der Evangeliencodex Gegenstand unablässiger
Forschung. Männer, wie S. Strojev, Vostokov, Pogoclin, Hanka,
Perwolf, Buclüovic, Sobojevskij, beschäftigten sich mit demselben. Im
Jahr 1896 bei Gelegenheit der Anwesenheit des Zars Nikolaus
in Paris wurde demselben der Codex, der zu diesem ZAvecke

aus Reims gebracht ward, durch den Minister der Aufklärung
Rambot vorgelegt. Bei diesem Anlasse wurden alle Blätter
photographiert, aber nur in vier Abzügen, die zum Verkaufe
kamen. In seiner Avirklichen Gestalt bietet sich der Codex in
der jetzigen Ausgabe des Prof. Léger dar.

Der mährische „ Velehrad" weist auf diese Ausgabe mit den
bemerkenswerten Worten hin : „Wir machen die ganze tschechische

Öffentlichkeit auf die Ausgabe dieses kostbaren Denkmals
unseres slavischen Altertums aufmerksam, mit dem innigen
Wunsche, dass sich die Blicke unseres Volkes zu der
glanzvollen Cyrillo-Methodeischen Zeit zurückwenden möchten, um
aus ihr Kraft und neue Waffen in unserem schweren Kampfe
zu schöpfen." Wer die Verhältnisse kennt, weiss, dass der
Kampf um die Erhaltung der Nationalität gemeint ist, er weiss
aber auch, dass die religiöse kirchliche Frage unzertrennlich
damit verbunden ist. „Die slavische Nationalkirche", so äussert
sich einer der Vertreter des Cyrillo-Methodeischen Gedankens



— 556 —

in Mähren *), „war der Grundpfeiler des Grossmährischen
Reiches; die Unabhängigkeit jener stützte dieses, die kirchliche
Selbständigkeit stand neben der politischen und fiel gleichzeitig
mit dieser." Und neuerdings schreibt der „Velehrad" (7. April
1900): „Im Geiste des Christentums fanden die slavischen
Nationen den Halt ihrer Selbständigkeit, und indem wir heute
zur Rückkehr zum Christentum aufrufen, welches stets in einer
bestimmten Kirche sich darstellt, können wir nicht umhin, auf
die slavische Kirche Cyrills und Methods hinzuweisen. Die Rückkehr
zu ihr sei uns Rückkehr zum Geiste des Christentums, und zugleich
auch Rückkehr in den Schoss der geistigen Einheit des Slaven-
tums." Der Ruf nach einer romfreien Nationalkirche ist in
Mähren nicht verhallt, noch tönt er, wenn auch vereinzelt,
durch das Land, weckt die Schlafenden, eint die Wachen. In
Kremsier, der schmucken Sommerresidenz des Erzbischofs Aen
Olmütz, haben sie unlängst einen öffentlichen Platz auf den
Namen des Reformators Miliö getauft — auch ein Zeichen der
Zeit! Und wie in Mähren der „Velehrad", so ruft und sammelt
in Böhmen der „Nationale Katholik" in opferfreudiger Rührigkeit.
Sollen wir uns solcher Anzeichen nicht herzlich freuen?
Gewiss! Führt doch, wie Prof. Woker auf dem internationalen
Kongress in Luzern ausgeführt hat, „der gerade Weg Aen der
nationalkirchlichen Freiheit zur internationalen kirchlichen
Einigkeit". Ruht doch „auf einer kommenden völkerumspannenden

Einigung freier Nationalkirchen die Zukunft des Christentums,

so wahr weder die Einigung in der Unfreiheit, noch clic

Zersplitterung dem Christentum helfen kann, seinen Beruf an
der Menschheit zu erfüllen".

Pfr. Schirmer.

') Joh. Hejret, Unter dem Banner Cyrills und Methods. Kremsier 1894.



00/

IV. — Priscillien jugé par M. André Lavertujon.
Les lecteurs de la Revue connaissent déjà La Chronique

de Sulpice Sévère, traduite et très savamment commentée par
M. A. Lavertujon '). Dans le T. II, il donne une quantité de

détails sur les calomnies dont Priscillien et ses amis ont été
victimes. Cette horrible et infâme tragédie méritait, au nom
de la vérité et de l'histoire, une réhabilitation, et l'honorable
M. Lavertujon ne lui a ménagé ni son temps, ni son érudition,
ni son courage. En attendant qu'il publie la fin de son étude
sur les écrits mêmes de Priscillien, voici quelques extraits,
clairs et décisifs, de son T. IIe.

Dans les Prolégomènes (p. CXLI-CLNIX), il raconte
comment, d'une part, Priscillien a été condamné à mort pour
accusation de sorcellerie, par ordre de l'empereur Maxime, qui
aArait besoin de sa fortune et de celle de ses riches partisans-
et comment, d'autre part, St. Martin de Tours a protesté contre
ce crime, après s'être efforcé, mais en vain, de l'empêcher.

Dans les notes, on lit:
« La Aérité, c'est que ce n'est pas contre la foi que

Priscillien et ses amis avaient agi, mais contre la hiérarchie et
la discipline. Leur libre ascétisme, en ce milieu très mondain
et gâté, allait à ébranler l'autorité episcopale et à donner aux
initiatives indiAiduelles, aux inspirations non classées et non
encadrées, une dangereuse importance. Dans la situation
qu'occupaient Ambroise et Jérôme, peut-être ne pouvaient-ils
se conduire autrement. Augustin, venu après eux, et qui
moralement Avalait beaucoup plus qu'eux, les imita néanmoins.

« La résolution des hommes éminents de cette génération
était solidement fixée: ils visent à fonder coûte que coûte un
inviolable gouvernement moral, et je crois qu'ils avaient
raison. Quand cet intérêt entrait en jeu, tout le reste n'était rien.
Augustin, par exemple, qui avait connu, aimé et pratiqué la
liberté philosophique, n'hésita point à imposer silence à ce

penchant devant les besoins impérieux de l'ordre et de l'unité.
Seulement, Martin ni Sulpice n'étaient des hommes éminents,
capables de comprendre et de diriger les affaires humaines:

') Sur le T. Ier, voir la Revue de juillet 1897, p. 647-651; et sur le T. IJ,
voir la Revue d'avril 1900, p. 387-390.

Revue intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 37



— 558 —

c'étaient des êtres impulsifs, des âmes tendres et ardentes ;

le cœur en eux était très grand; la tête de dimension
médiocre. J'ai voulu dire cela tout de suite, parce que le récit
de Sulpice contient des parties qui ont contribué à faire peser
d'abominables accusations sur un innocent pendant de longs
siècles. Je considère comme le devoir strict d'un éditeur honnête

de signaler ce que son réquisitoire renferme d'inexact,
et pour quelles causes il a pu se montrer injuste en ce point.

« Cette première rectification éclaire bien des détails
obscurs. J'y ajouterai celle qui concerne le nom de « priscillia-
nistes». Ce qualificatif ne fut employé que fort tard. Orose,
qui dénonça la secte à Augustin en 415, par une lettre (com-
monitorium) d'une rare stupidité, ne le connaît pas. Dans le
code Théodosien, on lit au titre De Hereticis quatre lois où
les Priscillianistes sont nommés (loi XL en 407, loi XLIII en
410, loi LIX en 423, loi LXV en 428); mais aucun de ces
textes ne désigne les hérétiques espagnols. Godefroy a bien
soin de marquer qu'il s'agit des Priskiliauol d'Epiphane, ainsi
nommés d'après leur prophétesse Priscilla. Même dans les lois
rédigées au moment où l'agitation causée en Hispano-Gaule
par le drame de Trêves était plus active, on ne trouve ce
nom de Priscillianistes que pour désigner des hérétiques
exclusivement SA'riens. Je tiens pour à peu près certain que
la transcription adoptée par le législateur latin, Priscillianistœ
au lieu de Priscillianii, comme il eût dû transcrire le mot
grec, a provoqué en grande partie ia déplorable notoriété des

disciples de l'évêque d'Avila. Il s'est produit, à cette époque,
des erreurs du même genre qui ont eu des résultats tout aussi
injustes. De fait, plus on étudie l'histoire de la fin de l'antiquité,

plus on est frappé du rôle important joué par les mots.
C'est donc Augustin qui a généralisé le nom de Priscillianistes.
Il le place en tête de sa réponse à Orose. Il l'avait puisé
dans les lois d'Honorius, car je crois qu'il avait peu lu Epi-
phane. Selon Godefroy, il existe un seul texte légal relatif,
non pas aux Priscillianistes, mais à Priscillien. Il se trouverait

au titre I, loi XX, De Accusationibus. Je parle ailleurs de

cette loi, qui est de 383, pour montrer que le savant
commentateur se trompe quand il affirme qu'elle concerne les
crimes et les troubles que l'hérésie provoqua en Espagne à

la même date. Elle est signée de Gratien, qui fut tué en



— 559 —

septembre, et qui, au moment de sa mort, favorisait ouvertement

les hérétiques espagnols, puisqu'on a pu dire que telle
fut la cause de sa perte (p. 549-550)...»

« Les mémorialistes français sont célèbres pour la vivacité
de leur narration et aussi pour la redoutable étourderie avec
laquelle ils racontent les incidents et dépeignent les hommes.
Sulpice, du premier coup, a donné un spécimen achevé de
cette qualité et de ce défaut. Au milieu des intrigues
politiques, des haines religieuses, des compétitions individuelles
audacieusement déguisées sous le manteau de la Foi, il laisse
entrevoir que les persécuteurs de Priscillien étaient de
véritables scélérats ; que les magistrats civils, à savoir l'empereur
Maxime et son préfet du prétoire Evodius, ne songent qu'à
gagner des partisans et surtout à remplir les caisses du fisc.
Ces circonstances ajoutent encore à son irritation de voir la
puissance politique intervenir sous prétexte de défendre les
intérêts dogmatiques. Il exprime aAec énergie sa réprobation.
Au fond, Priscillien et les amis de Priscillien lui inspirent une
sympathie qu'il ne réussit pas à dissimuler. Pour leurs adversaires,

il ne ressent que haine et mépris. Cela se discerne à

merveille dans les vivants portraits qu'il a tracés des uns et
des autres. Cependant, je ne saurais dire si jamais pages
écrites en vue de témoigner pour la justice auront eu d'aussi
cruels et de plus iniques effets. Grâce à elles, — car seules,
elles ont paru fournir une base à la calomnie, — Priscillien
est resté accablé sous le poids, graduellement accru, des plus
odieuses et des plus malpropres imputations, que de soi-disant
historiens se sont transmises en y ajoutant, tour à tour, quelques

ordures de plus. A l'exception de l'Allemand Walsch et
du Danois Lubkert, personne n'a jamais songé à contrôler cet
amas d'immondices1). Bernays lui-même cite avec complaisance
un ignoble passage de Jérôme, utilisant Virgile pour mieux
faire croire aux prétendues débauches des hérétiques
espagnols. Cette légèreté afflige, lorsqu'on songe que Bernays était
juif, c'est-à-dire désintéressé en la question, et, je crois,
philosophe. Je suppose qu'on m'objectera que c'est beaucoup s'échauffer

pour quelques phrases malsonnantes écrites sur un homme

*) Walsch, Ketzerhistorie, vol. III, p. 399, § 3. Leipzig, 1766. — De Herest
Priscillianistarum ex fontibus denteo collatis, T. H. B. Lubkert. Havniœ, 1840.



— 560 —

mort il y a quinze cents ans. Mais ce sera faute d'avoir
réfléchi que, sous cette espèce isolée, il s'agit d'un intérêt
majeur et très général» (p. 551-552).

Puis, M. Lavertujon réfute très \ertement M. A. de Broglie
et son inséparable Baronius (p. 552-556).

Ensuite : « Les pièces authentiques et réellement contemporaines

dont le dossier de Priscillien se compose, si on le
dresse avec honnêteté et correction, constituent plutôt — y
compris le témoignage de Sulpice — une chaîne de probabilités

tellement fortes qu'elles équivalent à une certitude en
faAeur de la complète innocence du malheureux évêque
d'Avila. Ce sont ces pièces que je ATais maintenant énumérer,
pour ensuite les apprécier sommairement.

« La première en date se lit dans le De Heresibus liber,
rédigé par un évêque de Brescia, contemporain de Martin et
d'Ambroise, Philastrius, de falote mémoire, Aers l'an 375. La
seconde consiste en les huit considérants ou « canons » qui
nous ont été conservés comme exprimant les décisions de ce
concile de Saragosse dont Sulpice parle et qui fut tenu en
380. La troisième se limite à quelques lignes citées plus haut
et tirées de YEpistilia XXIV d'Ambroise, très curieux spécimen

de dépêche diplomatique, car Ambroise représentait alors
l'impératrice Justine à Trêves, auprès de Magnus Maximus,
en 386. La quatrième est une épître impériale que le même
Maxime adressait à Sirice, éAêque de Rome, en 387. La
cinquième n'est autre chose que l'article CXXI d'un dictionnaire

de biographie ecclésiastique, publié par Jérôme en 392.

La sixième est empruntée au panégyrique de Théodose, que
Depranius Pacatus, rhéteur gaulois, puis grand fonctionnaire,
composa et peut-être prononça en 393. Viennent enfin les
informations mutilées, brouillées, remaniées, mais, pour une
partie authentiques, du synode réuni à Tolède, en l'an 400, en
Arue de la réconciliation des Priscillianistes...» (p. 556).

« Tous les autres documents sont à jeter au panier comme
un fatras en dehors du moment et du sujet. Je les ai étudiés,
néanmoins, en les divisant en deux catégories : l'une, où Orose
et Augustin, entre 415 et 430, tiennent toute la place; l'autre,
qui part du milieu du Ve siècle et va jusqu'au milieu du VIe,
laps de temps pendant lequel on a le plus écrit sur ces
« Priscillianistes » dont j'ai parlé plus haut, et qui ne touchent



— 561 —

à Priscillien que pour lui avoir volé son nom. C'est dans les

pièces fournies par cette dernière période, — un fouillis de

fragments de tout genre, dépourvus d'autorité, de valeur et
de précision, — que, pendant quatorze cents ans, les ramas-
seurs d'ordures ont puisé sans critique, bon sens ni bonne
foi... » (p. 557).

Suit l'appréciation des sept pièces en question (p. 557-567).
Puis : « Tel est le dossier de l'affaire de Priscillien. C'est

sur ces pièces qu'aurait dû se concentrer l'attention. Elles
forment un terrain solide, garanti par la contemporanéité et
par la certitude que ceux qui les ont fournies ne se sont pas
copiés les uns les autres. La critique aurait pu alors examiner
les contradictions, peser exactement les autorités et poser
quelques conclusions sérieuses. Mais nul n'a songé à essayer
le bien simple triage que je viens d'opérer sommairement.
Même, clans ces derniers temps, Lubkert et Bernays, si bien
préparés et si sincères, n'ont pas songé à prendre cette
précaution. On s'est jeté dans une furie de recherches à côté, où
les doctrines et les systèmes très antérieurs et très
postérieurs à Priscillien se sont vu traiter comme élément essentiel
du « Priscillianisme », un mot qui, lui-même, je l'ai dit, n'a été
inventé que pour couvrir cet ingénieux travail.

« Et les livres de l'évêque d'Avila, demandera-t-on, les
multa opuscula dont parle Jérôme, qui les avait lus, comment
ne les a-t-on pas consultés Les principaux créateurs du
Priscillianisme chimérique, Orose, Augustin, le pape Léon-le-
Grand et son collaborateur Turribius, les avaient assurément
lus, eux aussi?

« Non, la chose n'est pas aussi certaine que cela. C'était
une règle de plus en plus pratiquée par l'administration
romaine de détruire autant qu'elle le pouvait tout manuscrit
suspect à un titre quelconque. Sous ce rapport, juges païens
et juges chrétiens professaient un même sentiment... » (p. 567).

«La défense écrite des Priscillianistes ayant été ainsi
supprimée, les reproches de diAragation, qu'il faudrait adresser
à tant d'écrivains, s'en trouvent quelque peu atténués. Rien
ne les guidait dans l'étude de documents mal concordants et
et difficiles à dater. Leur manque de probité historique, ou
leur paresse, acheva le mal. Les obscurités et les contradictions,

au lieu de diminuer, allèrent grossissant à mesure qu'on



— 562 -
surajoutait au débat des pièces qui lui étaient étrangères. A
un moment donné, Priscillien passa définitivement pour le chef
d'une certaine catégorie de manichéens plus criminelle que
toutes les autres, lui qui avait consacré le meilleur de son
énergie à combattre le Manichéisme. Personne, pendant le

mo}en âge, ne paraît avoir lu les écrits de l'éAêque d'Avila.
C'est tout récemment que M. Georges Schepss en a retrouvé
quelques débris à Wurtzbourg dans un manuscrit en belles
lettres onciales du VIe siècle (cf. le vol. in-8°, Priscilliani quœ
supersunt). Je ne fais ici que mentionner la publication de
M. Schepss, qui est un éditeur versé dans tous les rites de la
paléographie régénérée. Le volume du Corpus Scriptorum
ecclesiasticorum reproduit avec une scrupuleuse fidélité le
manuscrit original. Pas une rature n'est oubliée, pas une adjonction

d'écriture plus récente n'est omise, et des tables spéciales
classant les noms, les lieux, les mots et les locutions,
complètent cet appareil critique, capable de satisfaire les plus
exigeants. Les deux premiers tractatus sont des écrits
apologétiques dans lesquels Priscillien défend ses actes, sa personne
et ses amis, en s'adressant d'abord aux éAêques d'Espagne,
beatissimi sacerdotes, ensuite au seul évêque de Rome, Damase,
qu'il traite en chef prééminent. Un troisième opuscule a pour
objet d'établir pour les fidèles le droit de se servir de livres
non canoniques et de tirer un profit spirituel de cette lecture.
Evidemment, Priscillien nourrissait sur ce sujet des opinions
peu orthodoxes et qui lui ont coûté cher. Non seulement il a

passé pour avoir fait son étude quotidienne des apocryphes
les plus absurdes, mais même on lui en a attribué la rédaction.

Quant aux huit traités restants, ils contiennent très peu de

renseignements dont l'histoire puisse tirer directement parti.
Nous utiliserons les uns et les autres avec beaucoup de

réserve, de façon cependant à ne négliger aucun détail capable
de projeter quelque lumière sur les faits racontés par Sulpice.
Malheureusement, les onze tractatus ayant tous été rédigés
avant le procès de Trêves, ils font prévoir la crise, ils
indiquent quel en sera le caractère; mais, au moment où elle

passe à l'état aigu, ils cessent de nous renseigner...» (p. 568-569).
Très intéressantes sont les explications données par

M. Lavertujon sur les origines priscillianistes (p. 600-612).
Il faut lire aussi son portrait de Priscillien (p. 612 et suiv.);



— ce qu'il dit sur l'accusation d'astrologie et de magie très
souvent lancée à cette époque contre les hommes instruits
(p. 622-625) ; — sur les trois voyages de St. Martin à Trêves
(p. 652-657) ; — sur l'inconstance des évêques et la constance
de St. Martin (p. 657-678).

Il caractérise ainsi les prétendues débauches imputées
aux Priscillianistes: «Ce tableau d'un carnaval effronté, dont
la troupe impudente et effrénée des ascètes aurait donné le
scandaleux spectacle aux habitants des environs de Bordeaux,
est bien le passage le plus imprévu et le plus singulier de

toute la narration. J'y crois reconnaître le type primordial de

ces racontages, à la fois très niais et très venimeux, dans la
fabrication desquels la malice « cléricale » excellera plus tard,
pendant des siècles et des siècles, et qui lui serviront à

préparer la ruine de ses ennemis. Mais les éléments cle la
méthode remontait très haut» (p. 631).

M. Lavertujon explique ainsi l'état d'esprit de Sulpice
Sévère dans cette question : « Notre auteur, il n'y a pas à s'y
tromper, ne savait à peu près rien des incidents qui
troublèrent l'Eglise espagnole et rendirent nécessaire la réunion
du concile. Mais il en connaissait le caractère essentiel et il
le marque à l'aide de l'épithète toujours usitée par lui quand
il Aeut imprimer une flétrissure : fceda certamina. Nous
connaissons, nous, ces luttes honteuses, grâce aux trois premiers
tractatus, et l'aspect en est effectivement assez peu relevé.
Parfois même, elles tournent en avilissantes bagarres où,
d'évêque à éAêque, s'échangent les invectives et les coups en
pleine église. L'état de lamentable bassesse où était tombé le
clergé espagnol s'y reflète péniblement. On comprend, par
ces détails, combien était urgente et salutaire la réaction
tentée par les ascètes; et aussi combien elle dut paraître
insupportable aux membres de ce haut clergé qui l'avaient rendue

nécessaire. Ainsi s'expliquent la haine, les fureurs, l'âpreté
sanguinaire qu'on vit bientôt se développer avec une \iolence
effroyable. C'est de cette façon qu'une simple dispute sur la
discipline se transforma en d'acharnées et mortelles batailles
qui firent hypocritement surgir la question de foi, d'hérésie
et de magie. Mais où irais-je si j'essayais de pénétrer
actuellement dans le dédale d'intrigues, de ruses, de perfidies,
d'appels à la force, de recours aux bras séculier, dont Sulpice



— 564 —

se détourne avec dégoût? Je me borne à remarquer que, de

tous ces faits, le dernier seul a été distinctement retenu par
lui. C'est, dans son opinion, le grief capital; et comme les
deux partis s'en étaient rendus coupables tour à tour, il les
frappe l'un et l'autre d'une même réprobation. Hors de là, ses
souvenirs vacillent. Je suis porté à croire qu'il n'avait pas lu
les opuscules de Priscillien et, qu'au contraire, ceux d'Ydacius
lui avaient passé, plus ou moins rapidement, sous les yeux.
En tout cas, la nature déloyale et méprisable des agissements
de ce dernier ne lui avait pas échappé, et il le témoigne en
termes tout à fait explicites. Mais, s'il a entrevu par quels
côtés les ascètes méritaient de la sympathie, — Martin, on le

verra, allait très loin dans cette direction, — toujours le gnos-
ticisme, avec les confuses horreurs qu'il impliquait, vint contre-
peser ce premier mouvement. Et il en fut de plus en plus
ainsi à mesure que le temps s'écoulait et rendait plus
lointaines les impressions favorables du vieil évêque. C'est vers
403 ou 404 que la Chronique et les Dialogues furent rédigés.
Si ma patiente investigation autour et en dedans de Sulpice
aArait atteint le but que je me suis proposé, je crois que le
lecteur rencontrerait peu de difficulté à se rendre compte de
bien des incohérences, par suite de ce perpétuel passage —
dans l'appréciation des mêmes événements et des mêmes
hommes — d'un point de vue très bienveillant à une façon
de juger pleine de malveillante animosité (p. 628-629) Il
allait donc de soi que puisque Sulpice estimait Priscillien
hérétique, il devait, ipso facto, le considérer comme capable de

toutes les abominations et coupable de tous les méfaits. Les
bruits les plus immondes, les plus déraisonnables, j'ajouterai
les plus sots, notre auteur les recueille sans que son esprit
de mesure, son équité, son libéralisme en souffrent le moins
du monde. C'est ici qu'il faut se donner le spectacle déplorable

des deux courants par lesquels ce cerveau était bouleversé.

Quelques lignes plus haut, dans son admiration pour
l'intelligence, l'éloquence, le savoir, la charité, le dévouement,
la piété de l'évêque d'Avila, on l'a entendu déclarer que cet
homme eût été absolument parfait s'il avait montré un peu
moins de vanité. Puis, tout à coup, sans incident explicatif ni
transition aucune, il le fait apparaître sous l'ignoble figure
d'un débauché qui ne prend même pas la peine d'être hypo-



— 565 —

crite; recherchant l'inceste pour mieux aiguiser la volupté;
pratiquant l'infanticide avec une audace moins imprudente
que stupide. Les excès par lui commis s'étalent publiquement,
alors que son évident intérêt commandait tout au moins la
dissimulation et l'hypocrisie. Ce contraste choquant ne
contribue pas peu à me confirmer dans l'idée que le portrait de

Priscillien fut revu à deux dates différentes : la première se

rapportant au verdict d'Evodius, la seconde aux souvenirs
d'Eluza et de Martin. J'avoue, au surplus, que même après
cette interprétation, je reste confondu que Sulpice ait pu
enregistrer sérieusement de pareilles invraisemblances (p. 634)....
En terminant cette notule, je voudrais faire preuve, à l'égard
de Sulpice, d'un peu de bénignité. Les détails ignominieux
qu'il donne sur Euchrocia et sur Procula, l'une fille, l'autre
petite-fille de l'un des derniers rejetons de l'ancienne noblesse
druidique, l'illustre professeur Delphidius, je m'abstiendrai d'en
caractériser la cruelle légèreté. Je remarquerai, au contraire,
que les « historiens » qui ont, plus tard, employé cette partie
de la Chronique, se sont rendus coupables d'un gros abus de

textes, lorsqu'ils présentent comme une assertion ferme, un
renseignement rédigé sous forme très dubitative. La rumeur
sur laquelle M. de Broglie, par exemple, s'appuie pour qualifier

de « femmes de mauvaise vie » les deux personnes dont
nous venons de parler, Sulpice ne l'a nullement affirmée.
Simplement, et c'est déjà trop pour sa mémoire, il l'a
recueillie, mais sans la garantir. Ces bruits coururent de bouche
en bouche, fuit in sermone hominum ; voilà tout ce qu'il en
dit» (p. 635-636).

Donc la cause est terminée : scientia loctita est, causa
finita est. E. M.


	Variétés

