Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 32

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Edward White BENSON, sometime archbishop of Canterbury:
The Apocalypse, an introductory study of the Revelation of
S. John the divine; London, 1900.

The Book of the Revelation has received a good deal of
attention from English Theologians during recent vears. F. D.
Maurice, the late Dean of Llandaff and Prof. Milligan have all
issued expositions of it. The Speaker’s Commentary contained
an elaborate edition by the late Archdeacon Lee and the Rev.
G. A. Simcox published a most admirable commentary in the
Cambridge Bible for Schools. I have now before me the lat-
est work on the subject, the product of the pen of our late
revered Archbishop. The book is interesting not only on ac-
count of its author but from its own merits and all students
of the Apocalypse will find it full of help and suggestiveness.
The book — to quote the Archbishop’s words — “makes no
pretensions to be an interpretation, still less, what many inter-
pretations are, a new Prophecy. It is meant only to help
people to read the Apocalypse as itself counsels people to read
it, without additions or subtraction.” To attain this purpose
the Archbishop has furnished a new translation printed in
paragraphs and lines with headings to shew the position of each
portion in the dramatic structure of the book. The translation
is based on the text of Westcott and Hort; it shews all the
fine scholarship of the Author and is in many ways the best
we possess. One specially noticeable feature is the care with
which all words probably taken from or based on phrases of
the Old Testament are indicated, thus shewing the relationship
of S. John to the Prophets of old. The Translation is intro-
duced by Essays dealing with “ The Persons”, “The Framework”
and what the Archbishop calls in one of those phrases that



— B —

he was so found of “ Four Cardinals of Introduction”. This last is
in fact a brief account of the opening verses of the Rook
shewing how they contain the fundamentals of the Christian
Creed — fundamentals which must be kept in mind all through
the work. After the translation there are two more Essays
dealing with the idea of “Apocalypse” and “The Grammar of
Ungrammar”. Unfortunately this last is the part of the book
which the Archbishop left most unfinished but even as it
stands it is one of the most interesting and instructive. In it
the Archbishop shews that much that appears at first sight to
be simply the product of ignorance of the Greek language is
really intentional and adds much to the force of the writing.

As has been said no effort is made to furnish a formal
interpretation. At the same time the view the Archbishop
takes of the meaning is fairly plain. To him the Apocalypse
is a dramatic representation of the endless struggle between
the forces of good and evil, the struggle that began in the
struggles of the Church and the Empire, which goes on in va-
rious forms from age to age and will reach its final and fierc-
est stage in the coming of Antichrist before the end of the world.

Taken on the whole I think there is little doubt that this
is the true line of interpretation. At the same time it cannot
be denied that many points still want explaining and I do not
see that the Archbishop helps us much farther to the under-
standing of them. One point however he discusses at some
length in a Note at the end and, it seems to me, goes a long
way to settling. The identification of Nero with the fifth King
of XVII. 10 who was fallen and was to return again as the
eighth in the person of Domitian has been maintained by a
large number of scholars amongst us and much stress has been
laid on the belief that Nero was not really dead but would
return again. The Archbishop examines with great care the
evidence for the existence of this belief in the first and follo-
wing centuries and shews, 1 think conclusively, that though it
lingered in a dim form in the minds of some it never had any
real place in popular belief and that the statemens made re-
garding it have been grossly exaggerated. If this is the case
it goes far to destroy the arguments adduced with so much
confidence in favour of an early date for the Apocalypse and
to restore the traditional date of the reign of Domitian.

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900, 51



— T =

There is much more that might be said about this book
but I hope I have drawn attention to it sufficiently to induce
those who are interested in the Apocalypse to get it and study
it for themselves. A. J. C. ALLEN.

E. Boutroux: Pascal; Paris, Hachette, in-18, 1900, 2 fr.

Pascal est un probléme, et un probléme trés compliqué.
Les complications viennent, d’abord, de la personne méme de
Pascal, de son esprit et de sa tournure d’esprit, de son carac-
tere, de son milieu, plus encore peut-étre de son tempérament,
qui, loin d’avoir été pondéré, fut maladif et influa certainement
sur sa pensée et sur son sentiment. Elles viennent, ensuile,
des questions traitées par Pascal, soit dans les Provinciales,
soit dans les Pensées,; questions déja difficiles en elles-mémes,
mais rendues plus difficiles encore par les distinctions et les
subtilités extrémes des théologiens, et que Pascal, qui n'était
pas assez théologien et qui ne connaissait pas assez l'histoire
de la théologie, ne pouvait pas résoudre a fond. FEwnfin, ces
complications viennent des contradictions commises par les
historiens et les critiques dans leurs appréciations de Pascal
et de son ceuvre. Jugé trés diversement aux XVIIe, XVIII® et
XIXe siécles, Pascal nous apparait, a travers son é&clatante
auréole de sainteté, mystérieux dans son mysticisme et sa
theologie.

Dire qu'il a été de Port-Royal, ne suffit pas: car il y a
eu le Port-Royal de Saint-Cyran, celui de Singlin et de de
Saci, celui d'Arnauld et de Nicole, et ce serait se tromper que
de croire que Pascal a été d’accord en tous points avec ses
amis. M. Boutroux dit lui-méme: «Quant a Pascal, il s'efforga
d’acquérir les vertus qu'on y pratiquait, mais il ne se consi-
déra pas comme lui appartenant véritablement. Il s’absentait
souvent de Port-Royal pour vivre a Paris, soit chez lui, soit
a l'auberge du Roi David, sous le pseudonyme de M. de
Mons. Lié aux personnes de Port-Royal, il ne crut pas faire
partie d'une communauté; il entendit conserver son indépen-
dance » (p. 91).

Dire que Pascal a été janséniste, suffit encore moins: car,
outre que rien n'’est plus obscur que cette expression, on con-



s THG ==

nait suffisamment ses dissentiments avec Arnauld, Nicole et
ses autres amis sur la question du formulaire; comment, en
1661, & la suite d'une longue discussion avec eux, il se trouva
mal, tomba sans parole et sans connaissance (p.- 101 et 153).

Ce qui est certain, c’est qu'il fut, en philosophie, aussi
éloigné du scepticisme que du dogmatisme. Il a trés bien vu
ce qu'il v a eu de vrai et de faux soit dans Epictéte, soit
dans Montaigne. Epictéte a bien connu le devoir de 'homme,
mais il s'est trompé en pensant que ’homme pouvait a lui
seul le remplir. Montaigne a bien vu que, livrée i elle seule,
la raison ne peut aboutir qu’'au pyrrhonisme, mais il a eu
tort de trouver bon que I'hnomme s’en tint & ce qu’il peut, en
négligeant ce qu’il doit (p. 92-93).

Ce qui est certain, c’est que Pascal fut, en religion, 1'en-
nemi soit des jésuites, soit des libertins, parce qu'il voyait
I'impiété chez les uns et chez les autres et qu’il voulait com-
battre les adversaires du christianisme, soit qu’ils fussent dedans,
soit qu’ils fussent dehors (p. 142).

C’est aussi avec justesse que M. Boutroux a dit des reli-
gieuses de Port-Royal qui refusérent de signer purement et
simplement le formulaire: «Etait-ce 12 se séparer du pape et
de I'Eglise? Dans la pensée de Pascal, c'était au contraire
rester uni a I'Eglise catholique indivisible, invisible et éter-
nelle, qui seule est la véritable Eglise de Dieu» (p. 153). La
est le vrai Pascal. Il est aussi dans les réponses qu’il fit a
certaines questions relatives a ses PFrovinciales. «Pascal ne
s’émut pas des condamnations dont elles furent 1'objet. Si mes
Leltres sont condamnées a4 Rome, ce que j'y condamne est
condamné dans le ciel, écrit-il dans ses notes. Et il ajoute:
Ad tuum, Domine Jesu, tribunal appello. Un an avant sa mort,
comme on lui demandait s'il se repentait d’avoir fait les Fro-
vinciales: «Je réponds, dit-il, que loin de m’en repentir, si
j'étais a les faire, je les ferais encore plus fortes» (p. 137).
Sur le point de mourir, s’étant confessé a M. Beurier, curé de
St-Etienne-du-Mont, sa paroisse, celui-ci lui demanda s'il n’avait
rien & se reprocher au sujet des Provinciales. 1l répondit tran-
quillement que sa conscience ne lui reprochait rien, et qu’il
n'avait agi que pour la gloire de Dieu et la défense de la
vérité, sans avoir jamais été poussé par aucune passion contre
les jésuites (p. 154).



— 76—

Le christianisme de Pascal était trop vivant pour qu'il se
contentat de croire spéculativement des dogmes et de démon-
trer logiquement des vérités. A la raison il joignit le cceur;
et les raisons de la raison, il les complétait par les raisons
du cceur. Ce n'est pas a dire pour cela qu'il fat ce qu'on
appelle aujourd'hui < sentimentaliste », c’est-a-dire partisan du
seul sentiment religieux, en dehors de toute doctrine dogma-
tique. Loin de la. Toute son apologétique proteste contre un
tel sentimentalisme.

Mais dans quelle mesure fut-il partisan de la raison en
matiere de foi? Dans quels rapports tint-il la raison, la science,
la philosophie et la foi? Fut-il cartésien? Apprécia-t-il de la
méme maniere qu'Arnauld la philosophie de Descartes? Quelle
fut exactement sa pensée sur les droits de la raison et de la
conscience, sur la nature, le péché, la griace, le concours du
libre arbitre de 'homme et de la grace divine dans I'ccuvre
du salut? Quelle fut sa vraie notion du christianisme et de
I'Eglise ? C'est ce que personne, pas méme M. Boutroux, n'a
précisé jusqu'ici. M. Boutroux a analysé d'une facon fort inté-
ressante les principales PFrovinciales, mais les explications
qu'il a essayé de donner sont insuffisantes, & mon avis, pour
dissiper pleinement les obscurités du probléme pascalien. Son
livre, trés consciencieux et trés substantiel, n’en est pas moins
un des meilleurs qui aient été €crits sur ce génie personnel
et si extraordinaire, qui ne s’est reflété que trés incomplete-
ment, hélas! dans les fragments laissés par lui.

E. Micuaup.

P. Brivuxricy, Das Fortschreiten der Los von Rom-Bewegung
in Osterreich. I. Bohmen. Minchen, Lehmann, 1900, 75 S.

Der Verfasser berichtet iiber das Fortschreiten der Be-
wegung, zunidchst in Bohmen, hat jedoch dabei nur die Uber-
tritte zum Protestantismus, die Erstarkung bereits bestehender
und die Bildung neuer evangelischer Gemeinden und Predigt-
stationen im Auge. Im besondern nennt er: Falkenau und
Konigsberg a. E., Loretto (= Altkinsberg), Graslitz, Karlsbad,
Neudeck, Komotau, Kaaden, Saaz, Podersam, Briix, Toplitz,
Karbitz, Wiklitz, Dux, Klostergrab, Turn, Krammel-Obersedlitz,



— 77T —

Aussig, Schonpriessen, Bodenbach-Tetschen, Leitmeritz, Treb-
nitz, Haida, Warnsdorf, Reichenberg, Gablonz, Friedland, Trau-
tenau, Braunau, Hohenelbe, Langenau, Pilsen, Budweis. Aber
auch in anderen Orten sind Ubertritte in grosserer oder kleinerer
Zahl erfolgt. Es ist ein reges evangelisches Leben, tiber welches
der Verfasser teils auf Grund eigener Anschauung, teils auf
Grund von Berichten zu erzdhlen in der Lage ist. Empfind-
lich vermissen wir in der vorliegenden Schrift Mitteilungen
tiber die Entwicklung der Los von Rom-Bewegung nach der
altkatholischen Richtung hin. Doch ist dies nicht auf jene ,un-
evangelische Engherzigkeit* zurtickzufiihren, die Beyschlag (in
seinem Geleitwort zu Robertsons Schrift tiber Campello) tadelt,
sondern, wie der Verfasser mit Bedauern betont, auf den Mangel
einschlagiger offizieller Daten. Wir moéchten den Verfasser
auf den Bericht tiber die oOsterreichische altkatholische Kirche
im altkatholischen Kalender fiir das Jahr 1901 hinweisen,
welcher Bericht die in Betracht kommenden statistischen Daten
aus der Feder des Bistumsverwesers Cech enthilt.
Pfr. SCHIRMER.

Baron Carra DE Vaux: Avicenne; Paris, Alcan, in-8°, 1900,
5 fr.

L'auteur a divisé son ouvrage en dix chapitres, dont les
quatre premiers sont consacrés a la théodicée du coran, aux
théologiens musulmans appelés motazélites, aux traducteurs,
aux philosophes et aux encyclopédistes. Toute cette partie
n’est qu'une sorte d'introduction, dans laquelle sont résumés
beaucoup de renseignements sur la théologie scolastique mu-
sulmane. L’étude sur Avicenne méme ne commence qu'a la
page 127 et ne contient que 172 pages. Aprés une courte
biographie et une simple indication des principaux ouvrages
du médecin philosophe, 'auteur passe en revue sa logique, sa
psychologie, sa métaphysique et sa mystique. C'est un exposé
plus qu'une étude critique; j'eusse désiré, sur certaines ques-
tions importantes, comme la nature humaine, la spiritualité et
I'immortalité de lI'ame, une étude plus documentée et plus
approfondie,



— 978 —

L'auteur dit (p. 276): <«Le systeme d'Avicenne a soulevé
I'horreur des esprits religieux. Gazali, qui représente dans
I'islam le point culminant de la scolastique a dominante philo-
sophique, Gazali, dis-je, s’est attaqué avec violence au systeme
d'Avicenne et en a ruiné la fortune en Orient. Un siécle apres
Gazali, ces mémes doctrines renaissaient en Occident, et,
franchissant les limites de l'islam, elles allaient, a la maniere
d'une hérésie redoutable, jeter 1'épouvante dans le monde
chrétien, sous le nom d’averroisme.» Il est regrettable: 1° que
l'auteur n’ait pas marqué en quoi 'avicennisme et 'averroisme
sont semblables et en quoi ils sont dissemblables; et 2° com-
ment cette «hérésie redoutable a jeté l'épouvante dans le
monde chrétien». Ce dernier point serait d'autant plus intéres-
sant que, d'une part, Avicenne n'a pas enseigné le panthéisme,
et que, d'autrc part, il a été, dans les questions de la nature
de 'homme et de la spiritualité de I'ame, beaucoup plus spi-
ritualiste que ne l'a ¢été, deux siécles plus tard, Thomas
d’Aquin. Si le monde chrétien devait étre épouvanté, c'était
plutdt, ce semble, du matérialisme de celui qu'on a appelé si
étrangement I’Ange de 1'école. E. M.

A. Durourcq: Etude sur les Gesta martyrum romains;
Paris, Fontemoing, in-8°, 441 p., 1900, 12, fr. 50.

Cet ouvrage est de premiére valeur: il est écrit sur les
sources mémes, avec une parfaite impartialité et d’aprés une
méthode de critique irréprochable. Sans doute, il ne s'agit que
des martyrs romains; mais cette ¢tude, quoique restreinte, a une
portée générale, et ses conclusions logiques s'étendent a toute
I'histoire de I'Eglise romaine. Je laisse de coté les points parti-
culiers, quoique trés intéressants, que l'auteur a traités en
passant, tels que les origines de I’'Eglise romaine, le martyre
de St. Pierre et de St. Paul, les rapports entre Byzance et Rome
aux Ve et VI® siecles, les changements opérés au I[V® siecle,
ce qu’il faut penser du pape Grégoire le Grand, de l'ascétisme,
des attaques plus ou moins manichéennes contre le mariage, etc.
Je préfere me borner au fond méme de 1'ouvrage, a savoir:
la maniere dont les Gesta martvrum romains ont été rédigés,
et ie peu de valeur qu’ils offrent pour l'histoire méme des per-



— T8 ==

sécutions, bien qu'ils laissent apercevoir la nature et les aspects
de la vie religieuse, dans les milieux populaires, depuis Cons-
tantin jusqu’aux Lombards.

L’auteur a recueilli 77 textes comme autant de sources
possibles du Martyrologe (édition adonienne), en ce qui concerne
I'histoire des persécutions romaines. Il les a étudiés a fond;
il a fait preuve d'une grande et solide érudition, et il est arrivé
a ce résultat: « Nous n'avons que des récits banals et ternes,
dus 4 de braves gens de sous-diacres, d’intelligence bornée et
de cceur mesquin; au lieu de I'Epopée des martyrs de Rome,
qui aurait pu rayonner dans le monde pour la plus grande gloire
du Christ et de I'Eglise, nous avons une cinquantaine de gestes
assez insipides. L'historien se montrera plus indulgent que le
lettré. Indépendamment des expressions de tendre et admira-
tive piété qu'on y releve, les gestes romains expriment par
eux-mémes la vénération profonde qu'inspiraient les martyrs:
les rédacteurs ne pouvaient pas admettre que leur histoire flt
abandonnée a l'oubli. Les tentatives des manichéens pour in-
troduire leurs théories parmi ces traditions pieuses et pour faire
bénéficier celles-1a du prestige de celles-ci, soulignent ce fait
d’une éclatante maniere: ces tentatives rappellent celles qu'ils
faisaient encore, a la méme époque, pour exploiter le prestige
de ces autres puissants patrons qu’étaient les apotres. Les deux
faits se répondent, se complétent et s’éclairent: ils nous con-
firment dans l'idée que c’est par les cultes intercesseurs que
le christianisme a conquis les foules, et que c'est grace a ces
cultes que celles-ci ont pu passer des religions polythéistes
locales a la religion chrétienne catholique » (p. 420).

L’auteur établit les faits suivants. Rec¢us au moyen age
comme textes authentiques, les gestes romains sont critiqués
maintenant comme textes apocryphes. On a d’abord constaté le
fait de lenwr inauthenticité ; on en a ensuite cherché la cause dans
Vhypothése de lUinterpolation, on en a enfin trouvé la raison
dans la théorie de I'apocryphicité. Telle a été I'évolution de la cri-
tique a I'égard de ces « légendes ». Au moyen age, « les notions
d'authentique, d’historique, d’apocryphe, n'avaient pas cours »
(p.4). Elles pénétrerent ensuite peu a peu dans les esprits. AuXVI®
siecle, le cardinal Valere, ami de St. Charles Borromée, pensa
qu'«une des causes de la falsification des légendes a été la cou-
tume qu'on avait autrefois dans plusieurs monastéres d'exercer



— 780 —

les jeunes religieux par des amplifications de rhétorique qu'on
leur faisait faire sur le martyre de quelque saint» (p. 13). Au
XVII® siecle, Baillet, qui suivit presque toujours le savant Tille-
mont, a écrit: « Nous ne connaissons pas méme d'actes de
martyrs venus de la ville de Rome, qui n'aient été composés
longtlemps aprés les persécutions de 'Eglise, sur des mémoires
souvent défectuenx ou sur des traditions populaires, bien qu'écrits
pour la plupart avec un grand air de simplicité. » Les savants
de 1'école de Tillemont ont compris que les textes romains
¢taient apocrvphes et qu’ils avaient été rédigés wvers le VI° ou
le VII® siécle. Héritier de leurs souples méthodes, 1'abbé
Duchesne a relevé leurs theéses: il a démontré que le Liber Ponti-
ficalis avait été rédigé au début du VI° siecle, vraisemblable-
ment au temps de Symmaque et d'Hormisdas, et il a assimilé
la rédaction des Gesta pontificum a celle des Gesta martvvum
(p. 15). 11 est certain qu'a la fin du IVesiecle on n'avait a
Rome, dans les milieux cultivés, qu'une trés imparfaite connais-
sance de l'histoire des martyrs qui y avaient souffert (p. 17).
Ambroise, Augustin, Prudence, Damase lui-méme, croient sou-
vent devoir avertir le lecteur qu'ils ne sont pas certains des
faits qu'’ils racontent, et qu'ils donnent non comme une histoire,
mais comme une légende. On sent leur ignorance de I'histoire
des Saints dans les fraditur et les fertur dont ils sément leurs
discours, et plus encore dans les détails qu'ils rapportent
(p. 28-29).

M. Dufourcq constate que le Martyrologe est né avec le
monachisme et qu’il en a suivi la fortune (p. 31). Ce fait est
trés important. Il montre que les Fassiones et les Gesta mar-
tyrum qui abondent au IX° siécle, ont pris naissance dans les
couvents entre le Ve et le IX® siecle, grace a des traditions
trés flottantes et surtout a des imaginations dénuées de tout
souci d'exactitudc (p. 43). Le narrateur est ignorant et sans
géne; il pratique le pro pietate mentiri en toute liberté. « Re-
lisez, dit M. Dufourcq, dans les gestes de Nérée et Achillée,
I'idéal que réve Flavie Domitille, ce curieux paradis qui semble
un premier dessin du paradis de Mahomet, oli, dans l'air bleu,
sous les palmiers d’or, les houris souriantes attendent le fidele
serviteur d'Allah; et vous croirez sans peine qu'a co6té des
phrases toutes faites que le narrateur doit placer dans la bouche
des martyrs, on discerne sans effort, a travers les idées qu'il



— T —

se forme des événements et des hommnes, sa pevsonnalité propre,
ausst peu développée aw point de vue moral qu'aun point de
vute intellectuel, aussi incapable de sortir d'elle-méme par 'amour
que par la pensée; sa psychologie particuliere perce sous la
psychologie de rigueur que le sujet comporte et que la tradi-
tion impose. Nous n'avons pas ici une authentique histoire
des martyrs de Rome: 'impression qu'elle donne est trop dis-
cordante et contradictoire. Cette opinion s’affermit lorsqu’on re-
marque que les préoccupations attestées par nos légendes sont
tout étrangeéres a l'époque des persécutions. Leur caractere
tendancienxx n'est pas moins remarquable que leur enfantine
psychologie; on aurait peine a en trouver beaucoup qui soient
contées ou concgues en dehors d'un parti pris et d'un point de
vue déterminé; le narrateur entend toujours accréditer, & pro-
pos d’un fait historique ou d'une doctrine morale, sa propre
maniére de voir; et ce n'est pas par une discussion franche
quil prétend l'imposer au lecteur; c'est par des artifices et des
habiletés qu’il s’efforce de linsinuer en lui» (p. 61). « Lorsque
les circonstances favorisent son dessein, il pousse plus loin
encore "audace de ses inventions et il imagine des leltres vé-
digées par les saints eux-mémes: témoin la lettre de Ponce
Pilate dans les gestes de Pierre et Paul» (p. 62), etc.

Ce sont donc des documents apocryphes, rédigés non sur
des documents autorisés, mais d’'aprés des tradition orales «in-
completes et deformées », par des clercs «de faible culture
intellectuelle et morale » et dans lesquels I'dme des martyrs ne
vibrait nullement (pp. 66 et 359). Les masses étaient alors treés
friandes de vies de Saints ; de 1a les légendes dont on les satura.
« La vie de saint Martin, la vie de saint Ambroise, les vies de
saint Hilaire et de saint Honorat, celles de saint Séverin et de
saint Epiphane ont poussé les dévots des martyrs & rappeler
a leurs contemporains la gloire des premiers témoins de Jésus;
et peut-étre I'écrit d'Euchaire sur les martyrs d’Agaune n'a-t-il
pas ¢été sans influence sur quelqu'un de nos rédacteurs, jaloux
de la gloire romaine » (p. 291).

Bref, les conclusions de l'auteur, que je ne fais qu'indiquer
et résumer, sont appuyées par lui sur des textes et des faits
nombreux et minutieusement étudiés. Elles me semblent irréfu-
tables. E. Micuaubp.



Etienne Lamy: La France du Levant; Paris, Plon, in-8°,
1900, Fr. 7. 50.

Par « France du Levant », 'auteur entend le role de la
France en Orient, soit vis-a-vis des populations musulmanes,
soit vis-a-vis des populations orthodoxes. Il est regrettable qu'il
ait mélé, dans son volume, celles-ci & celles-1a. Dans la dis-
tribution des parties de ce volume, il semble méme avoir ignoré
les orthodoxes: le livre [*, en effet, traite de «la lutte de la
chrétienté contre lislam », le II°®° de « l'alliance de la chrétienté
avec l'islam », et le III® des « chances d’avenir ».

L’auteur a envisagé la question orientale & trois points de
vue: le politique, le commercial et le religieux. Le point de
vue politique historique est assez bien traité, surtout ce qui
concerne la description de la situation présente. Je me déclare
incompétent sur les affaires commerciales. Quant au coté reli-
gieux et ecclésiastique, le volume est d'une faiblesse qui fait
sourire. L'auteur est amené par son Ssujet & prononcer une
quantité de jugements sur le catholicisme, sur l'orthodoxie
gréco-russe et sur le protestantisme; et1l’on voit que la connais-
sance ¢lémentaire des principes et des ceuvres de ces trois
confessions lui fait a peu prés défaut.

D’abord, il va de soi qu'il confond le catholicisme avec le
romanisme; qu'il n'a pas étudié les origines du papisme et de
la papauté; qu'il n'en connait pas 'histoire exacte, mais seule-
ment ’histoire ultramontanisée qui a cours en France. [’auteur
n'a pas indiqué une secule fois (d¢tail qui caractérise bien ce
genre de connaissance) les sources dans lesquelles il a puisé
ses renseignements et ses prétendues preuves. Cet ouvrage
est un curieux spécimen de la facon dont les dilettantes du
romanisme se voilent les yeux pour ne pas voir telles qu'elles
sont les Eglises autres que la leur, et surtout pour ne pas voir
la leur propre telle qu'elle est. Par exemple, parlant de I'Eglise
orientale, 'auteur dit (p. 374): « Ce qu'on y voit & nu, dans son
impudeur vulgaire, c'est la promiscuité de la religion et de la poli-
tique, c'est la soumission de I'Eglise au pouvoir, quel qu'il soit
et quoi qu'il veuille. » IL’auteur ne se doute donc pas que ce
grief est un fer rouge sur le front de I'Eglise romaine elle-
méme et que toute l'histoire de ces dernieéres années, notam-
ment en France, en est la démonstration péremptoire? 1l en
est encore a répéter la phrase jésuitique, qui dénote une com-



— 783 —

plete ignorance de la constitution de I'Eglise orthodoxe: «La
constitution de 1'Etat et de I'Eglise assure au tsar un empire
absolu suy les dmes et sur les corps» (p. 378). Clest le tsar,
et le Saint-Synode, et tous les théologiens orthodoxes, qui doi-
vent bien rire! Et encore (p. 379): « Aux angoisses de la pensée
sur la destinée humaine, I'Eglise orthodoxe ne répond que des
psalmodies; a la pitié du cceur pour les maux de la vie pré-
sente, elle ne donne pas davantage, elle est wvide d’ceuvres.
C'est cette stérilité qui transforme les égoistes en sceptiques
et les passionnés en destructeurs. » Puis, 'auteur énumere les
forces religieuses, «la fécondité des vocations généreuses, la
science du sacrifice, la discipline des ordres religieux, la force
cachée dans les saintes mains des femmes, tous les miracles
de 'action », et il ajoute (p. 381): « Avec l'orthodoxie, la Russie
n'a rien de ces forces, le catholicisme les possede et les lui
donnerait. » Le catholicisme, selon M. Lamy, c'est le papisme;
or le papisme a le monopole de la vérité, de la vertu, de la
religion, de la sainteté!...

C'est dire, du méme coup, que M. Lamy n’est pas plus
impartial envers les protestants qu’envers les orthodoxes gréco-
russes. Il faut lire les pages 339-346, pour se faire une idée
de ce qu'un romaniste lettré peut imaginer sur les Eglises
protestantes : leurs savants n’ont qu'une culture « plus en super-
ficie qu'en profondeur », leurs instituteurs n'ont pas de dévoue-
ment, les ceuvres de miséricorde leur sont inconnues, leurs
diaconesses sont des mythes, il n'y a que la religieuse papiste;
« les protestants, bien que les plus actifs, n'ont pas donné aux
fondations de bienfaisance une place digne d’eux. La libéralité
de leur nature n’a-t-elle pas été paralysée par la nature de leur
religion? La réforme est née raisonneuse et vit par un esprit
de discussion, par suite par des opérations d'intelligence, par
suite est un culte d'aristocratie... Toutes ces imperfections
sont absentes de la charité catholique (lire romaine). » Etc., etc.
Bref, prenez mon ours, le pape!

Vraiment, on croit réver en lisant de telles assertions, non
pas sous la plume d'un assomptionniste, mais sous celle d'un
écrivain qui se pique de littérature et d’exactitude.

On comprend qu'avec de tels préjugés et de telles normes,
l'auteur ait traité la question d'Orient a rebours. Il n’a aucune
idée du but poursuivi par les papes dans les croisades; il ne



784 —

sait pas qu'ils ont visé avant tout & la fondation d'un empire
latin d’Orient et &4 P'asservissement des Eglises d'Orient; il croit
positivement que c'est I'Orient qui a prévariqué en repoussant
la suprématie romaine, et non Rome qui a divisé 'Eglise; il
croit a priori que tous les mouvements religieux contre Rome
sont des mouvements irréligieux et hérétiques. C'est sur ces
colossales erreurs qu'il fonde toute sa politique orientale, et
qu'il ose prétendre qu'il n'y a d’autre solution de la question
orientale que la solution papiste! Conversion de la Russie au
papisme, de la Gréce au papisme, des Arméniens au papisme,
des Coptes au papisme, des Syriens au papisme, ainsi que des
chrétiens arabes, slaves, bulgares et autres; conversion aussi
des musulmans au papisme par le moyen des moines de Rome,
des patriarches créés par Rome, des agents romanistes de
toutes robes et de toutes couleurs; etc.

En vérité, de telles choses ne sauraient se discuter, et il
faudrait plaindre la France si elle s’obstinait dans de telles
erreurs. Apreés avoir été trompée par les papes, qui l'ont épuisée
au lieu de la fortifier, la France s’est encore trompée elle-méme,
en acceptant et en continuant la fameuse et absurde politique
de Frangois I**. Se dire la fille ainée de I’Eglise catholique, et
soutenir les intéréts turcs en Europe et en Asie, est une illogicité
criante. Que la papauté pousse secrétement la France a cette
illogicité antichrétienne, je le concgois: car la papauté a intérét
a4 ce que le Turc asservisse les KEglises orientales et les em-
péche de développer ie christianisme vrai, celui que la papauté
a dénaturé et corrompu, celui qui un jour la détruira elle-méme.
Que la France ne comprenne pas enfin, aprés tant de tristes
expériences, & quel misérable jeu on la fait concourir, c'est ce
qui étonne quiconque connait 1'histoire,

Le volume de M. Lamy a du moins cela de bon qu'il con-
tient de précieux aveux en matiére politique et commerciale.
Il reconnait que la France perd de plus en plus de son in-
fluence politique et commerciale en Orient; et certes il n'a pas
de peine a le prouver. Malheureusement, au lieu d’indiquer les
vrais remeédes politiques qui reléveraient le prestige de la France
en Orient et en Europe, il ne lui conseille guére que la « barbe
de capucin». Ce n'est pas assez et c'est beaucoup trop.

E, M.



— 780 —

Clodius PiaT: Socrate; Paris, Alcan, in-8°, 1900, fr. 5.

Excellent ouvrage, composé d'aprés les sources, avec mé-
thode et clarté; pas de phrases creuses, mais des choses et
des preuves. C'est, ce me semble, la meilleure étude que nous
ayons sur Socrate. L’auteur commence par décrire le milien
philosophique et social dans lequel Socrate a vécu et agi (469
a 399); puis sa jeunesse, sa vocation et son <«appel divin »
son idée maitresse (« rien n'est fort comme la raison »), sa mé-
thode, son éthique, sa théologie, son eschatologie, enfin son
proces, sa mort et son influence.

Bref, Socrate a philosophé pour tacher de ramener a Athénes
une vie plus noble que celle des sophistes et du peuple; son
ceuvre fut un essai génial de réaction contre la décadence
morale qui perdait sa patrie (p. 51). Il voulut la conduire a
la vertu par le savoir. La science du bien, le pourquoi du
bien, tel fut le centre de ses pensées et le fond de ses dis-
cours. « Il s’y adonna avec un tel dévouement qu'il ne con-
nut plus aucun autre souci, avec une telle puissance de volonté
que rien plus jamais ne put l'en écarter, pas méme la pers-
pective de la mort » (p. 74). Il paya de sa vie la gloire d’étre
I'éducateur d’Atheénes, le réformateur moral et religieux de son
pays. M. Piat éleéve Socrate trés haut a ce point de vue (p. 83).

Il est certain que Socrate a fait ressortir autant que pos-
sible I'importance de la science morale. Je dis «la science
morale », parce qu'il signala de bonne heure l'insuffisance des
connaissances physiques pour la direction de la vie humaine.
Disserter & l'infini sur l'universalité et l'origine des choses, lui
paraissait inférieur, de toutes manieres, a la connaissance et
a la pratique du bien. Il s'appliqua donc & fonder une morale
rationnelle, qu'il aurait voulue vivante et pratiquement efficace.
Il aurait réussi, s’il suffisait d’avoir la science de la vertu pour
étre réellement vertueux, si savoir le bien était bien agir, si
la justice et toutes les autres vertus n'étaient que la sagesse,
en un mot si la sagesse qui éclaire l'intelligence pratique était
aussi la force qui détermine la volonté et qui par la volonté
produit l'action. Il n'en est rien; bon gré mal gré, il faut re-
connaitre que l'ordre spéculatif et 'ordre pratique sont distincts,
et que la volonté libre est plus difficile & mouvoir que l'intelligence
a éclairer. La faiblesse de la morale socratique, c’est précisé-



— 786 —

ment qu’'elle se borne trop au co6té intellectuel des choses, a
la claire vue du bien, et qu'elle ne va pas assez jusqu'a la
motion méme de la volonté.

M. Piat I'a senti, je crois, lorsqu'il a dit: « En quoi consiste
au juste l'action que la science exerce sur la volonté ? Est-elle
nécessitante ou nonv?... Socrate lui-méme n'y a jamais pensé
d'une facon bien précise... Il ne s’est pas expliqué a ce sujet.
Sur ce point pourtant décisif, sa psychologie reste indécise. ..
Lorsqu’on pousse la philosophie socratique jusqu'au détermi-
nisme, c'est qu'on fait I’histoire d’autrui avec ses propres
idées » (p. 163).

C'est le sentiment du devoir et de la stricte obligation
morale qui influe directement sur la volonté. Socrate a pensé
que ce sentiment peut naitre d’abord de la saine intelligence des
choses, de leur harmonie percue et comprise, de leur enchaine-
ment rationnel, de la connaissance des lois en tant que lois.
Ensuite, il a eu recours & la religion. D’aprés sa théorie, dit
M. Piat, «l'obligation morale n’est pas seulement un rapport
de la volonté humaine a 1'harmonie des choses; c’est aussi et
par-dessus tout un rapport de la volonté humaine & la volonté
divine (p. 178) ... A propos de la théorie des lois, Socrate, pour
trouver 1'explication totale du devoir, est remonté jusqu'a la
religion. On n'aurait qu'une partie de sa pensée, si l'on s’en
tenait 1a... Il a esquissé toute une théologie, qui est, comme
son éthique elle-méme, une téléologie » (p. 193). Cette théologie,
qui se réduit au spiritualisme ordinaire, est trés bien exposée
par M. Piat (pp. 193-208).

En somme, Socrate fut un point de départ. De lui sor-
tirent divers systemes, dont aucun ne fut assez fort pour s'im-
poser. Je n’oserais dire, comme le fait M. Piat (p. 267), que
tous s’écroulérent dans le scepticisme; mais le socratisme
n'atteignit a sa vraie force, comme le platonisme, que dans
la synthése chrétienne. E. M.



787 —

RoBERTSON, Alexander, Rev., Graf Campello und die katho-
lische Reform in Italien. Mit einem Einfiithrungsworte von
Prof. ). W. BEyscuLAG. Halle, Fricke. 1900. 168 S. Preis
M. 2.50, geb. M. 3. 50.

Vorliegendes Buch ist die genehmigte deutsche Ubersetzung
des englischen Buches von Rev. Alex. Robertson und beruht
zum grossten Teil auf der von Campello nach seinem Aus-
scheiden aus der pépstlichen Kirche (1881) niedergeschriebenen
Autobiographie. Besonderen Wert giebt dieser Ausgabe das
Geleitwort von Beyschlag. Esist ein schlichtes, aber tief ernstes
Lebensbild, das der Verfasser uns hier vor die Augen stellt:
Graf Enrico di Campello wurde am 15. November 1831 in Rom
geboren. Als Vierundzwanzigjihriger erhielt er die Priester-
weihe. Kaum dreissig Jahre alt, wurde er schon Kanonikus
von Santa Maria Maggiore und nach sechs Jahren Kanonikus
von St. Peter. Damit hatte er jene Stufe in der Hierarchie
erreicht, die ihm die Aussicht auf den Kardinalshut ersffnete.
Allein Campello war anders geartet als seine Amtsbriider.
Die Pflichten seines Amtes, vier bis finf Stunden téaglich Ge-
bete und Litaneien abzusingen, erschienen ihm nutzlos. Als
wahrer Freund des Volkes schuf er eine Abendschule fiir junge
Leute aus dem Arbeiterstande, der er sich ganz widmete. Man
nannte ihn in Rom im Gegensatze zu den Purpurtriigern den
»schwarzen Kanonikus®. Je weiter desto mehr empfand er die
Hohlheit der péapstlichen Kirche. Es kam der Syllabus und
schliesslich das Unfehlbarkeits-Dogma. Campellos Bemithungen
filhrten zur Grindung einer Genossenschaft, die sich nannte:
moocieta Cattolica Italiana per la rivendicazione dei diritti
spettanti al popolo Christiano ed in specie di cittadini Romani®.
Im Jahre 1881 machte er dann den entscheidenden Schritt, in-
dem er seine Entlassung als Kanonikus von St. Peter in die
Hénde des Papstes legte. In der Kirche der Methodisten in
Rom gab er seinen Schritt offentlich kund. Und nun begann
er, zuerst allein, unter unsiglichen Schwierigkeiten und den
Bannflichen Roms sein Reformationswerk. Bald gewann er
Mitarbeiter: Andrea d’Altagene (Paolo Panzani), Monsignore
Giambattista Savarese, Filippo Cichitti-Suriani. Panzani starb
jedoch schon 1884 und Savarese fiel wieder ab. Im Herbste
des Jahres 1886 nahm Campello seinen Wohnsitz in Arrone,



einer von seinem Vater ererbten Besitzung im Valnerina-Thale,
um dort das Banner der Reform zu entfalten. Es bildeten sich
mehrere Gemeinschaften: Arrone, Terni, Casteldilago, Feren-
tillo, le Mure, la Valle, Montefranco, San Remo, Ventimiglia.
Seitdem sind noch andere hinzugekommen. Es wirken ausser
Campello noch mehrere eifrige Priester. Campello ist er-
wiahlter Bischof der katholisch-reformierten Kirche in Italien.
Die Zukunft dieser Kirche ist auch die Zukunft Italiens. ,Soll
Italien“, sagt Beyschiag in seinem warmen Geleitswort zu diesem
Buche, ,eine Zukunft haben, so muss es eine andere, bessere
und christlichere Religion gewinnen als die des Papsttums.
Den Weg hierzu zeigt den Italienern Campello, .den Weg der
Unterscheidung von Katholizismus und Romanismus, den Weg
des idealkatholischen Bruches mit Rom, wie ihn nach dem
vatikanischen Konzil die deutschen und schweizer Altkatholiken
eingeschlagen haben®. Pfr. SCHIRMER.

Th. Ruvssen: Kant ; Paris, Alcan, in-8°, 1900, fr. 3.

« Ce livre est, avant tout, une histoire intérieure de la
philosophie kantienne. De l'histoire extérieure, du milieu, des
antécédents philosophiques, on n’a pu, dans un cadre aussi
exigu, rappeler que les traits indispensables a lintelligence
du systeme. Le kantisme est un édifice d'architecture massive,
qui ne regoit le jour du dehors que par d'étroites fenétres.
C'est au dedans, quand 1l'ceil s’est habitué a 1'obscurité, qu'il
en admire les proportions et la robuste charpente. » Ainsi s'ex-
prime lauteur sur la portée de son livre (p. X).

Il a divisé cette histoire en deux périodes: 1° la période
antécritique (1746-1770), dans laquelle Kant a abordé succes-
sivement les questions les plus diverses: physique, mathéma-
tique, logique, métaphysique, morale et esthétique. Sa pensée
a évolué du rationalisme a l'empirisme et a fini par se fixer,
grace A la découverte de l'idée critique; — 2°la période cri-
tique. 1'idée critique, touvée des 1769, n’aboutit qu'apres onze
ans de méditation a la publication de la Critique de la raison
pure. Des lors, la base du systeme fut assurée, et les grandes
lignes en furent arrétées. Kant poursuivit jusqu’a sa mort les
conséquences de ses prémisses et les appliqua a toutes les



— 789 —

questions qui avaient occupé sa jeunesse. Les trés nombreux
opuscules de cette période, quel qu’en soit l'ordre chronolo-
gique, se groupent d'eux-mémes autour de quatre grands
ouvrages, qui se succéderent de 1781 a 1793 dans leur ordre
logique : la Critique de la vaison pure spéculative, la Critique
de la raison pratique, la Critique de la faculté de juger, et
enfin la Religion dans les limites de la raison pure.

Ce plan est trés simple et trés clair. Ce qui nous intéres-
serait ici davantage, si la place ne nous manquait, serait le
livre de La Religion, paru en 1793. Recueillir ce que Kant
a écrit sur Dieu et sur la religion, soit dans ses trois Cretiques
et ses publications secondaires, soit surtout dans sa Religion,
telle serait 1'étude que nous aimerions faire, a la suite de
J. Kaftan, B. Piinjer, P. Bridel, O. Pfleiderer, Nolen, etc. Qu’il nous
suffise de rappeler, d’apres les indications précises de M. Ruyssen,
qu'en 1792 parut dans la Revue mensuelle de Berlin, avec 1'im-
primatur de la censure, un article de Kant sur le Mal radical ;
c'était la premieére des quatre études qui devait plus tard cons-
tituer le livre de La Religion. Mais la censure s'opposa for-
mellement a l'impression du second article, Sur le combal du
bon et du mawvais principe. Kant soumit alors les quatre
articles de La Religion au jugement de la faculté de théologie
de Konigsberg, qui accorda Uimprimatur a V'unanimité. Des
lors il n'hésita plus a publier 'ouvrage en entier (1793). Le succes
fut si vif qu'une seconde édition parut en 1794, Le 1° aolt de
cette méme année, le ministre de Frédéric-Guillaume II, Wéllner,
lui enjoignit de ne plus traiter les questions religieuses. Kant,
sans abandonner ses principes, se soumit. Le roi étant mort
en 1797 et son successeur ayant congédié Wollner, Kant, dans
son dernier ouvrage, Le Conflit des Facultés (1798), affirma
une derniere fois les droits de la raison et de la philosophie en
face de la croyance (p. 14).

Rappelons qu'au-dessus de son tombeau, des mains amies
firent graver ces mots extraits de la Raison pratique: «Ce ciel
étoilé au-dessus de moi, la loi morale en moi », symbole saisis-
sant des deux objets qui avaient rempli tout son esprit et tout
son cceur: la loi mécanique de l'univers matériel, et la libre loi
des volontés bonnes (p. 19). E. M.

(13
[\

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900,



— 790 —

P.]J. SwetLorF : Essai d'exposition apologétique de la doc-
trine chrétienne orthodoxe; 2 volumes, Kieff, 1899; —
Cours d'apologétique; 1 volume, Kieff;, 1900.

La Revue a déja mentionné plusieurs ouvrages de ’éminent
professeur de Kieff (n°14, 1896 etn° 18, 1897). Ceux dont nous
venons d’écrire les titres ont & peu prés le méme but, a savoir:
l'apologie du dogme chrétien orthodoxe. Le second n'est en
grande partie qu'un abrégé du premier. L’auteur réfute les
attaques du rationalisme, du panthéisme, du positivisme, du
darwinisme et du matérialisme. Parmi les rationalistes, Tol-
stoi est pris a partie. M. Swetloff connait la littérature philo-
sophique et apologétique moderne (allemande, francgaise et russe),
ainsi que la littérature patristique. Si nous ne nous trompons,
I’ Essai d’exposttion apologélique est le premier en son genre dans
la littérature russe, les ccuvres dogmatiques des archevéques
Philarete, Macaire et Silvestre ayant un autre caractére et un
but différent. Tandis que les ceuvres apologétiques des profes-
seurs J. Smolensky et Rojdenstwesky se bornent &4 la défense
des vérités fondamentales du christianisme, M. Swetloff embrasse
le systeme entier de la dogmatique, surtout dans son F£ssar.
Sans doute quelques parties sont inférieures, et 'auteur est le
premier & la reconnaitre. Qu'il recoive toutefois nos sincéres
félicitations, et puisse-t-il réaliser bientét son « pium deside-
rium », en couronnant son ceuvre par I'Eschatologie, qui intéresse
si vivement les esprits de notre temps. A. P

Rev. Arthur WricHT M. A., Vice-President of Queen’s College
Cambridge: The Gospel according to S. Luke in Greek;
London, 1900.

This book is intended to be a supplement to the Synopsis
of the Gospels which Mr. Wright issued some time ago and
to which I called the attention of readers of the Revue. I may
say at once that the present work seems to me to be one of
immense value and that every serious student of the Gospels
will find it indispensable. The purpose and scope of the book
cannot be explained better than by quoting Mr. Wright’'s own
words given in his Preface. “To read S. Luke without con-



= T =

stant reference tho the other Synoptists and occasional reference
to S. John is happily no longer tolerated..... An attempt
therefore has been made to lay before the class the materials
for comparative study. Parallel passages are printed at length
on the open page, important differences in the tradition are
indicated by thick type, conflations are marked and numbered,
doublets are given in the margin, quotations from the Old
Testament are printed in uncials and the LXX version of
them is appended at the foot of the page, illustrative passages
from other parts of the New Testament are collected in the
fourth column, a selection of various readings is given.....
Some brief critical notes draw attention to important points.
Exegetical notes I have given only where I had something
special to say.”

The text adopted is that of Westcott and Hort and the
execution of the work seems in every way excellent. As is
well know Mr. Wright has been for years a most painstaking
student of the Gospels. He is an enthusiastic supporter of the
view that they do not rest on written documents but on the
oral teaching that was current in the Apostolic Church and
this book will I think go far to persuade most impartial judges
that this view is right. At any rate no one is justified in re-
jecting it without giving Mr. Wright's arguments the most
careful consideration. They are largely based on actual facts,
on the phenomena of the Gospels themselves and on what must
have been the actual method of teaching by the Catechists in
the first century. That these catechists existed, that by con-
stant repetition they taught their classes to repeat by heart
lessons of the life and teaching of Christ are surely certain
facts: that written documents of sufficient authenticity to be
made the basis of their work by the Evangelists existed is matter
of hypothesis which needs to be supported by much better
evidence than any which so far as I can see has yet been
produced. A, J. C, ALLEN.



— 792 —

Dr. Eberhard ZIRNGIEBL: Zur religiosen Frage. Beitrige.
Miinchen, Oskar Beck. 1900. 278 S. 4 M.

In sechs Kapiteln (I. Zur Lage; II. Uber Glauben und
Wissen; III. Ein Mysterium im Lichte des Glaubens und
Wissens; IV. Ausflige in die Geschichte; V. Zur Unionsfrage;
VI. An der Wende des Jahrhunderts) forscht der Verfasser den
Griinden nach, ,welche Glauben und Wissen, Religion und
Konfession, Christentum und Kirche in eine zeitlich so feind-
liche Gegenstellung gebracht haben® (Vorw. III), und die Er-
kenntnis dariiber weist ihm den Weg, ,der ohne Preisgabe des
wirklichen modernen Wissens zur Versohnung desselben mit
dem Glauben leitet und die edelsten Giiter der Men-
schen rettet: den Geist und die Freiheit innerhalb der
Naturnotwendigkeit ebenso wie gegen erstarrte Konfessionen
und Kirchen®* (Vorw. IV). Der Wurm, der an der modernen
Kultur und am Kulturstaat nagt, das ist dem Verfasser der
Widerstreit von Wissen und Glauben in der Gesellschaft und
in den Individuen. ,Aber nicht dadurch werden die Errungen-
schaften der Kultur auf politischem und religiosem Boden ge-
rettet, dass ein dem blossen religiosen Mechanismus (Materia-
lismus) verfallenes Kirchentum Aufklirung und Wissenschaft
in erstickende Halsfesseln schligt, sondern allein dadurch, dass
Glauben und Wissen, der eigenen Schranken bewusst, eins vom
andern lernen, sich gegenseitig wert achten und infolgedessen
Kultur und Christentum eine Versohnung im Geiste des Lichtes
und der Wahrheit feiern. Was heute der an Geist und Ge-
miit erkrankten Menschheit aufhilft, das ist ein von Christen-
tum und Wissenschaft im edelsten Sinne des Wortes gleich
sehr getragener Idealismus des Lebens; dieser aber tritt nur
da auf, wo sich religioser Geist und vergeistigte Religion zu-
sammengefunden haben“ (p. 9). Der Verfasser betont, dass die
Menschen die tiefsinnigste Auslegung des Gottesbewusstseins
durch Christus empfangen haben. Konnen wir auch dem ge-
schiitzten Herrn Verfasser in seiner Auffassung der Person
Christi nicht folgen, so stimmen wir mit ihm darin tiberein,
dass nur christliche Wiedergeburt im Geiste und in der Wahr-
heit die Menschen auf eine hohere Kulturstufe emporzuheben
vermag. In einem besondern Abschnitt sagt uns der Verfasser,
was ihm Christentum ist: ,kein System von Begriffen (Dogmen),



— 793 —

das #dusserlich angelernt wird, sondern eine innerliche Kraft
des schopferischen Geistes Jesu Christi, die neues Leben er-
zeugt — die Liebe zu Gott und den Menschen® (p. 80), ,Reli-
gion der Gesinnung* (p. 84), ,personliches Liebes- und Wahr-
heitsleben® (p. 85), ,Kindschaftsverhiltnis der Menschen zum
Vater“ (p. 86). Darum lehnt der Verfasser auch allen kirch-
lichen Despotismus und Kurialismus ab, unter dem auch die
bestberechtigten Reformationsbestrebungen nicht aufkommen
konnen (p. 103), und bekennt mit Freih. Fr. C. ». Moser, ,dass
die christlich-apostolisch-katholische Kirche gliicklicher, ehr-
wirdiger, durch Reinheit der Lehre beseligender war, ehe sie
romisch-katholisch wurde®, und dass ,wir diesem Zeitpunkt
wieder niher kommen, je mehr wir uns von Rom entfernen,
je mehr auns Papsttum nur wieder Christentum wird“ (p. 122). Darum
verweilt er auch mit besonderer Wirme bei der katholischen
Reformbewegung : sie ist ,der Kampf des Gewissens gegen den
Zwang in Sachen der Religion — ein eben so christlicher als
moderner Gedanke* (p. 196), sie ist zugleich ,ein nationaler
Kampf“ in der Wahrung der nationalen Eigenart auch fiir das
religiose Gebiet (p. 198), endlich die keimende Hoffnung ,ein-
mal fir eine Versohnung von Glauben und Wissen, Christentum
und Wissenschaft, sodann fiir eine Wiedervereinigung der so
lange entzweiten christlichen Konfessionen (p. 199)“. Die Ver-
wirklichung der letzteren Hoffnung zumal sieht der Verfasser
nicht auf dem Boden des ,Konfessionalismus“ und des ,damit
nur zu innig verbundenen alleinseligmachenden Kirchentums®,
sondern auf dem Fundament, das da ist: Jesus Christus. Mit
Bischof Reinkens bekennt er: ,Wenn die Christen nur bauen
wollen auf das Fundament Jesus Christus, wenn sie nur seine
Sprache reden, ihn bekennen vor den Menschen, dann haben
sie den Boden gefunden, wo sie die Kluft tiberbriicken konnen,
wo sie einander die Hand reichen mogen® (p. 213), und mit
Bischof Herzoy: ,Wenn die Teilkirchen sich dazu verstehen
konnten, festhaltend am Glauben der ungeteilten Kirche, ihre
besonderen Meinungen nur als menschliche Versuche zu be-
trachten, sich die Geheimnisse des ewigen Wortes zu deuten,
und wenn sie sich verstindigen kénnten iiber die wesentlichen
Formen des kirchlichen und gottesdienstlichen Lebens, so wiir-
den sie sich auch gegenseitig wieder erkennen und anerkennen
als Glieder des einen Leibes... Ist Christus ihr Haupt, so



— 794 —

werden sie in allen Dingen das suchen, was Jesu Christi ist
(Phil. 2, 21), und sich nicht iibereinander erheben, sondern nach
Kraften einander dienen® (p. 214). Von dieser hohen Warte
aus macht der Verfasser interessante Ausblicke auf die einzelnen
christlichen Kirchen; freimiitig schéatzt er deren Soll und Haben
ab und gelangt zu dem Ergebnis: ,Mag sich der Einzelne zur
englisch-amerikanischen oder russisch-griechischen Kirche be-
kennen, mag er sich reformiert, lutherisch, irvingianisch, wal-
densisch oder altkatholisch nennen — gemeinsam werden sie
nur tiber Unglauben und Afterglauben siegen, sobald sie auf
das zeitliufige ,Hie Ultramontanismus® — mnicht mit ,Hie
Katholizismus*, dort mit ,Hie Protestantismus“ oder ,Hie Ortho-
doxie“ antworten — sondern einmiitig und gemeinverstindlich
im Rufe sich finden ,Hie Christentum!* (p. 263). — Wir konnten
nur die Hauptgedanken des hochst interessanten Buches an-
deuten. Wen es nach mehr verlangt, der lese selbst. Denen
aber, die sich nicht mit allem und jedem in den Ausfithrungen
des Verfassers einverstanden erklidren, ruft derselbe zu:
Tadelt am Werk! Nur erkennt drin redliches Ringen nach Wahrheit!
Ringen ist menschlich, ist Pflicht; zwingen ist Gottesgeschenk.

Pfr. SCHIRMER.

Petites Notices.

* A. Berxus: Théodore de Bése a Lausanmne, Lausanne,
Bridel, 1900, in-8°, 112 p. — Parmi les réformateurs, qui tous
méritent d'étre mieux connus (car tous ont été calomni€s), il
faut citer Théodore de Beze. Réformateur religieux, humaniste,
pédagogue, professeur, écrivain, ila été un homme fort distingué,
et & tous ces titres il a droit & une plus grande justice que
celle qui lui a été rendue jusqu'a présent. C'est dans ce but
que M. le professeur Bernus a écrit sa savante et intéressante
étude.

* A. DarMESTETER, A. HatzreLD, A. THoMAS: Diclionnaire
général de la langue francaise, 2 vol.; Paris, Delagrave, 30 fr.
— Les questions de mots sont si importantes, en théologie
comme ailleurs et peut-étre méme plus qu’ailleurs, que nous
nous faisons un devoir de parler de ce dictionnaire dans cette
Revue. Il fait connaitre, en effet, le sens exact et clair des



— 795 —

mots, dans l'ordre a la fois historique et logique de leur déve-
loppement. Quoiqu’il n’embrasse que la période des trois der-
niers siécles, il expose, dans un Traité¢ spécial de la formation
de la langue, l'origine et la transformation des mots dans les
siecles antérieurs. Ce 7raité (300 p.) est un travail colossal et
mérite la plus grande attention. Quiconque veut connaitre
scientifiquement et & fond la langue francaise, doit 1'étudier
minutieusement. Les auteurs y ont mis sinon toute la clarté
désirable, du moins toute la clarté actuellement possible.
Malgré quelques points de phonétique et de syntaxe qui me
paraissent discutables et que je ne saurais détailler ici, je
n’hésite pas a dire que ce traité, comme composition et comme
distribution des matieres, est un chef-d'ccuvre. Cette quantité
de distinctions, effrayante au premier abord et non exempte
de complications (il faut le reconnaitre), montre avec quels
soins et quelles subtilités les philologues et les lexicographes
¢tudient de nos jours ces difficiles matieres. La langue étant
un instrument, le plus important est certainement de savoir
s’en servir littéraivement le mieux possible; néanmoins il est
toujours utile, pour ne pas dire nécessaire, et en tout cas il
est fort intéressant de connaitre la composition et I'histoire de
cet instrument. A ce dernier point de vue, ce Dictionnaire
est de premiére valeur. E. M.

* A. DeLARE: S!I-Jean-Baptiste de la Salle, 1651-1719 ;
Paris, Lecoffre, 1900, 2 fr. — 11 ne faut pas juger du fondateur
de I'Institut des Fréres des écoles chrétiennes par cet Institut,
qui, fondé en 1682, est moins aujourd’hui une euwvre du XVIIe
siecle qu'une wmulice du XIX®; milice qui certes a ses bons
cotés et qui a produit ses bons résultats, mais qui, il faut le
reconnaitre, compte trop de Freéres réellement «ignorantins»
et de toutes manieres indignes d'élever la jeunesse. J.-B. de la
Salle vaut mieux que son Institut actuel. Son nouvel historien,
qui est plutdt son panégyriste (comme d'ailleurs le furent
ses trois premiers biographes, le Frere Bernard, le bénédictin
Elie Maillefer, son neveu, et le chanoine Blain, son ami), entre
dans beaucoup de détails, ol les qualités sont exagérées et les
défauts effacés. 11 glisse le plus rapidement possible sur les
reproches qui ont été adressés a4 son héros par ses con-
temporains; il sabre en un tour de main l'archevéque de



— 796 —

Rouen qui s’est permis de condamner de la Salle et de lui
retirer le pouvoir de confesser; il donne naturellement tort a
son freére Louis, le chanoine janséniste de Reims; etc. Bref,|
de la Salle fut-il un saint? Dieu seul le sait, et je n’ai aucune
peine & le croire. Mais, quelles qu’aient été ses bonnes inten-
tions (les intentions ne sont pas tout), il est manifeste qu'il a
trop ignoré les sciences théologiques, pour ne pas parler des
autres, et qu’il s’est trop rapproché des jésuites. Ce n'est pas
la l'esprit qui éclairera et qui sauvera le monde.

# Zxéawc i Euaxdnolas moos wnyv Emieviuny, Ty molamiy,
xeel vov mwolirioudy. Ev Keoveravowovmoder, 1900; br. 58 p. Tel
est le titre d'une brochure anonyme d’abord publiée en russe,
puis en grec, par un théologien russe, dans le but de préciser
les relations de 1'Eglise chrétienne envers la science, la poli-
tique, la civilisation, et de réfuter les exagérations connues
soit des ultramontains, soit de certains écrivains, comme les
Solowiew, les Tolstoy, etc. L’auteur rappelle, par exemple,
que I'Eglise orthodoxe prie sans cesse pour la paix du monde
entier, et que, si dans certaines circonstances elle bénit les
armées et prie pour le triomphe de l'orthodoxie, elle ne favorise
jamais pour cela la guerre comme telle. Il rappelle que I'Eglise
orthodoxe n'a jamais approuvé un systéeme de gouvernement
a l'exclusion des autres; qu'elle peut vivre sous toutes les
formes gouvernementales; que, fidéle & sa vocation, elle ne
fait pas de politique. Il montre comment la vraie science et
la vraie foi, loin de se combattre, s’harmonisent; comment
I'art peut servir a la religion, lorsqu’on n’en exagére pas la
portée et qu'on ne le confond pas avec la religion méme. Etc.

A. P.

X<



	Bibliographie théologique

