
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 772 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Edward White Benson, sometime archbishop of Canterbury:
The Apocalypse, an introductory study of the Revelation of
S. John the divine; London, 1900.

The Book of the ReA'elation has received a good deal of
attention from English Theologians during recent years. F. D.
Maurice, the late Dean of Llandaff and Prof. Milligan have all
issued expositions of it. The Speaker's Commentary contained
an elaborate edition by the late Archdeacon Lee and the Rev.
G. A. Simcox published a most admirable commentary in the
Cambridge Bible for Schools. I haA'e iioav before me the latest

work on the subject, the product of the pen of our late
revered Archbishop. The book is interesting not only on
account of its author but from its own merits and all students
of the Apocalypse will find it full of help and suggestiveness.
The book — to quote the Archbishop's words — "makes no
pretensions to be an interpretation, still less, what many
interpretations are, a new Prophecy. It is meant only to help
people to read the Apocalypse as itself counsels people to read
it, Avithout additions or subtraction." To attain this purpose
the Archbishop has furnished a new translation printed in
paragraphs and lines with headings to shew the position of each
portion in the dramatic structure of the book. The translation
is based on the text of Westcott and Hort; it shews all the
fine scholarship of the Author and is in many Avays the best
we possess. One specially noticeable feature is the care AAith

AA'hich all words probably taken from or based on phrases of
the Old Testament are indicated, thus sheAAing the relationship
of S. John to the Prophets of old. The Translation is
introduced by Essays dealing AAith "The Persons'', "TheFrameAvork"
and what the Archbishop calls in one of those phrases that



— 773 —

he Avas so found of " Four Cardinals of Introduction". This last is
in fact a brief account of the opening verses of the Rook
shewing hoAv they contain the fundamentals of the Christian
Creed — fundamentals which must be kept in mind all through
the work. After the translation there are two more Essays
dealing with the idea of "Apocalypse" and "The Grammar of
Ungrammar". Unfortunately this last is the part of the book
which the Archbishop left most unfinished but even as it
stands it is one of the most interesting and instructive. In it
the Archbishop shews that much that appears at first sight to
be simply the product of ignorance of the Greek language is

really intentional and adds much to the force of the writing.
As has been said no effort is made to furnish a formal

interpretation. At the same time the vieAV the Archbishop
takes of the meaning is fairly plain. To him the Apocalypse
is a dramatic representation of the endless struggle betAveen
the forces of good and evil, the struggle that began in the
struggles of the Church and the Empire, which goes on in
various forms from age to age and will reach its final and fiercest

stage in the coming of Antichrist before the end of the world.
Taken on the Avhole I think there is little doubt that this

is the true line of interpretation. At the same time it cannot
be denied that many points still want explaining and I do not
see that the Archbishop helps us much farther to the
understanding of them. One point hoAvever he discusses at some

length in a Note at the end and, it seems to me, goes a long
Avay to settling. The identification of Nero AAith the fifth king
of XVII. 10 aaìio Avas fallen and was to return again as the
eighth in the person of Domitian has been maintained by a

large number of scholars amongst us and much stress has been
laid on the belief that Nero Avas not really dead but would
return again. The Archbishop examines with great care the
evidence for the existence of this belief in the first and following

centuries and shews, I think conclusively, that though it
lingered in a dim form in the minds of some it neA'er had any
real place in popular belief and that the statemens made
regarding it have been grossly exaggerated. If this is the case
it goes far to destroy the arguments adduced Avith so much
confidence in favour of an early date for the Apocalypse and
to restore the traditional date of the reign of Domitian.

Kevue intern, de Théologie. Heft 32, 1900 51



— 774 —

There is much more that might be said about this book
but I hope I have drawn attention to it sufficiently to induce
those Avho are interested in the Apocalypse to get it and study
it for themselves. A. J. C. Allen.

E. Boutroux: Pascal; Paris, Hachette, in-18, 1900, 2 fr.

Pascal est un problème, et un problème très compliqué.
Les complications viennent, d'abord, de la personne même de

Pascal, de son esprit et de sa tournure d'esprit, de son caractère,

de son milieu, plus encore peut-être de son tempérament,
qui, loin d'avoir été pondéré, fut maladif et influa certainement
sur sa pensée et sur son sentiment. Elles viennent, ensuite,
des questions traitées par Pascal, soit clans les Provinciales,
soit dans les Pensées; questions déjà difficiles en elles-mêmes,
mais rendues plus difficiles encore par les distinctions et les
subtilités extrêmes des théologiens, et que Pascal, qui n'était
pas assez théologien et qui ne connaissait pas assez l'histoire
de la théologie, ne pouvait pas résoudre à fond. Enfin, ces
complications viennent des contradictions commises par les
historiens et les critiques dans leurs appréciations de Pascal
et de son œuvre. Jugé très diversement aux XVIIe, XVIIIe et
XIXe siècles, Pascal nous apparaît, à travers son éclatante
auréole de sainteté, mystérieux dans son mysticisme et sa

théologie.
Dire qu'il a été de Port-Royal, ne suffit pas: car il y a

eu le Port-Royal de Saint-Cyran, celui de Singlin et de de

Saci, celui d'Arnauld et cle Nicole, et ce serait se tromper que
de croire que Pascal a été d'accord en tous points a\rec ses
amis. M. Boutroux dit lui-même: «Quant à Pascal, il s'efforça
d'acquérir les vertus qu'on y pratiquait, mais il ne se considéra

pas comme lui appartenant véritablement. Il s'absentait
souvent de Port-Royal pour vivre à Paris, soit chez lui, soit
à l'auberge du Roi David, sous le pseudonyme de M. de

Mons. Lié aux personnes de Port-Roj^al, il ne crut pas faire
partie d'une communauté; il entendit conserver son indépendance

» (p. 91).
Dire que Pascal a été janséniste, suffit encore moins: car,

outre que rien n'est plus obscur que cette expression, on con-



— 775 —

naît suffisamment ses dissentiments avec Arnauld, Nicole et
ses autres amis sur la question du formulaire; comment, en
1661, à la suite d'une longue discussion avec eux, il se trouva
mal, tomba sans parole et sans connaissance (p. 101 et 153).

Ce qui est certain, c'est qu'il fut, en philosophie, aussi

éloigné du scepticisme que du dogmatisme. Il a très bien vu
ce qu'il y a eu de vrai et de faux soit dans Epictète, soit
dans Montaigne. Epictète a bien connu le devoir de l'homme,
mais il s'est trompé en pensant que l'homme pouvait à lui
seul le remplir. Montaigne a bien vu que, livrée à elle seule,
la raison ne peut aboutir qu'au pyrrhonisme, mais il a eu
tort de trouver bon que l'homme s'en tînt à ce qu'il peut, en

négligeant ce qu'il doit (p. 92-93).
Ce qui est certain, c'est que Pascal fut, en religion,

l'ennemi soit des jésuites, soit des libertins, parce qu'il voyait
l'impiété chez les uns et chez les autres et qu'il voulait
combattre les adversaires du christianisme, soit qu'ils fussent dedans,
soit qu'ils fussent dehors (p. 142).

C'est aussi avec justesse que M. Boutroux a dit des

religieuses de Port-Royal qui refusèrent de signer purement et
simplement le formulaire : « Etait-ce là se séparer du pape et
de l'Eglise? Dans la pensée de Pascal, c'était au contraire
rester uni à l'Eglise catholique indivisible, invisible et
éternelle, qui seule est la véritable Eglise de Dieu» (p. 153). Là
est le vrai Pascal. Il est aussi dans les réponses qu'il fit à
certaines questions relatives à ses Provinciales. « Pascal ne
s'émut pas des condamnations dont elles furent l'objet. Si mes
Lettres sont condamnées à Rome, ce que j'y condamne est
condamné dans le ciel, écrit-il dans ses notes. Et il ajoute :

Ad tuum, Domine Jesu, tribunal appello. Un an avant sa mort,
comme on lui demandait s'il se repentait d'aA^oir fait les
Provinciales: «Je réponds, dit-il, que loin de m'en repentir, si
j'étais à les faire, je les ferais encore plus fortes» (p. 137).
Sur le point de mourir, s'étant confessé à M. Beurier, curé de

St-Etienne-du-Mont, sa paroisse, celui-ci lui demanda s'il n'avait
rien à se reprocher au sujet des Provinciales. Il répondit
tranquillement que sa conscience ne lui reprochait rien, et qu'il
n'avait agi que pour la gloire de Dieu et la défense de la
vérité, sans avoir jamais été poussé par aucune passion contre
les jésuites (p. 154).



— 776 —

Le christianisme de Pascal était trop vivant pour qu'il se
contentât de croire spéculativement des dogmes et de démontrer

logiquement des vérités. A la raison il joignit le cœur ;

et les raisons de la raison, il les complétait par les raisons
du cœur. Ce n'est pas à dire pour cela qu'il fût ce qu'on
appelle aujourd'hui « sentimentaliste », c'est-à-dire partisan du
seul sentiment religieux, en dehors de toute doctrine dogmatique.

Loin de là. Toute son apologétique proteste contre un
tel sentimentalisme.

Mais dans quelle mesure fut-il partisan de la raison en
matière de foi? Dans quels rapports tint-il la raison, la science,
la philosophie et la foi? Fut-il cartésien? Apprécia-t-il de la
même manière qu'Arnauld la philosophie de Descartes Quelle
fut exactement sa pensée sur les droits de la raison et de la
conscience, sur la nature, le péché, la grâce, le concours du
libre arbitre de l'homme et de la grâce divine clans l'œuvre
du salut Quelle fut sa vraie notion du christianisme et de

l'Eglise C'est ce que personne, pas même M. Boutroux, n'a
précisé jusqu'ici. M. Boutroux a analysé d'une façon fort
intéressante les principales Provinciales, mais les explications
qu'il a essayé de donner sont insuffisantes, à mon aAis, pour
dissiper pleinement les obscurités du problème pascalien. Son

livre, très consciencieux et très substantiel, n'en est pas moins
un des meilleurs qui aient été écrits sur ce génie personnel
et si extraordinaire, qui ne s'est reflété que très incomplètement,

hélas dans les fragments laissés par lui.
E. Michaud.

P. Bräunlich, Das Fortschreiten der Los von Rom-Bewegung
in Österreich. I. Böhmen. München, Lehmann, 1900, 75 S.

Der Verfasser berichtet über das Fortschreiten der
BeAvegung, zunächst in Böhmen, hat jedoch dabei nur die Übertritte

zum Protestantismus, die Erstarkung bereits bestehender
und die Bildung neuer eATangelischer Gemeinden und Predigt-
Stationen im Auge. Im besondern nennt er: Falkenau und

Königsberg a. E., Loretto Altkinsberg), Graslitz, Karlsbad,
Neudeck, Komotau, Kaaden, Saaz, Podersam, Brüx, Töplitz,
Karbitz, Wiklitz, Dux, Klostergrab, Turn, Krammel-Obersedlitz,



— 777 —

Aussig, Schönpriessen, Bodenbach-Tetschen, Leitmeritz, Treb-
nitz, Haida, Warnsdorf, Reichenberg, Gablonz, Friedland, Trau-
tenau, Braunau, Hohenelbe, Langenau, Pilsen, Budweis. Aber
auch in anderen Orten sind Übertritte in grösserer oder kleinerer
Zahl erfolgt. Es ist ein reges evangelisches Leben, über Avelches

der Verfasser teils auf Grund eigener Anschauung, teils auf
Grund von Berichten zu erzählen in der Lage ist. Empfindlich

vermissen wir in der vorliegenden Schrift Mitteilungen
über die Entwicklung der Los von Rom-Bewegung nach der
altkatholischen Richtung hin. Doch ist dies nicht auf jene
„unevangelische Engherzigkeit" zurückzuführen, die Beyschlag in
seinem Geleitwort zu Robertsons Schrift über Campello) tadelt,
sondern, wie der Verfasser mit Bedauern betont, auf den Mangel
einschlägiger offizieller Daten. Wir möchten den Verfasser
auf den Bericht über die österreichische altkatholische Kirche
im altkatholischen Kalender für das Jahr 1901 hinweisen,
Avelcher Bericht die in Betracht kommenden statistischen Daten
aus der Feder des Bistumsverwesers Cech enthält.

Pfr. Schirmer.

Baron Carra de Vaux: Avicenne; Paris, Alcan, in-8°, 1900,
5 fr.

L'auteur a divisé son ouvrage en dix chapitres, dont les

quatre premiers sont consacrés à la théodicée du coran, aux
théologiens musulmans appelés motazélites, aux traducteurs,
aux philosophes et aux encyclopédistes. Toute cette partie
n'est qu'une sorte d'introduction, dans laquelle sont résumés
beaucoup de renseignements sur la théologie scolastique
musulmane. L'étude sur Avicenne même ne commence qu'à la
page 127 et ne contient que 172 pages. Après une courte
biographie et une simple indication des principaux ouvrages
du médecin philosophe, l'auteur passe en revue sa logique, sa
psychologie, sa métaphysique et sa mystique. C'est un exposé
plus qu'une étude critique; j'eusse désiré, sur certaines questions

importantes, comme la nature humaine, la spiritualité et
l'immortalité de l'âme, une étude plus documentée et plus
approfondie.



— 778 —

L'auteur dit (p. 276) : « Le système d'Avicenne a soulevé
l'horreur des esprits religieux. Gazali, qui représente dans
l'islam le point culminant de la scolastique à dominante
philosophique, Gazali, dis-je, s'est attaqué avec Aiolence au système
d'Avicenne et en a ruiné la fortune en Orient. Un siècle après
Gazali, ces mêmes doctrines renaissaient en Occident, et,
franchissant les limites de l'islam, elles allaient, à la manière
d'une hérésie redoutable, jeter l'épouvante dans le monde
chrétien, sous le nom d'averroïsme. » Il est regrettable : 1° que
l'auteur n'ait pas marqué en quoi l'avicennisme et l'averroïsme
sont semblables et en quoi ils sont dissemblables ; et 2°

comment cette « hérésie redoutable a jeté l'épouvante dans le
monde chrétien». Ce dernier point serait d'autant plus intéressant

que, d'une part, Avicenne n'a pas enseigné le panthéisme,
et que, d'autre part, il a été, dans les questions de la nature
de l'homme et de la spiritualité de l'âme, beaucoup plus
spiritualiste que ne l'a été, deux siècles plus tard, Thomas
d'Aquin. Si le monde chrétien deA-ait être épouvanté, c'était
plutôt, ce semble, du matérialisme de celui qu'on a appelé si
étrangement l'Ange de l'école. E. M.

A. Dufourcq : Etude sur les Gesta martyrum romains ;

Paris, Fontemoing, in-8°, 441 p., 1900, 12. fr. 50.

Cet ouvrage est de première valeur: il est écrit sur les
sources mêmes, aA-ec une parfaite impartialité et d'après une
méthode de critique irréprochable. Sans doute, il ne s'agit que
des martyrs romains ; mais cette étude, quoique restreinte, a une
portée générale, et ses conclusions logiques s'étendent à toute
l'histoire de l'Eglise romaine. Je laisse de côté les points
particuliers, quoique très intéressants, que l'auteur a traités en
passant, tels que les origines de l'Eglise romaine, le martyre
de St. Pierre et de St. Paul, les rapports entre Byzance et Rome
aux Ve et VIe siècles, les changements opérés au IVe siècle,
ce qu'il faut penser du pape Grégoire le Grand, de l'ascétisme,
des attaques plus ou moins manichéennes contre le mariage, etc.
Je préfère me borner au fond même de l'ouArrage, à savoir:
la manière dont les Gesta martyrum romains ont été rédigés,
et le peu de valeur qu'ils offrent pour l'histoire même des per-



— 779 —

séditions, bien qu'ils laissent apercevoir la nature et les aspects
de la vie religieuse, dans les milieux populaires, depuis
Constantin jusqu'aux Lombards.

L'auteur a recueilli 77 textes comme autant de sources
possibles du Martyrologe (édition adonienne), en ce qui concerne
l'histoire des persécutions romaines. Il les a étudiés à fond;
il a fait preuve d'une grande et solide érudition, et il est arrivé
à ce résultat: «Nous n'a\-ons que des récits banals et ternes,
dus à de braves gens de sous-diacres, d'intelligence bornée et
de cœur mesquin; au lieu de l'Epopée des martyrs de Rome,
qui aurait pu rayonner dans le monde pour la plus grande gloire
du Christ et de l'Eglise, nous avons une cinquantaine de gestes
assez insipides. L'historien se montrera plus indulgent que le
lettré. Indépendamment des expressions de tendre et admira-
tive piété qu'on y relève, les gestes romains expriment par
eux-mêmes la vénération profonde qu'inspiraient les martyrs:
les rédacteurs ne pouvaient pas admettre que leur histoire fût
abandonnée à l'oubli. Les tentatives des manichéens pour
introduire leurs théories parmi ces traditions pieuses et pour faire
bénéficier celles-là du prestige de celles-ci, soulignent ce fait
d'une éclatante manière: ces tentatives rappellent celles qu'ils
faisaient encore, à la même époque, pour exploiter le prestige
de ces autres puissants patrons qu'étaient les apôtres. Les deux
faits se répondent, se complètent et s'éclairent: ils nous
confirment dans l'idée que c'est par les cultes intercesseurs que
le christianisme a conquis les foules, et que c'est grâce à ces
cultes que celles-ci ont pu passer des religions polythéistes
locales à la religion chrétienne catholique » (p. 420).

L'auteur établit les faits suivants. Reçus au moyen âge
comme textes authentiques, les gestes romains sont critiqués
maintenant comme textes apocryphes. On a d'abord constaté le

fait de leur inauthenticité ; on en a ensuite cherché la cause dans
l'hypothèse de l'interpolation ; on en a enfin trouvé la raison
dans la théorie de l'apocryphicité. Telle a été l'éA-olution de la
critique à l'égard de ces « légendes ». Au moyen âge, « les notions
d'authentique, d'historique, d'apocryphe, n'aAraient pas cours »

(p.4). Elles pénétrèrent ensuite peu à peu dans les esprits. Au XVIe
siècle, le cardinal Valére, ami de St. Charles Borromée, pensa
qu'«une des causes de la falsification des légendes a été la
coutume qu'on avait autrefois dans plusieurs monastères d'exercer



— 780 —

les jeunes religieux par des amplifications de rhétorique qu'on
leur faisait faire sur le martyre de quelque saint» (p. 13). Au
XVIIe siècle, Baillet, qui suivit presque toujours le savant
Tillemont, a écrit: «Nous ne connaissons pas même d'actes de

martyrs venus de la ville de Rome, qui n'aient été composés
longtemps après les persécutions de l'Eglise, sur des mémoires
souvent défectueux ou sur des traditions populaires, bien qu'écrits
pour la plupart avec un grand air de simplicité. » Les savants
de l'école de Tillemont ont compris que les textes romains
étaient apocryphes et qu'ils avaient été rédigés vers le VF ou
le VIF siècle. Héritier de leurs souples méthodes, l'abbé
Duchesne a relevé leurs thèses : il a démontré que le Liber

Pontificalis avait été rédigé au début du VIe siècle, A-raisemblable-
ment au temps de Symmaque et d'Hormisdas, et il a assimilé
la rédaction des Gesta pontificum à celle des Gesta martyrum
(p. 15). Il est certain qu'à la fin du IVe siècle on n'avait à

Rome, dans les milieux cultiArés, qu'une très imparfaite connaissance

de l'histoire des martyrs qui y avaient souffert (p. 17).

Ambroise, Augustin, Prudence, Damase lui-même, croient
souvent devoir avertir le lecteur qu'ils ne sont pas certains des
faits qu'ils racontent, et qu'ils donnent non comme une histoire,
mais comme une légende. On sent leur ignorance de l'histoire
des Saints dans les tradltur et les fertur dont ils sèment leurs
discours, et plus encore dans les détails qu'ils rapportent
(p. 28-29).

M. Dufourcq constate que le Martyrologe est né a\-ec le
monachisme et qu'il en a suìaì la fortune (p. 31). Ce fait est
très important. Il montre que les Passioues et les Gesta
martyrum qui abondent au IXe siècle, ont pris naissance dans les

couvents entre le Ve et le IXe siècle, grâce à des traditions
très flottantes et surtout à des imaginations dénuées de tout
souci d'exactitude (p. 43). Le narrateur est ignorant et sans
gêne; il pratique le pro pietate mentiri en toute liberté.
«Relisez, dit M. Dufourcq, dans les gestes de Nérée et Achillèe,
l'idéal que rêve Flavie Domitille, ce curieux paradis qui semble
un premier dessin du paradis de Mahomet, où, clans l'air bleu,
sous les palmiers d'or, les houris souriantes attendent le fidèle
serviteur d'Allah ; et vous croirez sans peine qu'à côté des

phrases toutes faites que le narrateur doit placer dans la bouche
des martyrs, on discerne sans effort, à travers les idées qu'il



— 781 —

se forme des événements et des hommes, sa personnalité propre,
aussi peu développée au point de vue moral qu'au point de

vue intellectuel, aussi incapable de sortir d'elle-même par l'amour
que par la pensée ; sa psychologie particulière perce sous la
psv-chologie de rigueur que le sujet comporte et que la tradition

impose. Nous n'avons pas ici une authentique histoire
des martyrs de Rome : l'impression qu'elle donne est trop
discordante et contradictoire. Cette opinion s'affermit lorsqu'on
remarque que les préoccupations attestées par nos légendes sont
tout étrangères à l'époque des persécutions. Leur caractère
tendancieux n'est pas moins remarquable que leur enfantine
psychologie ; on aurait peine à en trouver beaucoup qui soient
contées ou conçues en dehors d'un parti pris et d'un point de

vue déterminé ; le narrateur entend toujours accréditer, à propos

d'un fait historique ou d'une doctrine morale, sa propre
manière de voir; et ce n'est pas par une discussion franche
qu'il prétend l'imposer au lecteur; c'est par des artifices et des
habiletés qu'il s'efforce de l'insinuer en lui» (p. 61). «Lorsque
les circonstances faA^orisent son dessein, il pousse plus loin
encore l'audace de ses inventions et il imagine des lettres
rédigées par les saints eux-mêmes : témoin la lettre de Ponce
Pilate clans les gestes de Pierre et Paul » (p. 62), etc.

Ce sont donc des documents apocryphes, rédigés non sur
des documents autorisés, mais d'après des tradition orales «

incomplètes et déformées », par des clercs « de faible culture
intellectuelle et morale » et dans lesquels l'âme des martyrs ne
vibrait nullement (pp. 66 et 359). Les masses étaient alors très
friandes de vies de Saints ; de là les légendes dont on les satura.
« La vie de saint Martin, la \ie de saint Ambroise, les vies de
saint Hilaire et de saint Honorât, celles de saint Séverin et de
saint Epiphane ont poussé les dévots des martyrs à rappeler
à leurs contemporains la gloire des premiers témoins de Jésus;
et peut-être l'écrit d'Euchaire sur les martyrs d'Agaune n'a-t-il
pas été sans influence sur quelqu'un de nos rédacteurs, jaloux
de la gloire romaine» (p. 291).

Bref, les conclusions de l'auteur, que je ne fais qu'indiquer
et résumer, sont appuyées par lui sur des textes et des faits
nombreux et minutieusement étudiés. Elles me semblent
irréfutables. E. Michaud.



- 782 —

Etienne Lamy : La France du Levant ; Paris, Pion, in-8°,
1900, Fr. 7. 50.

Par « France du Levant », l'auteur entend le rôle de la
France en Orient, soit Ais-à-vis des populations musulmanes,
soit vis-à-vis des populations orthodoxes. Il est regrettable qu'il
ait mêlé, dans son volume, celles-ci à celles-là. Dans la
distribution des parties de ce volume, il semble même avoir ignoré
les orthodoxes : le livre Ier, en effet, traite de « la lutte de la
chrétienté contre l'islam », le IIe de « l'alliance de la chrétienté
avec l'islam», et le IIIe des « chances d'aA-enir».

L'auteur a envisagé la question orientale à trois points de

vue : le politique, le commercial et le religieux. Le point de

vue politique historique est assez bien traité, surtout ce qui
concerne la description de la situation présente. Je me déclare
incompétent sur les affaires commerciales. Quant au côté
religieux et ecclésiastique, le A'olume est d'une faiblesse qui fait
sourire. L'auteur est amené par son sujet à prononcer une
quantité de jugements sur le catholicisme, sur l'orthodoxie
gréco-russe et sur le protestantisme; et l'on Aroit que la connaissance

élémentaire des principes et des œu\Tes de ces trois
confessions lui fait à peu près défaut.

D'abord, il va de soi qu'il confond le catholicisme avec le
romanisme ; qu'il n'a pas étudié les origines du papisme et de

la papauté; qu'il n'en connaît pas l'histoire exacte, mais seulement

l'histoire ultramontanisée qui a cours en France. L'auteur
n'a pas indiqué une seule fois (détail qui caractérise bien ce

genre de connaissance) les sources dans lesquelles il a puisé
ses renseignements et ses prétendues preuves. Cet ouvrage
est un curieux spécimen de la façon dont les dilettantes du

romanisme se voilent les yeux pour ne pas voir telles qu'elles
sont les Eglises autres que la leur, et surtout pour ne pas voir
la leur propre telle qu'elle est. Par exemple, parlant de l'Eglise
orientale, l'auteur dit (p. 374) : « Ce qu'on y A^oit à nu, dans son
impudeur vulgaire, c'est la promiscuité delà religion et de la
politique, c'est la soumission de l'Eglise au pouvoir, quel qu'il soit
et quoi qu'il veuille. » L'auteur ne se doute donc pas que ce

grief est un fer rouge sur le front de l'Eglise romaine elle-
même et que toute l'histoire de ces dernières années, notamment

en France, en est la démonstration péremptoire Il en
est encore à répéter la phrase jésuitique, qui dénote une com-



— 783 —

plète ignorance de la constitution de l'Eglise orthodoxe : « La
constitution de l'Etat et de l'Eglise assure au tsar un empire
absolu sur les âmes et sur les corps » (p. 378). C'est le tsar,
et le Saint-Synode, et tous les théologiens orthodoxes, qui
doivent bien rire Et encore (p. 379) : « Aux angoisses de la pensée
sur la destinée humaine, l'Eglise orthodoxe ne répond que des

psalmodies; à la pitié du cœur pour les maux de la vie
présente, elle ne donne pas davantage, elle est vide d'oeuvres.
C'est cette stérilité qui transforme les égoïstes en sceptiques
et les passionnés en destructeurs. » Puis, l'auteur énumère les
forces religieuses, « la fécondité des vocations généreuses, la
science du sacrifice, la discipline des ordres religieux, la force
cachée dans les saintes mains des femmes, tous les miracles
de l'action », et il ajoute (p. 381) : « Avec l'orthodoxie, la Russie
n'a rien de ces forces ; le catholicisme les possède et les lui
donnerait. » Le catholicisme, selon M. Lamy, c'est le papisme ;

or le papisme a le monopole de la vérité, de la vertu, de la
religion, de la sainteté

C'est dire, du même coup, que M. Lamy n'est pas plus
impartial envers les protestants qu'envers les orthodoxes gréco-
russes. Il faut lire les pages 339-346, pour se faire une idée
de ce qu'un romaniste lettré peut imaginer sur les Eglises
protestantes : leurs savants n'ont qu'une culture « plus en superficie

qu'en profondeur », leurs instituteurs n'ont pas de déA-oue-

ment, les œuvres de miséricorde leur sont inconnues, leurs
diaconesses sont des mythes, il n'y a que la religieuse papiste ;

« les protestants, bien que les plus actifs, n'ont pas donné aux
fondations de bienfaisance une place digne d'eux. La libéralité
de leur nature n'a-t-elle pas été paralysée par la nature de leur
religion? La réforme est née raisonneuse et vit par un esprit
de discussion, par suite par des opérations d'intelligence, par
suite est un culte d'aristocratie Toutes ces imperfections
sont absentes de la charité catholique (lire romaine). ¦¦> Etc., etc.
Bref, prenez mon ours, le pape

Vraiment, on croit rêver en lisant de telles assertions, non
pas sous la plume d'un assomptionniste, mais sous celle d'un
écrivain qui se pique de littérature et d'exactitude.

On comprend qu'aA-ec de tels préjugés et de telles normes,
l'auteur ait traité la question d'Orient à rebours. Il n'a aucune
idée du but poursuivi par les papes dans les croisades ; il ne



— 784 —

sait pas qu'ils ont visé avant tout à la fondation d'un empire
latin d'Orient et à l'asservissement des Eglises d'Orient; il croit
positivement que c'est l'Orient qui a prévariqué en repoussant
la suprématie romaine, et non Rome qui a divisé l'Eglise; il
croit a priori que tous les moiiArements religieux contre Rome
sont des mouvements irréligieux et hérétiques. C'est sur ces
colossales erreurs qu'il fonde toute sa politique orientale, et
qu'il ose prétendre qu'il n'y a d'autre solution de la question
orientale que la solution papiste Conversion de la Russie au
papisme, de la Grèce au papisme, des Arméniens au papisme,
des Coptes au papisme, des Syriens au papisme, ainsi que des

chrétiens arabes, slaves, bulgares et autres; conversion aussi
des musulmans au papisme par le moyen des moines de Rome,
des patriarches créés par Rome, des agents romanistes de

toutes robes et de toutes couleurs ; etc.
En vérité, de telles choses ne sauraient se discuter, et il

faudrait plaindre la France si elle s'obstinait dans de telles
erreurs. Après avoir été trompée par les papes, qui l'ont épuisée
au lieu de la fortifier, la France s'est encore trompée elle-même,
en acceptant et en continuant la fameuse et absurde politique
de François Ier. Se dire la fille aînée de l'Eglise catholique, et
soutenir les intérêts turcs en Europe et en Asie, est une illogiche
criante. Que la papauté pousse secrètement la France à cette
illogiche antichrétienne, je le conçois: car la papauté a intérêt
à ce que le Turc asservisse les Eglises orientales et les
empêche de développer le christianisme A'rai, celui que la papauté
a dénaturé et corrompu, celui qui un jour la détruira elle-même.
Que la France ne comprenne pas enfin, après tant de tristes
expériences, à quel misérable jeu on la fait concourir, c'est ce

qui étonne quiconque connaît l'histoire.
Le volume de M. Lamy a du moins cela de bon qu'il

contient de précieux aveux en matière politique et commerciale.
Il reconnaît que la France perd de plus en plus de son
influence politique et commerciale en Orient ; et certes il n'a pas
de peine à le prouver. Malheureusement, au lieu d'indiquer les
vrais remèdes politiques qui relèveraient le prestige de la France
en Orient et en Europe, il ne lui conseille guère que la « barbe
de capucin ». Ce n'est pas assez et c'est beaucoup trop.

E. M.



— 785 —

Clodius Piat: Socrate; Paris, Alcan, in-8°, 1900, fr. 5.

Excellent ouvrage, composé d'après les sources, avec
méthode et clarté ; pas de phrases creuses, mais des choses et
des preuves. C'est, ce me semble, la meilleure étude que nous
ayons sur Socrate. L'auteur commence par décrire le milieu
philosophique et social dans lequel Socrate a vécu et agi (469
à 399) ; puis sa jeunesse, sa vocation et son « appel divin »

son idée maîtresse (« rien n'est fort comme la raison »), sa
méthode, son éthique, sa théologie, son eschatologie, enfin son
procès, sa mort et son influence.

Bref, Socrate a philosophé pour tâcher de ramener à Athènes
une vie plus noble que celle des sophistes et du peuple ; son
œuvre fut un essai génial de réaction contre la décadence
morale qui perdait sa patrie (p. 51). Il A^oulut la conduire à

la vertu par le savoir. La science du bien, le pourquoi du
bien, tel fut le centre de ses pensées et le fond de ses
discours. « Il s'y adonna avec un tel dévouement qu'il ne connut

plus aucun autre souci, avec une telle puissance de volonté
que rien plus jamais ne put l'en écarter, pas même la
perspective de la mort » (p. 74). Il paya de sa Aie la gloire d'être
l'éducateur d'Athènes, le réformateur moral et religieux de son

pays. M. Piat élèA7e Socrate très haut à ce point de vue (p. 85).

Il est certain que Socrate a fait ressortir autant que
possible l'importance de la science morale. Je dis « la science
morale », parce qu'il signala de bonne heure l'insuffisance des
connaissances physiques pour la direction de la vie humaine.
Disserter à l'infini sur l'universalité et l'origine des choses, lui
paraissait inférieur, de toutes manières, à la connaissance et
à la pratique du bien. Il s'appliqua donc à fonder une morale
rationnelle, qu'il aurait voulue vivante et pratiquement efficace.
Il aurait réussi, s'il suffisait d'avoir la science de la vertu pour
être réellement vertueux, si savoir le bien était bien agir, si
la justice et toutes les autres Arertus n'étaient que la sagesse,
en un mot si la sagesse qui éclaire l'intelligence pratique était
aussi la force qui détermine la volonté et qui par la volonté
produit l'action. Il n'en est rien; bon gré mal gré, il faut
reconnaître que l'ordre spéculatif et l'ordre pratique sont distincts,
et que la volonté libre est plus difficile à mouA^oir que l'intelligence
à éclairer. La faiblesse de la morale socratique, c'est précisé-



— 786 -
ment qu'elle se borne trop au côté intellectuel des choses, à
la claire vue du bien, et qu'elle ne va pas assez jusqu'à la
motion même de la volonté.

M. Piat l'a senti, je crois, lorsqu'il a dit : « En quoi consiste
au juste l'action que la science exerce sur la volonté Est-elle
nécessitante ou non?. Socrate lui-même n'y a jamais pensé
d'une façon bien précise Il ne s'est pas expliqué à ce sujet.
Sur ce point pourtant décisif, sa psychologie reste indécise
Lorsqu'on pousse la philosophie socratique jusqu'au déterminisme,

c'est qu'on fait l'histoire d'autrui avec ses propres
idées » (p. 163).

C'est le sentiment du devoir et de la stricte obligation
morale qui influe directement sur la volonté. Socrate a pensé
que ce sentiment peut naître d'abord de la saine intelligence des

choses, de leur harmonie perçue et comprise, de leur enchaînement

rationnel, de la connaissance des lois en tant que lois.
Ensuite, il a eu recours à la religion. D'après sa théorie, dit
M. Piat, « l'obligation morale n'est pas seulement un rapport
de la volonté humaine à l'harmonie des choses ; c'est aussi et
par-dessus tout un rapport de la volonté humaine à la volonté
divine (p. 178)... A propos de la théorie des lois, Socrate, pour
trouver l'explication totale du devoir, est remonté jusqu'à la
religion. On n'aurait qu'une partie de sa pensée, si l'on s'en
tenait là... Il a esquissé toute une théologie, qui est, comme
son éthique elle-même, une teleologie » (p. 193). Cette théologie,
qui se réduit au spiritualisme ordinaire, est très bien exposée

par M. Piat (pp. 193-208).
En somme, Socrate fut un point de départ. De lui

sortirent divers systèmes, dont aucun ne fut assez fort pour
s'imposer. Je n'oserais dire, comme le fait M. Piat (p. 267), que
tous s'écroulèrent dans le scepticisme ; mais le socratisme
n'atteignit à sa vraie force, comme le platonisme, que dans
la synthèse chrétienne. E. M.



787

Robertson, Alexander, Rev., Graf Campello und die katholische

Reform in Italien. Mit einem Einführungsworte von
Prof. D. W. Beyschlag. Halle, Fricke. 1900. 168 S. Preis
M. 2. 50, geb. M. 3. 50.

Vorliegendes Buch ist die genehmigte deutsche Übersetzung
des englischen Buches von Rev. Alex. Robertson und beruht
zum grössten Teil auf der von Campello nach seinem
Ausscheiden aus der päpstlichen Kirche (1881) niedergeschriebenen
Autobiographie. Besonderen Wert giebt dieser Ausgabe das
Geleitwort Aron Beyschlag. Es ist ein schlichtes, aber tief ernstes
Lebensbild, das der Verfasser uns hier vor die Augen stellt:
Graf Enrico di Campello Avurde am 15. November 1831 in Rom
geboren. Als VierundzAvanzigjähriger erhielt er die Priesterweihe.

Kaum dreissig Jahre alt, wurde er schon Kanonikus
von Santa Maria Maggiore und nach sechs Jahren Kanonikus
von St. Peter. Damit hatte er jene Stufe in der Hierarchie
erreicht, die ihm die Aussicht auf den Kardinalshut eröffnete.
Allein Campello war anders geartet als seine Amtsbrüder.
Die Pflichten seines Amtes, vier bis fünf Stunden täglich
Gebete und Litaneien abzusingen, erschienen ihm nutzlos. Als
wahrer Freund des Volkes schuf er eine Abendschule für junge
Leute aus dem Arbeiterstande, der er sich ganz widmete. Man
nannte ihn in Rom im Gegensatze zu den Purpurträgern den
„schwarzen Kanonikus". Je Aveiter desto mehr empfand er die
Hohlheit der päpstlichen Kirche. Es kam der Syllabus und
schliesslich das Unfehlbarkeits-Dogma. Campellos Bemühungen
führten zur Gründung einer Genossenschaft, die sich nannte:
„Società Cattolica Italiana per la rivendicazione dei diritti
spettanti al popolo Christiano ed in specie di cittadini Romani".
Im Jahre 1881 machte er dann den entscheidenden Schritt,
indem er seine Entlassung als Kanonikus von St. Peter in die
Hände des Papstes legte. In der Kirche der Methodisten in
Rom gab er seinen Schritt öffentlich kund. Und nun begann
er, zuerst allein, unter unsäglichen SchAvierigkeiten und den
Bannflüchen Roms sein Reformationswerk. Bald geAvann er
Mitarbeiter: Andrea d'Altagene (Paolo Panzani), Monsignore
Giambattista SaA^arese, Filippo Cichitti-Suriani. Panzani starb
jedoch schon 1884 und Savarese fiel wieder ab. Im Herbste
des Jahres 1886 nahm Campello seinen Wohnsitz in Arrone,



— 788 —

einer A-on seinem Vater ererbten Besitzung im Valnerina-Thale,
um dort das Banner der Reform zu entfalten. Es bildeten sich
mehrere Gemeinschaften: Arrone, Terni, Casteldilago, Ferentino,

le Mure, la Valle, Montefranco, San Remo, Ventimiglia.
Seitdem sind noch andere hinzugekommen. Es wirken ausser
Campello noch mehrere eifrige Priester. Campello ist er-
Avählter Bischof der katholisch-reformierten Kirche in Italien.
Die Zukunft dieser Kirche ist auch die Zukunft Italiens. „Soll
Italien", sagt Beyschlag in seinem warmen GeleitSAVort zu diesem
Buche, „eine Zukunft haben, so muss es eine andere, bessere
und christlichere Religion gewinnen als die des Papsttums."
Den Weg hierzu zeigt den Italienern Campello, „den Weg der
Unterscheidung von Katholizismus und Romanismus, den Weg
des idealkatholischen Bruches mit Rom, wie ihn nach dem
vatikanischen Konzil die deutschen und schweizer Altkatholiken
eingeschlagen haben". Pfr. Schirmer.

Th. Ruyssen: Kant; Paris, Alcan, in-8°, 1900, fr. 5.

« Ce livre est, avant tout, une histoire intérieure de la
philosophie kantienne. De l'histoire extérieure, du milieu, des
antécédents philosophiques, on n'a pu, dans un cadre aussi
exigu, rappeler que les traits indispensables à l'intelligence
du système. Le kantisme est un édifice d'architecture massive,
qui ne reçoit le jour du dehors que par d'étroites fenêtres.
C'est au dedans, quand l'œil s'est habitué à l'obscurité, qu'il
en admire les proportions et la robuste charpente. » Ainsi
s'exprime l'auteur sur la portée de son livre (p. X).

Il a divisé cette histoire en deux périodes : 1° la période
antécritique (1746-1770), dans laquelle Kant a abordé
successivement les questions les plus diverses: physique, mathématique,

logique, métaphysique, morale et esthétique. Sa pensée
a évolué du rationalisme à l'empirisme et a fini par se fixer,
grâce à la décou\rerte de l'idée critique ; — 2° la période
critique. L'idée critique, touvée dès 1769, n'aboutit qu'après onze

ans de méditation à la publication de la Critique de la raison
pure. Dès lors, la base du système fut assurée, et les grandes
lignes en furent arrêtées. Kant poursuivit jusqu'à sa mort les

conséquences de ses prémisses et les appliqua à toutes les



— 789 —

questions qui avaient occupé sa jeunesse. Les très nombreux
opuscules de cette période, quel qu'en soit l'ordre chronologique,

se groupent d'eux-mêmes autour de quatre grands
ouvrages, qui se succédèrent de 1781 à 1793 dans leur ordre
logique : la Critique de la raison pure spéculative, la Critique
de la raison pratique, la Critique de la faculté de juger, et
enfin la Religion dans les limites de la raison pure.

Ce plan est très simple et très clair. Ce qui nous intéresserait

ici davantage, si la place ne nous manquait, serait le
livre de La Religion, paru en 1793. Recueillir ce que Kant
a écrit sur Dieu et sur la religion, soit dans ses trois Critiques
et ses publications secondaires, soit surtout dans sa Religion,
telle serait l'étude que nous aimerions faire, à la suite de
J. Kaftan, B. Piinjer, P. Bridel, O. Pfleiderer, Nolen, etc. Qu'il nous
suffise de rappeler, d'après les indications précises de M. Ruyssen,
qu'en 1792 parut dans la Revue mensuelle de Berlin, avec
l'imprimatur de la censure, un article de Kant sur le Mal radical ;
c'était la première des quatre études qui devait plus tard
constituer le livre de La Religion. Mais la censure s'opposa
formellement à l'impression du second article, Sur le combat du
bon et du mauvais principe. Kant soumit alors les quatre
articles de La Religion au jugement de la faculté de théologie
de Königsberg, qui accorda l'imprimatur à l'unanimité. Dès
lors il n'hésita plus à publier l'ouvrage en entier (1793). Le succès
fut si vif qu'une seconde édition parut en 1794. Le 1er août de
cette même année, le ministre de Frédéric-Guillaume II, Wöllner,
lui enjoignit de ne plus traiter les questions religieuses. Kant,
sans abandonner ses principes, se soumit. Le roi étant mort
en 1797 et son successeur ayant congédié Wöllner, Kant, dans
son dernier ouvrage, Le Conflit des Facultés (1798), affirma
une dernière fois les droits de la raison et de la philosophie en
face de la croyance (p. 14).

Rappelons qu'au-dessus de son tombeau, des mains amies
firent graver ces mots extraits de la Raison pratique : « Ce ciel
étoile au-dessus de moi, la loi morale en moi », symbole saisissant

des deux objets qui avaient rempli tout son esprit et tout
son cœur : la loi mécanique de l'univers matériel, et la libre loi
des volontés bonnes (p. 19). E. M.

Kevue intern, de Théologie. Heft 32, 1800. 52



— 790 —

P. J. Swetloff : Essai d'exposition apologétique de la
doctrine chrétienne orthodoxe; 2 volumes, Kieff, 1899; —
Cours d'apologétique; 1 volume, Kieff, 1900.

La Revue a déjà mentionné plusieurs ouvrages de l'éminent
professeur de Kieff (n°14, 1896 etn°18, 1897). Ceux dont nous
venons d'écrire les titres ont à peu près le même but, à saA^oir:

l'apologie du dogme chrétien orthodoxe. Le second n'est en
grande partie qu'un abrégé du premier. L'auteur réfute les

attaques du rationalisme, du panthéisme, du positivisme, du
danvinisme et du matérialisme. Parmi les rationalistes, Tolstoï

est pris à partie. M. SAvetloff connaît la littérature
philosophique et apologétique moderne (allemande, française et russe),
ainsi que la littérature patristique. Si nous ne nous trompons,
l'Essai d'exposition apologétique est le premier en son genre dans
la littérature russe, les œuvres dogmatiques des archevêques
Philarète, Macaire et Silvestre ayant un autre caractère et un
but différent. Tandis que les œuvres apologétiques des professeurs

J. Smolensky et RojdenstAvesky se bornent à la défense
des vérités fondamentales du christianisme, M. SAvetloff embrasse
le système entier de la dogmatique, surtout dans son Essai.
Sans doute quelques parties sont inférieures, et l'auteur est le
premier à la reconnaître. Qu'il reçoive toutefois nos sincères
félicitations, et puisse-t-il réaliser bientôt son « pium deside-
rium », en couronnant son œuvre par l'Eschatologie, qui intéresse
si Arivement les esprits de notre temps. A. P.

ReA7. Arthur Wright M. A., Vice-President of Queen's College
Cambridge: The Gospel according to S. Luke in Greek;
London, 1900.

This book is intended to be a supplement to the Synopsis
of the Gospels Avhich Mr. Wright issued some time ago and
to AAiiich I called the attention of readers of the Revue. I may
say at once that the present Avork seems to me to be one of
immense value and that eArery serious student of the Gospels
will find it indispensable. The purpose and scope of the book
cannot be explained better than by quoting Mr. Wright's oavu
words given in his Preface. "To read S. Luke Avithout con-



— 791 —

stant reference tho the other Synoptists and occasional reference
to S. John is happily no longer tolerated An attempt
therefore has been made to lay before the class the materials
for comparative study. Parallel passages are printed at length
on the open page, important differences in the tradition are
indicated by thick type, conflations are marked and numbered,
doublets are given in the margin, quotations from the Old
Testament are printed in uncials and the LXX version of
them is appended at the foot of the page, illustrative passages
from other parts of the New Testament are collected in the
fourth column, a selection of various readings is given
Some brief critical notes draw attention to important points.
Exegetical notes I have given only where I had something
special to say."

The text adopted is that of W'estcott and Hort and the
execution of the Avork seems in eArery way excellent. As is
Aveil know Mr. Wright has been for years a most painstaking
student of the Gospels. He is an enthusiastic supporter of the
vieAV that they do not rest on Avritten documents but on the
oral teaching that Avas current in the Apostolic Church and
this book aaìII I think go far to persuade most impartial judges
that this vieAV is right. At any rate no one is justified in
rejecting it Avithout giving Mr. Wright's arguments the most
careful consideration. They are largely based on actual facts,
on the phenomena of the Gospels themselves and on AAiiat must
have been the actual method of teaching by the Catechists in
the first century. That these catechists existed, that by
constant repetition they taught their classes to repeat by heart
lessons of the life and teaching of Christ are surely certain
facts: that Avritten documents of sufficient authenticity to be
made the basis of their Avork by the Evangelists existed is matter
of hypothesis Avhich needs to be supported by much better
evidence than any which so far as I can see has yet been
produced. A. J. C. Allex



792

Dr. Eberhard Zirngiebl: Zur religiösen Frage. Beiträge.
München, Oskar Beck. 1900. 278 S. 4 M.

In sechs Kapiteln (I. Zur Lage ; II. Über Glauben und
Wissen; III. Ein Mysterium im Lichte des Glaubens und
Wissens; IV. Ausflüge in die Geschichte; V. Zur Unionsfrage;
VI. An der Wende des Jahrhunderts) forscht der Verfasser den
Gründen nach, „Avelche Glauben und Wissen, Religion und
Konfession, Christentum und Kirche in eine zeitlich so feindliche

Gegenstellung gebracht haben" (Vorw. III), und die
Erkenntnis darüber Aveist ihm den Weg, „der ohne Preisgabe des
Avirklichen modernen Wissens zur Versöhnung desselben mit
dem Glauben leitet und die edelsten Güter der
Menschen rettet: den Geist und die Freiheit innerhalb der
NaturnotAvendigkeit ebenso Avie gegen erstarrte Konfessionen
und Kirchen" (VorAv. IV). Der Wurm, der an der modernen
Kultur und am Kulturstaat nagt, das ist dem Verfasser der
Widerstreit ATon Wissen und Glauben in der Gesellschaft und
in den Individuen. „Aber nicht dadurch werden die Errungenschaften

der Kultur auf politischem und religiösem Boden
gerettet, dass ein dem blossen religiösen Mechanismus (Materialismus)

A-erfaliènes Kirchentum Aufklärung und Wissenschaft
in erstickende Halsfesseln schlägt, sondern allein dadurch, dass
Glauben und Wissen, der eigenen Schranken beAvusst, eins vom
andern lernen, sich gegenseitig wert achten und infolgedessen
Kultur und Christentum eine Versöhnung im Geiste des Lichtes
und der Wahrheit feiern. Was heute der an Geist und
Gemüt erkrankten Menschheit aufhilft, das ist ein von Christentum

und Wissenschaft im edelsten Sinne des Wortes gleich
sehr getragener Idealismus des Lebens; dieser aber tritt nur
da auf, avo sich religiöser Geist unci Arergeistigte Religion
zusammengefunden haben" (p. 9). Der Verfasser betont, dass die
Menschen die tiefsinnigste Auslegung des GottesbeAvusstseins
durch Christus empfangen haben. Können Avir auch dem
geschätzten Herrn Verfasser in seiner Auffassung der Person
Christi nicht folgen, so stimmen wir mit ihm darin überein,
dass nur christliche Wiedergeburt im Geiste und in der Wahrheit

die Menschen auf eine höhere Kulturstufe emporzuheben
vermag. In einem besondern Abschnitt sagt uns der Verfasser,
was ihm Christentum ist: „kein System von Begriffen (Dogmen),



— 793 —

das äusserlich angelernt Avird, sondern eine innerliche Kraft
des schöpferischen Geistes Jesu Christi, die neues Leben
erzeugt — die Liebe zu Gott und den Menschen" (p. 80), „Religion

der Gesinnung" (p. 84), „persönliches Liebes- und
Wahrheitsleben" (p. 85), „Kindschaftsverhältnis der Menschen zum
Vater" (p. 86). Darum lehnt der Verfasser auch allen
kirchlichen Despotismus und Kurialismus ab, unter dem auch die
bestberechtigten Reformationsbestrebungen nicht aufkommen
können (p. 103), und bekennt mit Freih. Fr. C. v. Moser, „dass
die christlich-apostolisch-katholische Kirche glücklicher,
ehrwürdiger, durch Reinheit der Lehre beseligender Avar, ehe sie
römisch-katholisch wurde", und dass „wir diesem Zeitpunkt
wieder näher kommen, je mehr AAir uns Aron Rom entfernen,
je mehr aus Papsttum nur wieder Christentum wird" (p. 122). Darum
verweilt er auch mit besonderer Wärme bei der katholischen

Reformbewegung : sie ist „der Kampf des GeAA'issens gegen den
ZAvang in Sachen der Religion — ein eben so christlicher als
moderner Gedanke" (p. 196), sie ist zugleich „ein nationaler
Kampf" in der Wahrung der nationalen Eigenart auch für das

religiöse Gebiet (p. 198), endlich die keimende Hoffnung „einmal

für eine Versöhnung ATon Glauben und Wissen, Christentum
und Wissenschaft, sodann für eine Wiedervereinigung der so

lange entzweiten christlichen Konfessionen (p. 199)". Die Ver-
Avirklichung der letzteren Hoffnung zumal sieht der Verfasser
nicht auf dem Boden des „Konfessionalismus" und des „damit
nur zu innig verbundenen alleinseligmachenden Kirchentums",
sondern auf dem Fundament, das da ist: Jesus Christus. Mit
Bischof Reinkens bekennt er: „Wenn die Christen nur bauen
Avollen auf das Fundament Jesus Christus, Avenn sie nur seine
Sprache reden, ihn bekennen \'or den Menschen, dann haben
sie den Boden gefunden, wo sie die Kluft überbrücken können,
avo sie einander die Hand reichen mögen" (p. 213), und mit
Bischof Herzog: „Wenn die Teilkirchen sich dazu A-erstehen

könnten, festhaltend am Glauben der ungeteilten Kirche, ihre
besonderen Meinungen nur als menschliche Versuche zu
betrachten, sich die Geheimnisse des eAvigen Wortes zu deuten,
und wenn sie sich verständigen könnten über die Avesentlichen
Formen des kirchlichen und gottesdienstlichen Lebens, so Avurden

sie sich auch gegenseitig AAieder erkennen und anerkennen
als GKeder des einen Leibes Ist Christus ihr Haupt, so



— 794 —

Averden sie in allen Dingen das suchen, Avas Jesu Christi ist
(Phil. 2, 21), und sich nicht übereinander erheben, sondern nach
Kräften einander dienen" (p. 214). Von dieser hohen Warte
aus macht der Verfasser interessante Ausblicke auf die einzelnen
christlichen Kirchen; freimütig schätzt er deren Soll und Haben
ab und gelangt zu dem Ergebnis: „Mag sich der Einzelne zur
englisch-amerikanischen oder russisch-griechischen Kirche
bekennen, mag er sich reformiert, lutherisch, irvingianisch, wal-
densisch oder altkatholisch nennen — gemeinsam werden sie

nur über Unglauben und Afterglauben siegen, sobald sie auf
das zeitläufige „Hie Ultramontanismus" — nicht mit „Hie
Katholizismus", dort mit „Hie Protestantismus" oder „Hie Orthodoxie"

antAvorten — sondern einmütig und gemeinverständlich
im Rufe sich finden „Hie Christentum!" (p. 263;. — Wir konnten
nur die Hauptgedanken des höchst interessanten Buches
andeuten. Wen es nach mehr verlangt, der lese selbst. Denen
aber, die sich nicht mit allem und jedem in den Ausführungen
des Verfassers einverstanden erklären, ruft derselbe zu :

Tadelt am Werk! Nur erkennt drin redliches Ringen nach Wahrheit!
Ringen ist menschlich, ist Pflicht; zwingen ist Gottesgeschenk.

Pfr. Schirmer.

Petites Notices.
* A. Bernus: Théodore de Eèse à Lausanne; Lausanne,

Bridel, 1900, in-8°, 112 p. — Parmi les réformateurs, qui tous
méritent d'être mieux connus (car tous ont été calomniés), il
faut citer Théodore de Bèze. Réformateur religieux, humaniste,
pédagogue, professeur, écrivain, ila été un homme fort distingué,
et à tous ces titres il a droit à une plus grande justice que
celle qui lui a été rendue jusqu'à présent. C'est dans ce but

que M. le professeur Bernus a écrit sa savante et intéressante
étude.

* A. Darmesteter, A. Hatzfeld, A. Thomas : Dictionnaire
général de la langue française, 2 vol.; Paris, DelagraAœ, 30 fr.
— Les questions de mots sont si importantes, en théologie
comme ailleurs et peut-être même plus qu'ailleurs, que nous
nous faisons un devoir de parler de ce dictionnaire dans cette
ReArue. Il fait connaître, en effet, le sens exact et clair des



— 795 —

mots, dans l'ordre à la fois historique et logique de leur
développement. Quoiqu'il n'embrasse que la période des trois
derniers siècles, il expose, dans un Traité spécial de la formation
de la langue, l'origine et la transformation des mots dans les
siècles antérieurs. Ce Traité (300 p.) est un travail colossal et
mérite la plus grande attention. Quiconque A^eut connaître
scientifiquement et à fond la langue française, doit l'étudier
minutieusement. Les auteurs y ont mis sinon toute la clarté
désirable, du moins toute la clarté actuellement possible.
Malgré quelques points de phonétique et de syntaxe qui me
paraissent discutables et que je ne saurais détailler ici, je
n'hésite pas à dire que ce traité, comme composition et comme
distribution des matières, est un chef-d'œuvre. Cette quantité
de distinctions, effrayante au premier abord et non exempte
de complications (il faut le reconnaître), montre avec quels
soins et quelles subtilités les philologues et les lexicographes
étudient de nos jours ces difficiles matières. La langue étant
un instrument, le plus important est certainement de savoir
s'en servir littérairement le mieux possible; néanmoins il est
toujours utile, pour ne pas dire nécessaire, et en tout cas il
est fort intéressant de connaître la composition et l'histoire de
cet instrument. A ce dernier point de vue, ce Dictionnaire
est de première valeur. E. M.

* A. Delaire : Sl-Jean-Eaptiste de la Salle, 1651-1719 ;
Paris, Lecoffre, 1900, 2 fr. — 11 ne faut pas juger du fondateur
de l'Institut des Frères des écoles chrétiennes par cet Institut,
qui, fondé en 1682, est moins aujourd'hui une œuvre du XVIIe
siècle qu'une milice du XIXe; milice qui certes a ses bons
côtés et qui a produit ses bons résultats, mais qui, il faut le

reconnaître, compte trop de Frères réellement « ignorantins »

et de toutes manières indignes d'élever la jeunesse. J.-B. de la
Salle vaut mieux que son Institut actuel. Son nouvel historien,
qui est plutôt son panégyriste (comme d'ailleurs le furent
ses trois premiers biographes, le Frère Bernard, le bénédictin
Elie Maillefer, son neveu, et le chanoine Blain, son ami), entre
dans beaucoup de détails, où les qualités sont exagérées et les
défauts effacés. Il glisse le plus rapidement possible sur les
reproches qui ont été adressés à son héros par ses
contemporains; il sabre en un tour de main l'archevêque de



— 796 —

Rouen qui s'est permis de condamner de la Salle et de lui
retirer le pouvoir de confesser; il donne naturellement tort à

son frère Louis, le chanoine janséniste de Reims; etc. Bref,
de la Salle fut-il un saint Dieu seul le sait, et je n'ai aucune
peine à le croire. Mais, quelles qu'aient été ses bonnes intentions

(les intentions ne sont pas tout), il est manifeste qu'il a

trop ignoré les sciences théologiques, pour ne pas parler des

autres, et qu'il s'est trop rapproché des jésuites. Ce n'est pas
là l'esprit qui éclairera et qui sauvera le monde.

* 2xtffig Tïjg E'xxXrtaiag rcqòg Trjv ErtiaTrjfirjv, Trjv TCoXvcvxrpv,

xai tov noX.iTiai.iov. 'Ev KmvoxavvivovTtóXsi, 1900; br. 58 p. Tel
est le titre d'une brochure anonyme d'abord publiée en russe,
puis en grec,, par un théologien russe, dans le but de préciser
les relations de l'Eglise chrétienne envers la science, la
politique, la civilisation, et de réfuter les exagérations connues
soit des ultramontains, soit de certains écrivains, comme les
SoloAvieAV, les Tolstoy, etc. L'auteur rappelle, par exemple,
que l'Eglise orthodoxe prie sans cesse pour la paix du monde
entier, et que, si dans certaines circonstances elle bénit les
armées et prie pour le triomphe de l'orthodoxie, elle ne favorise
jamais pour cela la guerre comme telle. Il rappelle que l'Eglise
orthodoxe n'a jamais approuvé un système de gouvernement
à l'exclusion des autres; qu'elle peut vivre sous toutes les
formes gouvernementales; que, fidèle à sa vocation, elle ne
fait pas de politique. Il montre comment la vraie science et
la vraie foi, loin de se combattre, s'harmonisent; comment
l'art peut servir à la religion, lorsqu'on n'en exagère pas la
portée et qu'on ne le confond pas avec la religion même. Etc.

A. P.

-~ss~-


	Bibliographie théologique

