Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 31

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Marius Axpre: Le B. Raymond Lulle; Paris, Lecoffre, 1900,
2 francs.

La vie et les ceuvres de Raymond Lulle (1232-1315) ont
toujours été un sujet sinon difficile, du moins délicat, a traiter.
Les critiques modérés se sont efforcés jusqu'ici de nager entre
deux eaux, c'est-a-dire d’éviter, d'une part, les exagérations
et les erreurs manifestes des Lullistes, et, d’autre part, les
condamnations des adversaires qui allaient jusqu’a traiter de
folies les aberrations de R. Lulle et de fou R. Lulle lui-méme.
Ce dernier qualificatif se trouve méme dans le «Dictionnaire
d’histoire » de Dezobry (édit. 1889): « Benoit VIII traita de fou
I'inventeur de cette méthode (le Grand Art) ...Benoit VIII lui
a donné son véritable nom.» On peut lire sur cette question,
parmi les anciens auteurs, ce qu'en ont dit Nicolas Eymerick
(Direct. inquisit. et Collect. judicior.) et le franciscain Wadding
lui-méme (Script. ord. Minor.); et parmi les modernes, Delé-
cluze (Rev. des Deux Mondes, 15 nov. 1840), Littré et Hauréau
Hist. litt. de la France, T. XXIX), 'abbé Féret (la Faculté de
Th. de Paris, T. II, p. 143-153, et T. 1II, p. 137-149).

Avec le nouveau volume de M. André, la question sort
de sa modération, en ce sens que l'auteur, lulliste ardent, ne
se contente pas de tomber sur les modérés et de déclarer
« surprenantes » les critiques de M. Hauréau, «qui, dit-il (p. 51),
n'était pas dépourvu d’intelligence », mais veut faire passer
R. Lulle pour un saint et pour «un des hommes les plus sa-
vants de son siecle ...homme qui fait longtemps avant Bacon
une classification des sciences, dont aucune désormais n’a de
secrets pour lui (p. 52-53)!»

Ce volume, aussi étrange que sincére, est-il un ballon
d’essai pour préparer la canonisation de R. Lulle? Je n'’en



— 569 —

serais pas surpris. A Mayorque, ou il est né, les habitants lui
ont rendu un culte privé, bien qu’ils aient ¢été témoins des
débauches auxquelles il s'est livré jusqu'a 1'dge de trente-
quatre ans. Ce culte était-il pris au sérieux? On en pourrait
douter en lisant le ridicule préciosisme de cette antienne:
« Raymundus, pretiosae laudis abundus, doctor profundus, regnat
sine fine jucundus.» On en pourrait douter plus encore, en
remarquant que ce culte privé a €été approuvé en premier lieu
par le pape Léon X, dont les compétences en matiere de
sainteté sont plus que douteuses. Quoi qu'il en soit, placer
déja, sans autre forme de proceés, un personnage de cette
trempe dans une galerie de « Saints » comme le fait ce volume,
transformer un aventurier plus ou moins mystique en apotre,
ériger un «don Quichotte de la foi» (ce titre a €té donné a
R. Lulle) en modele de la foi, me semble a la fois une gageure
trées hardie et une bravade fort dangereuse. Sans doute on
ne peut qu'admirer la conversion de R. Lulle, son zele a
vouloir convertir les musulmans et surtout a vouloir les con-
vertir non plus par la force, mais par la persuasion, son ar-
deur a fonder des colleges pour l'enseignement des langues
orientales et notamment de l'arabe, son courage a payer de
sa personne et a s’exposer 4 la mort pour atteindre son but.
Mais, si tout péché est digne de miséricorde, il y a cependant
une décence publique qui oblige & ne pas placer certains
pécheurs sur les autels, et R. Lulle est du nombre: le volume
méme de M. André en fournit suffisamment de preuves. Je ne
crois pas que Rome, en canonisant Labre, ait beaucoup idéalisé
les esprits et les consciences, et je crois, en outre, que
R. Lulle serait un modele plus déplorable encore. Rome a
tort de jouer avec le feu. On ne vicie pas impunément la
notion de la sainteté. En se moquant du public, elle ne voit
pas que déja le public se moque d'elle, et que les moqueries
du public seront toujours plus fortes que les siennes.

Quant au projet de faire passer le «Docteur illuminé »
pour un représentant de la véritable théologie, c’est un tour
de force encore plus étonnant. LLes Lullistes soutiennent: que
R. Lulle a dfi son art a une révélation; que sa doctrine est
au-dessus de toute doctrine; que les théologiens modernes ne
connaissent rien de la théologie; que Dieu, & cause de leurs
péchés, a privé ces théologiens des connaissances théologiques;



— 570 —

que toutes les sciences seront détruites; que seule la science
de Raymond subsistera (Féret, III, 149). Or, Lulle n’a jamais
fait la moindre étude de théologie. Inutile de remarquer que
les prétendues visites qu’il recevait des anges et du Christ
méme, n’offrent pas de garanties scientifiques suffisantes.
Dr’ailleurs, il suffit de lire son Grand Arvt, son Arbre de la
science, son Art démonstratif, son Ordre de chevalerie, son
Livre des merveilles du monde, son roman de Blanquerma et
surtout son Arbre de la philosophie d’amounr, etc., pour savoir
a4 quoi s’en tenir sur la théologie de ce malheureux. A part
quelques vérités auxquelles on ne peut qu'applaudir, ce sont
de pures insanités, qu'on essaie vainement aujourd’hui de
rapprocher des romans de chevalerie et des fantaisies des
troubadours; il s'agit bien de troubadoureries, quand il est
question de la Trinité, de I'Incarnation, de la Rédemption et
des Sacrements! Si un homme a profané et ridiculisé la
théologie, c’est R. Lulle; les catholiques-romains devraient étre
les premiers & en convenir, puisque ses nombreuses erreurs
ont été officiellement condamnées, que la bulle du pape Gré-
goire XI aux évéques de la province de Tarragone (1376),
contient une condamnation formelle, et que Wadding lui-méme
a avoué qu'il ne saurait y avoir d’hésitation a admettre le
fait des erreurs. Sur ces erreurs, voir l'abbé Féret (I, 151-153;
11, 146-149).

Je regrette que la place me manque pour entrer dans des
détails et citer quelques textes. Bornons-nous a rappeier, par
exemple, que «1'Ordre de chevalerie est divisé en sept parties
en signification des sept planeétes, qui sont des corps célestes
et qui gouvernent et ordonnent les corps terrestres (p. 74)»;
— que, dans le Livre du Gentil et des trois Sages, il y a,
prés d’'une fontaine, une trés belle dame (l'intelligence) et cing
arbres: le premier arbre a 21 fleurs (c’est « Dieu et ses vertus
incréées»); le second en a 49, le troisidme 49, le quatriéme 21,
et le cinquieme 49 (ol «sont écrits les sept vertus créées et
les sept péchés capitaux », p. 77-78); — que V' Arbre de la phi-
losophie d’amour est aussi divisé en sept parties; que son
tronc est divisé en trois parties: «la forme d’amour, la ma-
tiere d’amour et la conjonction des deux (p. 161)»; que par
branches on entend les conditions, les questions et les prieres
d’amour; que les feuilles d'amour sont les soupirs qui sortent



o Bl ==

du cceur de I'Ami a cause du grand désir qu'il a de I'Aimé;
etc., etc.; — enfin, que R. Lulle a achevé de se peindre dans
une pétition qu'il a adressée au pape Clément V a l'occasion
du concile de Vienne (1311), et dans laquelle il demande, en
dernier lieu, «qu’on réforme la médecine, qui est trop con-
fuse; qu'il conviendrait de faire un art de la médecine, basé
sur les principes innés qui sont constitués par le ciel, les élé-
ments, le mouvement, et tout ce qui manque aux médecins
pour la connaissance des maladies et la guérison des malades
(p. 199).»

Enfin, pour achever de signaler la portée de ce volume,
il importe d’ajouter que, dans une préface, M. H. Joly a ainsi
décrit les titres et les compétences de l'auteur: «M. Marius
André, qui a tenu 4 nous faire connaitre cette vie singuliére,
est un enthousiaste doublé d’un chercheur patient. Entré dans
la diplomatie, il a passé plus de quatre ans dans les consu-
lats de Barcelone et de Madrid. Clest 1a qu'il a fait la con-
naissances des édditeurs tout a fait contemporains des ceuvres
de R. Lulle, qu’il a fréquenté avec profit les Lullistes les plus
éclairés et les plus ardents de la Péninsule, appris, a leurs
cotés, la langue catalanme et fouillé les bibliothéques.» On ne
saurait étre mieux renseigné, en fait de théologie.

E. MicHAuUD.

A. Bernus: Richard Simon et son Histoire critique du
Vieux Testament; Lausanne, Bridel, 1869, in-8° 144 p. —
Notice bibliographique sur Richard Simon ; Bile,
Georg, 1882, in-8°, 48 p.

La premiere de ces deux publications est une thése pré-
sentée a la Faculté de I'Eglise libre du canton de Vaud; la
seconde, un extrait de la Bibliographie oratorienne publiée
par le P. Ingold. Dans l'une et l'autre, l'auteur a poussé
I’érudition et la précision aussi loin que possible sur les écrits
de R. S., sur ses polémiques, et sur tout ce qui a été publié
a ce sujet. Quoique l'auteur n’ait voulu étudier dans sa theése
que 1'Histoire critique du V. 7., il a exposé aussi, pour en
mieux faire comprendre la portée, 1'é¢tat de la critique du
V. T. avant et aprés Richard Simon, et il s’est acquitté de



— 572

cette tache avec une richesse d'informations, une sreté de
méthode et une clarté de style, qui, je crois, ne laissent rien
a désirer.

M. Bernus a peu de sympathie pour le caractere de R. S.;
il trouve que la piété lui a fait défaut, qu'il avait une con-
fiance «illimitée» en lui-méme, qu'il était violent dans ses
aggressions, et qu’il s'est méme laissé aller & des calomnies
évidentes (p. 119-122), Cest beaucoup dire. Peut-étre y aurait-
il des circonstances atténuantes a faire valoir en faveur d'un
homme qui, étant persécuté et méme violemment calomnié,
par un Bossuet et méme par des freres, a, pour se défendre,
aiguisé un peu trop ses armes et rendu ceil pour ceil. 11 s'est
caché sous plusieurs pseudonymes; mais aurait-il eu autre-
ment la liberté¢ de dire tout ce qu’il avait a dire? Loin de
moi la pensée de trouver R. Simon parfait dans tous ses pro-
cédés et dans toutes ses idées; mais la guerre violente qu’on
lui a faite, les avanies dont on l'a abreuvé jusqu’a vouloir le
faire passer méme pour athée, expliquent et atténuent bien
des choses.

Quoi qu'il en soit, M. Bernus a rendu justice a4 ses rares
facultés intellectuelles, & sa science et aux importants progreés
dont il a été l'initiateur pour la défense de la vérité biblique.
Son rdle comme critique a été celui-ci: «Si Cappel peut a
juste titre étre considéré comme le créateur de la critique du
texte de 'A. T. en tant que scicnce, si Spinoza a le mérite
d’avoir jeté les tondements de la Jaule critigue de ces livres!),
a Richard Simon enfin, venant apres ces illustres devanciers,
était réservée la tache d’élargir le cadre de ces deux disci-
plines, de les unir encore a de nouvelles recherches, pour
former de cet ensemble un tout, peu organique encore, mais
qui pourra le devenir, 1'Histoive critique des saintes Ecritures
(p. 76-77).» Selon M. Bernus, «l'organisme tout entier n'appa-
raissait pas encore a R. S. avec la précision que lui a donnée
M. Reuss (p. 123);» mais R. S. a tracé la voie.

A une érudition prodigieuse et en général de bon aloi,
Simon joint un jugement d'une sfreté remarquable toutes les

1) La critique qui concerne I'état du texte et qui rentre avant tout dans la
philologie, porte habituellement le nom de dasse critique ; celle qui touche les livres
eux-mémes, est une discipline historique nommée lawte critigue. P. 56.



L B3 —

fois qu'il n’est obscurci ni par la passion, ni par une idée
précongue; et sous ce rapport il avait un avantage immense
non seulement sur des catholiques plus fervents que lui, tels
que Bossuet et les jansénistes, mais encore sur ses adversaires
protestants. Sa position méme de catholique €était favorable a
la liberté de sa recherche, car, comme le remarque judicieuse-
ment Baur, tandis que maintenant le fait seul d’étre catholique
implique d’avance le point d'arrivée de toute recherche cri-
tique et que le protestantisme seul semble permettre une re-
cherche sans présupposition, il en était tout autrement alors.
Les théologiens protestants, ainsi que tous les adversaires de
Simon, sauf LeClerc, 'arminien, nous le prouvent, étaient liés
par le dogme absolu de linspiration littérale et du canon
divin, tandis que le catholique, s’appuyant sur la Tradition
comme ressource derniére de sa foi, pouvait envisager I'Ecri-
ture sainte avec plus de liberté. Les jésuites en particulier,
dont Simon se rapproche sur ce point, avaient de l'inspiration
une notion beaucoup moins stricte. Dans cette position Simon
s'avance d'un pas dé¢libéré dans ses recherches et les poursuit
avec une grande sincérité; savant avant tout et désireux de
connaitre la vérité sur les points qui l'intéressent, il entend
agir honnétement avec cette vérité; il ne travaille point en
sceptique, comme ses adversaires le disent, mais en historien
(p. 122).

«Le mérite essentiel de l'ouvrage de Simon est d’avoir
créé une science qui n’existait point, et dont Spinoza n’avait
fait encore que tracer le plan en lui donnant toutefois d’emblée
le nom qui doit lui rester et auquel on revient de nos jours,
celui d'une Histoire de la Bible. (p. 124) ... Simon n'a pas le
mérite seulement d’avoir donné a la critique sa forme scien-
tifique; il a travaillé au fond méme et avec beaucoup de savoir.
Il n’a guere fait de découvertes nouvelles, ou quand il a cru
en faire, il a eu la main malheureuse; mais il a résumé les
¢tudes antérieures avec un sens droit et un discernement
remarquable. Il a inspiré & la science nouvelle un véritable
esprit d'investigation scientifique sans parti pris, et si M. Sainte-
Beuve a donné une définition juste de la critique en disant:
«étre critique, c’est tout soumettre & 'examen, et les idées et
les faits, et méme les textes; c’est ne procéder A rien par
prévention et enthousiasme »; nous pouvons dire que ce n'est

Revue intern. de Théologie. Heft 31, 1900. 38



— B =

pas & tort que Simon a donné 2 somn livre le titre d’'Historre
critique. « La méthode de Richard Simon est la vraie, dirons-
nous avec M. Renan, c'est celle de la raison pénétrante, aidée
par un immense savoir. On a pu appliquer cette méthode avec
plus de suite et de rigueur; on ne la changera pas tant que
le bon sens présidera a ces études.» C'est donc avec raison
que l'origine de la critique biblique en tant que science est
ramenée a lui et qu'il a été baptisé du nom de Pére de Ila
critique ». (p. 125-116).

On voit dans ce trés substantiel ouvrage combien la cri-
tique a eu de peine a naitre et a se légitimer, méme dans les
esprits des plus savants (p. 33). On voit 'hostilité de Bossuet.
M. Bernus ne craint pas de démasquer les visées ambitieuses
et impérieuses de celui que Saint-Simon appelait «dictateur
de la foi et de l'é¢piscopat». Bossuet persécutait R. S, pour
l'amener a consentir a publier «un ouvrage sur la Bible dictée
par Bossuet a Simon, en s’aidant de matériaux amassés par
ce dernier. Bossuet efit inspiré l'esprit et la tendance du livre,
et Simon n'en efit fourni que la matiére ou comme les notes
explicatives,» Car, pour Bossuet, R. S. n'était qu'un mince
théologien et d'une érudition médiocre. A quoi M. Bernus
réplique: «Théologien médiocre, je le veux bien, si la théolo-
gie se passe de T'histoire et de la critique; mais quant a I'éru-
dition, ce n'est pas Bossuet qui en remontrera a Simon (p. 52)!...
La conduite de Bossuet n’est pas déloyale assurément en géné-
ral ; mais nous ne saurions admirer le jeu secret qu’il jouait
a ce moment: faisant toutes les avances possibles a Simon
pour en obtenir ce qu'il voulait, et le traitant avec une dou-
ceur apparente, il travaillait & son insu 4 le combattre; non
seulement il faisait tous ses efforts pour amener la condam-
nation de sa traduction du N. T., mais il continuait avec ardeur
son grand ouvrage par lequel R. S. devait, il en avait l'assu-
rance, étre enlicvement écrasé; seulement il avait soin de faire
la chose en secret, de maniére que S., qui aurait pu s'en effa-
roucher, n’en sfit rien» (p. 53).

Bossuet, ici comme en maintes circonstances, s'est illu-
sionné. Le génie, quand il s'appuie sur 'erreur, est moins fort
que le simple talent armé de la vérité, Richard Simon, loin
d'étre « écrasé », triomphe. Nous en aurons une nouvelle preuve,



e BIB

en analysant plus loin le nouvel ouvrage de M. Margival, qui
compléte admirablement celui de M. Bernus').
E. Micuaup.

A. Boucut-LecLErco: Lecons d’histoire grecque; Paris,
Hachette, 1900, 3 fr. 50.

Quelques chapitres de ce volume nous intéressent parti-
culidrement: ce sont ceux qui traitent du fonds commun des
religions antiques, de la religion grecque considérée dans ses
rapports avec les institutions politiques, du culte dynastique
en Egypte sous les Lagides, etc.

D’abord, qu'il y ait un fonds commun a toutes les reli-
gions, que toutes aient été suscitées par une méme force vitale,
« instinct ou sentiment religieux, sens du surnaturel, perception
du divin, aspiration a l'idéal», l'auteur le reconnait expressé-
ment. Nous sommes loin, on le voit, du temps ou 1'on consi-
dérait la religion comme le produit de lignorance, ou de la
crainte, ou de l'exploitation des naifs par les habiles; aujour-
d’hui, & part quelques «disciples attardés d’Epicure ou plutdt
de ILucréce », tous les philosophes voient dans la religion une
force intellectuelle, poétique et morale (p. 4).

De plus, l'auteur reconnait que toutes les religions posi-
tives sont composées de deux parties distinctes: «les croyances,
qui prennent, quand elles sont fixées, le nom de dogmes, et
le culte... Au point de vue logique, les croyances préexistent
au culte, et c'est a les définir qu'il faut s’attacher tout d’abord »
(p. 3). Cette distinction a son prix, étant donné le discrédit
dans lequel certains esprits qui se disent religieux et positifs
tiennent tout dogme comme tel, pour se contenter, ou a peu
prés, d'un culte purement sentimental. Répétons-le hautement,
il n'y a pas de religion positive 14 ou il n’y a pas de croyances
positives, déterminées et stables. Il faut des dogmes.

Puis, 'auteur cherche a préciser quelle a €été la religion
de 'homme primitif. Ici, je renonce a le suivre. Les documents
historiques lui font défaut, et il tiche d'y suppléer par des

3

") Nous profitons de la circonstance pour rappeler & lattention des lecteurs
sérieux I’étude de M. Bernus sur Marc /%rez (T 1572); Lausanne, Bridel, 1895, broch.
in-8°, 56 p.



— 576 —

raisonnements. Il est dans son droit, et certes je ne suis pas
I'ennemi des raisonnements en pareille matiére. Mais encore
faut-il qu'ils ne soient pas exclusifs et qu’ils ne portent pas
sur une seule série de faits. L’auteur montre trés bien quels
ont dit étre les raisonnements de l'ignorance et de la supers-
tition, et quelles notions de Dieu ou plutét des dieux les
hommes primitifs ont d@ se faire sous l'empire de cette igno-
rance et de cette superstition. Mais est-ce 1a tout? N’est-il pas
vraisemblable que les hommes, étres doués de raison, ont di
avoir aussi quelques idées rationnelles sur la force qui conduit
l'univers et qui se manifeste dans la nature? Que les uns
aient placé cette force dans le ciel, d’autres dans le soleil,
d'autres dans le feu, d’autres dans la lumiere, d'autres dans
la vie, etc.,, je le congois; mais qu'il n'y ait eu place, dans
cet état de choses, que pour le polythéisme, et que la raison
humaine n’ait pas pu concevoir, dés le commencement, 1'un
avant le multiple, et le supérieur au-dessus de l'inférieur, c’est
ce que je ne vois pas, et c'est ce que M. Bouché-Leclercq ne
démontre pas. Sans mettre aucunement la perfection au point
de départ, on peut cependant, je crois, y mettre la rationalité
et la notion de cause, avec une certaine proportion entre la
cause et les effets; ceci, sans trop exalter 1'/zomine primitif.

L’auteur a des considérations trés ingénieuses sur le culte
des morts, considérations qui le déterminent & combattre, avec
raison, je crois, la théorie de Spencer et de Fustel de Cou-
langes sur l'origine de la religion; mais, d’autre part, ne
céde-t-il pas trop facilement & certains clichés, «naturistes» ou
autres, qui, pris dans un sens absolu, sont des erreurs mani-
festes ? Par exemple, lorsqu'il affirme que <«la métaphysique
est le poison dont meurent les religions» (p. 11), n’est-il pas
victime de la tendance.i discréditer la métaphysique? Ce
serait le cas de dire ce qu'est la métaphysique, s'il n’y en a
pas de vraie et de nécessaire, et si les religions qui meurent
ne sont pas précisément celles qui n’ont plus ni croyances,
ni dogmes, ni métaphysique.

Néanmoins et malgré les autres critiques gue I'on pourrait
diriger contre plusieurs opinions de l'auteur, on trouvera dans
son livre des faits certains et, a coté d'interprétations discu-
tables des légendes, une connaissance raisonnée de l'histoire,
avec de sérieux et utiles aperqgus. E. M.



A. BrRiLLIANTOFF: Rede iiber Johann Scotus Erigena und seine
Beziehung zu der orientalischen und der occidentalischen
Theologie; St. Petersburg, 1898 (russisch), br., 21 S.

Diese russische Broschiire ist eine Rede eines zwar noch
jungen, aber doch schon bedeutenden Gelehrten, Herrn A.
Brilliantoff, die er vor seinem Magister-Kolloquium gehalten hat
und welcher wir einige Ideen und Daten entnehmen, die ge-
wiss die Leser unserer Zeitschrift interessieren werden.

Scotus Erigena, der bedeutende abendliandische Denker und
Theologe des 1X. Jahrhunderts, sagt Br., bietet fiir den Morgen-
lander ein ganz besonderes Interesse. Er gehorte der abend-
lindischen Kirche an und wirkte in einer Zeit, wo Rom, mit
Hiilfe der ganzen ihr zu Gebote stehenden abendlindischen
Wissenschaft, seine Meinungen und Neuerungen gegeniiber der
orientalischen Kirche zu begriinden und zu verteidigen suchte.
Dennoch wandte Lrigena alle seine Sympathien dem griechi-
schen Oriente zu und hat die Resultate der philosophisch-theo-
logischen Weisheit der Griechen, .die reinsten, reichsten und
beriihmtesten griechischen Quellen®, wie er sich selbst aus-
driickt, dem Abendlande zuginglich gemacht. Es entspricht
also dem Gefiihle der Gerechtigkeit, sagt Brilliantoff, wenn wir
Morgenléinder diesem bedeutenden abendlindischen Gelehrten
unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Scotus Erigena wurde von seinen Zeitgenossen missver-
standen. Spiter, 1225, liess sogarder Papst HonoriusIII.sein Haupt-
werk verdammen und vernichten. Die Neuzeit, sagt Brilliantoff,
hat ihn als einen tiefen Denker anerkannt (Verfasser beruft
sich auf die Werke von Staudenmayer, Noak, Christlieb Schlitter,
Kuhn, Buchwald, Maisel u. a. m.), aber auch zuweilen sehr
verschieden begriffen und beurteilt. Einige betrachten ihn als
einen Pantheisten der neoplatonischen Schule (darin giebt sich
der Einfluss des Morgenlandes kund). Dieser Richtung gehéren
auch einige russische Theologen an. Gewisse romisch-katho-
lische Theologen behaupten sogar, dass die Ansichten Erigenas
heidnisch waren, und dass er nur aus Heuchelei und notge-
drungen Citate aus der hl. Schrift und den Kirchenvitern in
seine Werke einfiihrt. Das, sagt Brilliantoff, ist aber durchaus
falsch. Sein Glaube an die Wahrheit der Offenbarung war fest
und lauter. Das Ziel Erigenas war die Herstellung der Einheit,



— 578 —

die Vereinigung der Ergebnisse der Theologie des Morgen- und
des Abendlandes. In den Fillen, wo zwischen beiden ein unver-
sohnlicher Gegensatz vorkommt, stellt er als Richter zwischen
beide — die Vernunft.

Es ist allerdings nicht zu leugnen, sagt Brilliantoff, dass
Erigena speciell in seiner Schrift ,De divisione Naturae“ dem
Monismus huldigt, und zwar im Sinne eines pantheistischen
Monismus. Es ware aber unrichtig, den Monismus des Erigena
im gegenwdrtigen, iiblichen Sinne begreifen zu wollen, da er das
Absolute als einen personlichen, selbstbewussten Geist auffasst
und darstellt, was gewiss mit dem Pantheismus, wie er jetzt
verstanden ist, nicht stimmt.

Gott, der Schopfer der Welt, bringt, nach der Ansicht des
Erigena, nicht nur alles hervor, sondern er offenbart sich in
allem (Deus omnia in omnibus). Erigena will es auch beweisen,
indem er sich auf die Areopagitischen Schriften beruft. Der
Verfasser dieser Schriften stand gewiss unter dem Einfluss des
Neoplatonismus. Es wire aber falsch, ihn als einen Leugner
der Idee eines persinlichen Gottes anzusehen. Sein Goft ist ein
personliches, denkendes und wollendes Wesen.

Die sogenannte patristische Philosophie, sagt Brilliantoff,
ist die Grundlage und Stiitze der Philosophie Erigenas. Unter
den Orientalen betrachtet er als Quelle den erwiihnten soge-
nannten ,Areopagiten®, welcher eine so bedeutende Stelle in
der spitern Entwickelung des theologischen (Gedankens ein-
nimmt, weiter Gregor von Nyssa, endlich Maximus den Be-
kenner. Unter den abendlindischen Viitern spielt selbstver-
stindlich Augustinus die erste Rolle. Indem Erigena sich
die Definitionen, Folgerungen und Bestimmungen der orienta-
lischen Theologen, aber auf Grund der augustinischen Speku-
lation aneignet, kommt er zu gewissen Folgerungen und Er-
gebnissen, die an die Auffassungsweisen der neueren Philosophen
erinnern. Sein Ziel aber ist die Vereinigung der Spekulations-
versuche der morgenlkindischen und der abendlandischen Theo-
logie. Das Wagnis Erigenas, sagt weiter Brilliantoff, den strengen
Monismus mit dem christlichen Monismus zu vereinigen, soll
man als misslungen betrachten. Man darf aber nicht ausser
acht lassen, dass bei Beurteilung gewisser Fragen die philo-
sophische Vernunft manchmal auf unlésbare Antinomien stosst.
Es ist aber schon ein grosses Verdienst, wenn man die zu



— 379 —

lésenden Fragen klar begreift und aufstellt, und das hat Eri-
gena gewiss gethan. Er ist und bleibt ein furchtloser, selb-
stindiger und zugleich iiberzeugter theistisch-christlicher Denker.
Es wiire, sagt Brilliantoff, ganz unrichtig, dem gliubigen Philo-
sophen des IX. Jahrhunderts Folgerungen zuzuschreiben, welche
ein Philosoph, ein rationalistischer Theologe der Gegenwart,
der tiber gewisse Fragen wie Scotus Erigena denkt, ziehen
kénnte. N.

Prof. W. Buxkorer: Das Beichtgebot der romischen Kirche.
Eine religionsphilosophische Studie. Wertheim a. M., Buchheim
Nachf., 1900.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe: ,zu prifen, ob das
pépstliche Bussinstitut den Gedanken, Absichten und Ausspriichen
Jesu, also dem Geiste des Evangeliums entspreche; ob dasselbe
tiiberhaupt die Anlegung des Massstabes einer reinen Gottes-
idee und einer wiirdigen sittlichen Idee vertragen konne“.
Die Grundeigentiimlichkeit des gegenwirtigen romischen Buss-
instituts, die allgemeine Beichtpflicht heraushebend, betont der
Verfasser, dass diese Forderung dem Konzil von Trient entgegen
erhoben werde, welches die Beichte vor der Kommunion bloss
unter der Voraussetzung eines mit Todsiinde belasteten Ge-
wissens fordert. Der despotischen Willkiir der romischen Kirche
in dieser Frage hilt er sodann die Gottesidee gegeniiber, wie
sie gerade in Bezichung auf diese Frage in der Parabel vom
verlorenen Sohne gegeben ist, erkliart den Ausspruch Jesu:
» Welchen ihr die Siinden erlasset, denen sind sie erlassen, und
welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten®“ als die Voll-
macht an die Apostel, die Vergebung auszusprechen ,denen,
die sich an sie wenden®, fithrt des weiteren Origenes, Chryso-
stomus und Johannes Cassianus gegen die romische Beicht-
praxis ins Feld, desgleichen das Konzil von Chalons (813),
welches beide Arten des Bekenntnisses (vor Gott und dem
Priester) empfiehlt, aber das Bekenntnis vor Gott allein fiir
genligend erklart. ,Nur eine Scheinwissenschaft, die in den
Ketten einer unfehlbaren Hierarchie gewaltsam, ja unredlich
zurlickdatieren muss, was diese Hierarchie in den Stadien ihrer
fortgeschrittenen Erfolge gelehrt und geiibt hat, kann noch an



— 380 —

der Behauptung festhalten, das Beichtinstitut der romischen
Kirche sei eine Einrichtung Christi“ (p. 19). Nirgends in der
hl. Schrift liest man, dass die Christen vor dem ,Brotbrechen*,
d. h. vor dem Abendmahl, gebeichtet haben. Wohl kann ,ein
freies Bekenntnis mit Eingreifen priesterlichen Rates im Einzel-
fall besonderen Segen bringen, kein denkender Katholik aber
wird die Gnade, welche mit der inneren Busse verbunden ist,
wie Licht und Wirme mit der Flamme, dem Moment des Ab-
solvo zuschreiben® (p. 21). Paulus spricht von reuiger Einkehr
in sich selbst; ist diese jedoch nicht vorhanden, dann ist auch
die Lossprechung wertlos. Das Beichten also an sich wird
nicht getadelt; fiir viele ist eine Gewissensentlastung in dieser
Form eine Wohlthat, ein Bediirfnis. ,,Wenn aber eine Hierarchie
eben dieses Beichten in eine Pflicht verwandelt unter Androhung
des religios-sittlichen Todes bei Nichterfiillung, so liegt darin
eine geradezu schauerliche Umgestaltung des Heiligen. Die
Busse hat nach ihrer innersten Natur keinen andern Zweck,
als die Opfer der Siinde zu Kindern Gottes zu machen; das
hierarchische Gebot aber verwandelt in seiner Anwendung auf
brave Christen Kinder Gottes in Kinder der Holle® (p. 27).
Aber warum diese Verzerrung? Um despotisch-hierarchischen
Neigungen zu fronen, wie sich dies schon aus der Zeit der
Entstehung dieses Gebotes unter Innocenz IIl. ergiebt, jenem
Oberpriester, ,der des Glaubens wegen Tausende hinschlachten
liess und sich wie ein Gott auf Erden diinkte“. Eine reine
Machtfrage also. Das in dumpfem Gehorchen niedergehalicne
urteilslose Volk merkt nicht, was geschieht, und die Gebildeten
unter den romischen Katholiken schweigen dazu. Sie schweigen,
weil sie nichts wissen von den ,verhingnisvollsten Lehren
und Praktiken des Ultramontanismus, deren Kenntnis die Un-
vertriglichkeit dieses Systems mit der Religion des Erlosers®
ihnen zur Evidenz beweisen wiirde. Diese Lehren und Prak-
tiken beleuchtet der Verfasser auf Grund der Moral von Alphons
Lignori naher und kommt zu dem Resultat: ,Das deutsche
Gewissen ldsst sich seine Moral nicht verderben durch Méanner
des Romanismus, die das Evangelium nicht kennen, sondern
als Quellen ihrer Weisheit Breven, Encykliken und Bullen
citieren® (p. 37). Er appelliert an den Staat, ,durch seine gesetz-
geberische Gewalt dafiir zu sorgen, dass die jungen Theologen
in einer Moral erzogen werden, die des deutschen Namens



— 581 —

wirdig ist, und aus eigenem Antrieb eine Moral zuriickweisen,
die den Wahrheitssinn zerstort und das sittliche Urteil auf das
Niveau von Jahrhunderten der Roheit zuriickschraubt® (p. 38).
Er appelliert an die denkenden und vaterlandsliebenden unter
den romischen Christen, ,bei der unvermeidlichen schweren
Arbeit, die dem deutschen Volksgeist dabei zuféllt, ihre patrio-
tische Mitarbeit nicht zu versagen“. Er appelliert endlich auch
an die romische Geistlichkeit, dass sie ,glauben lerne an die
Wahrheitsliebe derjenigen, die, weil in freierer Stellung, viel-
leicht frither als manche andere erkennen, was zum Heile
dient® (p. 38). So sei denn diese von tiefster Uberzeugung dik-
tierte und mit heiligem Ernste geschriebene Schrift Professor
Bunkoters unseren (Glaubensfreunden wie unseren Gegnern an-
gelegentlichst empfohlen: den ersteren als freudiges Bekenntnis
des gemeinsamen Standpunktes, den letzteren als Spiegel ihres
,Christentums*®. Pfarrer SCHIRMER.

Pater Chiniquy’s Erlebnisse; aus dem Englischen {ibersetzt von
F. ScHLACHTER. Biel 1899. Verlag der .,Brosamen®.

Pater Chiniquy’s Leben war bis zu dem Tage, wo er sich
mit seiner Gemeinde vom Papst lossagte, ein ununterbrochenes
Streben nach Licht und Wahrheit und ein immerwéhrender
Kampf zwischen seinem Pflichtgefiihl und einer inneren Stimme,
die ihn alle Missstiinde in der romisch-katholischen Kirche auf-
decken liess, und von der er anfianglich nicht wusste, ob sie
Gottes oder des Teufels sei.

Am 31. September 1833 empfing er in Quebec (Canada)
die Priesterweihe. Schon bei dieser Gielegenheit erfuhr er eine
grosse Enttiuschung. Er musste schworen, die Bibel nie nach
eigenem Verstand und Gewissen zu deuten, sondern die ,tiber-
einstimmenden“ Auslegungen der heiligen Viter als wahr und
unantastbar zu betrachten. Dieser ersten Enttiuschung folgten
bald andere. Zahlreiche kirchliche Einrichtungen riefen seine
Missbilligung hervor. Der unwiirdige Messenhandel, durch den
gewissenlose Bischofe sich bereicherten, emporte ihn, weil das
Volk auf eine schindliche Weise betrogen wurde, die Trunk-
sucht der Priester widerte ihn an, und er war entristet da-
rither, dass man seinen menschenfreundlichen Temperenzbestre-



— 382 —

bungen fortwéihrend Hindernisse entgegenstellte. Auch merkte
Pater Chiniquy bald, dass weder die Priester noch die Kirchen-
flirsten es mit ihrem Keuschheitsgeliibde streng nahmen. Er
verlor das Vertrauen zu den sittenlosen Geistlichen, fithlte sich
wie von Feinden umringt und wiinschte sich in die Einsamkeit
zuriickzuziehen, um allen Zweifeln und Anfechtungen zu ent-
gehen. Deshalb liess er sich in ein Kloster aufnehmen. Aber
auch das Klosterleben konnte ihn auf die Dauer nicht befrie-
digen. Er sollte seine Vernunft zum Schweigen bringen, als
willenloses Werkzeug seiner Vorgesetzten leben und handeln.
Doch so konnte er den Frieden nicht finden, nach dem er sich
sehnte. Ubrigens war auch nicht alles gut. was zwischen diesen
Mauern vorging. Vor allem gefiel ihm das gegenseitige Uber-
wachen nicht, das Misstrauen, mit dem die Monche einander
begegneten. Und auch in das Kloster wusste sich die Unsitt-
lichkeit einzuschleichen. So verliess er es denn bereits nach
kurzer Zeit.

Wihrend der folgenden vier Jahre widmete er alle seine
Krifte dem grossen Temperenzwerk. Der Erfolg entsprach
seinen Anstrengungen. Gerade zu der Zeit, wo sich die schénsten
Friichte seiner Arbeit zeigten, wurde sein (Glaube an die heilige
Maria stark erschiittert. Die romisch-katholische Kirche hatte
ihn folgendes gelehrt: Jesus ist der strenge Récher; fir die
armen Siinder, die er in seinem Zorn vernichten will, bittet
bei ihm Maria, seine Mutter; als guter Sohn kann ihr Jesus
keine Bitte abschlagen. Darum sollen die Gliubigen ihre Hoft
nung auf die heilige Jungfrau setzen. Aber was er im Evan-
gelium Matthidi tber die Beziehungen des Heilands zu seiner
Mutter las, stand mit jener Lehre in einem auffallenden Wider-
spruch. Er studierte die Kirchenviter und fand keine Stelle,
wo von der Anbetung der Jungfrau Maria die Rede war. Allein
er hatte den Mut nicht, aus der Kirche auszutreten. Wohin
sollte er sich wenden? Er war trotz allen Entdeckungen davon
tiberzeugt, dass die romisch-katholische Kirche die allein selig-
machende sel.

Im November 1851 griindete Chiniquy die Kolonie St. Anna
im Staate Illinois. Der damalige Bischof von Chicago, Vande-
veld, der sich mit einem grossartigen Plane trug, hatte ihn
dazu ausersehen. FEr wollte nimlich den #usserst fruchtbaren
Staat Illinois mit Katholiken bevélkern, damit von dort aus



— 583 —

die katholische Religion siegreich nach allen Richtungen vor-
dringen kénne. Die neue Ortschaft entwickelte sich sehr rasch.
Aus Canada, Chiniquy’s Heimat, aus Belgien und Frankreich
zogen zahlreiche Auswanderer ins gelobte Land,

Von nun an war Chiniquy’s Schicksal eng und unlésbar
mit dem seiner Gemeinde verbunden. Man schenkte ihm unbe-
dingtes Vertrauen, und er hatte an den Gemeindegliedern eine
feste Stiitze, auf die er sich stets verlassen konnte. In ihnen
allen reifte langsam der Wunsch, von Rom abzufallen und sich
von der Herrschaft tyrannischer, betriigerischer und unsittlicher
Bischofe und Priester zu befreien. Denn Chiniquy offnete den
Leuten die Augen und machte sie darauf aufmerksam, dass ihre
Seelsorger fortwiihrend in die #drgsten Skandalgeschichten ver-
wickelt waren. Die meisten Priester waren ungliubige Komo-
dianten, denen es nur darum zu thun war, sich zu bereichern
und ein angenehmes Leben zu flihren. Der Bischof von Chi-
cago, O'Regan, dem Chiniquy wegen seiner frechen Diebstiihle
entgegentrat, liess ihn zweimal unter falscher Anklage ver-
haften, um ihn auf Grund einer Verurteilung mit dem Inter-
dikt belegen zu kénnen. Beide Prozesse endigten mit der Frei-
sprechung des Angeklagten; im zweiten hatte Abraham Lin-
coln die Verteidigung in uneigenniitzigster Weise tibernommen.
Der Bischof wandte alle Mittel an, um ihn seiner Gemeinde
zu entreissen. s war leicht einzusehen, dass er sich des ge-
fithrlichen Gegners entledigen wollte, um die blithende Ge-
meinde St. Anna besser zu Grunde richten zu kénnen. Chiniquy
durchschaute den Plan und weigerte sich, seine Stellung auf-
zugeben. Er wurde daher abgesetzt und exkommuniziert. Die
Exkommunikation war aber bloss eine Komodie, denn der Bischof
hatte die Akte nicht eigenhiindig unterzeichnet, um so eine Ein-
mischung der weltlichen Gerichte unmoglich zu machen. Nun
wandte sich Chiniquy direkt an den Papst und zugleich an
Napoleon III., die die Sache vollstindig zu seinen Gunsten
entschieden. O'Regan wurde abgesetzt, und um den Frieden
wieder herzustellen, sollte Chiniquy schriftlich erklaren, dass
er sich der Kirche unterwerfe. Er versprach denn auch, sich
zu fiigen ,gemiiss dem Worte und den Geboten Gottes, wie
sie enthalten sind im Evangelium unseres Herrn Jesu Christi“.

Diese Form der Unterwerfung wurde angenommen. Doch
bald erklirten die Jesuiten dem neuen Bischof, Chiniquy beuge



— 584 —

sich nicht vor der Autoritit der Kirche, sondern vor der Bibel,
er sei also nichts anderes als ein verkappter Protestant. Aber
eine bedingungslose Unterwerfung konnte er vor seinem Ge-
wissen nicht verantworten. FKEr fiel ab und seine Gemeinde
blieb ihm treu. Es wurde ihm geoffenbart, dass Jesus ihn mit
seinem Blute erlost habe, und dass Bussiibungen, Beichten und
Gebete zu der Jungtrau Maria und den Heiligen itiberfiiissig
und Gott nicht angenehm seien.

Spiter vereinigte sich die Gemeinde St. Anna mit der
presbyterischen Kirche der Vereinigten Staaten. Pater Chiniquy
starb am 16. Januar 1899 im Alter von 90 Jahren.

Wenn er den Segen des Himmels zu haben glaubte, war
er stark und unerschrocken in allem, was er unternahm. Auf
die eigene Kraft hatte er kein Vertrauen. Nie rithmte er sich,
selbst etwas erreicht zu haben; er betrachtete sich stets als
ein schwaches Werkzeug des Allméchtigen. Sein Herz war
weich und hingebungsvoll. Er fihlte und weinte wie ein Kind.
Ihm war der Glaube alles.

Ebenso interessant wie die Mitteilungen iiber sein eigenes
Leben sind diejenigen Stellen, die sich mit seinem mutigen Ver-
teidiger, Abraham Lincoln, beschéftigen, dessen tragische Er-
mordung nach Chiniquy’s Uberzeugung das Werk der Jesuiten
ist. Schon nach dem Prozess, den Chiniquy dank dem that-
kriftigen Eingreifen jenes Mannes gewann, iusserte er seine
Angst um den teuren Freund und Retter. Denn er hatte unter
den Zuhorern ein Dutzend Jesuiten bemerkt, die gekommen
waren, um sich an dem kliglichen Ende des gefiirchteten und
verhassten Priesters zu weiden. Dafiir hatten sie die Rede
Lincolns zu héren bekommen, in der er schonungslos die elen-
den Machenschaften des Bischofs aufdeckte, und Chiniquy hatte
geglaubt, in ihren Gesichtern einen tddlichen Hass gegen seinen
Anwalt lesen zu konnen.

Nachdem Abraham Lincoln am 6. November 1860 zum
Prisidenten der Vereinigten Staaten gewdihlt worden und der
ungliickselige Sklavenkrieg ausgebrochen war, suchte Pater
Chiniquy seinen Freund wieder auf. Bei dieser Gelegenheit
erklirte ihm Lincoln, er habe sichere Beweise dafiir in Handen,
dass Jeff Davis sich niemals an die Spitze der stdlichen Kon-
foderation gestellt und die Nordstaaten angegriffen hiitte, wenn
die Jesuiten ihm nicht die Hiilfe Frankreichs versprochen



— 583 —

hiatten. Der Papst hatte offenkundig fiir die Rebellen Partei
ergriffen. Er nannte Jeff Davis ,seinen lieben Sohn“ und be-
wog viele Katholiken zum Anschluss an die Aufriithrer. Denn
es schien nun, als kampfe Lincoln gegen Papst und Religion
und nicht gegen die Verfechter der Negersklaverei. Deshalb
mehrten sich auch die Verschworungen und Attentate gegen
sein Leben, und es verging fast kein Tag, ohne dass irgend
ein Plan zur Beseitigung des Prisidenten entdeckt wurde.

Einem dieser Attentate, vielleicht dem feigsten, fiel Abraham
Lincoln wirklich zum Opfer. Am 14. April 1865 sollte die end-
giiltige Unterwerfung des Siidens durch eine Festvorstellung
in Fords Theater zu Washington gefeiert werden. Wéahrend
der Vorstellung drang der Schauspieler John Wilkes Booth in
die [.oge des Prasidenten und feuerte eine Pistole auf ihn ab.
Durch einen Sprung auf die Biihne rettete sich der Morder.
Man kam ihm aber auf die Spur und verfolgte ihn bis zur
Farm eines gewissen Garret, wo er sich in einer Scheune ver-
steckte. Als diese in Brand gesteckt wurde und Booth zu ent-
wischen versuchte, totete ihn Boston Corbetts Kugel. Lincoln
aber hauchte am néchsten Morgen seine Seele aus.

Wihrend fast allgemein diese ruchlose That als ein Rache-
akt eines fanatischen Siidliinders hingestellt wurde, kannte
Pater Chiniquy die wahren Motive. Er setzte aber seine Nach-
forschungen noch lange fort, um endlich der Welt beweisen
zu konnen, dass Jesuiten und romische Priester die intellek-
tuellen Urheber dieser Unthat gewesen seien. Den Beweis flihrt
er folgendermassen:

In den durch Ben Pitman veroftentlichten Prozessakten
des Morders und in den Akten des Prozesses gegen seinen
Komplizen, John Surratt, vom Jahre 1867, haben wir den
sichern Beweis, dass der Mordplan in dem Hause von Maria
Surrat, N° 561, H-Strasse, Washington, ausgeheckt wurde. Wer
wohnte in diesem Hause und wer verkehrte am meisten in
dieser Familie? Die Akten sagen: Die allereifrigsten Katholiken
der ganzen Stadt. Die unter Eid abgelegten Zeugnisse lassen
noch tiefer blicken; sie beweisen, dass dieses Haus das ge-
wohnliche Rendez-vous der Priester von Washington war. Wer
nun die romischen Priester kennt, der kann nicht daran zwei-
feln, dass sie die Berater der Familie und derjenigen waren,
die sonst noch dort sich einfanden. Man musste allen gesunden



Menschenverstandes bar sein, wollte man nicht merken, dass
diese Priester, welche die personlichen Freunde und Beicht-
viiter des Morders Booth und seine Mitverschwornen waren,
nichts um das Komplott gewusst haben sollten. Waren sie
doch Lincolns geschworene Feinde und mussten sie es doch
fir ein gutes Werk halten, wenn man fir diesen Sonderbund
kampfte. Wer sieht nicht den Einfluss der Jesuiten in den
Worten, welche der Morder Booth kurz vor seinem Ende
niederschrieb: Ich kann niemals bereuen, was ich gethan habe,
denn Gott hat mich zu einem Werkzeug seines Zorns gemacht.
Die auffillice Thatsache, dass alle die Verschwirer gegen das
Leben Lincolns romische Katholiken waren, ist vom ameri-
kanischen Volke viel zu wenig beachtet worden. Auch die-
jenigen, welche dem Morder zur Flucht behiilflich waren, sind
Katholiken gewesen, nimlich Lloyds, in dessen Hause Frau
Surrat den Karabiner versteckte, den Booth zu seinem Schutze
mitnehmen sollte, und Garret, in dessen Scheune er sich ver-
barg, wo er auch aufgespiirt und von seinen Verfolgern er-
schossen wurde. John Surrat aber, der Booth bei der Ausfiih-
rung seines Verbrechens geholfen hatte, hielt sich von Ende
April bis Ende Juli im katholischen Pfarrhaus von St. Liboire
versteckt bei dem Priester Boucher, und wurde dann, wie
dieser Priester selbst vor Gericht aussagte, durch Pater Lapierre
heimlich nach Montreal abgeholt, wo er solange im Schatten
des bischoflichen Palastes verborgen blieb, bis er tiber Quebec
auf dem Dampfer ,FPeruvian“ nach Europa entfiiehen konnte.
Dieser Pater Lapierre aber war kein geringerer als der Ka-
nonikus Seiner Gnaden, des Bischofs Bomget von Montreal,
rithmlichst bekannt aus meinen friheren Mitteilungen.

Und wohin haben denn die Priester ihren Schiitzling ge-
schickt, als er auch in Canada nicht mehr sicher war? Wohin
anders als zum Papste selbst, in dessen 9. Zuaven-Compagnie
er im Kirchenstaat unter dem falschen Namen Watson einge-
reiht wurde. Freilich, die Regierung der Vereinigten Staaten
kam dem Fliichtling gleichwohl auf die Spur. Der hl. Vater,
sein Beschiitzer, sah sich genotigt, ihn auszuliefern; er wurde
nach Washington zuriickgebracht, wo man ihm den Prozess
machte. Wer die Prozessakten gelesen hat, der weiss, dass
John Surrats Schuld aufs schlagendste erwiesen war. Allein
die beiden Katholiken, welche der Jury angehorten, waren von



— 587 —

ihren Beichtvitern unterrichtet worden, dass nach dem Aus-
spruch des unfehlbaren Papstes Gregor VII. derjenige, der
einen Ketzer tote, kein Morder sei. Surrat wurde freigesprochen
und man musste ihn laufen lassen.

Mir ist nachtriglich noch ein merkwiirdiger Beweis in die
Héande gefallen dafiir, dass es die romischen Priester waren,
die Lincolns Ermordung anstifteten. Vor nicht langer Zeit teilte
mir Pfarrer Convell in Chicago mit, er sei an jenem denk-
wirdigen 14. April 1865 in dem katholischen Stidtchen St.
Joseph in Minnesota gewesen, wo sich ein Kloster befindet und
viele Priester leben. Abends 6 Uhr an jenem Tage habe ihm
ein katholischer Kaufmann, der viel mit den Priestern ver-
kehrte, in Gegenwart eines angesehenen Bilirgers mitgeteilt,
der Priisident Lincoln und der Staatssekretir Seward seien
soeben ermordet worden, ein Priester habe es ihm gesagt. Wie
konnten nun die Priester in diesem Ort, 4 Stunden vor der
That schon wissen, was geschehen wiirde? Wissen konnten sie
es nicht, ohne zu der Bande von Verschworern zu gehoren,
welche die Ermordung Abraham Lincolns auf dem Gewissen
hat ). ¥. K. T

P. Andreas HAMERLE: Die katholische Kirche am Ende des
neunzehnten Jahrhunderts. Zweite Auflage. Minster in W.,
Verlag der Alphonsus-Buchhandlung, 1899.

Den Grundaccord fiir das ganze Buch giebt schon das
Vorwort: ,Ich liebe meine Heimat, aber noch mehr eine andere
hohere Heimat, die Kirche“. Sie ist ,der von Gott gepflanzte
Lebensbaum®. Und als von Gott gepflanzt hat sich dieser Baum
erwiesen 1. durch seine Festigkeit, indem er weder umgestiirzt,
noch gespalten, noch verstimmelt werden konnte; 2. durch
sein Wachstum, indem er sich unter Heiden und unter den
christlichen Konfessionen méchtig ausbreitete; 3. durch seine
Fruchtbarkeit; die Friichte aber sind: die Entfaltung eines
wiirdigen Gottesdienstes, die Wunder, die Heiligen, die Anhing-
lichkeit an den hl. Vater, der Gebetseifer, die Liebe zu Jesus
Christus, die Liebe zu Maria, die Liebe zu den Seelen, die

') Siehe <Brosamen», Nr. 5, 1900.



— 588 —

Liebe zu den Armen, die Liebe zu den Kranken, die Liebe
zur Keuschheit, die Liebe zur Wissenschaft. Das der Inhalt.
Im ersten Teile stiirmt der Verfasser mit eingelegter Lanze
gegen Protestanten und Altkatholiken, diese ,zweifelhaften
Elemente“, gegen die liberalen Minister und die katholischen
Theologen, die sich .als wenig achtungswerte Werkzeuge zur
Spaltung der Kirche gebrauchen liessen“. Ob wohl der Ver-
fasser Ddllinger kennt? Dollinger, von dem ein anderer Ka-
tholik, Dr. Kraus (bei Besprechung des Friedrichschen Werkes
in der ,Deutschen Literaturzeitung®), als von dem Manne spricht,
,dem auch die bitterste Feindschaft den Ruhm nicht rauben
wird, neben Mohler der bedeutendste Historiker gewesen zu
sein, welchen der Katholizismus des 19. Jahrhunderts aufzu-
weisen habe®. Aber nein, er kennt ihn nicht; er kennt noch
manch andere Namen nicht, Namen von gutem, reinem Klang.
So, wenn er im zweiten Teil iiber die Ausbreitung der Kirche
mit besonderer Liebe bei seinen Konvertitenbildern verweilt,
aber Manner, wie — um nur zwei Namen zu nennen — Newman
und Baumstark gar nicht erwidhnt. Interessant vor allem ist
der dritte Teil. Unter den Friichten, die da genannt werden,
ragt besonders ,die Anhénglichkeit an den hl. Vater® hervor.
Der Grundton, auf den dies Kapitel gestimmt ist, lautet: ,Ohne
Papst keine Kirche, ohne Kirche kein Christentum®. Als Auto-
ritdt hieftr wird namentlich Amébrosins ins Feld gefiihrt. Dass
aber Ambrosius an der wesentlichen Gleichheit der Apostel
festhielt, dass er Paulus fiir nicht geringer hielt als Petrus
(de spir. s. I, 158), dass er die Worte: ,dir will ich die Schliissel
des Himmelreiches geben® in Petrus zu allen gesagt sein liess
(yEnarrat. in ps. Dav.%), davon weiss der Verfasser nichts.
,Nicht bloss das Fundament der Kirche, die Sidule der christ-
lichen Wahrheit, auch der Hort der Gerechtigkeit und der
Triger der Liebe, dieser schonsten Himmelstochter, ist der
Papst.®* So schwirmt der Verfasser. Dem gegeniiber meinte
Girres: ,In Rom ist so vieles wurmstichig und faul geworden,
in kleinlichen, beschriinkten Ansichten hat sich die alte Kraft
zersplittert, und das Weltliche hat eben auch dort wie tiberall
des Vorgangs sich bemeistert, so dass das Fleisch allein noch
lebt, wihrend der Geist lingst dahingegangen.* FEindringlich
beklagt der Verfasser, dass dem Papste seine ,rechtméssigen
Staaten“ genommen worden sind und er nun ,der nétigen Geld-



— 589 —

mittel“ entbehre. Dem gegeniiber sei an die Worte des Ministers
Ricasoli an Pius IX. (10. September 1861) erinnert: ,Sie, hl. Vater,
konnen noch einmal das Angesicht der Erde erneuern. Sie
konnen den apostolischen Stuhl zu einer Hohe erheben, wie
sie die Kirche seit mehreren Jahrhunderten nicht mehr gekannt.
Wenn sie grosser sein wollen als die Konige der Erde, so
entledigen Sie sich der Kleinheiten dieses Konigtums, welches
Sie zu ihresgleichen macht.“ Als eine weitere Frucht, gar
merkwiirdig anzuschauen, nennt uns der Verfasser ,die Liebe
zur Wissenschaft“, Die beste Antwort darauf ist Herm. Schells
Schrift: ,Der Katholizismus als Prinzip des Fortschritts¢. Fur
die Schulen, meint der Verfasser, habe die Kirche viel gethan.
Aber cui bono? Der selige Generalvikar Windischmann in Miinchen
hat es gesagt: ,Der Besitz der Schule ist im 19. Jahrhundert,
was die Besetzung der Bistiimer im 11. war: die Entscheidung
iiber die Weltherrschaft.* Und darauf geht doch alles, alles
bei der romischen Kirche hinaus! Und das ist am Ende des
19. Jahrhunderts gerade so, wie es immer war. Da hat Dillinger
(,Die Geschichte der religiosen Freiheit. Akademische Rede®)
recht, wenn er sagt: ,Aufrichtige, vollstindige Paritit, als
herrschende und im gesamten socialen Leben durchgreifende
Gesinnung, ist so lange nicht moglich, als eine der Kirchen die
anderen fortwihrend bedroht und ihnen unabliissig vorhélt, wie
die Heiden den alten Christen: non licet esse vos; euer Dasein
schon ist ein Ubelstand; zu einer giinstigeren Zeit wird man
wieder an eurer Ausrottung arbeiten. Solange eine solche Auf-
fassung in der einen Kirche noch fortlebt, werden auch die
anderen ihre Waffenrtistung nicht ablegen, und wird man statt
wahren Friedens nur einen Waffenstillstand haben.® Daran
wieder erinnert zu haben, ist das zweifelhafte Verdienst des
Buches von P. Andreas Hamerle. Von dieser Warte ist der
Ausblick ins zwanzigste Jahrhundert kein verheissungsvoller.
Pfarrer SCHIRMER.

Ap. HatzrFeELD: St. Augustin, 5° édition; Paris, Lecoffre,
1898, 2 fr,
Ce volume s’ouvre par une lettre du cardinal Perraud a
lauteur. On s’attend naturellement & y trouver quelque grande
pensée sur St. Augustin. Déception complete. Tout ce qu'on

Revue intern. de Théologie. Heft 31, 1900. 39



— 590 —

y apprend, c’est que Son Eminence a vu Ostie, Carthage, et
qu’elle a «dit la messe & Bone, devant la trés précieuse relique
du bras droit de St. Augustin, de celui (le bras) qui a écrit
tant de chefs-d’ceuvre!» Qui ne préférait que S. E. efit lu les
chefs-d’ceuvre, et pas vu le bras?

L’auteur a écrit en téte de son volume les paroles con-
nues : In certis unitas (d’autres disent in necessariis), in dubiis
libertas, in omnibus caritas. I1 les a attribuées, suivant 'usage,
a St. Augustin, mais sans indiquer, bien entendu, le passage
d’out il est censé les avoir tirées.

La Vie du saint occupe 92 pages sur 183; pas une seule
division ne guide le lecteur a travers ce massif de citations.
Je n'y ai relevé que cinq dates: la naissance 354, le baptéme
386, la prétrise 395 (date fausse), 'épiscopat 395, la mort 430.
C'est vraiment trop peu de dates exactes.

Le reste du volume est consacré a la doctrine d’Augus-
tin. L'auteur distingue la théologie et la philosophie, bien que
le chapitre de la philosophie contienne plus d'une question
rentrant dans la théologie. Il commence non par la philoso-
phie, mais par la théologie, bien qu’Augustin ait commencé
par la philosophie et qu’'en soi les questions d’ordre naturel
préceédent les questions d’ordre surnaturel.

En abordant le chapitre de la théologie, on espére y
trouver l'indication précise des doctrines d’Augustin sur la
trinité, sur l'incarnation, sur la rédemption, sur les sacrements,
sur l'ecclésiologie, sur i'eschatologie, ainsi que le bilan net de
ses qualités et ses défauts, de ses connaissances et de ses
ignorances, de ses erreurs et de ses rétractations. Hélas! rien
n'est précisé. Tout y est mélé: manichéens, donatistes, libre
arbitre, pélagiens et méme jansénistes, calvinistes, etc. La
lutte d’Augustin contre les donatistes engage 1l'auteur a parler
de la lutte contre les protestants et de la révocation de 1'édit
de Nantes (p. 118). Bien que l'auteur ne veuille étre «qu'histo-
rien» (p. 127), son appréciation est étrange: «On voit, dit-il,
que, si St. Augustin finit par admeltre la contrainte, sous
I'empire des circonstances, il était naturellement porté a la
douceur et a la mansuétude» (p. 123). Singulier triomphe de la
griace ou des circonstances sur la nature! Au lieu de préciser
les changements de doctrine d'Augustin sur la tolérance et
l'intolérance, les dates et les causes de ces changements,



— 591 —

l'auteur a préféré citer Lacordaire, Athanase, Hilaire de Poitiers
et méme Renan. Le chapitre de la philosophie est moins subs-
tantiel encore; il fait singulierement regretter '’étude de
M. Nourrisson.

Je ne saurais signaler ici toutes les lacunes et toutes les
méprises. Bornons-nous a quelques points. D’abord, 'auteur
ne semble pas avoir apercu la difficulté de la question, lorsque,
indiquant a4 sa maniere la doctrine d'Augustin, il dit, d’'une
part, que «c'est la gréice qui commence et qui acheéve 1'ceuvre
de notre salut» (p. 99), et, d'autre part, que «Dieu coopére
avec nous a notre salut» (p. 100). Comment n'a-t-il pas vu la
contradiction ? Car, si I'un des deux commence sans 'autre, il
n'y a pas coopération; et si les deux coopérent vraiment, les
deux commencent en méme temps.

La confusion, dans toute cette question de l'augustinisme,
vient sans doute, avant tout, des confusions mémes de St. Au-
gustin, qui a touché a tout sans étre suffisamment instruit de
tout, et notamment ne connaissait assez ni le grec ni la tradition
de T'Eglise grecque. Mais elle vient surtout de ce que les par-
tisans intransigeants de St. Augustin, au XVII® siécle surtout,
ont considéré ce Saint comme étant a lui seul toute la tradi-
tion. Cette grosse méprise a ¢té celle de Bossuet, et on en
voit les fAcheuses conséquences dans plus d'une page de sa
Défense de la Tradition. Jansénius n’est pas allé jusque-l1a; il
a avoué que St. Augustin a négligé la tradition, mais il a
prétendu qu'il avait trouvé le pur esprit de 'Ecriture; préten-
tion injustifiée et injustifiable, car le vrai sens de tout livre
releve de la philologie et de I'histoire, et Augustin n'a été ni
un philologue ni un historien. Une autre cause de nos confu-
sions dans cette question, vient de ce qu'on prend dans les
ceuvres de St. Augustin ses opinions extrémes et cassantes,
surtout sur le péché originel, le libre arbitre et la grace, et
de ce qu'on laisse de coOté, dans une quantité d’autres ques-
tions, des textes trés importants qu'on semble vouloir cacher
a dessein, par exemple dans les questions trinitaires, eucharis-
tiques, ecclésiologiques, etc.; en sorte que l'on a généralement
aujourd’hui une idée parfaitement erronée de la théologie de
St. Augustin.

Il est certain que les jésuites ont manqué de franchise
dans les débats des XVI® et XVII® siécles, en n'osant pas



s'attaquer a St. Augustin et en imputant & Jansénius seul, et
non a St. Augustin, les doctrines qu’ils combattaient et qui
étaient cependant avant tout celles de St. Augustin. S'ils avaient
été francs, le jansénisme n'aurait pas existé, mais seulement
l'augustinisme. M™¢ de Sévigné elleeméme a vu clair dans leur
jeu, lorsqu’elle a écrit (9 juin 1680): « C'est St. Augustin qui
a dit tout cela. Je le trouve bon janséniste et St. Paul aussi.
Les jésuites ont un fantome qu'ils appellent Jansénius, a qui ils
disent mille injures; ils ne font pas semblant de voir ot cela
remonte.» Il leur était, en effet, plus commode de renverser
Jansénius que de renverser St. Augustin; mais leur stratégie
n'en est pas moins évidente et déloyale, et les papes, en les
suivant, n’en ont pas moins faussé l'augustinisme.

M. H. dit (p. 105): «Entre la doctrine de 1'Eglise, qui est
celle de St. Paul et de St. Augustin, et la doctrine de Jansé-
nius, il y a un abime. Les premiers admettent expressément
que Dieu donne a tous les hommes une grice suffisante, que
lenr bonne volonté suffit a rvendre efficace. Pour Jansénius, il
n'y a que la grace efficace, que Dieu donne a ceux-ci et refuse
a ceux-la.» Ces quelques lignes sont remplies d’erreurs. M. H.
affirme, mais ne prouve pas que la doctrine de 1'Zglise (il
veut parler de VEglise romaine) est celle de St. Paul et de
St. Augustin. [l affirme, mais il ne montre pas 'abime dont il
parle. Il affirme, mais il ne prouve pas que Jansénius refuse
a tous les hommes une grace suffisante. Il affirme que, selon
la doctrine de 1'Eglise, de St. Paul et de St. Augustin, c’est la
bonne wvolonté de chacun qui suffit a donner a la gvdce son
efficacité,; or s'il y a une contre-vérité, c'est celle-la. M. H.
trahit ici une compléte méconnaissance de la question.

I1 dit (p. 109): «L’Eglise n’a jamais condamné ni ceux
qui, comme les Molinistes, donnaient peut-étre un pewu trop au
libre arbitre, ni ceux qui, comme les Thomistes, donnaient
peut-étre un pewn trop a la grace, pourvu que les uns et les
autres reconnussent, d'une part, que le libre arbitre ne peut
opérer le salut si la grice ne lui vient en aide, et de l'autre,
que la grice demande le concours du libre arbitre.» Aveux
précieux quoique timides, mais si M. H. avait lu Jansénius, il
aurait vu qu'il enseignait, lui aussi, ces deux conditions. Mal-
heureusement, c’est un cliché jésuitique — et M. H. ne I'a pas
évité — d'associer Jansénius a Calvin (p. 101, 108), comme si



— 593 —

les jansénistes et les calvinistes, au lieu d’avoir été les adver-
saires qu'ils ont été, avaient été partisans du méme systéme!
Il serait temps d’en finir avec cette histoire de fantaisie, d’ap-
peler enfin un chat un chat, de rendre & chacun ce qui lui
est da, davouer que les jésuites ont combattu l'augusti-
nisme, qu’ils ont voulu le remplacer par le molinisme
ou a peu pres, et qu'il reste & savoir simplement si St. Au-
gustin et ses partisans n'ont pas pris trop au pied de la lettre
des textes orientaux qui, en critique exacte, ne doivent pas
étre pris a la lettre. Posée ainsi, la question sortirait de ses
impasses; mais qui ose aujourd’hui, dans I'Eglise romaine, dire
la vérité, quand elle contredit les jésuites?

Une derniére observation: M. H. écrit (p. 101) que Jansé-
nius a voulu établir «une doctrine condamnée par I'Eglise,
comme conduisant a4 la prédestination absolue». Les lecteurs
qui ne se paient pas de mots lui seraient trés reconnaissants,
s'il voulait 1° indiquer quelle est cette doctrine; 2° prouver
qu'elle est bien réellement celle de Jansénius; 3° montrer
qu'elle a été condamnée, non pas par tel ou tel évéque de
Rome, mais par [I'Eglise, 4° qu’elle conduit a la prédestina-
tion absolue, en expliquant ce qu’il entend par prédestination
absolue. ‘

On le voit, cet ouvrage manque totalement de critique et
de méthode. Ajoutons que la note bibliographique qui termine
le volume est extrémement incomplete. E. M.

A. LorucHIN: Christliche Lektiire (Russisch); St. Petersburg.

Aprilheft 1900: 1. Die Bedeutung der Auferstehung Christi
fiir unser sittliches Leben von A. A. Bronsow. II. Aus der Ge-
schichte der russischen Kirche unter Peter dem Grossen von
S. G. Runkewitsch. III. Das osterliche Fasten in seiner geschicht-
lichen Entwickelung von A. W. Petrowski. IV. Das sittliche
Ideal nach der Vorstellung des Clemens von Alexandria von
D. P. Mirtow. V. Angelologie und Damonologie des hl. Paulus
von N. N. Glubokowski. VI. Zur Geschichte der Wiedervereini-
gung der Unierten im Jahre 1839 von G. K. Kuprionowitsch.
VII. Handschriftenzuwachs der Bibliothek der Stadt Petersburger



— 594 —

geistlichen Akademie im Jahre 1899 von A. S. Rodosski. VIII. Lit-
terarische Neuigkeiten von J. . Troitzki und J. E. Ewsjeew.
Marheft 1900: 1. Der élteste orientalische Kirchenkalender
von Erzbischof Sergii von Wladimir. II. Ist der Patriotismus
anstossig? von A. A. Bronsow. III. Aus der Geschichte der
russischen Kirche unter Peter dem Grossen von S. G. Runke-
witsch. IV. Angelologie und D&monologie des hl. Paulus von
N. N. Glubokowski. V. Das sittliche Ideal nach der Vorstellung
des Clemens von Alexandria von D. P. Mirtow. VI. Rede zum
Namenstag der Kaiserin Alexandra Feodorowna von S. A. Soller-
tinski. VII. Neuigkeiten aus der russischen und auslindischen
theologischen Litteratur von N. G., J. T. und S. G. Runkewitsch.

H. MarGivaL: Essai sur Richard Simon et la critique
biblique au XVII° siecle; Paris, Maillet, in-8°, 336 p., 1900.

Bossuet avait au plus haut degré le tour oratoire et le
génie de 'éloquence. C’est lui surtout qui devait personnifier
son €époque, époque ol I'éloquence primait tout et olt tous les
genres littéraires prenaient d'eux-mémes, sous l'influence des
esprits, la tournure oratoire. Aussi dédaignait-il la grammaire
et la critique, dans lesquelles il ne voyait, par tempérament,
que «minuties» et «chicanes». Cependant un de ses contem-
porains, de onze ans plus jeune, osa étre d'un autre avis;
peut-étre dédaigna-t-il trop l'éloquence et la rhétorique; toujours
est-il qu’il prit parti pour la grammaire et pour la critique,
voulant avant tout l'exactitude des mots et des idées, 'exac-
titude des choses et des faits, et refusant de se laisser duper
par les & peu prés de la rhétorique et les enveloppements de
I'éloquence; il pensa, malgré toutes les apparences contraires,
que ceci tuerait cela. Ce critique trés osé et trés patient était
Richard Simon.

Or, effectivement, nous arrivons au moment olt Bossuet,
plus grand que jamais comme écrivain, apparait plus petit que
jamais comme théologien, et ol, enfin, Richard Simon com-
mence a se montrer a 'horizon.

Qu'on me permette ici un souvenir personnel. Pendant
mes études théologiques, j'ai toujours été frappé de la timi-
dité mystérieuse avec laquelle nos maitres écartaient R. Simon



— D95 —

des qu'il était question de lui et de ses ceuvres. On n’avait
rien contre sa personne: vie de labeur, d’honnéteté, science,
érudition, tout cela était incontesté ; mais on ne voulait pas
entrer dans l'analyse de ses ceuvres; d'un mot on passait par
dessus en les repoussant dans 'ombre: ceuvres «dangereuses »,
disait-on; on n'osait méme pas dire protestantes! Cette con-
tradiction et cette injustice m’avaient blessé dans ma con-
science, et je m'étais promis de voir clair un jour dans cette
énigme. Conduit & Dieppe, en 1871, par les péripéties de la
guerre franco-allemande, je me souvins du Dieppois Richard
Simon et je courus aux archives de la ville, pour commencer
mes recherches. Je ne trouvai que peu de chose; mais du
moins était-ce le premier germe d'une étude que je voulais
mener & bonne fin. L’homme propose et Dieu dispose. Les
péripéties d'une autre guerre, celle de linfaillibilité papale,
m’entrainérent loin de mon projet.

Cependant, grace a Dieu, 'étude que j'avais entreprise a
l'insu de celle de M. Bernus que je ne connaissais pas encore'),
vient d’étre reprise, et, je le dis avec plaisir, mieux certai-
nement que je ne l'aurais faite, peut-étre avec un peu plus de
vivacité contre Arnauld. Toutefois, cette vivacité, je la comprends
en la regrettant; Arnauld a ¢été lui-méme si vif, si dur, si
cassant, 14 ou il aurait da l'étre moins, et si faible 1& ou il
aurait da étre énergique! Il m'est difficile vraiment de blamer
M. Margival. Son livre d’ailleurs est plein de choses, riche-
ment documenté, et, il faut le reconnaitre, il n’avance rien
qu'il ne prouve. Clest, comme la thése de M. Bernus, une
excellente contribution a I'histoire de la théologie du XVII®
siecle, histoire qui est encore toute a faire, et qui, si on l'écrit
avec exactitude, renversera la plupart des opinions encore
accréditées sur «le grand siécle ».

R. Simon n’est pas encore connu, et ceux qui le con-
naissent quelque peu, le connaissent mal. Il a été calomnié et
défiguré par Bossuet, dont le jugement a fait loi. M. Margival,
scandalisé de cette injustice et de ce mensonge, réhabilite
R. Simon, en le montrant simplement tel qu'il fut. — On Ta
fait passer pour ennemi de la tradition. Or il la voulait, mais
il la voulait vraie et non mensongere, il la voulait mieux et

1) Voir plus haut, p. 571-575.



— 596 —

plus complete que ses prétendus défenseurs, qui se trompaient
sur elle. «Loin d’attaquer la tradition, il reproche méme aux
théologiens de son temps de ne pas assez la respecter. Ils
n'en donnent en effet, selon lui, une idée ni assez haute, ni
assez large. Pour eux, la tradition, c'est l'enseignement des
maitres contemporains ou immédiatement antérieurs. le passé
lointain, les origines premieres échappent totalement & leurs
regards. Pour R. Simon, au contraire, il n'y a de tradition
digne de curiosité scientifique que celle qui remonte bien
avant dans l'histoire » (p. XV). De fait, I'Histoire critique dit
Vieux Testament a établi si nettement la nécessité de la tra-
dition qu’il a réduit les hérétiques a la reconnaitre. Toute la
différence entre Bossuet et lui, c'est que Bossuet voulait la
tradition corrigée par les compromis qu'il estimait nécessaires
pour ne pas blesser les tendres oreilles des Romains, tandis
que R. Simon la voulait exacte et sans compromis. — On a
accusé R. Simon de menacer les intéréts de la religion. Il a
répondu que ce n'est pas les menacer, mais les sauvegarder,
que de faire entrer le plus de vérité possible dans l'enseigne-
ment des choses religieuses. — On 1ui a fait un crime de ne
pas respecter le passé. Il a répondu que la meilleure maniere
de le respecter et de le faire respecter, c'est d'apprendre 2a
le bien connaitre. — On lui a reproché de ne pas penser
selon son état. Il a démontré que le premier des devoirs pro-
fessionnels est de penser juste. — On a fait de lui le type
abstrait d'une sorte de rationalisme exégétique; ce qu'il ne fut
jamais. — Bossuet, Arnauld et Nicole l'ont fait passer pour
protestant. Or la vérité est qu'il voulait avant tout la science,
qu'il défendait énergiquement la Bible, mais la Bible inter-
prétée selon la science et selon la vraie tradition; de plus,
que les interprétations de la Bible par les protestants lui
paraissaient trop erronées pour qu’il songedt a défendre le
protestantisme. M. Margival a mis ce dernier point en com-
plete lumiere (p. 83-86), en démontrant que «peut-étre n'y
eut-il pas parmi les polémistes catholiques du temps un adver-
saire plus déclaré des conceptions fondamentales de la théo-
logie protestante»; que «le protestantisme n’était aux yeux
de R. Simon qu'une scolastique, bien plus inacceptable que
l'autre, et qu’étant d'essence purement théologique, rien ne
cadrait moins avec sa méthode historique d'exégese». M. Mar-



— 2397 —

gival entend que, selon R. Simon, les protestaunts voulaient,
avant tout, trouver dans la Bible leurs dogmes a4 eux, mais
non linterpréter telle qu'elle doit 1'étre d'aprés la grammaire
et 'histoire, tandis qu'il voulait, lui, qu'on la traduisit d’abord
exactement, d'aprés la méthode scientifique.

Je ne saurais entrer ici dans la critique détaillée de ce
livre, qui touche a une quantité¢ de questions et qui fait naitre
a4 chaque page d’importantes réflexions. M. Margival cherche
a4 bien préciser les diftérences de méthodes et de points de
vue qui séparérent Bossuet et R. Simon. Il indique quelles
furent les relations de Bossuet avec Port-Royal, et aussi les
divergences qui éclaterent entre Port-Royal et R. Simon. Il
expose exactement les objections que R. Simon, comme orien-
taliste, éleva contre les auteurs de la Perpétuité de la foi, les
documents suspects qu'ils ne craignirent pas d'employer dans
I'intention de mieux constater la croyance et la tradition de
I'Eglise orientale sur 'eucharistie ; la confusion qu'ils commirent
entre la présence réelle et la transsubstantiation. Il étudie a
tond 1’ Histoire critique du Vieux Testament, et seme son étude
des observations les plus judicieuses. Il montre quel fut le
polémiste dans R. Simon. Il examine ses travaux sur le N. T.:
I'Histoire critique du texte, I'Histoire critique des versions,
I'Histoire critique des commentateurs. Puis l'affaire du N. T.
de Trévoux, les reégles qu'a suivies R. Simon dans sa traduc-
tion, les Instructions de Bossuet sur cette Version, la méthode
de discussion théologique de Bossuet, les jugements de R. Simon
et de Bossuet sur 1'ceuvre de St. Augustin, l'idée de tradition
dans Bossuet et dans R. Simon, enfin l'influence qu'exerca
R. Simon, «le pere de la critique ».

On le voit, c'est plein de choses. M. Margival a étudié
sérieusement toutes ces questions et il en parle avec une
sincérité qui touche non moins que son érudition. Son livre
est un de ces livres de science et de bonne foi qui font
époque et qui laissent aprés eux une trace profonde. En le
remerciant vivement, je me permets de lui adresser une priere:
c’est qu’il nous donne un jour des études aussi savantes et
aussi exactes sur Launoy, Malebranche, Petau, Richer, Tho-
massin, etc., hommes éminents encore si mal connus.

E. MicuHaup.



— 598 —

E. MarTIN: La théologie biblique et l'autorité de la
Bible ; Geneve, Privat, 1899, broch., 44 p.

En quoi consiste l'autorité de la Bible dans le protestan-
tisme actuel, d'aprés la théologie biblique admise par ce méme
protestantisme? Telle est, si j'ai bien compris ’honorable pro-
fesseur genevois, la question qu'il a voulu éclaircir.

D’une part, il raille malicieusement ceux qui voient dans
la Bible «un livre d’instruction, d’'édification, de piété, de
morale, de droit ecclésiastique, un manuel qui tient lieu de
tout et qui n’a besoin de rien, quelque chose qui ressemble a
un catéchisme, 4 un dictionnaire pour la préparation au bacca-
lauréat et & un guide du voyageur », « Ainsi, ajoute-t-il, cette
collection, si nuancée, si complexe, siriche de lignes, de plans
et de couleurs, a été uniformisée en un bloc ou une masse;
puis on a partagé ce bloc en fragments a peu preés égaux en
longueur qu'on a désignés par le nom de versets. On se sert
de ces petites phrases pour trancher une question de doctrine,
pour fermer la bouche a un contradicteur, pour se donner un
encouragement, pour formuler un bon conseil, pour y attacher
de son mieux un sermon. Rien de tout cela n'est condamnable
en soi, et 'on peut obtenir ainsi des résultats satisfaisants;
mais tout cela doit étre contrdlé par une réponse franche a
la question que voici: Cette maniére d'envisager et d’employer
la Bible est-elle, oui ou non, conforme au contenu et a lori-
gine de la Bible? L’'habitude est une seconde nature, elle ii'est
pourtant pas la nature» (p. 10).

Cette premiére conception €cartée, M. M. déclare que «les
livres de la Bible sont les produits et les témoins d'époques
anciennes, qui nous intéressent par l’histoire qu'ils impliquent,
encore plus qu’ils ne la racontent» (p. 6). Il avoue que cet
emploi de la Bible comme recueil de documents historiques,
permettant de reconstruire une histoire suivie, méthodique et
critique, «opére une sorte de révolution dans le monde pro-
testant et rencontre des résistances déclarées ou tacites » (p. 8).
Néanmoins, il partage cette opinion, car il dit expressément:
«Si nous voulons qu'on lise la Bible, ne lui contestons pas le
caractére qui frappe le plus nos contemporains, celui d'un
recueil de documents historiques & consulter suivant les régles
de la méthode: n'entourons pas d’avance la Bible d’idées qui



— 599 —

ne prennent leur valeur que lorsqu’'on a entendu les appels
de Dieu» (p. 43). C'est dire, en d’autres termes, qu'il ne faut
pas commencer par considérer la Bible comme un livre ins-
piré, mais simplement comme un livre humain, «produit et
témoin d'époques anciennes». C'est la premiére étape.

La seconde consiste & bien comprendre ce livre, c'est-a-
dire a4 y voir «les appels de Dieu mélangés avec les réponses
des uns et des autres» (p. 24). Ces appels sont «ici des ordres,
14 des promesses, tantdét des délivrances, tantot des chatiments »,
et ils «culminent dans la vie et le sacrifice de 'Homme de
douleur » (p. 34). Ces appels, tout lecteur attentif se les appli-
quera a lui-méme: car «l'étude historique absolument objec-
tive et indépendante de la personnalité qui s’y livre, est une
utopie; l'individualité a son réle & y jouer; nous ne sommes
pas en droit d’étre des curieux indifférents en ce qui concerne
I’Histoire de la Révélation » (p. 37). Alors le lecteur croira.

Troisiéeme étape: « Notre témoignage préparera a entendre
celui des documents bibliques. Si la foi doit présider au travail
de la théologie biblique, le langage de la foi actuelle n'est
pas moins nécessaire pour ouvrir les esprits et les cceurs,
pour les aider a trouver dans la Bible ce qu’elle dit a tous
les hommes» (p. 43).

Telle me semble étre la substance de cette ¢tude, assez
difficile & suivre et & analyser avec précision. Si cette analyse
est exacte, elle peut suggérer, entre autres réflexions, celles-ci:
1° Les protestants de cette école ne séparent plus la Bible de
I'Histoire, ni par conséquent de la tradition; ils ont méme
besoin de la tradition pour déterminer la valeur historique des
documents bibliques. Cette premiére et trés importante consé-
quence constitue une évolution qui pourrait un jour rapprocher
le protestantisme du catholicisme. — 2° Comment les discours
des prophétes et leurs interprétations des faits de I’histoire
doivent-ils étre tenus pour de véritables appels de Dieu, appels
de Dieu aux générations de leur temps et appels de Dieu a
notre génération actuelle? Ou est la preuve que ce ne sont
pas 1a des illusions, soit dans l'esprit des prophetes, soit dans
le ndtre? En vertu de quel argument devons-nous logique-
ment croire & ces prétendus appels de Dieu comme s’ils étaient
réellement des appels de Dieu? En un mot, comment la
Bible contient-elle réellement, et non imaginativement, une



— 600 —

révélation divine? En quoi consiste le caractére sacré de la
Bible, si méme elle en a un? En quoi consiste «l'autorité» de
la Bible dans de telles conditions, si ce mot n’est pas un vain
mot? C’est ce que je n'ai pas vu dans la these de M. M. —
3° Quoi qu'il en soit, la foi étant produite, commence, sous sa
« présidence», le travail de la théologie biblique: car, selon
M. M., c’est la foi qui «aide & trouver dans la Bible ce qu'elle
dit & tous les hommes». Ici seront certainement étonnés tous
les théologiens qui considérent la théologie comme une science
a la fois historique, philosophique et morale, et qui, tout en
reconnaissant qu'elle a pour objet le domaine de la foi objec-
tive, c'est-a-dire de la révélation divine soit naturelle, soit sur-
naturelle, ne la confondent pas avec la religion et ne la font
pas «présider » par la foi subjective, mais bien par les regles
de la critique historique, de la critique philologique, des
sciences et de la dialectique. Toute science particuliere ne
peut étre «présidée» que par la science universelle, et ni une
science particuliere, ni la science universelle ne sont la reli-
gion, a laquelle se rapporte la foi. E. M.

L. PETiT DE JuLLEVILLE: La vénérable Jeanne d'Arc; Paris,
V. Lecoftre, 1900, 2 fr.

L’histoire de Jeanne d’Arc sera toujours une histoire
angoissante; et elle le sera d'autant plus qu'on 1'écrira, comme
c’est le cas, simplement, sans aucune prétention littéraire, sans
déclamation, et en laissant parler I'héroine le plus possible,
L’auteur n'est entré dans aucune discussion, pas méme pour
essayer d'expliquer comment Jeanne a entendu ses «voix».
Aussi son petit volume se lit-il trés facilement et avec une
émotion profonde. Ce n'est qu'a la fin qu’il explique comment
Jeanne a ¢été une sainte, comment elle a aimé la France en
Dieu. «Ceux-la, dit-il, ont bien mal connu son histoire qui
l'ont représentée comme une vierge guerriére, une amazone
¢pique. Jeanne n'aima jamais la guerre; elle la fit pour obéir
a Dieu a qui il avait plu de la choisir et de 'envoyer. Elle
la fit avec enthousiasme, sentant le souffle de Dieu passer sur
elle, et cédant a la joie de s'y abandonner; mais elle la fit
sans plaisir» (p. 191).



— 601 —

L’auteur juge ainsi la condamnation de Jeanne: «Le
proces de Jeanne d’Arc ne fut pas sincére; on l'a bien montré
par les témoignages du procés de réhabilitation. LLa pression
fut scandaleuse; les Anglais voulaient absolument obtenir la
mort de la Pucelle, et le chef du tribunal était un ennemi
personnel de l'accusée. Mais enfin ce ne fut pas uniquement
pour obéir aux Anglais et satisfaire Cauchon que tant de
docteurs condamnérent Jeanne d’Arc. Tous ne furent pas sim-
plement vendus, plusieurs crurent sincérement que la fermeté
de l'accusée tenait en échec l'autorité de I'Eglise. Cauchon,
fort habilement, séduisit les crédules par cet argument, comme
il savait gagner les habiles par d'autres moyens. Tout fut mis
en usage pour perdre la victime: l'argent, les menaces, les
promesses, la corruption et méme les scrupules. Tous les juges
ne furent pas ¢galement infimes; plusieurs furent seulement
aveuglés par la prévention. Le dire, ce n’est pas beaucoup
relever la dignité humaine; il faut toutefois lui concéder cette
circonstance faiblement atténuante » (p. 172).

Le volume se termine par le «Décret concernant la cause
de bcéatification et canonisation de la vénérable servante de
Dieu Jeanne d’Arc », daté du 27 janvier 1894 et signé par le
cardinal Masella, préfet de la congrégation des rites.

Aimé Puecn: St. Jean Chrysostome; Paris, Lecoffre, 1900,
2 1r.

En 1891, M. Puech a publi¢ un volume intitulé: «Un
réformateur de la société chrétienne au IVe siécle, St. Jean
Chrysostome et les meeurs de son temps.» Le nouveau volume
qu'il donne maintenant, est digne du premier: il est écrit d’apres
les sources, sérieusement et sincérement, mais je dois remar-
quer gque certaines questions théologiques y sont traitées trés
superficiellement. L’auteur me dira qu’il a fait une simple
ceuvre de vulgarisation et d'édification. C'est vrai; cependant,
méme dans les ceuvres de ce genre, on peut, sans étalage
d’érudition, indiquer en quelques pages la substance des ques-
tions. Quoi qu’il en soit, 'auteur s’est appliqué a caractériser
de son mieux St. Jean Chrysostome comme orateur, comme
apotre et comme théologien, et a montrer comment il s'est



développé a ce triple point de vue dans les diverses périodes
de son existence.

St. Jean Chrysostome a traversé, en effet, d’abord une
période d’ascétisme (375-381), dans laquelle il plaga 1idéal
chrétien dans la virginité et le monachisme, puis une période
d'apostolat, dans laquelle, devenu prétre et évéque, il comprit
mieux la grandeur des devoirs chrétiens dans la vie de famille
et de société (386-407). Cette différence du monachisme et de
I'épiscopat est fort importante. St. Jean Chrysostome 'a ainsi
indiquée dans son traité sur le sarcerdoce: «L’évéque doit
connaitre tout du monde, aussi bien que ceux qui vivent dans
le commerce du monde, et pourtant son esprit doit rester
libre, plus encore que celui du moine qui vit sur la montagne.
Les austérités qui signalent le moine, dépendent de la consti-
tution du corps; les vertus de I'évéque ont toutes leur siége
dans 1'ame et peuvent se développer quel que soit 1'état du
corps et dans toutes les circonstances extérieures. Si l'on
admire celui qui vit dans la solitude et fuit tout rapport avec
la foule, j'accorde bien volontiers qu’en effet c’est 1a une
preuve de constance; mais je ne puis concéder que la force
de I'ame s’y démontre suffisamment; car celui qui, & l'intérieur
du port, se tient au gouvernail, n'a fourni encore aucune
preuve véritable de son art; mais celui qui, en pleine mer et
pendant la tempéte, est capable de sauver le vaisseau, doit
étre reconnu de tous pour le meilleur pilote.» Telle était
I'idée que Chrysostome avait de 1'évéque, et c'est cette idée
qu'il s'effor¢ca de réaliser.

Comme orateur, il fut supérieur. Toutefois il importe de
remarquer que la théologie oratoire ne doit pas étre prise au
pied de la lettre et que ses homélies doivent étre comprises
et jugées dans ce sens (p. 38-42). « Chrysostome, dit M. Puech,
était nourri de I'Ecriture; sa prédication n’en est que le com-
mentaire; et quand ils s’en sont inspirés a leur tour, nos
grands sermonnaires, comme Bossuet, n’ont pas trouvé de
meilleur modéle que lui. La hardiesse de certaines métaphores,
le pathétique de certaines apostrophes, un emportement de
passion extraordinaire, une franchise de langage qui va jusqu'a
l'extréme, ce sont quelques-uns des traits les plus frappants
de son éloquence, et il les doit en partie a la lecture assidue
de la Bible, surtout a la lecture des propheétes. D'autre part,



s'il est profondément biblique, il n'est pas moins grec. Il con-
nait les grands classiques, et parfois il les imite. Il n'ignore
pas non plus les procédés de cette maniére oratoire, post-clas-
sique, que les historiens de la littérature grecque sont convenus
d’appeler asiatique, et il ne craint pas de lui emprunter quelques
effets d'un gott douteux?!). Il serait curieux de montrer ce gz
a passé ainsi de la sophistique dans I'éloquence chrétienne. En
poursuivant cette analyse, on verrait mieux ce qui fait la
supériorité de Jean. On ne négligerait pas non plus de marquer
ses défauts, car il en a; sa facilité étonnante 1'expose a deve-
nir verbeux; si sincére que soit son inspiration, il n'est pas
exempt d'une certaine coquetterie et de quelque rhétorique;
son imagination si féconde ne choisit pas toujours et parfois
s'égare» (p. 191-193).

Comme apoétre, Chrysostome a surtout insisté sur la morale
du christianisme. Le prétre et 'évéque, en voyant la vie de
famille des fideles, a modifié€ plusieurs de ses opinions ascé-
tiques antérieures. Il faut comparer, & ce point de vue, les
pages 20-21 et 78-79 du présent volume. « On se souvient, dit
M. Puech, du ton passionné qui distingue une de ses premiéres
ceuvres, le traité de la Virginité, et de la sévérité avec laquelle
il jugeait alors le mariage... Quand il préchait devant son
auditoire presque uniquement compos¢ de gens mariés: « Le
mariage est bon, disait-il, parce qu’il retient 'homme dans le
devoir et I’éloigne de la fornication.» Il ne faisait plus le tableau
des ménages désunis, en ayant l'air d’'insinuer que tel est le
lot commun a tous... Et il leur présentait en contraste cette
belle peinture de la famille chrétienne qui termine sa 38° homé-
lie sur la Genése. Quand il reprenait a4 son compte, sans se
souvenir du chapitre 25 de son traité de la Virginité, I'exemple
d’Abraham que lui opposaient alors ses contradicteurs, quand
il trouvait bon que la meére des Macchabées efit été mariée,
puisqu'elle a donné le jour a des héros, quand il célébrait
l'union admirable d’Aquilas et de Priscille, quand il rappelait
que Pierre fut marié et affirmait sur son salut que Uétat de
mariage ne nuit en rien a la vie chrétienne, il n’était plus
tout a fait celui qui avait écrit: «Puisque l'union conjugale

) Les contemporains s’en apergurent. C'est ce qui résulte d’un des griefs diri-
gés contre Chrysostome au Synode du Chéne. On avait relevé dans ses sermons des
expressions qui rappellent certaines manies de la 2¢ Sophistique.



— 604 —

nous Ote la libre disposition de nous-mémes, qui ne se révol-
terait contre une loi aussi tyranique? »

C'est aussi la connaissance des Ames et de leurs besoins
spirituels qui détermina Chrysostome, si entier et si exigeant
pour tout ce qui lui paraissait essentiel, & consentir, avec
infiniment de bon sens, 4 des adoucissements de discipline que
lui semblaient rendre inévitables les changements des temps
et le développement pris chaque jour parla Communauté chré-
tienne (p. 105).

Enfin, comme #/iéologienn, Chrysostome appartenait a I'école
d’Antioche, qui attachait tant d’importance au sens historique
des Ecritures et qui faisait ainsi contrepoids aux abus qui
pouvaient se produire dans la méthode allégorique, a laquelle
s'appliquait surtout l'école d’Alexandrie. Toutefois il n’était
point exclusif, et il se montra fort sympathique envers les
Grands Freéres, si connus pour leur origénisme. M. Puech a
certainement pris le mot «théologien » en mauvaise part, quand
il a écrit: «Pas plus qu'il ne fut un homme d’Etat, Chrysos-
tome ne fut un théologien?!). Les subtilités de la dialectique
ne l'attirerent pas plus que les habiletés de la politique. Nous
avons vu combien son enseignement restait simple et qu’il
s’attachait uniquement a précher les grands devoirs que la foi
chrétienne impose & 'homme; mais il les préchait avec une
ardeur entrainante» (p. 196). Ajoutons que, si Chrysostome
n'a pas connu les «subtilités de la dialectique », c'est surtout
dans sa maniérc de considérer les rapports de la nature et
de la grace; et a ce point de vue, M. Margival I'a caractérisé
ainsi et avec une grande justesse: «St. Jean Chrysostome
admet que l'effort naturel de 'homme vers le bien, loin de lui
étre imputé a4 péché, lui eonfére un mérite certain, que notre
nature n'est pas a tel point viciée qu'elle ne puisse prendre
vers Dieu un libre élan, et que, pour manque et débile que
soit notre volonté, elle n'en est pas moins capable de s’appro-
cher du but que le secours den haut lui permettra enfin
d'atteindre 2).»

Telle fut, en somme, la physionomie de St. Jean Chry-
sostome. E. M.

1) Sur la théologie de Chrysostome, voir Néander et un bon résumé dans Bar-
denhever, p. 322-325.
%) Essai sur Rickard Simon, p. 21.



— 605 —

Eug. REVEILLAUD: Die Los von Rom-Bewegung in Frankreich.
(Berichte tiber den Fortgang der Los von Rom-Bewegung.
Herausgegeben von Pfarrer Lic. P. Braunlich.) Miinchen,
Lehmann, 1900.

Der Verfasser geht von der allgemeinen Erwigung aus:
.Da der romische Katholizismus, wie er unter dem Einfluss
der Jesuiten geworden ist, sich mit der wahren Unabhéingigkeit
der Nationen so wenig vertrigt, wie mit den freiheitlichen Ein-
richtungen, giebt es in der That flir die Vélker, welche diese
grossen Giiter der Freiheit und Unabhéngigkeit geniessen wollen,
keinen anderen Ausweg, als mit Rom zu brechen und sich
von seinen kirchlichen Fesseln loszumachen.® Was im beson-
deren der franzosische Steat im Sinne dieser Bewegung thun
kann und muss, ist nach des Verfassers Ansicht die Aufhebung
des Konkordates von 1801, ,welches die Geistlichkeit zum Vor-
teil des Vatikans in ein Regiment einreiht, aus ihr ein kom-
paktes und festes Ganzes bildet und sie hindert, sich loszu-
machen®. Aber das allein gentigt nicht. Die Sache der Freiheit
und Unabhéngigkeit hat noch nichts gewonnen, ,wenn nicht®,
wie Guyot betont, ,die Familien selbst es sind, die sich von
Rom trennen®. Schon vor 20 Jahren, als die Gefahr des Kleri-
kalismus und seines unheilvollen politischen, moralischen und
socialen Vorgehens sich schon voraussehen liess, kam die Be-
wegung in Fluss. Bedeutende Minner traten aus der romischen
Kirche aus und schlossen sich dem einen oder dem anderen
Zweige des Protestantismus an: der Politiker Jules Farre, der
Senator Kugéne Pelletan, der Geschichtsschreiber Henri Martin, der
Senator Paul Casimir-Perier, der Oheim des friiheren Prisidenten
der Republik, der ehemalige Justizminister 7rarienx, der Na-
tionalokonom Frédéric Passy, der Deputierte Graf v. Donville-
Maillefen, der sich der altkatholischen Bewegung anschloss, u. a.
Der Verfasser stellt nun zuniichst fest, dass der Protestantismus
in all den Gegenden, wo er seit dem 16. Jahrhundert fest ein-
gewurzelt ist und sich 200 Jahre hindurch im Sturm der schlimm-
sten Verfolgungen erhalten hat, weder Terrain verloren hat,
noch verliert. Sodann geht er daran, den Stand der Dinge in
dem Teil Frankreichs kennen zu lernen, in welchem der Prote-
stantismus keine Kirchen hatte oder sie durch die Stiirme der
Verfolgungen zu Ende des 17. Jahrhunderts zerstort sah. Er

Revue intern. de Théologie. Heft 31, 1900. 40



— 606 —

konstatiert auch hier tiberall Neugriindungen von Kirchen und
Seelsorgstationen. Um Paris allein zu nennen, so zihlte man
in der Stadt und in den Vorstiidten zu Anfang des Jahrhunderts
nur 3 Kirchen mit 4 oder 5 Geistlichen. Heute haben daselbst
die Reformierten 20 Kirchen oder gottesdienstliche Réume mit
iiber 30 Geistlichen; die Augsburger Konfession besitzt daselbst
13 Pfarreien mit 17 Pastoren; die Methodisten haben 5 Kapellen,
die Baptisten 6 und ebensoviel Pastoren u. s. w. Die Gesamt-
zahl der verschiedenen protestantischen Kirchgemeinden in
Frankreich betrigt mehr als 1000. Der Protestantismus hat
sich bereits die Stellung zurtickerobert, die er vor der Auf-
hebung des Edikts von Nantes inne hatte. Besonders erfreulich
und ermutigend ist die Bewegung in den Gegenden der beiden
Charente. Parallel mit dieser Bewegung geht eine andere, die
Bewegung unter den Priestern. Den Anstoss zu derselben gaben
im Jahre 1897 Abbé Charbonnel, Abbé Philippot und Abbé Boarrier.
» Wir wollen“, schrieb Philippot, ,franzosische Christen sein,
nicht mehr eine Nation von Sklaven, die den Romern tribut-
pflichtig sind.“ Und Bourrier: ,Frankreich muss tiber den Kleri-
kalismus triumphieren und sich als Nationalkirche Koustituieren.“
Seitdem sind ihnen viele andere gefolgt: wéhrend des Jahres
1898 27 Priester, im Jahre 1899 iiber 20. Bourrier giebt ein
eigenes Blatt heraus, das anfangs monatlich erschien, jetzt
bereits wochentlich erscheint. Uber die Aussichten fiir die Zu-
kunft der Bewegung &dussert sich der Verfasser voll Hoffnung.
Auch wir nehmen diese Bewegung der Geister zum guten
Zeichen. Montalembert hat einmal das katholische Frankreich
den , Vorhof des Vatikans* genannt. Ob er es heute auch noch
behaupten wiirde? — Pfarrer SCHIRMER.

Paul SaBatTiEr: Fratris Francisci Bartholi de Assisio
Tractatus de Indulgentia de S. Mariae de Portiun-
cula; Paris, Fischbacher, in-8°, 1900, 12 fr,

Ceux qui veulent étudier trés sérieusement 1'histoire reli-
gieuse et littéraire du moyen age, et en particulier l'histoire
de St. Francois d’Assise et de son ordre, ne peuvent que se
réjouir a la publication d'un nouveau volume de M. Paul Saba-
tier. Le volume dont je viens d’écrire le titre, contient le texte



— 607 —

méme du livre (latin) du frére Frangois Bartholi d'Assise sur
la fameuse indulgence de la Portioncule (p. 1-101). — Ce texte
est précédé d'une longue et savante introduction, dans laquelle
M. P. Sabatier étudie: 1° la tradition officielle de 1'ordre sur
cette indulgence jusqu’aux environs de 1330, puis la tradition
populaire au commencement du XIV® siecle, ensuite la fusion
de ces deux traditions au commencement du XIVe siécle
(p. XVII-CIII); 2° tous les manuscrits relatifs a cette question
(Assise, Bologne, Florence, Rome, Volterra, Trevi, etc.
(p. CIV-CLXXXIV). — Enfin, 4 la suite du texte en question,
différents appendices (p. 103-164), et une table alphabétique
admirable de précision (p. 165-202).

L'auteur commence ainsi son introduction: «Les historiens
orthodoxes racontent longuement de quelle facon St. Francois
obtint du saint-siége une faveur inouie alors, celle d'une
indulgence pléniere et absolue powur fous les péchés passés,
accordée & ceux qui, confessés, communiés et absous, visite-
raient, le 2 aoQt de chaque année, la chapelle Ste Marie de
la Portioncule, appelée aussi Notre-Dame des Anges. Il v a
quelques années, j'ai rejeté en bloc tout ce qui avait trait a
ce fameux pardon, mais de nouvelles études entreprises a
Florence, 3 Rome et surtout a Assise, m'ont amené a la con-
viction que j'avais eu tort.»

Francois d'Assise, en obtenant cette faveur, a mécontenté
les cardinaux, les notaires apostoliques et tous les fonction-
naires de la daterie; mais quelle hardiesse de sa part en
essayant de soustraire les ames a la redoutable série de leurs
visas! Aussi cette indulgence a-t-elle été attaquée et méme
niée. Les documents relatifs a cette question sont groupés
par M. Sabatier en trois séries chronologiques, 1277, 1310 et
1335 (p. XLI-XLIII).

Je regrette de ne pouvoir entrer dans les détails de toute
cette exposition, qui est un chef-d'ceuvre de patience, d'éru-
dition et de clarté. On ne saurait assez admirer, d'une part,
l'aisance avec laquelle 'auteur se meut au milieu des innom-
brables documents contradictoires qui écraseraient tant d'autres
historiens, et, d’autre part, les infinis et minutieux scrupules
avec lesquels sa sollicitude pour la vérité historique poursuit
le rayon de lumiére. Admirable méthode d'investigation qu’'on
ne saurait assez recommander a tous les critiques d’histoire.



— 608 —

Espérons que les volumes annoncés ne se feront pas trop
attendre. E. M.

W. SCHIRMER, altkatholischer Pfarrer in Konstanz: Grundriss
der katholischen Glaubens- und Sittenlehre. Ein Leitfaden
fiir den altkatholischen Religionsunterricht an hoheren Schulen.
Konstanz, 1900, in-18, 56 Seiten.

Ein Grundriss, kein ausfiihrliches Lehrbuch der Glaubens-
und Sittenlehre will das Biichlein sein. Und darin entspricht
es den Forderungen der modernen Schulpéidagogik. Es existieren
Lehrbiicher der katholischen Glaubens- und Sittenlehre (auf
romisch-katholischer Seite) — wir nennen die Biicher von
Bischof Martin von Paderborn, von Dr. Arth. Kénig, von Dr.
Th. Dreher — welche an die Schiiler wissenschaftlich ganz
exorbitante Anforderungen stellen, ein theologisches Wissen
voraussetzen, das diese nicht haben und nicht haben kénnen.
Dr. Stockel nennt diese Art Biicher sehr mit Recht ,pidago-
gische Missgeburten“. Der vorliegende Grundriss umschifft diese
Klippe. Er giebt dem Schiiler der hoheren Schule eine feste
positive Grundlage der Glaubens- und Sittenlehre in 7 Kapiteln:
1. Lehre von Gott; 2. Gott der Herr der Welt; 3. Der Mensch
und die Siinde; 4. Jesus Christus, der Welterloser; 5. Der hl.
(Geist in der Kirche Jesu Christi; 6. Die letzten Dinge; 7. Von
dem christlichen Leben. Den nédheren Ausbau hat der Reli-
gionslehrer je nach der Stufe der Klasse und der geistigen
Reife der Schiiler frei in der Hand. Der Leitfaden aber erfiillt
seine Aufgabe, indem er dem Schiiler den behandelten Lehr-
stoff in tibersichtlicher Zusammenfassung festlegt, eine plan-
méissige Wiederholung ermoglicht und zum bleibenden geistigen
Besitz des Gegenstandes verhilft.

Serbische kirchlich-theologische Zeitschriften im Jahre 1900.

In der nicht zahlreichen serbischen orthodoxen Welt giebt
es doch acht vortreffliche Zeitschriften, welche in diesem
Jahre in verschiedenen serbischen Provinzen, niamlich: Serbien,
Montenegro, Bosnien, Dalmatien und Syrmien, erscheinen.



— 609 —

Es wiirde mich freuen, wenn ich alle diese Zeitschriften
den hochgelehrten Lesern des hochgeschiitzten altkatholischen
Journals: ,Revue internat. de Théologie“, bekannt machen
durfte, weil sie es verdienen und lesenswert sind. Alle diese
Zeitschriften geben den Beweis einer unermiidlichen Energie
ihrer Leiter und Mitarbeiter.

Daher nehme ich die Freiheit, alle diese Zeitschriften hier
zu registrieren, sowie auch einige der vorziiglichen Artikel aus
diesem Jahrgange hier zu nennen.

Die Zeitschriften sind folgende:

1. Crkweni Glasnik (der kirchliche Bote), offizielle Monats-
Revue, herausgegeben vom Heil. Synod der serbischen Kirche,
in Folio mit je 100 Seiten. Redacteur Professor Dobrosaw
Kovacevi¢ vom theologischen Seminar zu Belgrad. Von allen
Artikeln (im I..—IV. Hefte) verdienen Erwidhnung folgende:
,Die Canone der serbischen heil. Synode“; ,Uber die gesetz-
liche Grenze zwischen der Kirche und dem Staate“, von Dr.
C. Mitrovitch; ,Methodie, Mitropolit von Belgrad“; .Judas,
Verriter Christi“; ,Bemerkungen iiber den altkathol. Kongress*®,
von Archimandrit Ilarion; Chronik, Bibliographie, Kirchen-
predigt u. s. w.

2. Glas (der Bote), offizielles und Kkirchlich -litterarisches
Blatt des Bistums von Niss, wird zweimal monatlich, Gross-
folio auf 1'/2—2 Bogen, herausgegeben. Redacteur Priester M.
Andjelkovitch, Suppleant am Gymnasium des Konigs Milan zu
Niss. Im I.—VIII. Heft (Januar bis Mai d. J.) sind verschiedene
nennenswerte Artikel: .Kloster Piva in Montenegro® (Fort-
setzung), von Epis. Nikanor; ,Einige Worte tiber die Geistlich-
keit und Kloster bei den Serben zur Zeit des Sklaventums®,
von Mileva Sp. Dimitrievitz (Fortsetzung); .,Die Art und die
Methode fiir die Reorganisation des okonomischen und mate-
riellen Standes der serbischen Kloster®, von J. T. Wukiceri¢;
.Kloster Si¢evo®, von C. Marjanovits; , Die serbische Jugend*,
ein Vortrag von Prof, V. Vulovic; Pastoralbrief des orthodoxen
Bischofs Nikanor von Niss, ,Allen gliubigen Nachfolgern Christi,
und andere verschiedene Artikel, sowie auch: Bibliographie,
Kritik, Statistik, Bote, und alle offiziellen Edikte, Anordnungen,
Rundschreiben, Cirkulare und Kirchenpredigten etc.

3. Sion, offizielles kirchliches Wochenblatt, herausgegeben
vom Patriarchen Georgie von Karlovitz, fir praktische und



— 610 —

wissenschaftliche Theologie. Redacteur Propst Joh. Jeremic¢ zu
Karlowitz.

4. Prosweta (Kultur, Bildung), offiziell-kirchliches Monats-
blatt. Ausgabe der Mitropolie von Montenegro. Redacteur Prof.
Popovitsch.

D. Istocmik (die Quelle), offiziell-geistliches Blatt. Ausgabe
der serbischen orthodoxen Bischofe von Bosnien und Herzegovina.
Redacteur Jeremonach Ilarion Radonitsch. Im I.—VIII. Hefte
(Januar bis Mai) sind verschiedene praktische und wissenschaft-
liche Artikel, sowie offizielle Mitteilungen, Regeln und Kanone
gedruckt.

6. Eparhiski Glasnik (der Bote des Bistums von Dalmatien),
offizielles Kirchenblatt, herausgegeben vom theologischen Semi-
narium zu Zara.

1. Wesnik srpske crkwe (der Bote der serbischen Kirche).
Monatliche Ausgabe der Gesellschaft der serbischen Geistlich-
keit zu Belgrad. Das ist die alteste Zeitschrift von allen.
Redacteur Nikolaus Bozitsch, Pfarrer von Belgrad. In den
Heften I—IV (Januar bis Mai) giebt es einige Artikel, welche
besonderer Erwihnung verdienen, wie: ,, Die historischen Ver-
dienste der serbischen Geistlichkeit im Dienste der Orthodoxie
und des serbischen Volkes“, von Epis. Melentie; ,Der philo-
sophische Blick auf die Welt“; ,Die Stellung der Frau in der
menschlichen Gesellschaft; _Studium des Probstajakons W.
Ziokovitsch®; ,Das evangelische Weizenkorn im Bilde Jesu
Christi* etc.

8. Bogoslovski Archiv (das theologische Archiv), herausge-
geben und redigiert von Professorr Stefan M. Weselinovi¢ in
Alexinatz, I.—III. Heft mit je 120 Seiten in Folio. Niss. —
Diese vortreffliche zweimonatliche Zeitschrift hat die erste und
angesehenste Stellung unter den oben genannten serbischen
Kirchenzeitschriften eingenommen. Daher wiirde es mich freuen,
wenn ich hier einige, durch den Reichtum wund durch den
wissenschaftlichen Wert hervorragende Artikel anfithren konnte.
Es sind folgende: ,Die Geburt Christi®, S. 1—9; ,Das Jahr der
Geburt Christi“, S. 9—18; ,Die ersten Tage Christi, S. 18—28;
»Die historische Autoritit des hl. Evangeliums®, S. 28—45,
242 —251 (Schluss); ,Ursacie, Episkop von Singidung®; ,Die
Beilage zur Geschichte des Bistums von Belgrad“, S. 45—53,
252—259; . Die Beilage zur neueren Geschichte der serbischen




— 611 —

Kirche®, S. 51—60; ,Die staatsrechtliche Stellung der Religion
im romisch-byzantinischen Reiche“, S. 60—73 und 280—293;
,Die Institution des hl. Jahres und die Ceremonie desselben in
Rom¥, S.73—81; ,Galileja und Nazaret“, S. 230—242; _Biblio-
graphie der Kirchengeschichte“; WI. J. Radojevitz, S. 259—268 ;
,Die christliche Tradition®, S. 268 —279; ,Orthodoxe und
Union®, S. 294 —307. — Chronik: ,Aus der Konstantinop.
Kirche“; ,Die neueste Beziehung zwischen den &kumenischen
Patriarchen und Rom*; ,Die Orthodoxie und die englische
Kirche®; .Die Krisis in der englischen Kirche*; ,Die griechische
Kirche im griechischen Konigreiche“; ,Heil. Athon“; _Die
Russen, Griechen, Georgianer im Kloster Iwer“; , Aus der Kirche
von Bosnien“; ,Kalender von Gregor in Russland“; ,Die Russen
und die Papistaner zu Florenz“; ,Die Orthodoxie in Amerika¥;
,2Die neue Organisation der koptischen Kirche“; ,Neuer Dios-
kor“; ,Der heutige Stand des Christentums zu Chaldia“; . Die
Abtretung eines Patriarchen“. Aus der romischen Kirche:
»Annum Sacrum“; ,Neue Kardiniile“; ,Neuer Bischof von Rom*;
»,Die Pilger in Rom“; ,Die katholische Kathedrale in London“;
,Aus Irland“; .Die katholische Kirche in Uskiib%; ,Die Rom.-
Katholischen im Tirkenreiche“; ,Die Mission in China“ etc,;
»,Die Franciskaner auf Formosa“; ,Juden und Rimokatho-
liken® etc., S. 81—95 und 308—317. ,Statistik®, S. 317—323.
Die Zugabe und Variétes, S. 99—101 und 323—328. Die Biblio-
graphie und Kritik: ,Die Ubersicht der theologischen Journale
und Biicher®, S. 107—109 und 328—339. Und zuletzt ein Ver-
zeichnis der berithmten theologischen Journale in der ganzen
Welt, S. 109 und 340—344.

ILic. N. R. v. Niss.

A. Vaxpar: Les voyages du marquis de Nointel (1670-
1680); Paris, Plon, in-8°, 1900.

Les lecteurs connaissent déja cet ambassadeur, qui travailla
avec tant de zele en Turquie et en Gréce a ultramontaniser
I’Eglise orientale, et qui employa, pour plaire & son maitre
Louis XIV, tous les moyens possibles?). Le volume de M. Van-

') Voir la Rewwe, n° 10, 1895, p. 217-242; n° 13, 1896, p, 108-129.



= BB —

dal confirme notre point de vue, en ce sens qu'il fait tres
bien connaitre le caractéere de Nointel, ses aptitudes et ses
incapacités, ses procédés, les agents dont il s’est servi pour
arriver a ses fins, sa légéreté dans les choses les plus sérieuses,
etc. Ce qui nous intéresse en lui, c'est moins l'ambassadeur
politique de Louis XIV et le négociateur des Capitulations de
1673, que l'ambassadeur de Nicole et d’Arnauld. On se rap-
pelle qu'une discussion s'était élevée entre Arnauld et le pas-
teur calviniste Claude. Celui-ci prétendait que les Eglises
d’Orient n’enseignaient pas la présence de J.-C. dans 1'Eucha-
ristie dans le sens transsubstantialiste enseigné par I'Eglise
romaine. Lorsque Louis XIV fit choix de Nointel pour le
représenter a Constantinople, Pomponne songea a le charger
de trouver en Orient des armes contre le calviniste. Louis XIV
approuva et «la recommandation faite & Nointel prit ainsi un
caractere impératif et presque officiel» (p. 48).

Arnauld, Pomponne et Nicole protégeaient Nointel & cause
de sa meére qui était fort attachée a Port-Royal. Malheureuse-
ment, autant sa mere ¢tait sérieuse et austére, autant il fut,
lui, mondain et « d'une humeur aventureuse », quittant de bonne
heure les siens pour courir le monde. Mais il suffisait que ses
protecteurs lui demandassent ce service et surtout que le roi
lui exprimat ce désir, pour qu'il se fit un devoir de découvrir
au dela méme de ce qu'on pouvait espérer. Il était de ces
hommes qui sont ingénieux a trouver l'introuvable.

Aucun choix, pour une telle mission, ne pouvait donc &tre
plus malheureux. Les Port-Royalistes se trompeérent totalement
sur Nointel, et Nointel surtout les trompa. Il efit fallu un
théologien, et, en tout cas, un homme de critique exacte, de
raison sérieuse, de conscience droite., Or Nointel n’avait aucune
de ces qualités. M. Vandal le peint ainsi. Sa mission fut une
<aventure» (p. VII). « Théatral, dissipateur, Nointel fut encore
plus un bel esprit, un artiste... Une curiosité obsédante, effrénce,
voila le trait dominant de son caractére... Il s'inspire des
romanesques et des exagérés; méme il tient par certains cotés
a ces fantaisistes qui furent sous Louis XIII des libertins de
lettres; il y a naturellement en lui quelque chose d'exubérant
et de touffu, une seve bouillonnante et trouble... A Paris, il
fréquentait les coteries olt se conservait le culte de la subti-
lit¢ italienne et de l'enflure espagnole... Un mauvais gofit



— 613 —

exorbitant, grandiose, s’épanouit sous sa plume, avec des con-
tournements de pensée et des boursoufflures de style incroyables...
il joint aux plus stupéfiantes inventions un pédantisme trucu-
lent. Ses métaphores, ses hardiesses eussent ravi d’aise les
victimes de Boileau. Il fait parler les abstractions... Il avait
la fureur du bibelot depuis les formes les plus exquises jus-
qu'aux plus grossiéres. Il était épris de tout ce qui est amu-
sant ou simplement étrange... Sa friandise d’objets curieux
¢tait souvent puérile, naive, dépourvue de discernement »
(p. VIII-XI). «II révait de découvertes retentissantes: sa vraie
carriére était celle du grandiose et de 'extraordinaire » (p. 41).
Tel était 'homme que le brave Arnauld chargea d'une des
missions les plus délicates qu'il y efit. Nointel la dénatura
completement, en ce sens que la ou il aurait fallu étudier
exactement et constater impartialement un point de foi, il pensa
qu'il lui suffirait de se procurer, a n'importe quel prix et par
n’importe quels moyens, des documents qui répondissent au
point de vue de ses amis et du roi, de maniére a4 confondre
le plus possible les calvinistes. Si Nointel aux abois fut capable
de pressurer ses nationaux pour faire face a ses sottes dépenses,
il fut homme a pressurer davantage encore les orthodoxes
qui le redoutaient ou qui avaient besoin de lui. M. Vandal
raconte que, prés de Bethléem, il y avait un prétendu repaire
qu'on appelait encore dans le pays «la montagne des Fran-
¢ais»; que Nointel voulut y aller pour rendre hommage aux
descendants des croisés qui s’y étaient fixés; qu’il n'y trouva
que quelques pillards que ses gens dispersérent rapidement.
Et M. Vandal ajoute (p. 139): « Comme Nointel aimait & solen-
niser tous les épisodes de son voyage, il fit entonner un Dies
irae a lintention de ces héros problématiques.»

Les documents relatifs 4 1'eucharistie que Nointel se pro-
cura, sont encore plus «problématiques» que ces «hérosn».
Non qu'il les ait fabriqués lui-méme, mais ce qu’il n’a pas
fabriqué, les gens dont il était entouré et qu'il employait a
son service étaient amplement capables de le (fabriquer.
M. Vandal les dépeint ainsi. Dans l'ile de Chio, jésuites, capu-
cins, dominicains, observantins, 1'évéque latin, son coadjuteur,
leur clergé, les députés de la ville et «les particuliers les plus
considérables », étaient hommes a donner & Louis XIV, dans
les prieres publiques, le titre de Rex noster (p. 118). Méme



— 614 —

mensonge a Naxos (p. 125). «Il trainait avec lui un monde
étrange, des Levaniis A physionomie de brigands et de pieux
missionnaires, des coureurs de mer et des péres jésuites, des
capucins et des Turcs, tous vivant en passable intelligence,
avec la familiarité méridionale» (p. 126). Cornelio Magni, son
compagnon de route, qui avait les mémes gofits et les mémes
vues que lui, les caractérisait ainsi: « Juifs bien raffinés, Grecs
d’esprit aigu, plus perfides que la perfidie méme» (p. 132).
Nointel lui-méme écrivit & Pomponne le 17 décembre 1674
qu’'il y avait entre les capucins et les jésuites des compétitions
d’ambition pour «dominer sur les chrétiens orientaux », et que
ces émulations vont «bien loin» dans leurs effets, «jusques a
se servir d'une part des armes spirituelles, et de I'autre jusques
a les mépriser bien plus hautement que wne fevaient des calvi-
nistes » (p. 331). Et c'étaient ces mémes calvinistes qu'il s’agis-
sait de faire écraser par ces capucins et ces jésuites!

Les détails suivants ne sont pas moins caractéristiques.
Dans 1'ile de Chypre, Nointel eut affaire avec l'archevéque
Cicala. «(C’était un habile homme que cet archevéque, dit
M. Vandal, possédant a fond les langues orientales et les
canons des conciles, ayant méme ¢tudié 2 Rome et parlant
latin, ce qui ne l'empéchait point de nourrir les plus mauvais
sentiments contre la véritable Eglise: au reste, prélat usurpa-
teur et simoniaque. La conversation s’engagea et 1'on se mit faci-
lement d’accord aux dépens de 'ennemi commun: on dauba sur
Calvin et sa secte. Toutefois, cette rencontre avec l'un des
docteurs de la loi orthodoxe, qui se montra hypocrite et cau-
teleux, ne dissipa point les préventions de Nointel contre les
Grecs et leur clergé: la conclusion qu'il tire de l'entretien,
c'est que le Turc a trouvé le secret de dominer les Grecs, et
qu’il n'y a que le baton et l'esclavage qui les puissent mettre
a la raison » (p. 161).

Nointel fut servi par le grec Panaiotti, premier drogman
de la Porte. Or, M. Vandal le représente comme un homme
instruit, «mais cauteleux, rusé¢, et, comme le disait plus tard
un de nos ambassadeurs, plus faux que ne le comporte le
métier. Son parler avait des souplesses, des détours infinis:
nul n'excellait comme lui a soulever des incidents, & embrouiller
les questions, sans que l'on pfit s'en fAcher; sur sa diplomatie
fluide, mobile, ondoyante, on ne se trouvait pas de prise» (p. 91).



— 615 —

Comment Nointel a-t-il pu se procurer les documents en
question? Deux choses, entre autres, 'expliquent amplement.
La premitre, c’est que Nointel faisait briller aux yeux des
orthodoxes l'espoir que Louis X1V, le profecteur des chrétiens
en Orient (p. 44-45), serait bientdt leur l/bératenr. C'était une
pure duperie: car Nointel avait pour mission de «turbaniser »
la France?l), et Louis XIV, sous l'influence de Colbert, voulait
faire des affaires et du commerce en Orient, et, au point de
vue religieux, il voulait assujettir les Eglises orientales au
pape, et non les délivrer. Mais il n’en est pas moins vrai qu'on
a usé de ce stratagéme pour capter la bienveillance des naifs
orthodoxes et pour obtenir d’eux les déclarations en question.
Quelques esprits voulaient réveiller l'esprit de croisade. Le
Pere Joseph poursuivait, & travers ses roueries de moine poli-
tique, un but qui les excusait 4 ses yeux et qui suscitait toutes
les ardeurs de son ame franciscaine: la réunion de 1'Europe
contre le Turc et la délivrance de 'Orient chrétien. C'est dans
ce but qu'il a rimé son ouvrage: De bello contra Turcas.
« D’instantes prieres, dit M. Vandal, montaient vers Louis XIV
du fond de !'Orient. L4, si notre crédit politique et notre
commerce avaient périclité, il y avait depuis un demi-siécle inva-
sion de nos missionnaires. Capucins et jésuites s'étaient glissés,
par d’obscurs cheminements, en pleine société orientale 2). Ils
vantaient aupreés des populations chrétiennes l'invincible pouvoir
du roi, la force de nos armées, dont ils se considéraient un
peu comme les éclaireurs. Convaincus par cette ardente parole,
les chefs des Eglises orientales croyaient reconnaitre en
Louis XIV le monarque prédestiné a leur délivrance, le ven-
geur toujours attendu, et placaient en lui leur réconfort: «Nous
espérons, lui écrivait le patriarche grec d’Antioche, de voir
un jour notre salut de la part de Dieu et de Votre Majesté »,
et le patriarche arménien d’Alep, dans des supplications empha-
tiques, citait une prophétie aux termes de laquelle «1’Arménie
serait délivrée par un roi trés puissant des Francais» (p. 9).
C’était la continuation de la tactique bien connue des XIII¢,
X1Ve et XVe siecles, appliquée non plus au pape, mais a
Louis XIV.

1Y La France turbanisée, c’est le titre d’un pamphlet qui fut répandu a profu-
sion quelques années plus tard en Europe. Voir p. 189.
%) G. Fagniez, Le 7. Joseph et Richelieny ch. VI, 312, 367.



— 616 —

La seconde chose qui explique les documents dont il
s'agit, c’est qu'au fond les Orientaux n'ont voulu attester que
leur croyance a la présence réelle de J.-C. dans l'eucharistie,
présence réelle que Nointel, qui exagérait tout, a aussitdt
transformée en présence substantielle, matérielle, et en trans-
substantiation. Ce qui surprend, c'est que Nicole et Arnauld
n'aient pas apergu la méprise. J'ai dit que Nointel exagérait
tout. Il voulait, par exemple, «exagérer ses prétentions» en
ce qui concernait le protectorat religieux de la France en
Orient, en 'étendant & toute la chrétienté orientale, & tous les
catholiques indigenes, méme aux sujets du Grand Seigneur
(p. 89); et il a d@ en rabattre singulicrement dans les Capitu-
lations de 1673 (p. 109-110). Son exagération dans la question
eucharistique provenait de cectte méme disposition d’esprit.
M. Vandal atteste que les orthodoxes ne lui certifierent que
leur croyances a la présence réelle: « Dans un touchant unis-
son, dit-il, tous ces prétres, depuis les métropolites d’Athénes
et d’Andrinople jusqu’aux humbles popes (si¢c) de village,
déclarent qu’ils admettent la présence réelle, que Jésus est
présent, pour eux, sur l'autel dans le pain du sacrifice » (p. 70).
Méme assertion au sujet du synode de Constantinople de
1672 (p. 101). Et Nointel interpréte cette présence réelle en
transsubstantiation! Le patriarche syrien-un; ayant dit sa
messe, et Nointel, y ayant assisté, ajoute: «Tous les assistants
du rite syrien, fant schismatiques en tres grand nombrel) que
catholiques, ne témoigneérent pas moins de zéle et d’union en
ce rencontre qu'a donner des preuves de la croyance de la
transsubstantiation. » Voyons ces preuves. «Ce qu'ils firent
par des actes positifs de 1'adoration que je leur ai vu faire de
I'hostie qui avait été consacrée en pain levé; son élévation fut
faite en grande cérémonie au bruit des sonnettes, des timbales,
de mes lrompeties, et a un cri clair et comme musical formé
tout d'un coup par les femmes sans aucune prononciation de
paroles; ce qui fut suivi de prosternation a terre qui me
parurent générales et bien expresses, suivant l'observation
que j'en ai pu faire et suivant les assurances qui m’en ont été
données» (p. 157 et 330). Ainsi donc, des sonnettes, un cri

) C’est cette présence et ce témoignage des syriens nonm-unis qu'il aurait fallu
constater exactement,



— B —

musical et des prosternations, voilad ce que Nointel prend pour
les preuves de la croyance a la transsubstantiation miracu-
leuse de la matiére du pain et du vin en la matiére du corps
et du sang de J.-C. Il n'était pas difficile, et certes on comprend
les attaques de Richard Simon contre les fameux documents.

Mais, dira-t-on, Nointel avait pour secrétaire un orienta-
liste distingué, Galland, qui a dQ le prémunir contre toute
tromperie (p. 48-49). Galland ne s'est pas occupé de cette ques-
tion; il a cherché d’'autres documents; on connait ses Mille et
une Nuils. Nointel, ses capucins, ses jésuites et tous les mis-
sionnaires latins, ses coopérateurs (p. 191), sont seuls respon-
sables de cette mystification; et Nointel en est d’autant plus
coupable qu’il savait & quoi s’en tenir sur le degré de créance
qu'il fallait accorder a ceux auxquels il s’adressait. Il les a
traités d’engeance et il a fait une atroce description de leur
Paque (p. 140-142). M. Vandal lui-méme se moque de son
« genre emphatique» et de son courtisanisme. Il termine en
effet son récit de la féte de Paques & Jérusalem, en glorifiant
« le fils ainé de I'Eglise, qui, renfermant dans sa personne
sacrée toutes les rares qualités de Clovis, Charlemagne, Saint
Louis et tant d'autres monarques dont il tire sa naissance, se
nomme Louis XIV, ce qui suffit pour en imprimer les grandes
idées que la langue ni la plume ne peuvent exprimer » (p. 143).
On voit donc clairement que Nointel voulait, avant tout, plaire
au roi. Les missionnaires latins, il les jugeait aussi sévérement
que les Grecs. « Chacun d'eux, exhibant des titres anciens ou
récents, aspirait a la primauté; ils se disputaient aussi les con-
versions avec autant d’apreté qu’eussent pu le faire des mar-
chands pour de lucratives denrées. La qualité de missionnaire,
écrit judicieusement Nointel, ne détruit et méme ne suspend
pas 'ambition » (p. 156).

Combien tout cela était peu sérieux dans l'esprit de Nointel,
nous le voyons encore par le récit de la féte de St. Louis
qu’il célébra dans sa chapelle de Constantinople. L’évéque
Calamine, vicaire patriarcal, chanta la messe; un jésuite fit
I'éloge du Saint et surtout de Louis XIV. Puis voici la scéne
d’'opéra: « Comme cette péroraison venait de transporter 'au-
ditoire, un subit éclat de fanfares retentit, et l'on vit s'avancer
dans 1'église deux compagnies d’hommes superbement costu-
més et armés, destinées a figurer dans le carnaval en maniere



— 618 —

de double quadrille. Ces deux cohortes symbolisaient I'Europe
et ’Asie, chacune avec ses attributs caractéristiques», etc.
(p. 209). Et ceux-la croyaient a la transsubstantiation!

11 est & regretter que M. Vandal ne se soit pas étendu
sur les relations de Nointel avec le patriarche Dosithée
de Jérusalem. Terminons cetlte notice en remarquant que
I'abbé d’Estrades lui-méme, ambassadeur a Venise, faisait a la
fin si peu de cas de Nointel qu’il ne répondait méme plus a
ses lettres (p. 236). C’est aussi, je crois, le cas que nous devons
faire de ses prétendues trouvailles, pendant des Mille et une
Nuits de son secrétaire Galland. E. Micraup.

Dr Daniel VoLTER: Die Visionen des Hermas, die Sibylle
und Clemens von Rom ; Berlin, Schwetschke, in-8°, 54 S,,
1900, Mk. 2.

Dans cette brochure, l'auteur, professeur de théologie a
Amsterdam, ne s’est pas proposé de faire une étude complete
du Pasteur d’Hermas. Laissant de coté les Préceptes et les
Paraboles, il n’a voulu étudier que les Visions. Il y en a
quatre (cinqg si l'on considére le premier Précepte comme une
Vision). Quelles sont leurs ressemblances et leurs différences?
Peut-on dire qu’elles forment un tout? De quelle provenance
sont-elles ? Quelle idée donnent-elles du christianisme, de 'Eglise,
de la justification? Telles sont les questions, et beaucoup
d’autres encore, que l'auteur a cherché a éclaircir. Son expo-
sition, trop massive, fait bloc et manque un peu de jour; on y
voudrait quelques divisions qui séparassent les idées principales
des idées secondaires et qui permissent au lecteur de s'orien-
ter plus facilement. Quoiqu’il s'agisse d’'un roman religieux
allégorique, difficile & comprendre exactement, cependant on
a raison de chercher & y mettre le plus de lumiére possible,
certains détails présentant une valeur doctrinale réelle et un
certain intérét historique.

Si I'on compare les conclusions du prof. Volter et celles
du prof. Funck, on constatera des différences considérables.
Nous ne saurions entrer ici dans la discussion des diverses
opinions; nous voulons nous borner au réle de simple rappor-
teur.



619 —

Selon M. Funck (Hist. de I'Eglise), le « Pasteur d’'Hermas»
est une sorte d'exhortation & la pénitence et aux bonnes ceuvres,
dont le ton et les allures rappellent I'Apocalypse. Les Orien-
taux, et méme des savants modernes, ont confondu l'auteur
avec un certain Hermas, nommé dans I'Epitre de St. Paul aux
Romains (XVI, 4); ils admettaient par suite que la composi-
tion de ce livre était fort ancienne, quelques-uns méme qu’elle
avait précédé la destruction de Jérusalem. Mais le fragment
de Muratori en attribue la paternité 4 un frére du pape Pie I*
(vers 140). Cette indication serait plausible: confirmée par
divers témoignages d’origine occidentale, elle serait aussi con-
forme A ce que l'examen du livre lui-méme nous révele et qui
s'accorde bien avec la date du milieu du II® siécle. L’auteur,
il est vrai, se dit contemporain de Clément de Rome, et récem-
ment encore des critiques (E. Gaab, Th. Zahn, etc.) ont cru
devoir rapporter le livre & ce pontificat (100). Mais quelle
créance donner a cette affirmation jetée dans un ouvrage ol
visions et révélations ne peuvent prétendre a étre considérées
comme de véritables manifestations de Dieu, mais seulement
comme un pieux artifice de l'écrivain pour présenter ses pen-
sées au lecteur ?

Voici, au contraire, les opinions de M. V¢lter, d'apres le
texte méme : v

« Wir sind also zu dem Resultat gekommen, dass Visio I
und II, abgesehen von den beiden Zusitzen am Schluss von
Visio 1I, wohl zu unterscheiden sind von Visio IIl und IV. Sie
sind alter als diese und enthalten zwei gleichartige und zusam-
mengehorige Offenbarungen der Sibylle, worin Hermas, sein
Haus und seine Glaubensgenossen unter Hinweis auf die
Weltkatastrophe und die Belohnung der Auserwihlten zur
Busse und Bekehrung, zur Gerechtigkeit, Enthaltsamkeit, Aus-
dauer ermahnt werden, und worin ihnen speciell noch mitge-
theilt wird, dass von diesem Tage an die Busse fiir die
Heiligen zu Ende sei, withrend die Heiden Busszeit haben bis
zum letzten Tage...» (S. 17).

« Wir meinen im Stande zu sein, gerade mit Hilfe der
pseudoclementinischen Schriften unsere These, dass der rémische
Clemens kein Christ, sondern ein rémischer Proselyt gewesen
ist, endgiltig zu beweisen...» (S. 33).

« Sofern nun die beiden ersten Visionen des Hermas ge-



— 620 —

rade eine Verfolgung von Proselyten voraussetzen, scheinen
sie in die Zeit des Domitian besonders gut zu passen. Und
auf diese Zeit eher als auf eine frithere scheint auch der
Umstand zu weisen, dass Clemens am Schluss von Visio II
offenbar als einer der Presbyter der Gemeinde, also als élte-
rer Mann vorgestellt wird. Endlich aber wird zu Gunsten
unserer Annahme auch noch ein Gewicht in die Wagschaale
geworfen durch das Verhéltniss, in welchem unsere Visionen
zum 4. Esra zu stehen scheinen...» (S. 40).

« Mit dieser Zeitbestimmung setzen wir uns freilich vollig
in Widerspruch mit der Ueberlieferung, dass Hermas, der
Bruder des Bischofs Pius von Rom, unter dem Episkopat des
letztern (139/141—154/156) das Buch geschrieben habe. An
der Richtigkeit dieser Ueberlieferung, die im Canon Muratori
und im Catalogus Liberianus von 354 vertreten ist, hat man
librigens schon bisher gezweifelt, vornehmlich weil der Pas-
tor den monarchischen Episkopat noch nicht kennt und auf die
entwickelten Formen des Gnosticismus keine Riicksicht nimmt.
Doch kénnte man versuchen, wenigstens an der Person dieses
Hermas festzuhalten. Es wire ja moglich, dass derselbe
urspriinglich jlidischer Proselyt gewesen und erst spiiter
Christ geworden ist. So liesse sich selbst annehmen, dass er
allméhlich die ganze Schrift verfasst habe, oder es bliebe
wenigstens die Moglichkeit, einzelne Bestandteile derselben
und zwar gerade die idltesten, speciell also die beiden ersten
Visionen, auf ihn zuriickzuftihren. Allein die Sache konnte auch
so stehen, dass man sich ums Jahr 200 eben noch erinnert
hat, dass um die Mitte des zweiten Jahrhunderts der Hirte als
ein christliches Buch in Umlauf kam. Und wenn man nun
nach einem christlichen Hermas suchte, der der Verfasser
sein konnte, so schien sich dafiir der Bruder des Bischofs Pius,
der diesen Namen fiihrte, anzubieten... » (S. 42).

« Wir haben hiermit die Visionen des Hermas behandelt.
Es war uns dabei vornehmlich um die beiden ersten Visionen
zu thun. Wir wollten zeigen, dass diese beiden iltesten Stiicke
des Hermasbuches urspriinglich sibyllinische Offenbarungen
jlidischen Ursprungs sind, und dass der darin genannte
Clemens, und damit tiiberhaupt der berithmte Clemens von
Rom, der bis heute als christlicher apostolischer Vater geehrt
wird, nichts anderes als ein jlidischer Proselyt gewesen ist.



— 621 —

« An das zunichst aus Visio [ und II bestehende Schrift-
chen hat wohl erst das Hinzukommen der dritten Vision vom
Thurmbau eine grossere Bedeutung gegeben. Dazu wurde
dann zundchst das Schlussstiick von Visio III und Visio IV
gefligt. Visio III und Visio IV sind ebenfalls beide jlidischen
Ursprungs. Von Visio Il und IV nahmen dann die Mandata
und Similitudines ihren Ausgang...» (S. 51).

« Wenn wir hiermit die Hauptmasse des Pastor Hermae
als jiidisch anerkennen, so gilt dies indessen doch nur in
einem besonderen Sinne. Wir haben es hier nicht mit streng
jlidischer Literatur zu thun, sondern mit Proselytenliteratur,
die, so sehr sie vom Judenthum principiell beeinflusst und
genihrt ist, doch die historisch-nationale Eigenthiimlichkeit
und Beschrianktheit des Judenthums abgeworfen hat. Ihr
religioser Standpunkt ist universalistisch, und was vom Gesetz
festgehalten wird, ist im Grund nichts anderes als eine
strenge, wenn auch natiirlich etwas jlidisch gefirbte Moral.
Wir befinden uns hier auf einem Terrain, das zwischen
Judenthum und Christenthum in der Mitte liegt, auf einem
Boden, der unmittelbar zubereitet war fiir die Aufnahme des
Christenthums. In den Kreisen, aus denen diese Literatur
hervorgegangen ist, hat das Christenthum ohne Zweifel rasch
grosse Eroberungen gemacht. Die Proselyten, die sich zum
Christenthum bekehrten, haben die ihnen vertraute und lieb
gewordene Literatur mit hiniibergenommen ins Christenthum,
und sie hat sich hier auch mit Hilfe der christlichen Farbung
oder Bearbeitung, die man ihr zu Theil werden liess, behaup-
tet, wenngleich auf die Dauer nur als Katechumenenliteratur
im Rang der alttestamentlichen Apocryphen» (S. 54).

A. de WaaL: Das heilige Jahr in Rom. Geschichtliche Nach-
richten iiber die Jubilien, mit besonderer Riicksicht auf
deutsche Erinnerungen. Unter Benutzung ungedruckter Quel-
len. Zweite, verbesserte und vermehrte Auflage. Miinsteri. W.,
Heinrich Schoningh, 1900.

Dass die Kirche, ,welche das Menschenherz und seine Be-
diirfnisse so wohl versteht¥, an Zeitenwenden ihren Kindern
»die Schatzkammer ihrer Gnadenmittel* eroffnet, dass sie diese

Revue intern. de Théologie, Heft 31, 1900, 41



— 622 —

ihre Kinder nach Rom pilgern ldasst, um der Schiitze, als da
sind: Erhorung in besonderen Anliegen, Heilung in Leiden,
Vergebung schwerer Siinden, Reliquien, teilhaftig zu werden,
das sind bereits altbekannte Dinge. Neu und interessant aber
ist fir uns die Einteilung der Glidubigen in solche erster und
zweiter Klasse. Die ,gewoéhnlichen (Glaubigen® mussten sich
,mit Tichlein, welche auf Gréber der Heiligen gelegt worden
waren, oder mit Ol aus den Lampen, welche an diesen Gribern
brannten“, begniigen; Bischofe und Abte erhielten Gebeine,
,wohl auch ganze Leiber der Mirtyrer“. Interessant ist uns
auch das Gestandnis, dass zahlreiche Pilger nicht aus Frommig-
keit, sondern ,ut plerisque mos est vagandi causa®“ nach Rom
gingen. Das erste Jubeljahr, 1300, hat an 200,000 Fremde in
Rom gesehen. Einen tiberwiegenden Anteil an dieser Zahl hatten
die Deutschen, wie auch nicht nur in Rom, sondern in ganz
Italien die Gasthofe fast ausschliesslich in Héinden von Deut-
schen waren (,hospitia faciunt Theutonici®). Die Opfergaben
beliefen sich nach de Waal in St. Peter auf 50,000, in St. Paul
auf 30,000 Goldgulden. Der Chronist von Asti verrit uns aber,
dass am Altar von St. Paul Tag und Nacht zwei Kleriker
standen, Rechen in der Hand, mit denen sie das Geld zusammen-
scharrten., Und das ist doch immer die Hauptsache gewesen.
Die Pipste haben den Weltruf der Romer, ,das findigste, geld-
gierigste Volk der Erde* (Dollinger, ,Die Beziehungen der
Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter”, Akademische Rede)
zu sein, ganz wunderbar gerechtfertigt. Schon Freidank, lange
vor 1300, sagt:

»Romisch Netz, das fihet

Gold und Silber, Burg und Land;

Das war Sanct Petern unbekannt.

Sanct Peter war zu recht ein Degen,

Den hiess Gott seiner Schafe pflegen,

Er hiess ihn nicht die Schafe scheren:
Nun will man Scherens nicht entbehren.*

Und dabei ist es stets geblieben. Im Jahre 1350 war aber-
mals ein Jubilium von Clemens VI. ausgeschrieben, und auch
diesmal war der Erfolg, wie sich aus der Schilderung des
Florentiner Chronisten Villani ergiebt, ein ,klingender“. Urban VL.
hat 1389 den Zeitraum von einem Jubilium zum andern auf
33 Jahre festgesetzt und das Jahr 1390 als Jubeljahr ange-



— 623 —

kiindigt. Und schon das Jahr 1400 wurde abermals ein Jubel-
jahr, aber — der finanzielle Erfolg blieb aus. Es folgten dic
Jubeljahre 1450, 1475 und 1500, also nach je 25 Jahren ein
Jubilium, ,wegen der Kiirze des menschlichen Lebens, der
Gebrechlichkeit und Sundhaftigkeit der Menschen®, wie Paul II.
bei dieser Festsetzung hervorhob. Die Jubilden des 16. Jahr-
hunderts waren auch nicht glanzend; ,die Zeiten waren nicht
darnach angethan“. Und von da an wurde es immer stiller
in der ,Jubelzeit“. Im 17. Jahrhundert schob man die Schuld
auf den spanisch-franzosischen Krieg, das Elend in Deutschland
nach dem dreissigjihrigen Krieg, die Nachwehen des Tiirken-
krieges und der Belagerung Wiens (1683) und endlich die
Stellung Ludwigs XIV. der Kirche gegeniiber; im 18, Jahr-
hundert auf Voltaire, auf Josef IL., Pombal etc. ,Die zweite
Hilfte des 18. Jahrhunderts ist fiir das kirchliche Leben eine
jammervoll traurige Periode gewesen; das Ende sollte noch
kliglicher werden® (p. 65). Nicht besser fing das 19. Jahrhundert
an. Im Jahre 1800 musste das Jubildum gar ausfallen; Pius VI.
starb als Gefangener Napoleons 1799, und der neue Papst
Pius VII. konnte erst im Juli 1800 seinen Einzug in Rom halten.
Das Jubilium Leos XII. war abermals nicht glinzend. Vom
Jubilaum Leos XIII. verspricht sich de Waal desto mehr. ,,War
vor 100 Jahren der Katholizismus in weiten Kreisen erstorben,
waren vielfach die Bischéfe verweltlicht und die Orden ver-
kommen, erschien damals vielen das Papsttum und der Ka-
tholizismus als eine veraltete und dem Absterben verfallene
Institution, so pulsiert dagegen heute fast iiberall frisches reli-
gioges Leben . . s v der Einladung (Leos XIIL.) nach Rom wird,
wie in den glinzendsten Jubeljahren der Vergangenheit von
allen Seiten, aus nah und fern, entsprochen werden* (p. 69
und 70). Und das Beste erhofft de Waal von den Deutschen.
,Die deutschen Pilgerziige sollen der Welt zeigen, dass die
Katholiken deutscher Zunge in alter Treue und kindlicher From-
migkeit zur heiligen Kirche und zum apostolischen Stuhle
halten® (p. 70). Bis heute ist davon nicht viel gesehen worden.
Sollte es noch kommen? Qui vivra, verra!
Ptarrer SCHIRMER.



s B

Petites Notices.

* G. Drscuawps: La vie et les livres (4¢ série); Paris,
A. Colin, 3 fr. 50. — Recueil d’articles littéraires publiés dans
le Zemps. L'auteur les a classés sous les titres suivants: 1° 2
la recherche de I'énergie; 2° &4 la recherche du bonheur; 3°a
la recherche d'une politique; 4° & la recherche de la beauté.
A dire vrai, on n'aura trouvé aucune de ces quatre choses
en fermant le volume, mais on aura écouté avec plaisir un
homme d’esprit. — La 5° série, qui vient de paraitre, contient
des études sur Th. Gautier, Mérimée, Feuillet, Ed. Grenier,
le duc d’Aumale, Blanqui, Deschanel pere, A. France, de Vogiié,
P. Bourget, etc. Toutes donnent une note bien personnelle, et
pourtant objective et exacte. En ces temps de coteric et de
camaraderie, la critique de M. G. Deschamps sait se faire
respecter et estimer.

* E. FacuEeT: Histoire de la litiérature francaise, 2 vol.
Paris, Plon, 1900. — (Euvre trés personnelle. L’auteur a beau-
coup lu et beaucoup réfléchi, ce qui lui permet de parler avec
netteté et précision. On peut donc beaucoup apprendre avec
lui. Mais son ouvrage, qui n'est qu'un court résumé, ct dans
lequel les gravures tiennent trop de place, présente vraiment
trop de lacunes, soit pour les détails biographiques des écri-
vains, soit pour les dates bibliographiques, soit surtout pour
I'analyse des principales ceuvres, analyse qui est presque tou-
jours escamotée et remplacée par une appréciation trop som-
maire. Les auteurs le premier ordre ne sont pris que de profil,
et trop d’auteurs de second ordre sont omis, qui ont joué ce-
pendant un role utile.

* G. Ke1zer: Francois Turrettini, sa vie et ses wuuvres, et le
Consensus, lLausanne, Bridel, in-8°, 1900. — [.’auteur présente
ainsi son héros et son volume (dissertation pour le doctorat
en théologie): « Quoique peu connu, Turrettini est indubitable-
ment un des plus éminents théologiens du XVII® siecle, et,
apreés Calvin, le plus grand dogmaticien que Genéve ait pro-
duit. Ses origines remontent a la Réformation; sa vie coincide
avec la période de la scolastique réformée. Dans toute l'ac-
ception du terme, il est, pour ainsi dire, le produit de l'esprit
des peéres de Dordrecht. Il est un des rédacteurs du célebre



— 625 —

Consensus. Par le réle qu’il joue, dans cette circonstance et
en sa qualité d'auteur de 1 /mustitutio theologica elenctica, il
termine une période de I'histoire de la théologie réformée. En
sa qualité de polémiste distingué, il est un type représentatif
des théologiens réformés du XVII® siecle, et griace a cela ses
ceuvres nous font connaitre admirablement sociniens et armi-
niens, amyraldistes et catholiques... On s’est peu occupé de
notre théologien. Seul, M. de Rudé a publi¢ une Vie de Fr.
Turettini. Nous espérons néanmoins qu'on voudra bien recon-
naitre 4 notre modeste travail quelque originalité » (p. 11-12).

* P. LacomBe: FEsquisse d'un enseignement basé sur la
psvchologie de U'enfant,; Paris, A. Colin, 3 fr. — L’auteur veut
qu'on ¢€leve l'enfant de maniére a lui faire connaitre le milieu
présent et & développer toutes ses facultés. Faire de l'enfant
une autodidacte, et cela dés I’école méme, tel est le but. M.
Lacombe, qui est un penseur original, esquisse la méthode
qui v meéne; elle est fondée sur de nombreuses observations
personnelles, et sur des déductions tirées de la science psy-
chologique actuelle.

* L. Lacour: Les origines du féminisme conlemporaii;
trois femmes de la Révolution (Olympe de Gouges, Théroigne
de Méricourt, Rose Lacombe); Paris, Plon, 1900, in-8°. — Le
titre général de ce volume indique sa portée. L’auteur, dans
son Avant-propos, compléte ainsi son point de vue: «Clest
dans la Révolution francaise que se trouvent les véritables
origines du mouvement féministe actuel,; car si I'idée qu’il y
a ¢galité intellectuelle entre 'homme et la femme est bien an-
térieure a la Révolution, si elle précéda le christianisme, c'est
seulement du jour ou furent proclamés les droits de I'homme,
du jour au moins ot se leva sur le monde la grande espé-
rance de '’émancipation de I'homme, qu'une doctrine parut et
put paraitre de l'émancipation parallele de la femme, suivie
d'un mouvement pour essaver de rvéaliser celte thése inté-
grale.» — Quvrage trés documenté, que nous ne saurions
analyser ici.

* G. LARROUMET: Nowuwvelles études d’histoive et de critique
dramatiques; Paris, Hachette, 3 fr. 50. — Quoique ce livre
n'ait aucun caractére théologique, je le mentionne ici parce



— 626 —

qu’il touche a la morale et que sa maniére de juger les choses
de littérature et d’art est sérieuse et réconfortante.

* C. LATREILLE : Francois Ponsard ; Paris, Hachette,
3 fr. 50. — On lira avec intérét cette étude trés détaillée sur
lauteur de Galilée, de I'Honneur et U'argent, et de la Bourse.
L’«école du bon sens», dont il a ¢té le représentant en son
temps, doit régner non sculement au théitre, mais partout. Il
est bien regrettable que l'auteur n'ait écrit que deux actes de
la piece qu'il méditait sur [fréne on les Francs a Constanti-
nople. Si ce théatre n’est pas génial, il est sérieux et honnéte.

* A, Risor: La véforme de [l'enseignement secondaire
Paris, Colin, 3 fr. 50. — Les pays ou sont déja réalisées les
réformes que les députés et les sénateurs franc¢ais discutent
encore, ne pourront que déplorer le giachis dans lequel se
paralysent des forces précieuses, mais ils pourront aussi pro-
fiter de toutes les pensées judicieuses dont ce volume est
rempli. Ouvrage trés suggestif pour tout éducateur et tout
pere de famille.

* J. N. W. B. RoBerTson: 7he Acts et Decrees of the Synod
of Jervusalem, sometimes called the Council of Bethlehem,
holden under Dositheus, patriarch of Jerusalem in 1672; Lon-
don, Th. Baker, 1899, 5s. — Ce volume est simplement la
traduction anglaise du texte grec qui a été envoyé par Dosi-
thée a l.ouis XIV et que le P. Hardouin a inséré dans ses
Acta Conciliorum en 1715. M. Robertson y a ajouté un
Appendix contenant la prétendue confession de foi de Cyrille
Lucar, confession qui a été condamnée par le Synode. Quel-
ques notes trés insuffisantes sont en bas des pages. 1l est
regrettable que l'auteur n'ait pas fait précéder sa publication
d'une étude sur les circonstances dans lesquelles ce concile a
été tenu, sur l'esprit qui l'a inspiré, sur le caractére et le
role de Dosithée, sur les relations de ce dernier avec Nointel,
ambassadeur de France, sur les griefs des protestants qui
soutiennent qu'on les a condamnés a faux, etc.; toutes questions
qui s’imposent & la critique sérieuse.



Librairie.

L’éditeur F. Alcan vient de fonder une bibliothéque des Grands
Philosophes, dont les deux premiers volumes ont paru:
Socrate, par le prof. Clodius Piat, in-8°, 1900, 5 fr.; Kani,
par le prof. Théodore Ruyssen, in-8°, 1900, 5 fr. — Nous
les étudierons dans notre prochaine livvaison.

A. Durourco: Etude sur les Gesta Martyrum romains, 83° fasci-
cule de la Bibliothéque des écoles francaises d’Athenes et de
Rome; Paris, Fontemoing, in-8°, 441 p., 1900. (Voir notre
prochaine livvaison.)

Hortzymany und KrUGER: Theologischer Jahresbericht: XIX. B,
Litteratur des Jahres 1899, 1. Abt., Exegese (von Siegfried
und Holtzmann); Berlin, Schwetschke, Mk. 9 (Subskriptions-
preis des kompl. Bandes Mk. 30).

Dt W. Joos: Der nassgemachte Pelz, Beitrag zur vergleichenden
Konfessionskunde, V//I. vermehrte Auflage, Schaffhausen,
Schoch, br., 1900; — Der niedere Klerus und das Colibat
vor dem Schwurgerichtshofe von Schwaben und Neuburg,
br., 1899; — Die Bulle « Unam sanctam» und das Vatika-
nische Autoritidtsprinzip, br., 1900.

Dr H. Lisco: Vincula Sanctorum. Ein Beitrag zur Erklarung der
Gefangenschaftsbriefe des Apostels Paulus; Berlin, Schneider,
1900, 3 Mk.

A. v. MarLrzew, Propst: Menologion der orthodox-katholischen
Kirche des Morgenlandes, [. Teil (September—Februar),
deutsch und slavisch unter Beriicksichtigung der griechischen
Urtexte; Berlin, K. Siegismund, in-18, 1900.

Prof. Fr. NiepoLD: Ein Friedensprogramm und Abwehr einer
Kriegserklirung; das geschichtliche Erbe und die zukiinftige
Aufgabe der kirchlich-liberalen Richtung; Berlin, Schwetschke,
1900, Mk. 1. 60.

W. K. SABLER: Adyor xgwrnIevees v dwegipoi icoic ratdsvey)-
oiow, pedeounvevPérves vmo iegoporayov Osogilov IuGyckidov,



— 628 —

Aidadxakov i @sohoyias xai Bondot Emdmrov tov ExxlnCia-
otixot Zgpuvagiov Hsrgovmiodews. Ev Iergovmider, Ex ot Tvrmo-
yoagslov tijc Ayiwrdarng Aroxovons 2vvidov madwy 1év ‘Pwooudy,
1900. (Sentiments élevés, patriotiques et rveligieux.)

Prof. P. J. SweTtLorrF: Essai d'exposition apologétique de la
doctrine chrétienne orthodoxe, 2 vol. in-8; Kieff, 2¢ édit., 1899.
— Cours d’'apologétique, 1 vol. in-8; Kieff, 1900.

Fr. Tuomas: Science, Morale et Religion (réponse a M. le prof.
Buisson); Geneve, Jeheber, br., 1900.

Tiivkisches im Christentum, oder Volksprotest gegen die fer-
nere Duldung einer mit den Interessen des allgemeinen
Wohles unvereinbaren priesterlichen Verletzung der offent-
lichen Moral; Miinchen, Scholl, 1899, br. 1 Mk.

H. WeIL, de Ulnstitut: Etudes sur l'antiquité grecque; Paris,
Hachette, 1900, in-18.

Dr. E. ZirNGIEBL: Zur religiosen Frage; Miinchen, Beck, 1900,
Mk. 4. — 1. Zur Lage; 2. Uber Glauben und Wissen; 3.
Ein Mysterium im Lichte des Glaubens und Wissens; 4. Aus-
fliige in die Geschichte; 5. Zur Unionstrage; 6. An der
Wende des Jahrhunderts.



	Bibliographie théologique

