
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 568

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Marius André: Le B. Raymond Lulle ; Paris, Lecoffre, 1900,
2 francs.

La vie et les œuvres cle Raymond Lulle (1232-1315) ont
toujours été un sujet sinon difficile, du moins délicat, à traiter.
Les critiques modérés se sont efforcés jusqu'ici de nager entre
deux eaux, c'est-à-dire d'éviter, d'une part, les exagérations
et les erreurs manifestes des Lullistes, et, d'autre part, les
condamnations des adversaires qui allaient jusqu'à traiter de

folies les aberrations de R. Lulle et de fou R. Lulle lui-même.
Ce dernier qualificatif se trouve même dans le « Dictionnaire
d'histoire» de Dezobry (édit. 1889): «Benoît VIII traita de fou
l'inventeur de cette méthode (le Grand Art) .Benoît VIII lui
a donné son Aéritable nom. » On peut lire sur cette question,
parmi les anciens auteurs, ce qu'en ont dit Nicolas Eymerick
(Direct, inquisii et Collect, judtclor.) et le franciscain Wadding
lui-même (Script, orci. Minor.); et parmi les modernes, Delé-
cluze (Rev. des Deux Mondes, 15 nov. 1840), Littré et Hauréau
Hist. litt, de la France, T. XXIX), l'abbé Féret (la Faculté de

Th. cle Paris, T. II, p. 143-153, et T. III, p. 137-149).
Avec le nouveau volume de M. André, la question sort

de sa modération, en ce sens que l'auteur, lulliste ardent, ne
se contente pas de tomber sur les modérés et de déclarer
«surprenantes» les critiques de M. Hauréau, «qui, dit-il (p. 51),
n'était pas dépourvu d'intelligence», mais Aeut faire passer
R. Lulle pour un saint et pour « un des hommes les plus sa-

\ents de son siècle homme qui fait longtemps avant Bacon
une classification des sciences, dont aucune désormais n'a de

secrets pour lui (p. 52-53) »

Ce volume, aussi étrange que sincère, est-il un ballon
d'essai pour préparer la canonisation de R. Lulle? Je n'en



— 569 —

serais pas surpris. A Mayorque, où il est né, les habitants lui
ont rendu un culte priAé, bien qu'ils aient été témoins des
débauches auxquelles il s'est liA^ré jusqu'à l'âge de trente-
quatre ans. Ce culte était-il pris au sérieux? On en pourrait
douter en lisant le ridicule préciosisme de cette antienne :

« Raymundus, pretiosselaudis abundus, doctor profundus, régnât
sine fine jucundus. » On en pourrait douter plus encore, en

remarquant que ce culte privé a été approuvé en premier lieu
par le pape Léon X, dont les compétences en matière de
sainteté sont plus que douteuses. Quoi qu'il en soit, placer
déjà, sans autre forme de procès, un personnage de cette
trempe dans une galerie de « Saints » comme le fait ce volume,
transformer un aventurier plus ou moins mystique en apôtre,
ériger un « don Quichotte de la foi » (ce titre a été donné à
R. Lulle) en modèle de la foi, me semble à la fois une gageure
très hardie et une bravade fort dangereuse. Sans doute on
ne peut qu'admirer la conversion de R. Lulle, son zèle à
vouloir convertir les musulmans et surtout à vouloir les
convertir non plus par la force, mais par la persuasion, son
ardeur à fonder des collèges pour l'enseignement des langues
orientales et notamment de l'arabe, son courage à payer de

sa personne et à s'exposer à la mort pour atteindre son but.
Mais, si tout péché est digne de miséricorde, il y a cependant
une décence publique qui oblige à ne pas placer certains
pécheurs sur les autels, et R. Lulle est du nombre : le volume
même de M. André en fournit suffisamment cle preuves. Je ne
crois pas que Rome, en canonisant Labre, ait beaucoup idéalisé
les esprits et les consciences, et je crois, en outre, que
R. Lulle serait un modèle plus déplorable encore. Rome a
tort de jouer avec le feu. On ne Aicie pas impunément la
notion de la sainteté. En se moquant du public, elle ne Aeit
pas que déjà le public se moque d'elle, et que les moqueries
du public seront toujours plus fortes que les siennes.

Quant au projet de faire passer le « Docteur illuminé »

pour un représentant de la véritable théologie, c'est un tour
de force encore plus étonnant. Les Lullistes soutiennent: que
R. Lulle a dû son art à une révélation ; que sa doctrine est
au-dessus de toute doctrine ; que les théologiens modernes ne
connaissent rien de la théologie ; que Dieu, à cause de leurs
péchés, a privé ces théologiens des connaissances théologiques;



— 570 —

que toutes les sciences seront détruites; que seule la science
de Raymond subsistera (Féret, III, 149). Or, Lulle n'a jamais
fait la moindre étude de théologie. Inutile de remarquer que
les prétendues visites qu'il recevait des anges et du Christ
même, n'offrent pas de garanties scientifiques suffisantes.
D'ailleurs, il suffit de lire son Grand Art, son Arbre de la
science, son Art démonstratif, son Ordre de chevalerie, son
Livre des merveilles du monde, son roman de Blanquerma et
surtout son Arbre de la philosophie d'amour, etc., pour savoir
à quoi s'en tenir sur la théologie de ce malheureux. A part
quelques vérités auxquelles on ne peut qu'applaudir, ce sont
de pures insanités, qu'on essaie Aeinement aujourd'hui de

rapprocher des romans de chevalerie et des fantaisies des

troubadours; il s'agit bien de troubadoureries, quand il est
question de la Trinité, de l'Incarnation, de la Rédemption et
des Sacrements Si un homme a profané et ridiculisé la
théologie, c'est R. Lulle; les catholiques-romains devraient être
les premiers à en conAenir, puisque ses nombreuses erreurs
ont été officiellement condamnées, que la bulle du pape
Grégoire XI aux évêques de la proAince de Tarragone (1376),
contient une condamnation formelle, et que Wadding lui-même
a avoué qu'il ne saurait y avoir d'hésitation à admettre le
fait des erreurs. Sur ces erreurs, Aeir l'abbé Féret (II, 151-153 ;

III, 146-149).
Je regrette que la place me manque pour entrer dans des

détails et citer quelques textes. Bornons-nous à rappeler, par
exemple, que « l'Ordre de chevalerie est divisé en sept parties
en signification des sept planètes, qui sont des corps célestes
et qui gouvernent et ordonnent les corps terrestres (p. 74)»;
— que, dans le Livre du Gentil et des trois Sages, il y a,

près d'une fontaine, une très belle dame (l'intelligence) et cinq
arbres: le premier arbre a 21 fleurs (c'est «Dieu et ses vertus
incréées»); le second en a 49, le troisième 49, le quatrième 21,
et le cinquième 49 (où « sont écrits les sept vertus créées et
les sept péchés capitaux», p. 77-78); — que l'Arbre de la
philosophie d'amour est aussi diAisé en sept parties; que son
tronc est divisé en trois parties : « la forme d'amour, la
matière d'amour et la conjonction des deux (p. 161)»; que par
branches on entend les conditions, les questions et les prières
d'amour; que les feuilles d'amour sont les soupirs qui sortent



— 571 —

du cœur de l'Ami à cause du grand désir qu'il a de l'Aimé;
etc., etc. ; — enfin, que R. Lulle a achevé de se peindre dans

une pétition qu'il a adressée au pape Clément V à l'occasion
du concile de Vienne (1311), et dans laquelle il demande, en
dernier lieu, « qu'on réforme la médecine, qui est trop confuse

; qu'il conviendrait de faire un art de la médecine, basé
sur les principes innés qui sont constitués par le ciel, les
éléments, le mouvement, et tout ce qui manque aux médecins

pour la connaissance des maladies et la guérison des malades
(p. 199).»

Enfin, pour achever de signaler la portée de ce volume,
il importe d'ajouter que, dans une préface, M. H. Joly a ainsi
décrit les titres et les compétences de l'auteur: «M. Marius
André, qui a tenu à nous faire connaître cette vie singulière,
est un enthousiaste doublé d'un chercheur patient. Entré dans
la diplomatie, il a passé plus de quatre ans dans les consulats

de Barcelone et de Madrid. C'est là qu'il a fait la
connaissances des éditeurs tout à fait contemporains des œuvres
de R. Lulle, qu'il a fréquenté avec profit les Lulllstes les plus
éclairés et les plus ardents de la Péninsule, appris, à leurs
côtés, la langue catalane et fouillé les bibliothèques. » On ne
saurait être mieux renseigné, en fait de théologie.

E. Michaud.

A. Bernus : Richard Simon et son Histoire critique du
Vieux Testament; Lausanne, Bridel, 1869, in-8°, 144 p. —
Notice bibliographique sur Richard Simon ; Bâle,
Georg, 1882, in-8°, 48 p.

La première de ces deux publications est une thèse
présentée à la Faculté de l'Eglise libre du canton de Vaud; la
seconde, un extrait de la Bibliographie oratorienne publiée
par le P. Ingold. Dans l'une et l'autre, l'auteur a poussé
l'érudition et la précision aussi loin que possible sur les écrits
de R. S., sur ses polémiques, et sur tout ce qui a été publié
à ce sujet. Quoique l'auteur n'ait voulu étudier dans sa thèse

que l'Histoire critique du V. T., il a exposé aussi, pour en
mieux faire comprendre la portée, l'état de la critique du
V. T. avant et après Richard Simon, et il s'est acquitté de



— 572 —

cette tâche avec une richesse d'informations, une sûreté de
méthode et une clarté de style, qui, je crois, ne laissent rien
à désirer.

M. Bernus a peu de sympathie pour le caractère de R. S. ;

il trouve que la piété lui a fait défaut, qu'il avait une
confiance « illimitée » en lui-même, qu'il était Aiolent dans ses

aggressions, et qu'il s'est même laissé aller à des calomnies
évidentes (p. 119-122). C'est beaucoup dire. Peut-être y aurait-
il des circonstances atténuantes à faire valoir en faveur d'un
homme qui, étant persécuté et même violemment calomnié,
par un Bossuet et même par des frères, a, pour se défendre,
aiguisé un peu trop ses armes et rendu œil pour œil. 11 s'est
caché sous plusieurs pseudonymes ; mais aurait-il eu autrement

la liberté de dire tout ce qu'il avait à dire? Loin de
moi la pensée de trouver R. Simon parfait dans tous ses
procédés et dans toutes ses idées ; mais la guerre violente qu'on
lui a faite, les avanies dont on l'a abretué jusqu'à Aeuloir le
faite passer même pour athée, expliquent et atténuent bien
des choses.

Quoi qu'il en soit, M. Bernus a rendu justice à ses rares
facultés intellectuelles, à sa science et aux importants progrès
dont il a été l'initiateur pour la défense de la A'érité biblique.
Son rôle comme critique a été celui-ci : « Si Cappel peut à

juste titre être considéré comme le créateur de la critique du
texte de l'A. T. en tant que science, si Spinoza a le mérite
d'aAeir jeté les fondements de la haute critique de ces livres l),
à Richard Simon enfin, Aenant après ces illustres devanciers,
était réservée la tâche d'élargir le cadre de ces deux
disciplines, de les unir encore à de nouvelles recherches, pour
former de cet ensemble un tout, peu organique encore, mais

qui pourra le devenir, l'Histoire critique des saintes Ecritures
(p. 76-77). » Selon M. Bernus, « l'organisme tout entier
n'apparaissait pas encore à R. S. avec la précision que lui a donnée
M. Reuss (p. 125);» mais R. S. a tracé la Aeie.

A une érudition prodigieuse et en général de bon aloi,
Simon joint un jugement d'une sûreté remarquable toutes les

]) La critique qui concerne l'état du texte et qui rentre avant tout dans la
philologie, porte habituellement le nom de basse critique; celle qui touche les livres
eux-mêmes, est une discipline historique nommée haute critique. P. 56.



— 573 —

fois qu'il n'est obscurci ni par la passion, ni par une idée

préconçue; et sous ce rapport il avait un avantage immense

non seulement sur des catholiques plus fervents que lui, tels
que Bossuet et les jansénistes, mais encore sur ses adversaires
protestants. Sa position même de catholique était favorable à

la liberté de sa recherche, car, comme le remarque judicieusement

Baur, tandis que maintenant le fait seul d'être catholique
implique d'avance le point d'arrivée de toute recherche
critique et que le protestantisme seul semble permettre une
recherche sans présupposition, il en était tout autrement alors.
Les théologiens protestants, ainsi que tous les adversaires de

Simon, sauf LeClerc, l'arminien, nous le prouvent, étaient liés

par le dogme absolu de l'inspiration littérale et du canon
divin, tandis que le catholique, s'appuyant sur la Tradition
comme ressource dernière de sa foi, pouvait envisager l'Ecriture

sainte aAec plus de liberté. Les jésuites en particulier,
dont Simon se rapproche sur ce point, avaient de l'inspiration
une notion beaucoup moins stricte. Dans cette position Simon
s'avance d'un pas délibéré dans ses recherches et les poursuit
avec une grande sincérité; savant avant tout et désireux de

connaître la vérité sur les points qui l'intéressent, il entend
agir honnêtement avec cette vérité ; il ne travaille point en
sceptique, comme ses adversaires le disent, mais en historien
(p. 122).

«Le mérite essentiel de l'ouvrage de Simon est d'avoir
créé une science qui n'existait point, et dont Spinoza n'avait
fait encore que tracer le plan en lui donnant toutefois d'emblée
le nom qui doit lui rester et auquel on revient de nos jours,
celui d'une Histoire de la Bible, (p. 124) ...Simon n'a pas le
mérite seulement d'avoir donné à la critique sa forme
scientifique ; il a travaillé au fond même et avec beaucoup de savoir.
Il n'a guère fait de découvertes nouvelles, ou quand il a cru
en faire, il a eu la main malheureuse ; mais il a résumé les
études antérieures avec un sens droit et un discernement
remarquable. Il a inspiré à la science nouvelle un véritable
esprit d'investigation scientifique sans parti pris, et si M. Sainte-
Beuve a donné une définition juste de la critique en disant:
«être critique, c'est tout soumettre à l'examen, et les idées et
les faits, et même les textes ; c'est ne procéder à rien par
prévention et enthousiasme » ; nous pouvons dire que ce n'est

Revue intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 38



— 5/4 —

pas à tort que Simon a donné à son livre le titre d'Histoire
critique. « La méthode de Richard Simon est la vraie, dirons-
nous avec M. Renan, c'est celle de la raison pénétrante, aidée

par un immense savoir. On a pu appliquer cette méthode avec
plus de suite et de rigueur; on ne la changera pas tant que
le bon sens présidera à ces études.» C'est donc avec raison
que l'origine de la critique biblique en tant que science est
ramenée à lui et qu'il a été baptisé du nom de Père de la
critique», (p. 125-116).

On voit dans ce très substantiel ouvrage combien la
critique a eu de peine à naître et à se légitimer, même dans les
esprits des plus savants (p. 53). On voit l'hostilité de Bossuet.
M. Bernus ne craint pas de démasquer les visées ambitieuses
et impérieuses de celui que Saint-Simon appelait « dictateur
de la foi et de l'épiscopat». Bossuet persécutait R. S. pour
l'amener à consentir à publier « un ouvrage sur la Bible dictée

par Bossuet à Simon, en s'aidant cle matériaux amassés par
ce dernier. Bossuet eût inspiré l'esprit et la tendance du livre,
et Simon n'en eût fourni que la matière ou comme les notes
explicatives.» Car, pour Bossuet, R. S. n'était qu'un mince
théologien et d'une érudition médiocre. A quoi M. Bernus
réplique: «Théologien médiocre, je le veux bien, si la théologie

se passe de l'histoire et de la critique ; mais quant à

l'érudition, ce n'est pas Bossuet qui en remontrera à Simon (p. 52)!...
La conduite de Bossuet n'est pas déloyale assurément en général

; mais nous ne saurions admirer le jeu secret qu'il jouait
à ce moment: faisant toutes les avances possibles à Simon

pour en obtenir ce qu'il voulait, et le traitant avec une
douceur apparente, il travaillait à son insu à le combattre; non
seulement il faisait tous ses efforts pour amener la condamnation

de sa traduction du N. T., mais il continuait avec ardeur
son grand ouvrage par lequel R. S. devait, il en avait l'assurance,

être entièrement écrasé ; seulement il avait soin de faire
la chose en secret, de manière que S., qui aurait pu s'en
effaroucher, n'en sût rien» (p. 53).

Bossuet, ici comme en maintes circonstances, s'est
illusionné. Le génie, quand il s'appuie sur l'erreur, est moins fort
que le simple talent armé de la vérité. Richard Simon, loin
d'être «écrasé», triomphe. Nous en aurons une nouvelle preuve,



— 5/0 —

en analysant plus loin le nouvel ouvrage de M. Margival, qui
complète admirablement celui de M. Bernus *).

E. Michaud.

A. Bouché-Leclercq: Leçons d'histoire grecque; Paris,
Hachette, 1900, 3 fr. 50.

Quelques chapitres de ce volume nous intéressent
particulièrement : ce sont ceux qui traitent du fonds commun des

religions antiques, de la religion grecque considérée dans ses

rapports avec les institutions politiques, du culte dynastique
en Egypte sous les Lagides, etc.

D'abord, qu'il y ait un fonds commun à toutes les
religions, que toutes aient été suscitées par une même force vitale,
« instinct ou sentiment religieux, sens du surnaturel, perception
du divin, aspiration à l'idéal», l'auteur le reconnaît expressément.

Nous sommes loin, on le voit, du temps où l'on
considérait la religion comme le produit de l'ignorance, ou de la
crainte, ou de l'exploitation des naïfs par les habiles ; aujourd'hui,

à part quelques « disciples attardés d'Epicure ou plutôt
de Lucrèce», tous les philosophes voient dans la religion une
force intellectuelle, poétique et morale (p. 4).

De plus, l'auteur reconnaît que toutes les religions posi-
ti\es sont composées de deux parties distinctes : « les croyances,
qui prennent, quand elles sont fixées, le nom de dogmes, et
le culte... Au point de vue logique, les croyances préexistent
au culte, et c'est à les définir qu'il faut s'attacher tout d'abord»
(p. 5). Cette distinction a son prix, étant donné le discrédit
dans lequel certains esprits qui se disent religieux et positifs
tiennent tout dogme comme tel, pour se contenter, ou à peu
près, d'un culte purement sentimental. Répétons-le hautement,
il n'y a pas de religion positive là où il n'y a pas de croyances
positives, déterminées et stables. Il faut des dogmes.

Puis, l'auteur cherche à préciser quelle a été la religion
de l'homme primitif. Ici, je renonce à le suivre. Les documents
historiques lui font défaut, et il tâche d'y suppléer par des

') Nous profitons de la circonstance pour rappeler à l'attention des lecteurs
sérieux l'étude de M. Bernus sur Marc Perez (f 1572); Lausanne, Bridel, 1895, broch.
in-8°, 56 p.



— 576 —

raisonnements. Il est dans son droit, et certes je ne suis pas
l'ennemi des raisonnements en pareille matière. Mais encore
faut-il qu'ils ne soient pas exclusifs et qu'ils ne portent pas
sur une seule série de faits. L'auteur montre très bien quels
ont dû être les raisonnements de l'ignorance et de la superstition,

et quelles notions de Dieu ou plutôt des dieux les
hommes primitifs ont dû se faire sous l'empire de cette
ignorance et de cette superstition. Mais est-ce là tout? N'est-il pas
vraisemblable que les hommes, êtres doués de raison, ont dû
avoir aussi quelques idées rationnelles sur la force qui conduit
l'univers et qui se maniieste dans la nature Que les uns
aient placé cette force dans le ciel, d'autres dans le soleil,
d'autres dans le feu, d'autres dans la lumière, d'autres dans
la vie, etc., je le conçois; mais qu'il n'y ait eu place, dans
cet état de choses, que pour le polythéisme, et que la raison
humaine n'ait pas pu concevoir, dès le commencement, l'un
aATant le multiple, et le supérieur au-dessus de l'inférieur, c'est
ce que je ne vois pas, et c'est ce que M. Bouché-Leclercq ne
démontre pas. Sans mettre aucunement la perfection au point
de départ, on peut cependant, je crois, y mettre la rationalité
et la notion de cause, aAec une certaine proportion entre la

cause et les effets ; ceci, sans trop exalter l'homme primitif.
L'auteur a des considérations très ingénieuses sur le culte

des morts, considérations qui le déterminent à combattre, aAec
raison, je crois, la théorie de Spencer et de Fustel de
Coulanges sur l'origine de la religion ; mais, d'autre part, ne
cède-t-il pas trop facilement à certains clichés, «naturistes» ou

autres, qui, pris dans un sens absolu, sont des erreurs
manifestes Par exemple, lorsqu'il affirme que «la métaphysique
est le poison dont meurent les religions» (p. 11), n'est-il pas
Aictime de la tendance. à discréditer la métaphysique Ce

serait le cas de dire ce qu'est la métaphysique, s'il n'y en a

pas de A'raie et de nécessaire, et si les religions qui meurent
ne sont pas précisément celles qui n'ont plus ni croyances,
ni dogmes, ni métaphysique.

Néanmoins et malgré les autres critiques que l'on pourrait
diriger contre plusieurs opinions de l'auteur, on trouvera dans

son livre des faits certains et, à côté d'interprétations
discutables des légendes, une connaissance raisonnée de l'histoire,
avec de sérieux et utiles aperçus. E. M.



577

A. Brilliantoff : Rede über Johann Scotns Erigena und seine
Beziehung zu der orientalischen und der occidentalischen
Theologie; St. Petersburg, 1898 (russisch), br., 21 S.

Diese russische Broschüre ist eine Rede eines zwar noch
jungen, aber doch schon bedeutenden Gelehrten, Herrn A.
Brilliantoff, die er vor seinem Magister-Kolloquium gehalten hat
und welcher wir einige Ideen und Daten entnehmen, die
gewiss die Leser unserer Zeitschrift interessieren Averden.

Scotus Erigena, der bedeutende abendländische Denker und
Theologe des IX. Jahrhunderts, sagt Br., bietet für den Morgenländer

ein ganz besonderes Interesse. Er gehörte der
abendländischen Kirche an und wirkte in einer Zeit, avo Rom, mit
Hülfe der ganzen ihr zu Gebote stehenden abendländischen
Wissenschaft, seine Meinungen und Neuerungen gegenüber der
orientalischen Kirche zu begründen und zu verteidigen suchte.
Dennoch Avandte Erigena alle seine Sympathien dem griechischen

Oriente zu und hat die Resultate der philosophisch-theologischen

Weisheit der Griechen, „die reinsten, reichsten und
berühmtesten griechischen Quellen", wie er sich selbst
ausdrückt, dem Abendlande zugänglich gemacht. Es entspricht
also dem Gefühle der Gerechtigkeit, sagt Brilliantoff', Avenn Avir

Morgenländer diesem bedeutenden abendländischen Gelehrten
unsere Aufmerksamkeit zuwenden.

Scotus Erigena wurde von seinen Zeitgenossen missAer-
standen. Später, 1225, liess sogar der Papst HonoriusIII. sein Haupt-
Averk Aerdammen und vernichten. Die Neuzeit, sagt Brilliantoff,
hat ihn als einen tiefen Denker anerkannt (Verfasser beruft
sich auf die Werke von Staudenmayer, Noak, Christlieb Schütter,
Kuhn, BuchAvald, Maisei u. a. m.), aber auch zuweilen sehr
Aerschieden begriffen und beurteilt. Einige betrachten ihn als
einen Pantheisten der neoplatonischen Schule (darin giebt sich
der Einfluss des Morgenlandes kund). Dieser Richtung gehören
auch einige russische Theologen an. Gewisse römisch-katholische

Theologen behaupten sogar, dass die Ansichten Erigenas
heidnisch Avaren, und dass er nur aus Heuchelei und
notgedrungen Citate aus der hl. Schrift und den Kirchenvätern in
seine Werke einführt. Das, sagt Brilliantoff, ist aber durchaus
falsch. Sein Glaube an die Wahrheit der Offenbarung Avar fest
und lauter. Das Ziel Erigenas war die Herstellung der Einheit,



— 578 —

die Vereinigung der Ergebnisse der Theologie des Morgen- und
des Abendlandes. In den Fällen, avo zwischen beiden ein
unversöhnlicher Gegensatz vorkommt, stellt er als Richter zvAischen
beide — die Vernunft.

Es ist allerdings nicht zu leugnen, sagt Brilliantoff, class

Erigena speciell in seiner Schrift „De divisione Naturae" dem
Monismus huldigt, und zwar im Sinne eines pantheistischen
Monismus. Es Aväre aber unrichtig, den Monismus des Erigena
im gegenwärtigen, üblichen Sinne begreifen zu wollen, da er das
Absolute als einen persönlichen, selbstbewussten Geist auffasst
und darstellt, was gewiss mit dem Pantheismus, Avie er jetzt
verstanden ist, nicht stimmt.

Gott, der Schöpfer der Welt, bringt, nach der Ansicht des

Erigena, nicht nur alles hervor, sondern er offenbart sich in
allem (Deus omnia in omnibus). Erigena will es auch beweisen,
indem er sich auf die Areopagitischen Schriften beruft. Der
Verfasser dieser Schriften stand gewiss unter dem Einfluss des

Neoplatonismus. Es wäre aber falsch, ihn als einen Leugner
der Idee eines persönlichen Gottes anzusehen. Sein Gott ist ein

persönliches, denkendes und wollendes Wesen.

Die sogenannte patristisehe Philosophie, sagt Brilliantoff,
ist die Grundlage und Stütze der Philosophie Erigenas. Unter
den Orientalen betrachtet er als Quelle den erwähnten
sogenannten „Areopagiten", welcher eine so bedeutende Stelle in
der spätem Entwickelung des theologischen Gedankens
einnimmt, weiter Gregor Aen Nyssa, endlich Maximus den
Bekenner. Unter den abendländischen Vätern spielt selbstverständlich

Augustinus die erste Rolle. Indem Erigena sich
die Definitionen, Folgerungen und Bestimmungen der orientalischen

Theologen, aber auf Grund der augustinischen Spekulation

aneignet, kommt er zu gewissen Folgerungen und
Ergebnissen, die an che Auffassungsweisen der neueren Philosophen
erinnern. Sein Ziel aber ist die Vereinigung der Spekulations-
\ersuche der morgenländischen und der abendländischen Theologie.

Das Wagnis Erigenas, sagt weiter Brilliantoff, den strengen
Monismus mit dem christlichen Monismus zu vereinigen, soll
man als misslungen betrachten. Man darf aber nicht ausser
acht lassen, dass bei Beurteilung gewisser Fragen die
philosophische Vernunft manchmal auf unlösbare Antinomien stösst.
Es ist aber schon ein grosses Verdienst, wenn man die zu



— 579 —

lösenden Fragen klar begreift und aufstellt, und das hat
Erigena gewiss gethan. Er ist und bleibt ein furchtloser,
selbständiger und zugleich überzeugter theistisch-christlicher Denker.
Es wäre, sagt Brilliantoff, ganz unrichtig, dem gläubigen
Philosophen des IX. Jahrhunderts Folgerungen zuzuschreiben, welche
ein Philosoph, ein rationalistischer Theologe der Gegenwart,
der über gewisse Fragen wie Scotus Erigena denkt, ziehen
könnte. N.

Prof. W. Bunkofer: Das Beichtgebot der römischen Kirche.
Eine religionsphilosophische Studie. Wertheim a.M., Buchheim
Nachf., 1900.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe: ..zu prüfen, ob das

päpstliche Bussinstitut den Gedanken, Absichten und Aussprüchen
Jesu, also dem Geiste des Evangeliums entspreche ; ob dasselbe
überhaupt die Anlegung des Massstabes einer reinen Gottesidee

und einer würdigen sittlichen Idee vertragen könne".
Die Grundeigentümlichkeit des gegenwärtigen römischen
Bussinstituts, die allgemeine Beichtpflicht heraushebend, betont der
Verfasser, dass diese Forderung dem Konzil Aen Trient entgegen
erhoben werde, welches die Beichte vor der Kommunion bloss
unter der Voraussetzung eines mit Todsünde belasteten
Gewissens fordert. Der despotischen Willkür der römischen Kirche
in dieser Frage hält er sodann die Gottesidee gegenüber, Avie

sie gerade in Beziehung auf diese Frage in der Parabel vom
verlorenen Sohne gegeben ist, erklärt den Ausspruch Jesu :

„Welchen ihr die Sünden erlasset, denen sind sie erlassen, und
welchen ihr sie behaltet, denen sind sie behalten" als die
Vollmacht an die Apostel, die Vergebung auszusprechen „denen,
die sich an sie wenden", führt des Aveiteren Origenes, Chrysostomus

und Johannes Cassianus gegen die römische Beichtpraxis

ins Feld, desgleichen das Konzil Aen Châlons (813),
welches beide Arten des Bekenntnisses (vor Gott und dem
Priester) empfiehlt, aber das Bekenntnis vor Gott allein für
genügend erklärt. „Nur eine Scheinwissenschaft, die in den
Ketten einer unfehlbaren Hierarchie gewaltsam, ja unredlich
zurückdatieren muss, was diese Hierarchie in den Stadien ihrer
fortgeschrittenen Erfolge gelehrt und geübt hat, kann noch an



— 580 —

der Behauptung festhalten, das Beichtinstitut der römischen
Kirche sei eine Einrichtung Christi" (p. 19). Nirgends in der
hl. Schrift liest man, dass die Christen vor dem „Brotbrechen",
d. h. Aer dem Abendmahl, gebeichtet haben. Wohl kann „ein
freies Bekenntnis mit Eingreifen priesterlichen Rates im Einzelfall

besonderen Segen bringen, kein denkender Katholik aber
wird die Gnade, Avelche mit der inneren Busse verbunden ist,
wie Licht und Wärme mit der Flamme, dem Moment des
Absolve zuschreiben" (p. 21). Paulus spricht von reuiger Einkehr
in sich selbst; ist diese jedoch nicht vorhanden, dann ist auch
die Lossprechung wertlos. Das Beichten also an sich Avird

nicht getadelt; für Aiele ist eine Gewissensentlastung in dieser
Form eine Wohlthat, ein Bedürfnis. „Wenn aber eine Hierarchie
eben dieses Beichten in eine Pflicht Aerwandelt unter Androhung
des religiös-sittlichen Todes bei Nichterfüllung, so liegt darin
eine geradezu schauerliche Umgestaltung des Heiligen. Die
Busse hat nach ihrer innersten Natur keinen andern Zweck,
als die Opfer der Sünde zu Kindern Gottes zu machen; das

hierarchische Gebot aber Aerwandelt in seiner Anwendung auf
brave Christen Kinder Gottes in Kinder der Hölle" (p. 27).
Aber warum diese Verzerrung'? Um despotisch-hierarchischen
Neigungen zu frönen, wie sich dies schon aus der Zeit der
Entstehung dieses Gebotes unter Innocenz III. ergiebt, jenem
Oberpriester, „der des Glaubens Avegen Tausende hinschlachten
liess und sich wie ein Gott auf Erden dünkte'". Eine reine
Machtfrage also. Das in dumpfem Gehorchen niedergehaltene
urteilslose Volk merkt nicht, was geschieht, und die Gebildeten
unter den römischen Katholiken schweigen dazu. Sie sclrweigen,
weil sie nichts wissen von den „verhängnisvollsten Lehren
und Praktiken des Ultramontanismus, deren Kenntnis die
Unverträglichkeit dieses Systems mit der Religion des Erlösers"
ihnen zur Evidenz beweisen würde. Diese Lehren und Praktiken

beleuchtet der Verfasser auf Grund der Moral Aen Alphons
Liguori näher und kommt zu dem Resultat: „Das deutsche
GeAvissen lässt sich seine Moral nicht verderben durch Männer
des Romanismus, die das Evangelium nicht kennen, sondern
als Quellen ihrer Weisheit Breven, Encykliken und Bullen
eitleren" (p. 37). Er appelliert an den Staat, „durch seine
gesetzgeberische Gewalt dafür zu sorgen, dass die jungen Theologen
in einer Moral erzogen werden, die des deutschen Namens



- 581 —

würdig ist, und aus eigenem Antrieb eine Moral zurückweisen,
die den Wahrheitssinn zerstört und das sittliche Urteil auf das
Niveau von Jahrhunderten der Roheit zurückschraubt" (p. 38).
Er appelliert an die denkenden und vaterlandsliebenden unter
den römischen Christen, „bei der unvermeidlichen sclrweren
Arbeit, die dem deutschen Volksgeist dabei zufällt, ihre patriotische

Mitarbeit nicht zu versagen". Er appelliert endlich auch
an die römische Geistlichkeit, class sie „glauben lerne an die
Wahrheitsliebe derjenigen, die, weil in freierer Stellung,
vielleicht früher als manche andere erkennen, was zum Heile
dient" (p. 38). So sei denn diese Aen tiefster Überzeugung
diktierte und mit heiligem Ernste geschriebene Schrift Professor
Bunkofers unseren Glaubensfreunden Avie unseren Gegnern
angelegentlichst empfohlen: den ersteren als freudiges Bekenntnis
des gemeinsamen Standpunktes, den letzteren als Spiegel ihres
„Christentums". Pfarrer Schirme«.

Pater Chiniquy's Erlebnisse; aus dem Englischen übersetzt von
F. Schlächter. Biel 1899. Verlag der „Brosamen".

Pater Chiniquy's Leben war bis zu dem Tage, wo er sich
mit seiner Gemeinde vom Papst lossagte, ein ununterbrochenes
Streben nach Licht und Wahrheit und ein immerwährender
Kampf zwischen seinem Pflichtgefühl und einer inneren Stimme,
die ihn alle Missstände in der römisch-katholischen Kirche
aufdecken liess, und von der er anfänglich nicht Avusste, ob sie
Gottes oder des Teufels sei.

Am 31. September 1833 empfing er in Quebec (Canada)
die Priesterweihe. Schon bei dieser Gelegenheit erfuhr er eine

grosse Enttäuschung. Er musste sclrwören, die Bibel nie nach
eigenem Verstand und Gewissen zu deuten, sondern die
„übereinstimmenden" Auslegungen der heiligen Väter als wahr und
unantastbar zu betrachten. Dieser ersten Enttäuschung folgten
bald andere. Zahlreiche kirchliche Einrichtungen riefen seine

Missbilligung hervor. Der unwürdige Messenhandel, durch den
geAAissenlose Bischöfe sich bereicherten, empörte ihn, weil das
Volk auf eine schändliche Weise betrogen Avurde, die Trunksucht

der Priester Aviderte ihn an, und er war entrüstet
darüber, dass man seinen menschenfreundlichen Temperenzbestre-



— 582 —

bungen fortwährend Hindernisse entgegenstellte. Auch merkte
Pater Chiniquy bald, dass weder die Priester noch die Kirchenfürsten

es mit ihrem Keuschheitsgelübde streng nahmen. Er
Aerlor das Vertrauen zu den sittenlosen Geistlichen, fühlte sich
Avie von Feinden umringt und wünschte sich in die Einsamkeit
zurückzuziehen, um allen ZAveifeln und Anfechtungen zu
entgehen. Deshalb liess er sich in ein Kloster aufnehmen. Aber
auch das Klosterleben konnte ihn auf die Dauer nicht befriedigen.

Er sollte seine Vernunft zum Schweigen bringen, als
AAillenloses Werkzeug seiner Vorgesetzten leben und handeln.
Doch so konnte er den Frieden nicht finden, nach dem er sich
sehnte. Übrigens Avar auch nicht alles gut. Avas zwischen diesen
Mauern vorging. Vor allem gefiel ihm das gegenseitige Über-
wachen nicht, das Misstrauen, mit dem die Mönche einander
begegneten. Und auch in das Kloster Avusste sich die Unsitt-
lichkeit einzuschleichen. So verliess er es denn bereits nach
kurzer Zeit.

Während der folgenden vier Jahre widmete er alle seine
Kräfte dem grossen Tcmperenzwerk. Der Erfolg entsprach
seinen Anstrengungen. Gerade zu der Zeit, wo sich die schönsten
Früchte seiner Arbeit zeigten, wurde sein Glaube an die heilige
Maria stark erschüttert. Die römisch-katholische Kirche hatte
ihn folgendes gelehrt : Jesus ist der strenge Rächer : für die

armen Sünder, die er in seinem Zorn vernichten will, bittet
bei ihm Maria, seine Mutter; als guter Sohn kann ihr Jesus
keine Bitte abschlagen. Darum sollen die Gläubigen ihre
Hoffnung auf die heilige Jungfrau setzen. Aber was er im
Evangelium Matthäi über die Beziehungen des Heilands zu seiner
Mutter las, stand mit jener Lehre in einem auffallenden
Widerspruch. Er studierte die Kirchenväter und fand keine Stelle,
avo Aen der Anbetung der Jungfrau Maria die Rede Avar. AHein
er hatte den Mut nicht, aus der Kirche auszutreten. Wohin
sollte er sich AAenden"? Er Avar trotz allen Entdeckungen davon
überzeugt, dass die römisch-katholische Kirche die allein
seligmachende sei.

Im November 1851 gründete Chiniquy die Kolonie St. Anna
im Staate Illinois. Der damalige Bischof Aen Chicago, Vande-
veld, der sich mit einem grossartigen Plane trug, hatte ihn
dazu ausersehen. Er wollte nämlich den äusserst fruchtbaren
Staat Illinois mit Katholiken bevölkern, damit von dort aus



— 583 —

die katholische Religion siegreich nach allen Richtungen
vordringen könne. Die neue Ortschaft entwickelte sich sehr rasch.
Aus Canada, Chiniquy's Heimat, aus Belgien und Frankreich
zogen zahlreiche Auswanderer ins gelobte Land.

Von nun an war Chiniquy's Schicksal eng und unlösbar
mit dem seiner Gemeinde verbunden. Man schenkte ihm
unbedingtes Vertrauen, und er hatte an den Gemeindegliedern eine
feste Stütze, auf die er sich stets verlassen konnte. In ihnen
allen reifte langsam der Wunsch, von Rom abzufallen und sich
Aen der Herrschaft tyrannischer, betrügerischer und unsittlicher
Bischöfe und Priester zu befreien. Denn Chiniquy öffnete den
Leuten die Augen und machte sie darauf aufmerksam, class ihre
Seelsorger fortwährend in die ärgsten Skandalgeschichten
verwickelt waren. Die meisten Priester waren ungläubige
Komödianten, denen es nur darum zu thun war, sich zu bereichern
und ein angenehmes Leben zu führen. Der Bischof \en
Chicago, O'Regan, dem Chiniquy Avegen seiner frechen Diebstähle
entgegentrat, liess ihn zweimal unter falscher Anklage
verhaften, um ihn auf Grund einer Verurteilung mit dem Interdikt

belegen zu können. Beide Prozesse endigten mit der
Freisprechung des Angeklagten ; im ZAveiten hatte Abraham
Lincoln die Verteidigung in uneigennützigster Weise übernommen.
Der Bischof Avandte alle Mittel an, um ihn seiner Gemeinde
zu entreissen. Es Avar leicht einzusehen, dass er sich des
gefährlichen Gegners entledigen wollte, um die blühende
Gemeinde St. Anna besser zu Grunde richten zu können. Chiniquy
durchschaute den Plan und Aveigerte sich, seine Stellung
aufzugeben. Er Avurde daher abgesetzt und exkommuniziert. Die
Exkommunikation war aber bloss eine Komödie, denn der Bischof
hatte die Akte nicht eigenhändig unterzeichnet, um so eine
Einmischung der Aveltlichen Gerichte unmöglich zu machen. Nim
Avandte sich Chiniquy direkt an den Papst und zugleich an
Napoleon III., die die Sache Aellständig zu seinen Gunsten
entschieden. O'Regan wurde abgesetzt, und um den Frieden
AAieder herzustellen, sollte Chiniquy schriftlich erklären, dass

er sich der Kirche unterwerfe. Er versprach denn auch, sich
zu fügen „gemäss dem Worte und den Geboten Gottes, Avie

sie enthalten sind im Evangelium unseres Herrn Jesu Christi".
Diese Form der Uiitenverfung Avurde angenommen. Doch

bald erklärten die Jesuiten dem neuen Bischof, Chiniquy beuge



— 584 —

sich nicht vor der Autorität der Kirche, sondern vor der Bibel;
er sei also nichts anderes als ein verkappter Protestant. Aber
eine bedingungslose Unterwerfung konnte er vor seinem
Gewissen nicht verantworten. Er fiel ab und seine Gemeinde
blieb ihm treu. Es wurde ihm geoffenbart, dass Jesus ihn mit
seinem Blute erlöst habe, und dass Bussübungen, Beichten und
Gebete zu der Jungfrau Maria und den Heiligen überflüssig
und Gott nicht angenehm seien.

Später Aereinigte sich die Gemeinde St. Anna mit der
presbyterischen Kirche der Vereinigten Staaten. Pater Chiniquy
starb am 16. Januar 1899 im Alter von 90 Jahren.

Wenn er den Segen des Himmels zu haben glaubte, war
er stark und unerschrocken in allein, was er unternahm. Auf
die eigene Kraft hatte er kein Vertrauen. Nie rühmte er sich,
selbst etwas erreicht zu haben ; er betrachtete sich stets als
ein schwaches Werkzeug des Allmächtigen. Sein Herz war
weich und hingebungsvoll. Er fühlte und weinte wie ein Kind.
Ihm war der Glaube alles.

Ebenso interessant wie die Mitteilungen über sein eigenes
Leben sind diejenigen Stellen, die sich mit seinem mutigen
Verteidiger, Abraham Lincoln, beschäftigen, dessen tragische
Ermordung nach Chiniquy's Überzeugung das Werk der Jesuiten
ist. Schon nach dem Prozess, den Chiniquy dank dem that-
kräftigen Eingreifen jenes Mannes gewann, äusserte er seine

Angst um den teuren Freund und Retter. Denn er hatte unter
den Zuhörern ein Dutzend Jesuiten bemerkt, die gekommen
Avaren, um sich an dem kläglichen Ende des gefürchteten und
Aerhassten Priesters zu weiden. Dafür hatten sie die Rede
Lincolns zu hören bekommen, in der er schonungslos die elenden

Machenschaften des Bischofs aufdeckte, und Chiniquy hatte
geglaubt, in ihren Gesichtern einen tödlichen Hass gegen seinen
Anwalt lesen zu können.

Nachdem Abraham Lincoln am 6. November 1860 zum
Präsidenten der Vereinigten Staaten gewählt worden und der
unglückselige SklaAenkrieg ausgebrochen war, suchte Pater
Chiniquy seinen Freund wieder auf. Bei dieser Gelegenheit
erklärte ihm Lincoln, er habe sichere Beweise dafür in Händen,
dass Jeff Davis sich niemals an die Spitze der südlichen
Konföderation gestellt und die Nordstaaten angegriffen hätte, wenn
die Jesuiten ihm nicht die Hülfe Frankreichs versprochen



— 585 —

hätten. Der Papst hatte offenkundig für die Rebellen Partei
ergriffen. Er nannte Jeff Davis „seinen lieben Sohn" und be-

wog viele Katholiken zum Anschluss an die Aufrührer. Denn
es schien nun, als kämpfe Lincoln gegen Papst und Religion
und nicht gegen die Verfechter der Negersklaverei. Deshalb
mehrten sich auch die Versclrwörungen und Attentate gegen
sein Leben, und es verging fast kein Tag, ohne dass irgend
ein Plan zur Beseitigung des Präsidenten entdeckt wurde.

Einem dieser Attentate, Aielleicht dem feigsten, fiel Abraham
Lincoln AAirklich zum Opfer. Am 14. April 1865 sollte die
endgültige Unterwerfung des Südens durch eine Festvorstellung
in Fords Theater zu Washington gefeiert Averden. Während
der Vorstellung drang der Schauspieler John Wilkes Booth in
die Loge des Präsidenten und feuerte eine Pistole auf ihn ab.
Durch einen Sprung auf die Bühne rettete sich der Mörder.
Man kam ihm aber auf die Spur und Aerfolgte ihn bis zur
Farm eines gewissen Garret, avo er sich in einer Scheune
versteckte. Als diese in Brand gesteckt wurde und Booth zu
entwischen versuchte, tötete ihn Boston Corbetts Kugel. Lincoln
aber hauchte am nächsten Morgen seine Seele aus.

Während fast allgemein diese ruchlose That als ein Racheakt

eines fanatischen Südländers hingestellt wurde, kannte
Pater Chiniquy die wahren Motive. Er setzte aber seine
Nachforschungen noch lange fort, um endlich der Welt beweisen
zu können, dass Jesuiten und römische Priester die intellektuellen

Urheber dieser Unthat gewesen seien. Den Beweis führt
er folgendermassen :

In den durch Ben Pitman Aeröff'entlichten Prozessakten
des Mörders und in den Akten des Prozesses gegen seinen

Komplizen, John Surratt, vom Jahre 1867, haben wir den
sichern Beweis, dass der Mordplan in dem Hause von Maria
Surrat, N° 561, H-Strasse, Washington, ausgeheckt wurde. Wer
Avohnte in diesem Hause und wer verkehrte am meisten in
dieser Familie '? Die Akten sagen : Die allereifrigsten Katholiken
der ganzen Stadt. Die unter Eid abgelegten Zeugnisse lassen
noch tiefer blicken ; sie beweisen, dass dieses Haus das
gewöhnliche Rendez-vous der Priester ven Washington war. Wer
nun die römischen Priester kennt, der kann nicht daran zweifeln,

dass sie die Berater der Familie und derjenigen waren,
die sonst noch dort sich einfanden. Man musste allen gesunden



— 586 —

Menschenverstandes bar sein, wollte man nicht merken, dass

diese Priester, Avelche die persönlichen Freunde und Beichtväter

des Mörders Booth und seine MitverschAAernen waren,
nichts um das Komplott gewusst haben sollten. Waren sie
doch Lincolns geschworene Feinde und mussten sie es doch
für ein gutes Werk halten, wenn man für diesen Sonderbund
kämpfte. Wer sieht nicht den Einfluss der Jesuiten in den

Worten, welche der Mörder Booth kurz ver seinem Ende
niederschrieb : Ich kann niemals bereuen, was ich gethan habe,
denn Gott hat mich zu einem Werkzeug seines Zorns gemacht.
Die auffällige Thatsache, dass alle die VerschAvörer gegen das
Leben Lincolns römische Katholiken waren, ist vom
amerikanischen Arolke viel zu wenig beachtet worden. Auch
diejenigen, welche dem Mörder zur Flucht behülflich waren, sind
Katholiken geAvesen, nämlich Lloyds, in dessen Hause Frau
Surrat den Karabiner versteckte, den Booth zu seinem Schutze
mitnehmen sollte, und Garret, in dessen Scheune er sich
verbarg, avo er auch aufgespürt und von seinen Verfolgern
erschossen wurde. John Surrat aber, der Booth bei der Ausführung

seines Verbrechens geholfen hatte, hielt sich von Ende

April bis Ende Juli im katholischen Pfarrhaus ven St. Liboire
versteckt bei dem Priester Boucher, und wurde dann, wie
dieser Priester selbst Aer Gericht aussagte, durch Pater Lapierre
heimlich nach Montreal abgeholt, wo er solange im Schatten
des bischöflichen Palastes verborgen blieb, bis er über Quebec
auf dein Dampfer „Peruvian" nach Europa entfliehen konnte.
Dieser Pater Lapierre aber war kein geringerer als der
Kanonikus Seiner Gnaden, des Bischofs Bomget von Montreal,
rühmlichst bekannt aus meinen früheren Mitteilungen.

Und wohin haben denn die Priester ihren Schützling
geschickt, als er auch in Canada nicht mehr sicher war'? Wohin
anders als zum Papste selbst, in dessen 9. Zuaven-Compagnie
er im Kirchenstaat unter dem falschen Namen Watson eingereiht

wurde. Freilich, die Regierung der Vereinigten Staaten
kam dem Flüchtling gleichwohl auf die Spur. Der hl. Vater,
sein Beschützer, sah sich genötigt, ihn auszuliefern; er Avurde

nach Washington zurückgebracht, avo man ihm den Prozess
machte. Wer die Prozessakten gelesen hat, der Aveiss, dass

John Surrats Schuld aufs schlagendste erwiesen war. Allein
die beiden Katholiken, welche der Jury angehörten, Avaren von



— 587 —

ihren Beichtvätern unterrichtet worden, dass nach dem
Ausspruch des unfehlbaren Papstes Gregor VII. derjenige, der
einen Ketzer töte, kein Mörder sei. Surrat wurde freigesprochen
und man musste ihn laufen lassen.

Mir ist nachträglich noch ein merkwürdiger Beweis in die
Hände gefallen dafür, dass es die römischen Priester waren,
die Lincolns Ermordung anstifteten. Vor nicht langer Zeit teilte
mir Pfarrer Cornell in Chicago mit, er sei an jenem denk-
würdigen 14. April 1865 in dem katholischen Städtchen St.

Joseph in Minnesota gewesen, wo sich ein Kloster befindet und
viele Priester leben. Abends 6 Uhr an jenem Tage habe ihm
ein katholischer Kaufmann, der viel mit den Priestern
verkehrte, in Gegenwart eines angesehenen Bürgers mitgeteilt,
der Präsident Lincoln und der Staatssekretär Sewarcl seien
soeben ermordet worden, ein Priester habe es ihm gesagt. Wie
konnten nun die Priester in diesem Ort, 4 Stunden ver der
That schon Avissen, was geschehen würde? Wissen konnten sie

es nicht, ohne zu der Bande ven Verschwörern zu gehören,
Avelche die Ermordung Abraham Lincolns auf dem Gewissen
hat1). F. R. T.

P. Andreas Hamerle: Die katholische Kirche am Ende des
neunzehnten Jahrhunderts. ZAveite Auflage. Münster in W.,
Verlag der Alphonsus-Buchhandlung, 1899.

Den Grundaccord für das ganze Buch giebt schon das
VorAvort: „Ich liebe meine Heimat, aber noch mehr eine andere
höhere Heimat, die Kirche". Sie ist „der Aen Gott gepflanzte
Lebensbaum". Und als Aen Gott gepflanzt hat sich dieser Baum
enviesen 1. durch seine Festigkeit, indem er weder umgestürzt,
noch gespalten, noch verstümmelt Averden konnte; 2. durch
sein Wachstum, indem er sich unter Heiden tmd unter den
christlichen Konfessionen mächtig ausbreitete; 3. durch seine
Fruchtbarkeit; die Früchte aber sind: die Entfaltung eines
Avürdigen Gottesdienstes, die Wunder, die Heiligen, die Anhänglichkeit

an den hl. Vater, der Gebetseifer, die Liebe zu Jesus

Christus, die Liebe zu Maria, die Liebe zu den Seelen, die

') Siehe «Brosamen», Nr. 5. 1900.



— 588 —

Liebe zu den Armen, die Liebe zu den Kranken, die Liebe
zur Keuschheit, die Liebe zur Wissenschaft. Das der Inhalt.
Im ersten Teile stürmt der Verfasser mit eingelegter Lanze
gegen Protestanten und Altkatholiken, diese „zweifelhaften
Elemente", gegen die liberalen Minister und die katholischen
Theologen, die sich „als wenig achtungswerte Werkzeuge zur
Spaltung der Kirche gebrauchen Hessen". Ob wohl der
Verfasser Döllinger kennt? Döllinger, ven dem ein anderer
Katholik, Dr. Kraus (bei Besprechung des Friedrichschen Werkes
in der „Deutschen Literaturzeitung"), als Aen dem Manne spricht,
„dem auch die bitterste Feindschaft den Ruhm nicht rauben
wird, neben Möhler der bedeutendste Historiker geAvesen zu
sein, Avelchen der Katholizismus des 19. Jahrhunderts aufzu-
weisen habe". Aber nein, er kennt ihn nicht; er kennt noch
manch andere Namen nicht, Namen ven gutem, reinem Klang.
So, wenn er im zweiten Teil über die Ausbreitung der Kirche
mit besonderer Liebe bei seinen KonAertitenbildern verweilt,
aber Männer, Avie — um nur zwei Namen zu nennen — Newman

und Baumstark gar nicht erwähnt. Interessant vor allem ist
der dritte Teil. Unter den Früchten, die da genannt werden,
ragt besonders „die Anhänglichkeit an den hl. Vater" hervor.
Der Grundton, auf den dies Kapitel gestimmt ist, lautet: .,Ohne
Papst keine Kirche, ohne Kirche kein Christentum". Als Autorität

hiefür wird namentlich Ambrosius ins Feld geführt. Dass
aber Ambrosius an der wesentlichen Gleichheit der Apostel
festhielt, dass er Paulus für nicht geringer hielt als Petrus
(de spir. s. II, 158), dass er die Worte : „dir will ich die Schlüssel
des Himmelreiches geben" in Petrus zu allen gesagt sein liess

(„Enarrat. in ps. DaA~."), davon Aveiss der Verfasser nichts.
„Nicht bloss das Fundament der Kirche, die Säule der christlichen

Wahrheit, auch der Hort der Gerechtigkeit und der
Träger der Liebe, dieser schönsten Himmelstöchter, ist der
Papst." So schwärmt der Verfasser. Dem gegenüber meinte
Görres: „In Rom ist so Aieles wurmstichig und faul geworden,
in kleinlichen, beschränkten Ansichten hat sich die alte Kraft
zersplittert, und das Weltliche hat eben auch dort wie überall
des Vorgangs sich bemeistert, so dass das Fleisch allein noch

lebt, während der Geist längst dahingegangen." Eindringlich
beklagt der Verfasser, dass dem Papste seine „rechtmässigen
Staaten" genommen Averden sind und er nun „der nötigen Geld-



— 589 —

mittel" entbehre. Dem gegenüber sei an die Worte des Ministers
Ricasoli an Pius IX. (10. September 1861) erinnert: ..Sie, hl. Vater,
können noch einmal das Angesicht der Erde erneuern. Sie

können den apostolischen Stuhl zu einer Höhe erheben, wie
sie die Kirche seit mehreren Jahrhunderten nicht mehr gekannt.
Wenn sie grösser sein wollen als die Könige der Erde, so

entledigen Sie sich der Kleinheiten dieses Königtums, welches
Sie zu ihresgleichen macht." Als eine weitere Frucht, gar
merkwürdig anzuschauen, nennt uns der Verfasser „die Liebe
zur Wissenschaft". Die beste Antwort darauf ist Herrn. Schells

Schrift: „Der Katholizismus als Prinzip des Fortschritts-'. Für
die Schulen, meint der Verfasser, habe die Kirche viel gethan.
Aber etti bono Der selige Generalvikar Windischmann in München
hat es gesagt : „Der Besitz der Schule ist im 19. Jahrhundert,
was die Besetzung der Bistümer im 11. war: die Entscheidung
über die Weltherrschaft." Und darauf geht doch alles, alles
bei der römischen Kirche hinaus! Und das ist am Ende des

19. Jahrhunderts gerade so, wie es immer war. Da hat Döllinger
(„Die Geschichte der religiösen Freiheit. Akademische Rede")
recht, wenn er sagt: „Aufrichtige, vollständige Parität, als
herrschende und im gesamten socialen Leben, durchgreifende
Gesinnung, ist so lange nicht möglich, als eine der Kirchen die
anderen fortwährend bedroht und ihnen unablässig vorhält, wie
die Heiden den alten Christen : non Hcet esse vos ; euer Dasein
schon ist ein Übelstand; zu einer günstigeren Zeit wird man
wieder an eurer Ausrottung arbeiten. Solange eine solche
Auffassung in der einen Kirche noch fortlebt, Averden auch die
anderen ihre Waffenrüstung nicht ablegen, und Avird man statt
wahren Friedens nur einen Waffenstillstand haben." Daran
wieder erinnert zu haben, ist das zweifelhafte Verdienst des

Buches Aen P. Andreas Hamerle. Von dieser Warte ist der
Ausblick ins ZAvanzigste Jahrhundert kein verheissungsveller.

Pfarrer Schirmek.

Ad. Hatzfeld: St. Augustin, 5e édition; Paris, Lecoffre,
1898, 2 fr.

Ce volume s'ouvre par une lettre du cardinal Perraud à

l'auteur. On s'attend naturellement à y trouver quelque grande
pensée sur St. Augustin. Déception complète. Tout ce qu'on

Revue intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 39



— 590 —

y apprend, c'est que Son Eminence a vu Ostie, Carthage, et
qu'elle a « dit la messe à Bòne, devant la très précieuse relique
du bras droit de St. Augustin, de celui (le bras) qui a écrit
tant de chefs-d'œuvre » Qui ne préférait que S. E. eût lu les
chefs-d'œuvre, et pas vu le bras

L'auteur a écrit en tête de son volume les paroles
connues : In certis unitas (d'autres disent in necessariis), in dubiis
libertas, in omnibus Caritas. Il les a attribuées, suivant l'usage,
à St. Augustin, mais sans indiquer, bien entendu, le passage
d'où il est censé les avoir tirées.

La Vie du saint occupe 92 pages sur 183; pas une seule
division ne guide le lecteur à travers ce massif de citations.
Je n'y ai rele\Té que cinq dates : la naissance 354, le baptême
386, la prêtrise 395 (date fausse), l'épiscopat 395, la mort 430.
C'est A-raiment trop peu de dates exactes.

Le reste du volume est consacré à la doctrine d'Augustin.

L'auteur distingue la théologie et la philosophie, bien que
le chapitre de la philosophie contienne plus d'une question
rentrant dans la théologie. Il commence non par la philosophie,

mais par la théologie, bien qu'Augustin ait commencé

par la philosophie et qu'en soi les questions d'ordre naturel
précèdent les questions d'ordre surnaturel.

En abordant le chapitre de la théologie, on espère y
trouver l'indication précise des doctrines d'Augustin sur la
trinité, sur l'incarnation, sur la rédemption, sur les sacrements,
sur l'ecclésiologie, sur l'eschatologie, ainsi que le bilan net de

ses qualités et ses défauts, de ses connaissances et de ses

ignorances, de ses erreurs et de ses rétractations. Hélas rien
n'est précisé. Tout y est mêlé : manichéens, donatistes, libre
arbitre, pelagiens et même jansénistes, calvinistes, etc. La
lutte d'Augustin contre les donatistes engage l'auteur à parler
de la lutte contre les protestants et de la révocation de l'édit
de Nantes (p. 118). Bien que l'auteur ne veuille être «qu'historien»

(p. 127), son appréciation est étrange: «On voit, dit-il,
que, si St. Augustin finit par admettre la contrainte, sous
l'empire des circonstances, il était naturellement porté à la
douceur et à la mansuétude » (p. 123). Singulier triomphe de la
grâce ou des circonstances sur la nature Au lieu de préciser
les changements de doctrine d'Augustin sur la tolérance et

l'intolérance, les dates et les causes de ces changements.



— 591 —

l'auteur a préféré citer Lacordaire, Athanase, Hilaire de Poitiers
et même Renan. Le chapitre de la philosophie est moins
substantiel encore; il fait singulièrement regretter l'étude de
M. Nourrisson.

Je ne saurais signaler ici toutes les lacunes et toutes les
méprises. Bornons-nous à quelques points. D'abord, l'auteur
ne semble pas avoir aperçu la difficulté de la question, lorsque,
indiquant à sa manière la doctrine d'Augustin, il dit, d'une
part, que « c'est la grâce qui commence et qui achève l'œuvre
de notre salut » (p. 99), et, d'autre part, que « Dieu coopère
avec nous à notre salut » (p. 100). Comment n'a-t-il pas vu la
contradiction Car, si l'un des deux commence sans l'autre, il
n'y a pas coopération; et si les deux coopèrent vraiment, les
deux commencent en même temps.

La confusion, dans toute cette question de l'augustinisme,
vient sans doute, avant tout, des confusions mêmes de St.

Augustin, qui a touché à tout sans être suffisamment instruit de

tout, et notamment ne connaissait assez ni le grec ni la tradition
de l'Eglise grecque. Mais elle vient surtout de ce que les
partisans intransigeants de St. Augustin, au XVIIe siècle surtout,
ont considéré ce Saint comme étant à lui seul toute la tradition.

Cette grosse méprise a été celle de Bossuet, et on en
voit les fâcheuses conséquences dans plus d'une page de sa
Défense de la Tradition. Jansénius n'est pas allé jusque-là ; il
a avoué que St. Augustin a négligé la tradition, mais il a
prétendu qu'il avait trouvé le pur esprit de l'Ecriture ; prétention

injustifiée et injustifiable, car le vrai sens de tout livre
relève de la philologie et de l'histoire, et Augustin n'a été ni
un philologue ni un historien. Une autre cause de nos confusions

clans cette question, vient de ce qu'on prend dans les
œuvres de St. Augustin ses opinions extrêmes et cassantes,
surtout sur le péché originel, le libre arbitre et la grâce, et
de ce qu'on laisse de côté, dans une quantité d'autres
questions, des textes très importants qu'on semble vouloir cacher
à dessein, par exemple dans les questions trinitaires, eucharistiques,

ecclésiologiques, etc. ; en sorte que l'on a généralement
aujourd'hui une idée parfaitement erronée de la théologie de
St. Augustin.

Il est certain que les jésuites ont manqué de franchise
dans les débats des XVIe et XVIIe siècles, en n'osant pas



— 592 —

s'attaquer à St. Augustin et en imputant à Jansénius seul, et
non à St. Augustin, les doctrines qu'ils combattaient et qui
étaient cependant avant tout celles de St. Augustin. S'ils avaient
été francs, le jansénisme n'aurait pas existé, mais seulement
l'augustinisme. Mme de Sévigné elle-même a vu clair dans leur
jeu, lorsqu'elle a écrit (9 juin 1680): «-C'est St. Augustin qui
a dit tout cela. Je le trouAe bon janséniste et St. Paul aussi.
Les jésuites ont un fantôme qu'ils appellent Jansénius, à qui ils
disent mille injures ; ils ne font pas semblant de voir où cela
remonte.-» Il leur était, en effet, plus commode de renverser
Jansénius que de renverser St. Augustin ; mais leur stratégie
n'en est pas moins évidente et déloyale, et les papes, en les
suivant, n'en ont pas moins faussé l'augustinisme.

M. H. dit (p. 105): «Entre la doctrine de l'Eglise, qui est
celle de St. Paul et de St. Augustin, et la doctrine de Jansénius,

il y a un abîme. Les premiers admettent expressément
que Dieu donne à tous les hommes une grâce suffisante, que
leur bonne volonté suffit à rendre efficace. Pour Jansénius, il
n'y a que la grâce efficace, que Dieu donne à ceux-ci et refuse
à ceux-là.» Ces quelques lignes sont remplies d'erreurs. M. H.
affirme, mais ne prouve pas que la doctrine de l'Eglise (il
veut parler de l'Eglise romaine) est celle de St. Paul et de
St. Augustin. Il affirme, mais il ne montre pas l'abîme dont il
parle. Il affirme, mais il ne prouve pas que Jansénius refuse
à tous les hommes une grâce suffisante. Il affirme que, selon
la doctrine de l'Eglise, de St. Paul et de St. Augustin, c'est la
bonne volonté de chacun qui suffit à donner à la grâce son
efficacité; or s'il y a une contre-vérité, c'est celle-là. M. H.
trahit ici une complète méconnaissance de la question.

Il dit (p. 109): «L'Eglise n'a jamais condamné ni ceux
qui, comme les Molinistes, donnaient peut-être un peu trop au
libre arbitre, ni ceux qui, comme les Thomistes, donnaient
peut-être un peu trop à la grâce, pourvu que les uns et les
autres reconnussent, d'une part, que le libre arbitre ne peut
opérer le salut si la grâce ne lui Aient en aide, et de l'autre,
que la grâce demande le concours du libre arbitre.» Aveux
précieux quoique timides, mais si M. H. avait lu Jansénius, il
aurait vu qu'il enseignait, lui aussi, ces deux conditions.
Malheureusement, c'est un cliché jésuitique — et M. H. ne l'a pas
éAité — d'associer Jansénius à Calvin (p. 101, 108), comme si



— 593 —

les jansénistes et les calvinistes, au lieu d'avoir été les adversaires

qu'ils ont été, avaient été partisans du même système!
Il serait temps d'en finir avec cette histoire de fantaisie,
d'appeler enfin un chat un chat, de rendre à chacun ce qui lui
est dû, d'avouer que les jésuites ont combattu l'augustinisme

qu'ils ont voulu le remplacer par le molinisme
ou à peu près, et qu'il reste à savoir simplement si St.

Augustin et ses partisans n'ont pas pris trop au pied de la lettre
des textes orientaux qui, en critique exacte, ne doivent pas
être pris à la lettre. Posée ainsi, la question sortirait de ses
impasses ; mais qui ose aujourd'hui, dans l'Eglise romaine, dire
la vérité, quand elle contredit les jésuites?

Une dernière observation: M. H. écrit (p. 101) que Jansénius

a voulu établir «une doctrine condamnée par l'Eglise,
comme conduisant à la prédestination absolue». Les lecteurs
qui ne se paient pas de mots lui seraient très reconnaissants,
s'il voulait 1° indiquer quelle est cette doctrine; 2° prouver
qu'elle est bien réellement celle de Jansénius ; 3° montrer
qu'elle a été condamnée, non pas par tel ou tel évêque de

Rome, mais par l'Eglise; 4° qu'elle conduit à la prédestination

absolue, en expliquant ce qu'il entend par prédestination
absolue.

On le voit, cet ouvrage manque totalement de critique et
de méthode. Ajoutons que la note bibliographique qui termine
le volume est extrêmement incomplète. E. M.

A. Lopuchin: Christliche Lektüre (Russisch); St. Petersburg.

Aprilheft 1900: I. Die Bedeutung der Auferstehung Christi
für unser sittliches Leben Aen A. A. Bronsow. II. Aus der
Geschichte der russischen Kirche unter Peter dem Grossen von
S. G. Runkewitsch. III. Das österliche Fasten in seiner geschichtlichen

Entwickelung Aen A. W. Petrowski. IV. Das sittliche
Ideal nach der Vorstellung des Clemens von Alexandria Aen
D. P. MirtoAv. V. Angelologie und Dämonologie des hl. Paulus
ven N. N. GlubokoAvski. VI. Zur Geschichte der Wiedervereinigung

der Unierten im Jahre 1839 von G. K. KuprionoAvitsch.
VII. Handschriftenzuwachs der Bibliothek der Stadt Petersburger



— 594 —

geistliehen Akademie im Jahre 1899 von A. S. Rodosski. VIEL
Litterarische Neuigkeiten von J. G. Troitzki und J. E. Ewsjeew.

Maiheft 1900: I. Der älteste orientalische Kirchenkalender
von Erzbischof Sergii von Wladimir. IL Ist der Patriotismus
anstössig? von A. A. BronsoAv. III, Aus der Geschichte der
russischen Kirche unter Peter dem Grossen ven S. G. Runke-
Avitsch. IV. Angelologie und Dämonologie des hl. Paulus von
N. N. Glubokowski. V. Das sittliche Ideal nach der Vorstellung
des Clemens von Alexandria von D. P. Mirtow. VI. Rede zum
Namenstag der Kaiserin Alexandra Feodorowna von S. A. Soller-
tinski. VII. Neuigkeiten aus der russischen und ausländischen
theologischen Litteratur von N. G., J. T. und S. G. Runkewitsch.

H. Margival : Essai sur Richard Simon et la critique
biblique au XVIIe siècle ; Paris, Maillet, in-8°, 336 p., 1900.

Bossuet avait au plus haut degré le tour oratoire et le
génie de l'éloquence. C'est lui surtout qui devait personnifier
son époque, époque où l'éloquence primait tout et où tous les

genres littéraires prenaient d'eux-mêmes, sous l'influence des

esprits, la tournure oratoire. Aussi dédaignait-il la grammaire
et la critique, dans lesquelles il ne veyait, par tempérament,
que «minuties» et «chicanes». Cependant un de ses
contemporains, de onze ans plus jeune, osa être d'un autre avis ;

peut-être dédaigna-t-il trop l'éloquence et la rhétorique ; toujours
est-il qu'il prit parti pour la grammaire et pour la critique,
Aeulant avant tout l'exactitude des mots et des idées, l'exactitude

des choses et des faits, et refusant de se laisser duper
par les à peu près de la rhétorique et les enveloppements de

l'éloquence ; il pensa, malgré toutes les apparences contraires,
que ceci tuerait cela. Ce critique très osé et très patient était
Richard Simon.

Or, effectivement, nous arrivons au moment où Bossuet,
plus grand que jamais comme écrivain, apparaît plus petit que
jamais comme théologien, et où, enfin, Richard .Simon
commence à se montrer à l'horizon.

Qu'on me permette ici un souvenir personnel. Pendant
mes études théologiques, j'ai toujours été frappé de la timidité

mystérieuse avec laquelle nos maîtres écartaient R. Simon



— 595 —

dès qu'il était question de lui et de ses œuvres. On n'avait
rien contre sa personne : vie de labeur, d'honnêteté, science,
érudition, tout cela était incontesté ; mais on ne voulait pas
entrer dans l'analyse de ses œuvres ; d'un mot on passait par
dessus en les repoussant dans l'ombre: œuvres «dangereuses»,
disait-on; on n'osait même pas dire protestantes! Cette
contradiction et cette injustice m'avaient blessé dans ma
conscience, et je m'étais promis de voir clair un jour dans cette
énigme. Conduit à Dieppe, en 1871, par les péripéties de la
guerre franco-allemande, je me souvins du Dieppois Richard
Simon et je courus aux archives de la ville, pour commencer
mes recherches. Je ne trouvai que peu de chose ; mais du
moins était-ce le premier germe d'une étude que je voulais
mener à bonne fin. L'homme propose et Dieu dispose. Les
péripéties d'une autre guerre, celle de l'infaillibilité papale,
m'entraînèrent loin de mon projet.

Cependant, grâce à Dieu, l'étude que j'avais entreprise à
l'insu de celle de M. Bernus que je ne connaissais pas encore1),
vient d'être reprise, et, je le dis avec plaisir, mieux
certainement que je ne l'aurais faite, peut-être avec un peu plus de

vivacité contre Arnauld. Toutefois, cette viAracité, je la comprends
en la regrettant ; Arnauld a été lui-même si vif, si dur, si

cassant, là où il aurait dû l'être moins, et si faible là où il
aurait dû être énergique Il m'est difficile vraiment de blâmer
M. Margival. Son livre d'ailleurs est plein de choses, richement

documenté, et, il faut le reconnaître, il n'avance rien
qu'il ne prouve. C'est, comme la thèse de M. Bernus, une
excellente contribution à l'histoire de la théologie du XVIIe
siècle, histoire qui est encore toute à faire, et qui, si on l'écrit
avec exactitude, renversera la plupart des opinions encore
accréditées sur «le grand siècle».

R. Simon n'est pas encore connu, et ceux qui le
connaissent quelque peu, le connaissent mal. Il a été calomnié et
défiguré par Bossuet, dont le jugement a fait loi. M. Margival,
scandalisé de cette injustice et de ce mensonge, réhabilite
R. Simon, en le montrant simplement tel qu'il fut. — On l'a
fait passer pour ennemi de la tradition. Or il la Aeulait, mais
il la voulait vraie et non mensongère, il la voulait mieux et

') Voir plus haut, p. 571-575.



— 596 —

plus complète que ses prétendus défenseurs, qui se trompaient
sur elle. «Loin d'attaquer la tradition, il reproche même aux
théologiens de son temps de ne pas assez la respecter. Ils
n'en donnent en effet, selon lui, une idée ni assez haute, ni
assez large. Pour eux, la tradition, c'est l'enseignement des

maîtres contemporains ou immédiatement antérieurs : le passé
lointain, les origines premières échappent totalement à leurs
regards. Pour R. Simon, au contraire, il n'y a de tradition
digne de curiosité scientifique que celle qui remonte bien
avant dans l'histoire » (p. XV). De fait, l'Histoire critique du
Vieux Testament a établi si nettement la nécessité de la
tradition qu'il a réduit les hérétiques à la reconnaître. Toute la
différence entre Bossuet et lui, c'est que Bossuet voulait la
tradition corrigée par les compromis qu'il estimait nécessaires

pour ne pas blesser les tendres oreilles des Romains, tandis
que R. Simon la voulait exacte et sans compromis. — On a

accusé R. Simon de menacer les intérêts de la religion. Il a

répondu que ce n'est pas les menacer, mais les sauvegarder,
que de faire entrer le plus de vérité possible dans l'enseignement

des choses religieuses. — On lui a fait un crime de ne

pas respecter le passé. Il a répondu que la meilleure manière
de le respecter et de le faire respecter, c'est d'apprendre à

le bien connaître. — On lui a reproché de ne pas penser
selon son état. Il a démontré que le premier des devoirs
professionnels est de penser juste. — On a fait de lui le type
abstrait d'une sorte de rationalisme exégétique ; ce qu'il ne fut
jamais. — Bossuet, Arnauld et Nicole l'ont fait passer pour
protestant. Or la vérité est qu'il voulait avant tout la science ;

qu'il défendait énergiquement la Bible, mais la Bible
interprétée selon la science et selon la Aa'aie tradition ; de plus,
que les interprétations de la Bible par les protestants lui
paraissaient trop erronées pour qu'il songeât à défendre le
protestantisme. M. Margival a mis ce dernier point en
complète lumière (p. 83-86), en démontrant que « peut-être n'y
eut-il pas parmi les polémistes catholiques du temps un adversaire

plus déclaré des conceptions fondamentales de la
théologie protestante » ; que « le protestantisme n'était aux yeux
de R. Simon qu'une scolastique, bien plus inacceptable que
l'autre, et qu'étant d'essence purement théologique, rien ne
cadrait moins avec sa méthode historique d'exégèse». M. Mar-



— 597 —

gival entend que, selon R. Simon, les protestants Aeulaient,
avant tout, trouver dans la Bible leurs dogmes à eux, mais
non l'interpréter telle qu'elle doit l'être d'après la grammaire
et l'histoire, tandis qu'il voulait, lui, qu'on la traduisît d'abord
exactement, d'après la méthode scientifique.

Je ne saurais entrer ici dans la critique détaillée de ce
lÌA*re, qui touche à une quantité de questions et qui fait naître
à chaque page d'importantes réflexions. M. Margival cherche
à bien préciser les différences de méthodes et de points de

vue qui séparèrent Bossuet et R. Simon. Il indique quelles
furent les relations de Bossuet avec Port-Royal, et aussi les
divergences qui éclatèrent entre Port-Royal et R. Simon. Il
expose exactement les objections que R. Simon, comme
orientaliste, éleva contre les auteurs de la Perpétuité de la foi ; les
documents suspects qu'ils ne craignirent pas d'employer clans
l'intention de mieux constater la croyance et la tradition de

l'Eglise orientale sur l'eucharistie ; la confusion qu'ils commirent
entre la présence réelle et la transsubstantiation. Il étudie à

fond l'Histoire critique du Vieux Testament, et sème son étude
des observations les plus judicieuses. Il montre quel fut le
polémiste dans R. Simon. Il examine ses travaux sur le N. T. :

l'Histoire critique du texte, l'Histoire critique des versions,
l'Histoire critique des commentateurs. Puis l'affaire du N. T.
de Trévoux, les règles qu'a suivies R. Simon dans sa traduction,

les Instructions de Bossuet sur cette Version, la méthode
de discussion théologique de Bossuet, les jugements de R. Simon
et de Bossuet sur l'œuvre de St. Augustin, l'idée de tradition
dans Bossuet et dans R. Simon, enfin l'influence qu'exerça
R. Simon, «le père de la critique >•.

On le voit, c'est plein de choses. M. MargiAel a étudié
sérieusement toutes ces questions et il en parle avec une
sincérité qui touche non moins que son érudition. Son livre
est un de ces livres de science et de bonne foi qui font
époque et qui laissent après eux une trace profonde. En le
remerciant vivement, je me permets de lui adresser une prière:
c'est qu'il nous donne un jour des études aussi savantes et
aussi exactes sur Launoy, Malebranche, Petau, Richer,
Thomassin, etc., hommes éminents encore si mal connus.

E. Michaud.



— 598 —

E. Martin : La théologie biblique et l'autorité de la
Bible ; Genève, Privat, 1899, broch., 44 p.

En quoi consiste l'autorité de la Bible dans le protestantisme

actuel, d'après la théologie biblique admise par ce même
protestantisme? Telle est, si j'ai bien compris l'honorable
professeur genevois, la question qu'il a Aeulu éclaircir.

D'une part, il raille malicieusement ceux qui voient dans
la Bible «un livre d'instruction, d'édification, de piété, de

morale, de droit ecclésiastique, un manuel qui tient lieu de

tout et qui n'a besoin de rien, quelque chose qui ressemble à

un catéchisme, à un dictionnaire pour la préparation au
baccalauréat et à un guide du voyageur». «Ainsi, ajoute-t-il, cette
collection, si nuancée, si complexe, si riche de lignes, de plans
et de couleurs, a été uniformisée en un bloc ou une masse ;

puis on a partagé ce bloc en fragments à peu près égaux en
longueur qu'on a désignés par le nom de Aersets. On se sert
de ces petites phrases pour trancher une question de doctrine,
pour fermer la bouche à un contradicteur, pour se donner un
encouragement, pour formuler un bon conseil, pour y attacher
de son mieux un sermon. Rien de tout cela n'est condamnable
en soi, et l'on peut obtenir ainsi des résultats satisfaisants ;

mais tout cela doit être contrôlé par une réponse franche à

la question que Aeici: Cette manière d'envisager et d'employer
la Bible est-elle, oui ou non, conforme au contenu et à l'origine

de la Bible? L'habitude est une seconde -nature, elle n'est
pourtant pas la nature» (p. 10).

Cette première conception écartée, M. M. déclare que «les
livres de la Bible sont les produits et les témoins d'époques
anciennes, qui nous intéressent par l'histoire qu'ils impliquent,
encore plus qu'ils ne la racontent » (p. 6). Il aAeue que cet
emploi de la Bible comme recueil de documents historiques,
permettant de reconstruire une histoire suivie, méthodique et
critique, « opère une sorte de révolution dans le monde
protestant et rencontre des résistances déclarées ou tacites » (p. 8).

Néanmoins, il partage cette opinion, car il dit expressément :

«Si nous voulons qu'on lise la Bible, ne lui contestons pas le
caractère qui frappe le plus nos contemporains, celui d'un
recueil de documents historiques à consulter suivant les règles
de la méthode: n'entourons pas d'avance la Bible d'idées qui



— 599 —

ne prennent leur valeur que lorsqu'on a entendu les appels
de Dieu » (p. 43). C'est dire, en d'autres termes, qu'il ne faut
pas commencer par considérer la Bible comme un livre
inspiré, mais simplement comme un livre humain, « produit et
témoin d'époques anciennes». C'est la première étape.

La seconde consiste à bien comprendre ce livre, c'est-à-
dire à y voir « les appels de Dieu mélangés avec les réponses
des uns et des autres » (p. 24). Ces appels sont « ici des ordres,
là des promesses, tantôt des déliATrances, tantôt des châtiments»,
et ils « culminent dans la vie et le sacrifice de l'Homme de
douleur » (p. 34). Ces appels, tout lecteur attentif se les
appliquera à lui-même : car « l'étude historique absolument objective

et indépendante de la personnalité qui s'y livre, est une
utopie ; l'individualité a son rôle à y jouer ; nous ne sommes
pas en droit d'être des curieux indifférents en ce qui concerne
l'Histoire de la Révélation » (p. 37). Alors le lecteur croira.

Troisième étape : « Notre témoignage préparera à entendre
celui des documents bibliques. Si la foi doit présider au travail
de la théologie biblique, le langage de la foi actuelle n'est
pas moins nécessaire pour ouvrir les esprits et les cœurs,
pour les aider à trouver dans la Bible ce qu'elle dit à tous
les hommes» (p. 43).

Telle me semble être la substance de cette étude, assez
difficile à suivre et à analyser avec précision. Si cette analyse
est exacte, elle peut suggérer, entre autres réflexions, celles-ci :

1° Les protestants de cette école ne séparent plus la Bible de

l'Histoire, ni par conséquent de la tradition ; ils ont même
besoin de la tradition pour déterminer la valeur historique des
documents bibliques. Cette première et très importante
conséquence constitue une évolution qui pourrait un jour rapprocher
le protestantisme du catholicisme. — 2° Comment les discours
des prophètes et leurs interprétations des faits de l'histoire
doivent-ils être tenus pour de véritables appels de Dieu, appels
de Dieu aux générations de leur temps et appels de Dieu à

notre génération actuelle Où est la preuve que ce ne sont
pas là des illusions, soit dans l'esprit des prophètes, soit dans
le nôtre En vertu de quel argument devens-nous logiquement

croire à ces prétendus appels de Dieu comme s'ils étaient
réellement des appels de Dieu? En un mot, comment la
Bible contient-elle réellement, et non imaginativement, une



— 600 —

révélation divine En quoi consiste le caractère sacré de la
Bible, si même elle en a un? En quoi consiste « l'autorité » de

la Bible dans de telles conditions, si ce mot n'est pas un Arain

mot? C'est ce que je n'ai pas \ru dans la thèse de M. M. —
3° Quoi qu'il en soit, la foi étant produite, commence, sous sa
«présidence», le travail de la théologie biblique: car, selon
M. M., c'est la foi qui « aide à trouver dans la Bible ce qu'elle
dit à tous les hommes». Ici seront certainement étonnés tous
les théologiens qui considèrent la théologie comme une science
à la fois historique, philosophique et morale, et qui, tout en
reconnaissant qu'elle a pour objet le domaine de la foi objective,

c'est-à-dire de la révélation divine soit naturelle, soit
surnaturelle, ne la confondent pas avec la religion et ne la font
pas « présider » par la foi subjective, mais bien par les règles
cle la critique historique, de la critique philologique, des
sciences et de la dialectique. Toute science particulière ne

peut être « présidée » que par la science universelle, et ni une
science particulière, ni la science uniAerselle ne sont la
religion, à laquelle se rapporte la foi. E. M.

L. Petit de Julleville : La vénérable Jeanne d'Arc ; Paris,
V. Lecoffre, 1900, 2 fr.

L'histoire de Jeanne d'Arc sera toujours une histoire
angoissante, et elle le sera d'autant plus qu'on l'écrira, comme
c'est le cas, simplement, sans aucune prétention littéraire, sans
déclamation, et en laissant parler l'héroïne le plus possible.
L'auteur n'est entré dans aucune discussion, pas même pour
essayer d'expliquer comment Jeanne a entendu ses «Aeix».
Aussi son petit volume se lit-il très facilement et aAec une
émotion profonde. Ce n'est qu'à la fin qu'il explique comment
Jeanne a été une sainte, comment elle a aimé la France en
Dieu. « Ceux-là, dit-il, ont bien mal connu son histoire qui
l'ont représentée comme une vierge guerrière, une amazone
épique. Jeanne n'aima jamais la guerre ; elle la fit pour obéir
à Dieu à qui il a\Tait plu de la choisir et de l'envoyer. Elle
la fit avec enthousiasme, sentant le souffle de Dieu passer sur
elle, et cédant à la joie de s'y abandonner; mais elle la fit
sans plaisir» (p. 191).



— 601 —

L'auteur juge ainsi la condamnation de Jeanne: «Le
procès de Jeanne d'Arc ne fut pas sincère; on l'a bien montré
par les témoignages du procès de réhabilitation. La pression
fut scandaleuse ; les Anglais Aeulaient absolument obtenir la
mort de la Pucelle, et le chef du tribunal était un ennemi
personnel de l'accusée. Mais enfin ce ne fut pas uniquement
pour obéir aux Anglais et satisfaire Cauchon que tant de
docteurs condamnèrent Jeanne d'Arc. Tous ne furent pas
simplement vendus ; plusieurs crurent sincèrement que la fermeté
de l'accusée tenait en échec l'autorité de l'Eglise. Cauchon,
fort habilement, séduisit les crédules par cet argument, comme
il savait gagner les habiles par d'autres moyens. Tout fut mis
en usage pour perdre la victime : l'argent, les menaces, les

promesses, la corruption et même les scrupules. Tous les juges
ne furent pas également infâmes ; plusieurs furent seulement
aveuglés par la prévention. Le dire, ce n'est pas beaucoup
relever la dignité humaine ; il faut toutefois lui concéder cette
circonstance faiblement atténuante » (p. 172).

Le volume se termine par le « Décret concernant la cause
de béatification et canonisation de la vénérable servante de

Dieu Jeanne d'Arc », daté du 27 janvier 1894 et signé par le
cardinal Masella, préfet de la congrégation des rites.

Aimé Puech: St. Jean Chrysostome; Paris, Lecoffre, 1900,
2 fr.

En 1891, M. Puech a publié un volume intitulé: «Un
réformateur de la société chrétienne au IVe siècle, St. Jean
Chrysostome et les mœurs de son temps.» Le nouveau volume
qu'il donne maintenant, est digne du premier : il est écrit d'après
les sources, sérieusement et sincèrement, mais je dois remarquer

que certaines questions théologiques y sont traitées très
superficiellement. L'auteur me dira qu'il a fait une simple
œuvre de vulgarisation et d'édification. C'est vrai; cependant,
même dans les œuvres de ce genre, on peut, sans étalage
d'érudition, indiquer en quelques pages la substance des
questions. Quoi qu'il en soit, l'auteur s'est appliqué à caractériser
de son mieux St. Jean Chrysostome comme orateur, comme
apôtre et comme théologien, et à montrer comment il s'est



— 602 —

développé à ce triple point de vue dans les diAerses périodes
de son existence.

St. Jean Chrysostome a traversé, en effet, d'abord une
période d'ascétisme (375-381), dans laquelle il plaça l'idéal
chrétien dans la virginité et le monachisme, puis une période
d'apostolat, dans laquelle, devenu prêtre et évêque, il comprit
mieux la grandeur des devoirs chrétiens dans la vie de famille
et de société (386-407). Cette différence du monachisme et de

l'épiscopat est fort importante. St. Jean Chrysostome l'a ainsi
indiquée dans son traité sur le sarcerdoce : « L'évêque doit
connaître tout du monde, aussi bien que ceux qui vivent dans
le commerce du monde, et pourtant son esprit doit rester
libre, plus encore que celui du moine qui vit sur la montagne.
Les austérités qui signalent le moine, dépendent de la constitution

du corps ; les Aertus de l'évêque ont toutes leur siège
dans l'âme et peuvent se développer quel que soit l'état du

corps et dans toutes les circonstances extérieures. Si l'on
admire celui qui vit dans la solitude et fuit tout rapport avec
la foule, j'accorde bien volontiers qu'en effet c'est là une

preuve de constance; mais je ne puis concéder que la force
de l'âme s'y démontre suffisamment; car celui qui, à l'intérieur
du port, se tient au gouvernail, n'a fourni encore aucune
preuve véritable de son art ; mais celui qui, en pleine mer et
pendant la tempête, est capable de sauver le vaisseau, doit
être reconnu de tous pour le meilleur pilote.» Telle était
l'idée que Chrysostome avait de l'évêque, et c'est cette idée

qu'il s'efforça de réaliser.
Comme orateur, il fut supérieur. Toutefois il importe de

iemarquer que la théologie oratoire ne doit pas être prise au

pied de la lettre et que ses homélies doivent être comprises
et jugées dans ce sens (p. 38-42). « Chrysostome, dit M. Puech,
était nourri de l'Ecriture; sa prédication n'en est que le
commentaire; et quand ils s'en sont inspirés à leur tour, nos
grands sermonnaires, comme Bossuet, n'ont pas trouvé de

meilleur modèle que lui. La hardiesse de certaines métaphores,
le pathétique de certaines apostrophes, un emportement de

passion extraordinaire, une franchise de langage qui va jusqu'à
l'extrême, ce sont quelques-uns des traits les plus frappants
de son éloquence, et il les doit en partie à la lecture assidue
de la Bible, surtout à la lecture des prophètes. D'autre part,



— 603 —

s'il est profondément biblique, il n'est pas moins grec. Il connaît

les grands classiques, et parfois il les imite. Il n'ignore
pas non plus les procédés de cette manière oratoire, post-classique,

que les historiens de la littérature grecque sont convenus
d'appeler asiatique, et il ne craint pas de lui emprunter quelques
effets d'un goût douteux1). Il serait curieux de montrer ce qui
a passé ainsi de la sophistique dans l'éloquence chrétienne. En
poursuivant cette analyse, on verrait mieux ce qui fait la
supériorité de Jean. On ne négligerait pas non plus de marquer
ses défauts, car il en a; sa facilité étonnante l'expose à devenir

verbeux; si sincère que soit son inspiration, il n'est pas
exempt d'une certaine coquetterie et de quelque rhétorique;
son imagination si féconde ne choisit pas toujours et parfois
s'égare» (p. 191-193).

Comme apôtre, Chrysostome a surtout insisté sur la morale
du christianisme. Le prêtre et l'évêque, en voyant la vie de
famille des fidèles, a modifié plusieurs de ses opinions
ascétiques antérieures. Il faut comparer, à ce point de vue, les

pages 20-21 et 78-79 du présent volume. «On se souvient, dit
M. Puech, du ton passionné qui distingue une de ses premières
œuvres, le traité de la Virginité, et de la sévérité avec laquelle
il jugeait alors le mariage... Quand il prêchait devant son
auditoire presque uniquement composé de gens mariés : « Le
mariage est bon, disait-il, parce qu'il retient l'homme dans le
deAeir et l'éloigné de la fornication.» Il ne faisait plus le tableau
des ménages désunis, en ayant l'air d'insinuer que tel est le
lot commun à tous... Et il leur présentait en contraste cette
belle peinture de la famille chrétienne qui termine sa 38e homélie

sur la Genèse. Quand il reprenait à son compte, sans se
souvenir du chapitre 25 de son traité de la Virginité, l'exemple
d'Abraham que lui opposaient alors ses contradicteurs, quand
il trouvait bon que la mère des Macchabées eût été mariée,
puisqu'elle a donné le jour à des héros, quand il célébrait
l'union admirable d'Aquilas et de Priscille, quand il rappelait
que Pierre fut marié et affirmait sur son salut que l'état de

mariage ne nuit en rien à la Aie chrétienne, il n'était plus
tout à fait celui qui avait écrit: «Puisque l'union conjugale

') Les contemporains s'en aperçurent. C'est ce qui résulte d'un des griefs dirigés

contre Chrysostome au Synode du Chêne. On avait relevé dans ses sermons des

expressions qui rappellent certaines manies de la 2e Sophistique.



— 604 —

nous ôte la libre disposition de nous-mêmes, qui ne se révolterait

contre une loi aussi tyranique?»
C'est aussi la connaissance des âmes et de leurs besoins

spirituels qui détermina Chrysostome, si entier et si exigeant
pour tout ce qui lui paraissait essentiel, à consentir, avec
infiniment de bon sens, à des adoucissements de discipline que
lui semblaient rendre inévitables les changements des temps
et le développement pris chaque jour par la Communauté
chrétienne (p. 105).

Enfin, comme théologien, Chrysostome appartenait à l'école
d'Antioche, qui attachait tant d'importance au sens historique
des Ecritures et qui faisait ainsi contrepoids aux abus qui
pouvaient se produire dans la méthode allégorique, à laquelle
s'appliquait surtout l'école d'Alexandrie. Toutefois il n'était
point exclusif, et il se montra fort sympathique envers les
Grands Frères, si connus pour leur origènisme. M. Puech a

certainement pris le mot « théologien » en mauveise part, quand
il a écrit : « Pas plus qu'il ne fut un homme d'Etat, Chrysostome

ne fut un théologienl). Les subtilités de la dialectique
ne l'attirèrent pas plus que les habiletés de la politique. Nous
avons vu combien son enseignement restait simple et qu'il
s'attachait uniquement à prêcher les grands devoirs que la foi
chrétienne impose à l'homme ; mais il les prêchait avec une
ardeur entraînante» (p. 196). Aioutons que, si Chiysostome
n'a pas connu les «subtilités de la dialectique», c'est surtout
dans sa manière de considérer les rapports de la nature et

de la grâce ; et à ce point de \rue, M. Margival l'a caractérisé
ainsi et avec une grande justesse : « St. Jean Chrysostome
admet que l'effort naturel de l'homme Aers le bien, loin de lui
être imputé à péché, lui confère un mérite certain, que notre
nature n'est pas à tel point viciée qu'elle ne puisse prendre
vers Dieu un libre élan, et que, pour manque et débile que
soit notre volonté, elle n'en est pas moins capable de s'approcher

du but que le secours d'en haut lui permettra enfin
d'atteindre 2).»

Telle fut, en somme, la physionomie de St, Jean
Chrysostome. E. M.

') Sur la théologie de Chrysostome, voir Néander et un bon résumé dans Bar-

denhever, p. 322-325.
2) Essai sur Richard Simon, p. 21.



— 605 —

Eug. RÉVEiLLAUD : Die Los von Rom-Bewegung in Frankreich.
(Berichte über den Fortgang der Los von Rom-Bewegung.
Herausgegeben von Pfarrer Lie. P. Bräunlich.) München,
Lehmann, 1900.

Der Verfasser geht von der allgemeinen Erwägung aus:
„Da der römische Katholizismus, wie er unter dem Einfluss
der Jesuiten geworden ist, sich mit der wahren Unabhängigkeit
der Nationen so wenig verträgt, wie mit den freiheitlichen
Einrichtungen, giebt es in der That für die Völker, welche diese

grossen Güter der Freiheit und Unabhängigkeit geniessen wollen,
keinen anderen Ausweg, als mit Rom zu brechen und sich
von seinen kirchlichen Fesseln loszumachen." Was im besonderen

der französische Staat im Sinne dieser BeAvegung thun
kann und muss, ist nach des Verfassers Ansicht die Aufhebung
des Konkordates Aen 1801, „welches die Geistlichkeit zum Vorteil

des Vatikans in ein Regiment einreiht, aus ihr ein
kompaktes und festes Ganzes bildet und sie hindert, sich
loszumachen". Aber das allein genügt nicht. Die Sache der Freiheit
und Unabhängigkeit hat noch nichts gewonnen, „wenn nicht",
wie Guyot betont, „die Familien selbst es sind, die sich von
Rom trennen". Schon vor 20 Jahren, als die Gefahr des
Klerikalismus und seines unheilvollen politischen, moralischen und
socialen Vorgehens sich schon voraussehen liess, kam die

BeAvegung in Fluss. Bedeutende Männer traten aus der römischen
Kirche aus und schlössen sich dem einen oder dem anderen
ZAveige des Protestantismus an : der Politiker Jules Favre, der
Senator Eugène Felletau, der Geschichtsschreiber Henri Martin, der
Senator Paul Casimir-Perier, der Oheim des früheren Präsidenten
der Republik, der ehemalige Justizminister Trarienx, der
Nationalökonom Frédéric Passy, der Deputierte Graf v. Douvil/e-

Mctillefen, der sich der altkatholischen BeAvegung anschloss, u. a.
Der Verfasser stellt nun zunächst fest, dass der Protestantismus
in all den Gegenden, wo er seit dem 16. Jahrhundert fest ein-
geAvurzelt ist und sich 200 Jahre hindurch im Sturm der schlimmsten

Verfolgungen erhalten hat, Aveder Terrain verloren hat,
noch Aerliert. Sodann geht er daran, den Stand der Dinge in
dem Teil Frankreichs kennen zu lernen, in Avelchem der
Protestantismus keine Kirchen hatte oder sie durch die Stürme der
Verfolgungen zu Ende des 17. Jahrhunderts zerstört sah. Er

Revue intern, de Theologie. Heft 31, 1900. 40



— 606 —

konstatiert auch hier überall Neugründungen ven Kirchen und
Seelsorgstationen. Um Paris allein zu nennen, so zählte man
in der Stadt und in den Vorstädten zu Anfang des Jahrhunderts
nur 3 Kirchen mit 4 oder 5 Geistlichen. Heute haben daselbst
die Reformierten 20 Kirchen oder gottesdienstliche Räume mit
über 30 Geistlichen ; die Augsburger Konfession besitzt daselbst
13 Pfarreien mit 17 Pastoren; die Methodisten haben 5 Kapellen,
die Baptisten 6 und ebensoviel Pastoren u. s. w. Die Gesamtzahl

der verschiedenen protestantischen Kirchgemeinden in
Frankreich beträgt mehr als 1000. Der Protestantismus hat
sich bereits die Stellung zurückerobert, die er ver der
Aufhebung des Edikts von Nantes inne hatte. Besonders erfreulich
und ermutigend ist die Bewegung in den Gegenden der beiden
Charente. Parallel mit dieser BeAvegung geht eine andere, die
Bewegung unter den Priestern. Den Anstoss zu derselben gaben
im Jahre 1897 Abbé Charbonnel, Abbé Philippot und Abbé Bourrier.

„Wir Avellen", schrieb Philippot, „französische Christen sein,
nicht mehr eine Nation Aen Sklaven, die den Römern
tributpflichtig sind." Und Bourrier: „Frankreich muss über den
Klerikalismus triumphieren und sich als Nationalkirche konstituieren."
Seitdem sind ihnen Aiele andere gefolgt: Avährend des Jahres
1898 27 Priester, im Jahre 1899 über 20. Bourrier giebt ein
eigenes Blatt heraus, das anfangs monatlich erschien, jetzt
bereits Avöchentlich erscheint. Über die Aussichten für die
Zukunft der Bewegung äussert sich der Verfasser voll Hoffnung.
Auch wir nehmen diese Bewegung der Geister zum guten
Zeichen. Montalembert hat einmal das katholische Frankreich
den „Vorhof des Vatikans" genannt. Ob er es heute auch noch
behaupten würde'? — Pfarrer Schiemee.

Paul Sabatier : Fratris Francisci Bartholi de Assisio
Tractatus de Indulgentia de S. Mariae de Portiun-
cula; Paris, Fischbacher, in-8°, 1900, 12 fr.

Ceux qui veulent étudier très sérieusement l'histoire
religieuse et littéraire du moyen âge, et en particulier l'histoire
de St. François d'Assise et de son ordre, ne peuvent que se

réjouir à la publication d'un nouveau volume de M. Paul Sabatier.

Le volume dont je viens d'écrire le titre, contient le texte



— 607 —

même du livre (latin) du frère François Bartholi d'Assise sulla

fameuse indulgence de la Portioncule (p. 1-101). — Ce texte
est précédé d'une longue et savante introduction, dans laquelle
M. P. Sabatier étudie: 1° la tradition officielle de l'ordre sur
cette indulgence jusqu'aux environs de 1330, puis la tradition
populaire au commencement du XIVe siècle, ensuite la fusion
de ces deux traditions au commencement du XIVe siècle
(p. XVII-CIII); 2° tous les manuscrits relatifs à cette question
(Assise, Bologne, Florence, Rome, Volterra, Trevi, etc.
(p. CIV-CLXXXIV). — Enfin, à la suite du texte en question,
différents appendices (p. 103-164), et une table alphabétique
admirable de précision (p. 165-202).

L'auteur commence ainsi son introduction : « Les historiens
orthodoxes racontent longuement de quelle façon St. François
obtint du saint-siège une faveur inouïe alors, celle d'une
indulgence plénière et absolue pour tous les péchés passés,
accordée à ceux qui, confessés, communies et absous,
visiteraient, le 2 août de chaque année, la chapelle Ste Marie de

la Portioncule, appelée aussi Notre-Dame des Anges. Il y a

quelques années, j'ai rejeté en bloc tout ce qui avait trait à

ce fameux pardon, mais de nouvelles études entreprises à

Florence, à Rome et surtout à Assise, m'ont amené à la
conviction que j'avais eu tort.»

François d'Assise, en obtenant cette faveur, a mécontenté
les cardinaux, les notaires apostoliques et tous les fonctionnaires

de la daterie; mais quelle hardiesse de sa part en
essayant de soustraire les âmes à la redoutable série de leurs
visas Aussi cette indulgence a-t-elle été attaquée et même
niée. Les documents relatifs à cette question sont groupés
par M. Sabatier en trois séries chronologiques, 1277, 1310 et
1335 (p. XLI-XLIII).

Je regrette de ne pouvoir entrer dans les détails de toute
cette exposition, qui est un chef-d'œuvre de patience,
d'érudition et de clarté. On ne saurait assez admirer, d'une part,
l'aisance avec laquelle l'auteur se meut au milieu des
innombrables documents contradictoires qui écraseraient tant d'autres
historiens, et, d'autre part, les infinis et minutieux scrupules
avec lesquels sa sollicitude pour la vérité historique poursuit
le rayon de lumière. Admirable méthode d'investigation qu'on
ne saurait assez recommander à tous les critiques d'histoire.



— 608 —

Espérons que les volumes annoncés ne se feront pas trop
attendre. E. M.

W. Schikmer, altkatholischer Pfarrer in Konstanz: Grundriss
der katholischen Glaubens- und Sittenlehre. Ein Leitfaden
für den altkatholischen Religionsunterricht an höheren Schulen.
Konstanz, 1900, in-18, 56 Seiten.

Ein Grundriss, kein ausführliches Lehrbuch der Glaubens-
und Sittenlehre Avili das Büchlein sein. Und darin entspricht
es den Forderungen der modernen Schulpädagogik. Es existieren
Lehrbücher der katholischen Glaubens- und Sittenlehre (auf
römisch-katholischer Seite) — wir nennen die Bücher ven
Bischof Martin ven Paderborn, Aen Dr. Arth. König, Aen Dr.
Th. Dreher — welche an die Schüler Avissenschaftlich ganz
exorbitante Anforderungen stellen, ein theologisches Wissen
voraussetzen, das diese nicht haben und nicht haben können.
Dr. Stöckel nennt diese Art Bücher sehr mit Recht „pädagogische

MissgeburteiA. Der vorliegende Grundriss umschifft diese

Klippe. Er giebt dem Schüler der höheren Schule eine feste

positive Grundlage der Glaubens- und Sittenlehre in 7 Kapiteln :

1. Lehre von Gott; 2. Gott der Herr der Welt; 3. Der Mensch
und die Sünde; 4. Jesus Christus, der Welterlöser; 5. Der hl.
Geist in der Kirche Jesu Christi; 6. Die letzten Dinge : 7. Von
dem christlichen Leben. Den näheren Ausbau hat der Reli-
gionslehrer je nach der Stufe der Klasse und der geistigen
Reife der Schüler frei in der Hand. Der Leitfaden aber erfüllt
seine Aufgabe, indem er dem Schüler den behandelten Lehrstoff

in übersichtlicher Zusammenfassung festlegt, eine plan-
mässige Wiederholung ermöglicht und zum bleibenden geistigen
Besitz des Gegenstandes Aerhilft.

Herbische kirchlich-theologische Zeitschriften im Jahre 1900.

In der nicht zahlreichen serbischen orthodoxen Welt giebt
es doch acht vertreffliche Zeitschriften, welche in diesem
Jahre in Aerschiedenen serbischen Provinzen, nämlich : Serbien,
Montenegro, Bosnien, Dalmatien und Syrmien, erscheinen.



— 609 —

Es würde mich freuen, wenn ich alle diese Zeitschriften
den hochgelehrten Lesern des hochgeschätzten altkatholischen
Journals: „Revue internat, de Théologie", bekannt machen

dürfte, weil sie es verdienen und lesenswert sind. Alle diese

Zeitschriften geben den BeAAeis einer unermüdlichen Energie
ihrer Leiter und Mitarbeiter.

Daher nehme ich die Freiheit, alle diese Zeitschriften hier
zu registrieren, sowie auch einige der vorzüglichen Artikel aus
diesem Jahrgänge hier zu nennen.

Die Zeitschriften sind folgende:
1. Crkweni Glasnik (der kirchliche Bote), offizielle Monats-

Revue, herausgegeben vom Heil. Synod der serbischen Kirche,
in Folio mit je 100 Seiten. Rédacteur Professor Dobrosaw
KoA'acevic vom theologischen Seminar zu Belgrad. Von allen
Artikeln (im I. — IV. Hefte) verdienen Erwähnung folgende:
„Die Canone der serbischen heil. Synode"; „Über die gesetzliche

Grenze zAAischen der Kirche und dem Staate", von Dr.
C. MitroAitch ; „Methodie, Mitropolit von Belgrad" ; „Judas,
Verräter Christi" ; „Bemerkungen über den altkathol. Kongress",
Aen Archimandrit Ilarion ; Chronik, Bibliographie, Kirchenpredigt

u. s. w.
2. Glas (der Bote), offizielles und kirchlich - litterarisches

Blatt des Bistums ven Niss, wird zweimal monatlich, Grossfolio

auf D/s — 2 Bogen, herausgegeben. Rédacteur Priester M.

Andjelkovitch, Suppléant am Gymnasium des Königs Milan zu
Niss. Im I.—VIII. Heft (Januar bis Mai d. J.) sind verschiedene
nennenswerte Artikel: „Kloster PiA*a in Montenegro"
(Fortsetzung), von Epis. Nikanor ; „Einige Worte über die Geistlichkeit

und Klöster bei den Serben zur Zeit des SklaAenturns",
Aen Mileva Sp. Dimitrievitz (Fortsetzung); „Die Art und die
Methode für die Reorganisation des ökonomischen und
materiellen Standes der serbischen Klöster", ven J. T. Wukiceric;
„Kloster Sicevo", Aen C. Marjanovits ; „Die serbische Jugend",
ein Vortrag ven Prof. V. Vulovic ; Pastoralbrief des orthodoxen
Bischofs Nikanor von Niss, „Allen gläubigen Nachfolgern Christi",
und andere verschiedene Artikel, sovAie auch: Bibliographie,
Kritik, Statistik, Bote, und alle offiziellen Edikte, Anordnungen,
Rundschreiben, Cirkulare und Kirchenpredigten etc.

3. Sion, offizielles kirchliches Wochenblatt, herausgegeben
vom Patriarchen Geòrgie ven Karlovitz, für praktische und



— 610 —

wissenschaftliche Theologie. Rédacteur Propst Joh. Jeremió zu
Karlowitz.

4. Prosweta (Kultur, Bildung), offiziell-kirchliches Monatsblatt.

Ausgabe der Mitropolie von Montenegro. Rédacteur Prof.
Popovitsch.

5. Istocnik (die Quelle), offiziell-geistliches Blatt. Ausgabe
der serbischen orthodoxen Bischöfe von Bosnien und Herzegovina.
Rédacteur Jeremonach Ilarion Radonitsch. Im I.—VIII. Hefte
(Januar bis Mai) sind verschiedene praktische und Avissenschaftliche

Artikel, soAvie offizielle Mitteilungen, Regeln und Kanone
gedruckt.

6. Eparhiski Glasnik (der Bote des Bistums von Dalmatien),
offizielles Kirchenblatt, herausgegeben vom theologischen Semi-
narium zu Zara.

7. Wesnik srpske crkwe ("der Bote der serbischen Kirche;.
Monatliche Ausgabe der Gesellschaft der serbischen Geistlichkeit

zu Belgrad. Das ist die älteste Zeitschrift Aen allen.
Rédacteur Nikolaus Bozitsch, Pfarrer von Belgrad. In den
Heften I—IV (Januar bis Mai) giebt es einige Artikel, Avelche
besonderer Erwähnung verdienen, wie: „Die historischen
Verdienste der serbischen Geistlichkeit im Dienste der Orthodoxie
und des serbischen Volkes", von Epis. Melentie; „Der
philosophische Blick auf die Welt" ; „Die Stellung der Frau in der
menschhchen Gesellschaft"; „Studium des Probstajakons W.
Ziokovitsch" ; „Das evangelische Weizenkorn im Bilde Jesu
Christi" etc.

8. Bogoslovski Archiv (das theologische ArchiAT), herausgegeben

und redigiert Aen Professor Stefan M. Weselinovic in
Alexinatz, I.—III. Heft mit je 120 Seiten in Folio. Niss. —
Diese vortreffliche zweimonatliche Zeitschrift hat die erste und
angesehenste Stellung unter den oben genannten serbischen
Kirchenzeitschriften eingenommen. Daher Avurde es mich freuen,
wenn ich hier einige, durch den Reichtum und durch den
wissenschaftlichen Wert hervorragende Artikel anführen könnte.
Es sind folgende: „Die Geburt Christi", S. 1-—9; „Das Jahr der
-Geburt Christi", S. 9—18 ; „Die ersten Tage Christi", S. 18—28 ;

„Die historische Autorität des hl. Evangeliums", S. 28—45,
242—251 (Schluss); „Ursacie, Episkop von Singidung"; „Die
Beilage zur Geschichte des Bistums ven Belgrad", S. 45—53,
252—259 ; „Die Beilage zur neueren Geschichte der serbischen



— 611 —

Kirche", S. 51—60; „Die staatsrechtliche Stellung der Religion
im römisch-byzantinischen Reiche", S. 60—73 und 280—293;
„Die Institution des hl. Jahres und die Cérémonie desselben in
Rom", S. 73—81; „Galileja und Nazaret", S. 230—242;
„Bibliographie der Kirchengeschichte"; Wl. J. Radojevitz, S. 259—268;
„Die christliche Tradition", S. 268 — 279; „Orthodoxe und
Union", S. 294 — 307. — Chronik: „Aus der Konstantinop.
Kirche"; „Die neueste Beziehung ZAvischen den ökumenischen
Patriarchen und Rom"; „Die Orthodoxie und die englische
Kirche"; „Die Krisis in der enghschen Kirche"; „Die griechische
Kirche im griechischen Königreiche"; „Heil. Athon"; „Die
Russen, Griechen, Georgianer im Kloster Lwer"; „Aus der Kirche
von Bosnien"; „Kalender ven Gregor in Russland"; „Die Russen
und die Papistaner zu Florenz"; „Die Orthodoxie in Amerika";
„Die neue Organisation der koptischen Kirche"; „Neuer Dios-
kor"; „Der heutige Stand des Christentums zu Chakläa" ; „Die
Abtretung eines Patriarchen". Aus der römischen Kirche:
„Annum Sacrum"; „Neue Kardinäle"; „Neuer Bischof ven Rom";
„Die Pilger in Rom"; „Die katholische Kathedrale in London" ;

„Aus Irland"; „Die katholische Kirche in Üsküb"; „Die Röm.-
Katholischen im Türkenreiche" ; „Die Mission in China" etc.;
„Die Franciskaner auf Formosa"; „Juden und Rimokatho-
liken" etc., S. 81 — 95 und 308—317. „Statistik", S. 317—323.
Die Zugabe und Variétés, S. 99—101 und 323—328. Die
Bibliographie und Kritik : „Die Übersicht der theologischen Journale
und Bücher", S. 107—109 und 328—339. Und zuletzt ein
Verzeichnis der berühmten theologischen Journale in der ganzen
Welt, S. 109 und 340—344.

Lie. N. R. v. Niss.

A. Vandal: Les voyages du marquis de Nointel (1670-
1680); Paris, Plön, in-8°, 1900.

Les lecteurs connaissent déjà cet ambassadeur, qui travailla
avec tant de zèle en Turquie et en Grèce à ultramontaniser
l'Eglise orientale, et qui employa, pour plaire à son maître
Louis XIV, tous les moyens possibles*). Le velume de M. Van-

') Voir la Revue, n° lo, 1895, p. 217-242; n° 13, 1896, p. 108-129.



-- 612 —

dal confirme notre point de vue, en ce sens qu'il fait très
bien connaître le caractère de Nointel, ses aptitudes et ses

incapacités, ses procédés, les agents dont il s'est servi pour
arriver à ses fins, sa légèreté dans les choses les plus sérieuses,
etc. Ce qui nous intéresse en lui, c'est moins l'ambassadeur
politique de Louis XIV et le négociateur des Capitulations de

1673, que l'ambassadeur de Nicole et d'Arnauld. On se
rappelle qu'une discussion s'était élevée entre Arnauld et le
pasteur calviniste Claude. Celui-ci prétendait que les Eglises
d'Orient n'enseignaient pas la présence de J.-C. dans l'Eucharistie

dans le sens transsubstantialiste enseigné par l'Eglise
romaine. Lorsque Louis XIV fit choix de Nointel pour le
représenter à Constantinople, Pomponne songea à le charger
de trouver en Orient des armes contre le calviniste. Louis XIV
approuva et « la recommandation faite à Nointel prit ainsi un
caractère impératif et presque officiel» (p. 48).

Arnauld, Pomponne et Nicole protégeaient Nointel à cause
de sa mère qui était fort attachée à Port-Royal. Malheureusement,

autant sa mère était sérieuse et austère, autant il fut,
lui, mondain et « d'une humeur aventureuse », quittant de bonne
heure les siens pour courir le monde. Mais il suffisait que ses

protecteurs lui demandassent ce service et surtout que le roi
lui exprimât ce désir, pour qu'il se fît un devoir de découvrir
au delà même de ce qu'on pouvait espérer. Il était de ces
hommes qui sont ingénieux à trouver l'introuvable.

Aucun choix, pour une telle mission, ne pouvait donc être
plus malheureux. Les Port-Royalistes se trompèrent totalement
sur Nointel, et Nointel surtout les trompa. Il eût fallu un
théologien, et, en tout cas, un homme de critique exacte, de
raison sérieuse, de conscience droite. Or Nointel n'avait aucune
de ces qualités. M. Vandal le peint ainsi. Sa mission fut une
« aventure » (p. VII). « Théâtral, dissipateur, Nointel fut encore
plus un bel esprit, un artiste... Une curiosité obsédante, effrénée,
voilà le trait dominant de son caractère... Il s'inspire des

romanesques et des exagérés ; même il tient par certains côtés
à ces fantaisistes qui furent sous Louis XIII des libertins de
lettres ; il y a naturellement en lui quelque chose d'exubérant
et de touffu, une sève bouillonnante et trouble... A Paris, il
fréquentait les coteries où se conservait le culte de la subtilité

italienne et de l'enflure espagnole... Un mauvais goût



— 613 —

exorbitant, grandiose, s'épanouit sous sa plume, avec des con-
tournements de pensée et des boursoufflures de style incroyables...
11 joint aux plus stupéfiantes inventions un pédantisme truculent.

Ses métaphores, ses hardiesses eussent ravi d'aise les
victimes de Boileau. Il fait parler les abstractions... Il a\Tait

la fureur du bibelot depuis les formes les plus exquises
jusqu'aux plus grossières. Il était épris de tout ce qui est amusant

ou simplement étrange... Sa friandise d'objets curieux
était souvent puérile, naïve, dépourvue de discernement»
(p. VIII-XL. «Il rêvait de découvertes retentissantes: sa vraie
carrière était celle du grandiose et de l'extraordinaire » (p. 41).

Tel était l'homme que le brave Arnauld chargea d'une des

missions les plus délicates qu'il y eût. Nointel la dénatura
complètement, en ce sens que là où il aurait fallu étudier
exactement et constater impartialement un point de foi, il pensa
qu'il lui suffirait de se procurer, à n'importe quel prix et par
n'importe quels moyens, des documents qui répondissent au

point de vue de ses amis et du roi, de manière à confondre
le plus possible les calvinistes. Si Nointel aux abois fut capable
de pressurer ses nationaux pour faire face à ses sottes dépenses,
il fut homme à pressurer davantage encore les orthodoxes
qui le redoutaient ou qui avaient besoin de lui. M. Vandal
raconte que, près de Bethléem, il y avait un prétendu repaire
qu'on appelait encore dans le pays « la montagne des Français

» ; que Nointel voulut y aller pour rendre hommage aux
descendants des croisés qui s'y étaient fixés; qu'il n'3' trouva
que quelques pillards que ses gens dispersèrent rapidement.
Et M. Vandal ajoute (p. 139): «Comme Nointel aimait à solen-
niser tous les épisodes de son voyage, il fit entonner un Dies
irae à l'intention de ces héros problématiques.»

Les documents relatifs à l'eucharistie que Nointel se

procura, sont encore plus «problématiques» que ces «héros».
Non qu'il les ait fabriqués lui-même, mais ce qu'il n'a pas
fabriqué, les gens dont il était entouré et qu'il employait à

son service étaient amplement capables de le fabriquer.
M. Vandal les dépeint ainsi. Dans l'île de Chio, jésuites, capucins,

dominicains, observantins, l'évêque latin, son coadjuteur,
leur clergé, les députés de la ville et « les particuliers les plus
considérables», étaient hommes à donner à Louis XIV, dans
les prières publiques, le titre de Rex noster (p. 118). Même



— 614 —

mensonge à Naxos (p. 125). «Il traînait avec lui un monde

étrange, des Levantis à physionomie de brigands et de pieux
missionnaires, des coureurs de mer et des pères jésuites, des

capucins et des Turcs, tous Aivant en passable intelligence,
aAec la familiarité méridionale» (p. 126). Cornelio Magni, son

compagnon de route, qui avait les mêmes goûts et les mêmes
vues que lui, les caractérisait ainsi: «Juifs bien raffinés, Grecs
d'esprit aigu, plus perfides que la perfidie même » (p. 132).

Nointel lui-même écrivit à Pomponne le 17 décembre 1674

qu'il y avait entre les capucins et les jésuites des compétitions
d'ambition pour « dominer sur les chrétiens orientaux », et que
ces émulations vont «bien loin» dans leurs effets, «jusques à

se servir d'une part des armes spirituelles, et de l'autre jusques
à les mépriser bien plus hautement que ne feraient des
calvinistes » (p. 331). Et c'étaient ces mêmes calvinistes qu'il s'agissait

de faire écraser par ces capucins et ces jésuites!
Les détails suivants ne sont pas moins caractéristiques.

Dans l'île de Chypre, Nointel eut affaire avec l'archevêque
Cicala. « C'était un habile homme que cet archevêque, dit
M. Vandal, possédant à fond les langues orientales et les

canons des conciles, ayant même étudié à Rome et parlant
latin, ce qui ne l'empêchait point de nourrir les plus mauvais
sentiments contre la véritable Eglise : au reste, prélat usurpateur

et simoniaque. La conversation s'engagea et l'on se mit
facilement d'accord aux dépens de l'ennemi commun : on dauba sur
Calvin et sa secte. Toutefois, cette rencontre avec l'un des

docteurs de la loi orthodoxe, qui se montra hypocrite et
cauteleux, ne dissipa point les préventions de Nointel contre les
Grecs et leur clergé: la conclusion qu'il tire de l'entretien,
c'est que le Turc a trouvé le secret de dominer les Grecs, et

qu'il n'y a que le bâton et l'esclavage qui les puissent mettre
à la raison » (p. 161).

Nointel fut seiwi par le grec Panaiotti, premier drogman
de la Porte. Or, M. Vandal le représente comme un homme

instruit, « mais cauteleux, rusé, et, comme le disait plus tard
un de nos ambassadeurs, plus faux que ne le comporte le

métier. Son parler avait des souplesses, des détours infinis:
nul n'excellait comme lui à souleAer des incidents, à embrouiller
les questions, sans que l'on pût s'en fâcher ; sur sa diplomatie
fluide, mobile, ondoyante, on ne se trouvait pas de prise» (p. 91).



— 615 —

Comment Nointel a-t-il pu se procurer les documents en
question? Deux choses, entre autres, l'expliquent amplement.
La première, c'est que Nointel faisait briller aux yeux des
orthodoxes l'espoir que Louis XIV, le protecteur des chrétiens
en Orient (p. 44-45), serait bientôt leur libérateur. C'était une
pure duperie : car Nointel avait pour mission de « turbaniser »

la France1), et Louis XIV, sous l'influence de Colbert, voulait
faire des affaires et du commerce en Orient, et, au point de

vue religieux, il voulait assujettir les Eglises orientales au

pape, et non les délivrer. Mais il n'en est pas moins vrai qu'on
a usé de ce stratagème pour capter la bienveillance des naïfs
orthodoxes et pour obtenir d'eux les déclarations en question.
Quelques esprits voulaient réveiller l'esprit de croisade. Le
Père Joseph poursuivait, à travers ses roueries de moine
politique, un but qui les excusait à ses yeux et qui suscitait toutes
les ardeurs de son âme franciscaine : la réunion de l'Europe
contre le Turc et la délivrance de l'Orient chrétien. C'est dans
ce but qu'il a rimé son ouvrage : De bello contra Turcas.
« D'instantes prières, dit M. Vandal, montaient vers Louis XIV
du fond de l'Orient. Là, si notre crédit politique et notre
commerce aAeient périclité, il y avait depuis un demi-siècle invasion

de nos missionnaires. Capucins et jésuites s'étaient glissés,
par d'obscurs cheminements, en pleine société orientale2). Ils
vantaient auprès des populations chrétiennes l'invincible pouvoir
du roi, la force de nos armées, dont ils se considéraient un
peu comme les éclaireurs. Convaincus par cette ardente parole,
les chefs des Eglises orientales enraient reconnaître en
Louis XIV le monarque prédestiné à leur délivrance, le
vengeur toujours attendu, et plaçaient en lui leur réconfort: «Nous

espérons, lui écrivait le patriarche grec d'Antioche, de \eir
un jour notre salut de la part de Dieu et de Votre Majesté»,
et le patriarche arménien d'Alep, dans des supplications emphatiques,

citait une prophétie aux termes de laquelle «l'Arménie
serait délivrée par un roi très puissant des Français » (p. 9).

C'était la continuation de la tactique bien connue des XIIIe,
XIVe et XVe siècles, appliquée non plus au pape, mais à

Louis XIV.

x) La France (urbanisée, c'est le titre d'un pamphlet qui fut répandu à profusion

quelques années plus tard en Europe. A'oir p. 189.
2) G. Fagniez, Le I'. Joseph et Richelieu, ch. VI, 312, 367.



— 616 —

La seconde chose qui explique les documents dont il
s'agit, c'est qu'au fond les Orientaux n'ont voulu attester que
leur croyance à la présence réelle de J.-C. dans l'eucharistie,
présence réelle que Nointel, qui exagérait tout, a aussitôt
transformée en présence substantielle, matérielle, et en
transsubstantiation. Ce qui surprend, c'est que Nicole et Arnauld
n'aient pas aperçu la méprise. J'ai dit que Nointel exagérait
tout. Il voulait, par exemple, « exagérer ses prétentions » en
ce qui concernait le protectorat religieux de la France en
Orient, en l'étendant à toute la chrétienté orientale, à tous les
catholiques indigènes, même aux sujets du Grand Seigneur
(p. 89) ; et il a dû en rabattre singulièrement dans les Capitulations

de 1673 (p. 109-110). Son exagération dans la question
eucharistique provenait de cette même disposition d'esprit.
M. Vandal atteste que les orthodoxes ne lui certifièrent que
leur croyances à la présence réelle : « Dans un touchant unisson,

dit-il, tous ces prêtres, depuis les métropolites d'Athènes
et d'Andrinople jusqu'aux humbles popes (sic) de Aillage,
déclarent qu'ils admettent la présence réelle, que Jésus est

présent, pour eux, sur l'autel dans le pain du sacrifice » (p. 70).
Même assertion au sujet du synode de Constantinople de
1672 (p. 101). Et Nointel interprète cette présence réelle en
transsubstantiation Le patriarche syrien-zwz' ayant dit sa

messe, et Nointel, y a}*ant assisté, ajoute : « Tous les assistants
du rite syrien, tant schismatiques en très grand nombre l) que
catholiques, ne témoignèrent pas moins de zèle et d'union en
ce rencontre qu'à donner des preuves de la croyance de la
transsubstantiation. » Voyons ces preuves. « Ce qu'ils firent
par des actes positifs de l'adoration que je leur ai vu faire de
l'hostie qui aArait été consacrée en pain levé ; son éléAetion fut
faite en grande cérémonie au bruit des sonnettes, des timbales,
cle mes trompettes, et à un cri clair et comme musical formé
tout d'un coup par les femmes sans aucune prononciation de

paroles ; ce qui fut suivi de prosternation à terre qui me
parurent générales et bien expresses, suivant l'observation
que j'en ai pu faire et suivant les assurances qui m'en ont été
données» (p. 157 et 330). Ainsi donc, des sonnettes, un cri

') C'est cette présence et ce témoignage des syriens non-unis qu'il aurait fallu
constater exactement.



— 617 —

musical et des prosternations, Aeilà ce que Nointel prend pour
les preuves de la croyance à la transsubstantiation miraculeuse

de la matière du pain et du vin en la matière du corps
et du sang de J -C. Il n'était pas difficile, et certes on comprend
les attaques de Richard Simon contre les fameux documents.

Mais, dira-t-on, Nointel avait pour secrétaire un orientaliste

distingué, Galland, qui a dû le prémunir contre toute
tromperie (p. 48-49). Galland ne s'est pas occupé de cette question

; il a cherché d'autres documents; on connaît ses Mille et

une Nuits. Nointel, ses capucins, ses jésuites et tous les
missionnaires latins, ses coopérateurs (p. 191), sont seuls responsables

de cette mystification ; et Nointel en est d'autant plus
coupable qu'il savait à quoi s'en tenir sur le degré de créance
qu'il fallait accorder à ceux auxquels il s'adressait. Il les a

traités d'engeance et il a fait une atroce description de leur
Pâque (p. 140-142). M. Vandal lui-même se moque de son
« genre emphatique » et de son courtisanisme. Il termine en
effet son récit de la fête de Pâques à Jérusalem, en glorifiant
« le fils aîné de l'Eglise, qui, renfermant dans sa personne
sacrée toutes les rares qualités de Clovis, Charlemagne, Saint
Louis et tant d'autres monarques dont il tire sa naissance, se

nomme Louis XIV, ce qui suffit pour en imprimer les grandes
idées que la langue ni la plume ne peuvent exprimer » (p. 143).
On Aeit donc clairement que Nointel voulait, aA*ant tout, plaire
au roi. Les missionnaires latins, il les jugeait aussi séAerement

que les Grecs. « Chacun d'eux, exhibant des titres anciens ou
récents, aspirait à la primauté; ils se disputaient aussi les
conversions avec autant d'âpreté qu'eussent pu le faire des
marchands pour de lucratives denrées. La qualité de missionnaire,
écrit judicieusement Nointel, ne détruit et même ne suspend
pas l'ambition » (p. 156).

Combien tout cela était peu sérieux dans l'esprit de Nointel,
nous le voyons encore par le récit de la fête de St. Louis
qu'il célébra dans sa chapelle de Constantinople. L'évêque
Calamine, vicaire patriarcal, chanta la messe ; un jésuite fit
l'éloge du Saint et surtout de Louis XIV. Puis Aeici la scène
d'opéra: «Comme cette péroraison venait de transporter
l'auditoire, un subit éclat de fanfares retentit, et l'on vit s'avancer
dans l'église deux compagnies d'hommes superbement costumés

et armés, destinées à figurer dans le carnaval en manière



— 618 —

de double quadrille. Ces deux cohortes symbolisaient l'Europe
et l'Asie, chacune aAec ses attributs caractéristiques », etc.
(p. 209). Et ceux-là croyaient à la transsubstantiation!

Il est à regretter que M. Vandal ne se soit pas étendu
sur les relations de Nointel avec le patriarche Dosithée
de Jérusalem. Terminons cette notice en remarquant que
l'abbé d'Estrades lui-même, ambassadeur à Venise, faisait à la
fin si peu de cas de Nointel qu'il ne répondait même plus à

ses lettres (p. 236). C'est aussi, je crois, le cas que nous devons
faire de ses prétendues trouvailles, pendant des Mille et une
Nuits de son secrétaire Galland. E. Michaud.

D* Daniel Völter: Die Visionen des Hermas, die Sibylle
und Clemens von Rom ; Berlin, Schwetschke, in-8°, 54 S.,
1900, Mk. 2.

Dans cette brochure, l'auteur, professeur de théologie à

Amsterdam, ne s'est pas proposé de faire une étude complète
du Pasteur d'Hermas. Laissant de côté les Préceptes et les
Paraboles, il n'a voulu étudier que les Visions. Il y en a
quatre (cinq si l'on considère le premier Précepte comme une
Vision). Quelles sont leurs ressemblances et leurs différences?
Peut-on dire qu'elles forment un tout? De quelle provenance
sont-elles? Quelle idée donnent-elles du christianisme, de l'Eglise,
de la justification Telles sont les questions, et beaucoup
d'autres encore, que l'auteur a cherché à éclaircir. Son
exposition, trop massive, fait bloc et manque un peu de jour; on y
veudrait quelques divisions qui séparassent les idées principales
des idées secondaires et qui permissent au lecteur de s'orienter

plus facilement. Quoiqu'il s'agisse d'un roman religieux
allégorique, difficile à comprendre exactement, cependant on
a raison de chercher à y mettre le plus de lumière possible,
certains détails présentant une valeur doctrinale réelle et un
certain intérêt historique.

Si l'on compare les conclusions du prof. Völter et celles
du prof. Funck, on constatera des différences considérables.
Nous ne saurions entrer ici dans la discussion des diverses
opinions; nous voulons nous borner au rôle de simple rapporteur.



— 619 —

Selon M. Funck (Hist, de l'Eglise), le « Pasteur d'Hermas »

est une sorte d'exhortation à la pénitence et aux bonnes œuvres,
dont le ton et les allures rappellent l'Apocalypse. Les Orientaux,

et même des savants modernes, ont confondu l'auteur
avec un certain Hermas, nommé dans l'Epître de St. Paul aux
Romains (XVI, 4) ; ils admettaient par suite que la composition

de ce livre était fort ancienne, quelques-uns même qu'elle
avait précédé la destruction de Jérusalem. Mais le fragment
de Muratori en attribue la paternité à un frère du pape Pie Ier

(vers 140). Cette indication serait plausible: confirmée par
divers témoignages d'origine occidentale, elle serait aussi
conforme à ce que l'examen du livre lui-même nous révèle et qui
s'accorde bien avec la date du milieu du IIe siècle. L'auteur,
il est vrai, se dit contemporain de Clément de Rome, et récemment

encore des critiques (E. Gaab, Th. Zahn, etc.) ont cru
devoir rapporter le livre à ce pontificat (100). Mais quelle
créance donner à cette affirmation jetée dans un ouvrage où
visions et révélations ne peuvent prétendre à être considérées
comme de véritables manifestations de Dieu, mais seulement
comme un pieux artifice de l'écrivain pour présenter ses pensées

au lecteur
Voici, au contraire, les opinions de M. Völter, d'après le

texte même :

«Wir sind also zu dem Resultat gekommen, dass Visio I
und II, abgesehen Aen den beiden Zusätzen am Schluss von
Visio II, Avohl zu unterscheiden sind von Visio III und IV. Sie
sind älter als diese und enthalten ZAvei gleichartige und
zusammengehörige Offenbarungen der Sibjile, worin Hermas, sein
Haus und seine Glaubensgenossen unter Hinweis auf die

Weltkatastrophe und die Belohnung der Auserwählten zur
Busse und Bekehrung, zur Gerechtigkeit, Enthaltsamkeit,
Ausdauer ermahnt Averden, und worin ihnen speciell noch mitge-
theilt AAird, dass von diesem Tage an die Busse für die
Heiligen zu Ende sei, Avährend die Heiden Busszeit haben bis
zum letzten Tage...» (S. 17).

« Wir meinen im Stande zu sein, gerade mit Hilfe der
pseudoclementinischen Schriften unsere These, dass der römische
Clemens kein Christ, sondern ein römischer Proselyt gewesen
ist, endgiltig zu beweisen...» (S. 33).

« Sofern nun die beiden ersten Visionen des Hermas ge-



— 620 —

rade eine Verfolgung von Proselyten voraussetzen, scheinen
sie in die Zeit des Domitian besonders gut zu passen. Und
auf diese Zeit eher als auf eine frühere scheint auch der
Umstand zu Aveisen, dass Clemens am Schluss Aen Visio II
offenbar als einer der Presbyter der Gemeinde, also als älterer

Mann vorgestellt AAird. Endlich aber wird zu Gunsten
unserer Annahme auch noch ein Gewicht in die Wagschaale
geAvorfen durch das Verhältniss, in Avelchem unsere Visionen
zum 4. Esra zu stehen scheinen... » (S. 40).

« Mit dieser Zeitbestimmung setzen Avir uns freilich völlig
in Widerspruch mit der Ueberlieferung, dass Hermas, der
Bruder des Bischofs Pius von Rom, unter dem Episkopat des
letztern (139/141—154/156) das Buch geschrieben habe. An
der Richtigkeit dieser Ueberlieferung, die im Canon Muratori
und im Catalogus Liberianus ven 354 Arertreten ist, hat man
übrigens schon bisher gezweifelt, vernehmlich Aveil der Pastor

den monarchischen Episkopat noch nicht kennt und auf die
entwickelten Formen des Gnosticismus keine Rücksicht nimmt.
Doch könnte man versuchen, wenigstens an der Person dieses
Hermas festzuhalten. Es wäre ja möglich, dass derselbe
ursprünglich jüdischer Proselyt geAvesen und erst später
Christ geworden ist. So Hesse sich selbst annehmen, dass er
allmählich die ganze Schrift verfasst habe, oder es bliebe
Avenigstens die Möglichkeit, einzelne Bestandteile derselben
und zwar gerade die ältesten, speciell also die beiden ersten
Visionen, auf ihn zurückzuführen. Allein die Sache könnte auch
so stehen, dass man sich ums Jahr 200 eben noch erinnert
hat, dass um die Mitte des zweiten Jahrhunderts der Hirte als
ein christliches Buch in Umlauf kam. Und wenn man nun
nach einem christlichen Hermas suchte, der der Verfasser
sein könnte, so schien sich dafür der Bruder des Bischofs Pius,
der diesen Namen führte, anzubieten... » (S. 42).

« Wir haben hiermit die Visionen des Hermas behandelt.
Es war uns dabei vornehmlich um die beiden ersten Visionen
zu thun. Wir wollten zeigen, dass diese beiden ältesten Stücke
des Hermasbuches ursprünglich sibyllinische Offenbarungen
jüdischen Ursprungs sind, und dass der darin genannte
Clemens, und damit überhaupt der berühmte Clemens von
Rom, der bis heute als christlicher apostolischer Vater geehrt
wird, nichts anderes als ein jüdischer Proselyt geAvesen ist.



— 621 —

« An das zunächst aus Visio I und II bestehende Schriftchen

hat wohl erst das Hinzukommen der dritten Vision vom
Thurmbau eine grössere Bedeutung gegeben. Dazu wurde
dann zunächst das Schlussstück von Visio III und Visio IV
gefügt. Visio III und Visio IV sind ebenfalls beide jüdischen
Ursprungs. Von Visio III und IV nahmen dann die Mandata
und Similitudines ihren Ausgang...» (S. 51).

« Wenn Avir hiermit die Hauptmasse des Pastor Hermae
als jüdisch anerkennen, so gilt dies indessen doch nur in
einem besonderen Sinne. Wir haben es hier nicht mit streng
jüdischer Literatur zu thun, sondern mit Proselytenliteratur,
die, so sehr sie vom Judenthum principiell beeinflusst und
genährt ist, doch die historisch-nationale Eigenthümlichkeit
und Beschränktheit des Judenthums abgeworfen hat. Ihr
religiöser Standpunkt ist universalistisch, und was vom Gesetz
festgehalten wird, ist im Grund nichts anderes als eine

strenge, wenn auch natürlich etwas jüdisch gefärbte Moral.
Wir befinden uns hier auf einem Terrain, das zwischen
Judenthum und Christenthum in der Mitte liegt, auf einem
Boden, der unmittelbar zubereitet war für die Aufnahme des
Christenthums. In den Kreisen, aus denen diese Literatur
hervorgegangen ist, hat das Christenthum ohne Zweifel rasch
grosse Eroberungen gemacht. Die Proselyten, die sich zum
Christenthum bekehrten, haben die ihnen vertraute und lieb
gewordene Literatur mit hinübergenommen ins Christenthum,
und sie hat sich hier auch mit Hilfe der christlichen Färbung
oder Bearbeitung, die man ihr zu Theil werden liess, behauptet,

wenngleich auf die Dauer nur als Katechumenenliteratur
im Rang der alttestamentlichen Apocryphen » (S. 54).

A. de Waal : Das heilige Jahr in Eom. Geschichtliche
Nachrichten über die Jubiläen, mit besonderer Rücksicht auf
deutsche Erinnerungen. Unter Benutzung ungedruckter Quellen.

ZAveite, verbesserte und vermehrte Auflage. Münster i. W.,
Heinrich Schöningh, 1900.

Dass die Kirche, „welche das Menschenherz und seine
Bedürfnisse so Avohl versteht", an Zeitenwenden ihren Kindern
„die Schatzkammer ihrer Gnadenmittel " eröffnet, dass sie diese

Revne intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 41



— 622 —

ihre Kinder nach Rom pilgern lässt, um der Schätze, als da
sind: Erhörung in besonderen Anliegen, Heilung in Leiden,
Vergebung sclrwerer Sünden, Reliquien, teilhaftig zu werden,
das sind bereits altbekannte Dinge. Neu und interessant aber
ist für uns die Einteilung der Gläubigen in solche erster und
zweiter Klasse. Die „geAvöhnlichen Gläubigen" mussten sich
„mit Tüchlein, welche auf Gräber der Heiligen gelegt Avorcleii

Avaren, oder mit Öl aus den Lampen, Avelche an diesen Gräbern
brannten", begnügen; Bischöfe und Äbte erhielten Gebeine,
„Avohl auch ganze Leiber der Märtyrer0'. Interessant ist uns
auch das Geständnis, dass zahlreiche Pilger nicht aus Frömmigkeit,

sondern „ut plerisque mos est ATagandi causa" nach Rom
gingen. Das erste Jubeljahr, 1300, hat an 200,000 Fremde in
Rom gesehen. Einen überwiegenden Anteil an dieser Zahl hatten
die Deutschen, wie auch nicht nur in Rom, sondern in ganz
Italien die Gasthöfe fast ausschliesslich in Händen Aen
Deutschen Avaren (,.hospitia faciunt Theutonici"). Die Opfergaben
beliefen sich nach de Waal in St. Peter auf 50,000, in St. Paul
auf 30,000 Goldgulden. Der Chronist ven Asti Aerrät uns aber,
dass am Altar Aen St. Paul Tag und Nacht zwei Kleriker
standen, Rechen in der Hand, mit denen sie das Geld zusammenscharrten.

Und das ist doch immer die Hauptsache gewesen.
Die Päpste haben den Weltruf der Römer, „das findigste,
geldgierigste Volk der Erde" (Döllinger, „Die Beziehungen der
Stadt Rom zu Deutschland im Mittelalter'1, Akademische Rede)
zu sein, ganz Avunderbar gerechtfertigt. Schon Freidank, lange
vor 1300, sagt:

„Römisch Netz, das fähet
Gold und Silber, Burg- und Land;
Das war Sanct Petern unbekannt.
Sanct Peter war zu recht ein Degen,
Den liiess Gott seiner Schafe pflegen,
Er hiess ihn nicht die Schafe scheren :

Nun will man Scheren« nicht entbehren."

Und dabei ist es stets geblieben. Im Jahre 1350 Avar abermals

ein Jubiläum von Clemens VI. ausgeschrieben, und auch
diesmal Avar der Erfolg, wie sich aus der Schilderung des

Florentiner Chronisten Villani ergiebt, ein „klingender". Urban VI.
hat 1389 den Zeitraum Aen einem Jubiläum zum andern auf
33 Jahre festgesetzt und das Jahr 1390 als Jubeljahr ange-



— 623 —

kündigt. Und schon das Jahr 1400 wurde abermals ein Jubeljahr,

aber — der finanzielle Erfolg blieb aus. Es folgten die

Jubeljahre 1450, 1475 und 1500, also nach je 25 Jahren ein

Jubiläum, „wegen der Kürze des menschlichen Lebens, der
Gebrechlichkeit und Sündhaftigkeit der Menschen", wie Paul IL
bei dieser Festsetzung hervorhob. Die Jubiläen des 16.

Jahrhunderts waren auch nicht glänzend; „die Zeiten waren nicht
darnach angethan". Und ven da an wurde es immer stiller
in der „Jubelzeit". Im 17. Jahrhundert schob man die Schuld
auf den spanisch-französischen Krieg, das Elend in Deutschland
nach dem dreissigjährigen Krieg, die Nachwehen des Türkenkrieges

und der Belagerung Wiens (1683) und endlich die

Stellung Ludwigs XIV. der Kirche gegenüber; im 18.

Jahrhundert auf Voltaire, auf Josef IL, Pombal etc. „Die zweite
Hälfte des 18. Jahrhunderts ist für das kirchliche Leben eine
jammervoll traurige Periode geAvesen; das Ende sollte noch
kläglicher Averden" (p. 65). Nicht besser fing das 19. Jahrhundert
an. Im Jahre 1800 musste das Jubiläum gar ausfallen; Pius VI.
starb als Gefangener Napoleons 1799, und der neue Papst
Pius VII. konnte erst im Juli 1800 seinen Einzug in Rom halten.
Das Jubiläum Leos XII. war abermals nicht glänzend. Vom
Jubiläum Leos XIII. verspricht sich de Waal desto mehr. „War
vor 100 Jahren der Katholizismus in weiten Kreisen erstorben,
Avaren vielfach die Bischöfe verAveltlicht und die Orden
verkommen, erschien damals Aielen das Papsttum und der
Katholizismus als eine Aeraltete und dem Absterben verfallene
Institution, so pulsiert dagegen heute fast überall frisches
religiöses Leben der Einladung (Leos XIII.) nach Rom wird,
wie in den glänzendsten Jubeljahren der Vergangenheit ven
allen Seiten, aus nah und fern, entsprochen Averden" (p. 69

und 70). Und das Beste erhofft de Waal von den Deutschen.
„Die deutschen Pilgerzüge sollen der Welt zeigen, dass die
Katholiken deutscher Zunge in alter Treue und kindlicher
Frömmigkeit zur heiligen Kirche und zum apostolischen Stuhle
halten" (p. 70). Bis heute ist daAen nicht viel gesehen Avorden.
Sollte es noch kommen? Qui vivra, verra!

Pfarrer Sciükmer.



624 —

Petites Notices.
* G. Deschamps : La vie et les livres (4e série) ; Paris,

A. Colin, 3 fr. 50. — Recueil d'articles littéraires publiés dans
le Temps. L'auteur les a classés sous les titres suivants : 1° à
la recherche de l'énergie; 2° à la recherche du bonheur; 3° à

la recherche d'une politique; 4° à la recherche de la beauté.
A dire vrai, on n'aura trouvé aucune de ces quatre choses
en fermant le volume, mais on aura écouté avec plaisir un
homme d'esprit. — La 5e série, qui vient de paraître, contient
des études sur Th. Gautier, Mérimée, Feuillet, Ed. Grenier,
le duc d'Aumale, Blanqui, Deschanel père, A. France, de Vogué,
P. Bourget, etc. Toutes donnent une note bien personnelle, et

pourtant objective et exacte. En ces temps de coterie et de

camaraderie, la critique de M. G. Deschamps sait se faire
respecter et estimer.

* E. Faguet : Histoire de la littérature française, 2 vol. ;

Paris, Pion, 1900. — Œuvre très personnelle. L'auteur a beaucoup

lu et beaucoup réfléchi, ce qui lui permet de parler avec
netteté et précision. On peut donc beaucoup apprendre avec
lui. Mais son ouvrage, qui n'est qu'un court résumé, et dans

lequel les gravures tiennent trop de place, présente vraiment
trop de lacunes, soit pour les détails biographiques des
écrivains, soit pour les dates bibliographiques, soit surtout pour
l'analyse des principales œuvres, analyse qui est presque
toujours escamotée et remplacée par une appréciation trop
sommaire. Les auteurs Je premier ordre ne sont pris que de profil,
et trop d'auteurs de second ordre sont omis, qui ont joué
cependant un rôle utile.

* G. Keizer : François Turrettini, sa vie et ses œuvres, et le

Consensus ; Lausanne, Bridel, in-8°, 1900. — L'auteur présente
ainsi son héros et son Aelume (dissertation pour le doctorat
en théologie) : « Quoique peu connu, Turrettini est indubitablement

un des plus éminents théologiens du XVIIe siècle, et,
après Calvin, le plus grand dogmaticien que GenèAe ait
produit. Ses origines remontent à la Réformation ; sa Aie coïncide
avec la période de la scolastique réformée. Dans toute
l'acception du terme, il est, pour ainsi dire, le produit de l'esprit
des pères de Dordrecht. Il est un des rédacteurs du célèbre



— 625 —

Consensus. Par le rôle qu'il joue, dans cette circonstance et
en sa qualité d'auteur de Y Institiitio theologica elenctica, il
termine une période de l'histoire de la théologie réformée. En
sa qualité de polémiste distingué, il est un t}~pe représentatif
des théologiens réformés du XVIIe siècle, et grâce à cela ses

œuvres nous font connaître admirablement sociniens et
arminiens, amyraldistes et catholiques... On s'est peu occupé de

notre théologien. Seul, M. de Rude a publié une Vie de Fr.
Turettini. Nous espérons néanmoins qu'on voudra bien reconnaître

à notre modeste travail quelque originalité» (p. 11-12).

* P. Lacoaibe: Esquisse d'un enseignement basé sur la
psychologie de l'enfant ; Paris, A. Colin, 3 fr. — L'auteur veut
qu'on élève l'enfant de manière à lui faire connaître le milieu
présent et à développer toutes ses facultés. Faire de l'enfant
une autodidacte, et cela dès l'école même, tel est le but. M.
Lacombe, qui est un penseur original, esquisse la méthode
qui y mène ; clic est fondée sur de nombreuses observations
personnelles, et sur des déductions tirées de la science
psychologique actuelle.

* L. Lacour : Les origines du féminisme contemporain ;
trois femmes de la Révolution (Olympe de Gouges, Théroigne
de Méricourt, Rose Lacombe); Paris, Pion, 1900, in-8°. — Le
titre général de ce volume indique sa portée. L'auteur, dans
son Avent-propos, complète ainsi son point de vue: «C'est
dans la Révolution française que se trouvent les véritables
origines du mouvement féministe actuel ; car si l'idée qu'il y
a égalité intellectuelle entre l'homme et la femme est bien
antérieure à la Révolution, si elle précéda le christianisme, c'est
seulement du jour où furent proclamés les droits de l'homme,
du jour au moins où se leva sur le monde la grande
espérance de l'émancipation de l'homme, qu'une doctrine parut et
put paraître de l'émancipation parallèle de la femme, suivie
d'un mouvement pour essayer cle réaliser cette thèse
intégrale. » — Ouvrage très documenté, que nous ne saurions
analyser ici.

* G. Larroumet : Nouvelles études d'histoire et de critique
dramatiques ; Paris, Hachette, 3 fr. 50. — Quoique ce livre
n'ait aucun caractère théologique, je le mentionne ici parce



— 626 —

qu'il touche à la morale et que sa manière de juger les choses
de littérature et d'art est sérieuse et réconfortante.

* C. Latreille : François Ponsard ; Paris, Hachette,
3 fr. 50. — On lira avec intérêt cette étude très détaillée sur
l'auteur de Galilée, de Y Honneur et l'argent, et de la Bourse.
L'« école du bon sens», dont il a été le représentant en son
temps, doit régner non seulement au théâtre, mais partout. Il
est bien regrettable que l'auteur n'ait écrit que deux actes de

la pièce qu'il méditait sur Irène ou les Francs à Constantinople.

Si ce théâtre n'est pas génial, il est sérieux et honnête.

* A. Ribot : La réforme de Venseignement secondaire ;
Paris, Colin, 3 fr. 50. — Les pa}rs où sont déjà réalisées les
réformes que les députés et les sénateurs français discutent
encore, ne pourront que déplorer le gâchis dans lequel se

paralysent des forces précieuses, mais ils pourront aussi
profiter de toutes les pensées judicieuses dont ce Aelume est

rempli. Ouvrage très suggestif pour tout éducateur et tout
père de famille.

* J. N. W. B. Robertson : The Acts et Decrees of the Synod
of Jerusalem, sometimes called the Council of Bethlehem,
holden under Dositheus, patriarch of Jerusalem in 1672; London,

Th. Baker, 1899, 5 s. — Ce volume est simplement la
traduction anglaise du texte grec qui a été envoyé par Dosithée

à Louis XIV et que le P. Hardouin a inséré dans ses
Acta Conciliorum en 1715. M. Robertson y a ajouté un
Appendix contenant la prétendue confession de foi de Cyrille
Lucar, confession qui a été condamnée par le Synode. Quelques

notes très insuffisantes sont en bas des pages. Il est

regrettable que l'auteur n'ait pas fait précéder sa publication
d'une étude sur les circonstances dans lesquelles ce concile a
été tenu, sur l'esprit qui l'a inspiré, sur le caractère et le
rôle de Dosithée, sur les relations de ce dernier aAec Nointel,
ambassadeur de France, sur les griefs des protestants qui
soutiennent qu'on les a condamnés à faux, etc. ; toutes questions
qui s'imposent à la critique sérieuse.



627

Librairie.

L'éditeur F. Alcan vient de fonder une bibliothèque des Grands
Philosophes, dont les deux premiers volumes ont paru :

Socrate, par le prof. Clodius Piat, in-8°, 1900, 5 fr. ; Kant,
par le prof. Théodore Ruyssen, in-8°, 1900, 5 fr. — Nous
les étudierons dans notre prochaine livraison.

A. Dufourcq : Etude sur les Gesta Martyrum romains, 83° fascicule

de la Bibliothèque des écoles françaises d'Athènes et de

Rome; Paris, Fontemoing, in-8°, 441 p., 1900. (Voir notre
prochaine livraison.)

Holtzmann und Krüger: Theologischer Jahresbericht: XIX. B.,
Litteratur des Jahres 1899, I. Abt., Exegese (von Siegfried
und Holtzmann); Berlin, Schwetschke, Mk. 9 (Subskriptionspreis

des kompl. Bandes Mk. 30).

Dr W. Joos: Der nassgemachte Pelz, Beitrag zur vergleichenden
Konfessionskunde, VIII. vermehrte Auflage; Schaffhausen,
Schoch, br., 1900; — Der niedere Klerus und das Cölibat
vor dem Schwurgerichtshofe von Schwaben und Neuburg,
br., 1899; — Die Bulle «Unam sanctam» und das Vatikanische

Autoritätsprinzip, br., 1900.

Dr H. Lisco: Vincula Sanctorum. Ein Beitrag zur Erklärung der
Gefangenschaftsbriefe des Apostels Paulus ; Berlin, Schneider,
1900, 3 Mk.

A. v. Maljzeav, Propst : Menologion der orthodox-katholischen
Kirche des Morgenlandes, I. Teil (September—Februar),
deutsch und slavisch unter Berücksichtigung der griechischen
Urtexte; Berlin, K. Siegismund, in-18, 1900.

Prof. Fr. Nippold : Ein Friedensprogramm und AbAvehr einer
Kriegserklärung; das geschichtliche Erbe und die zukünftige
Aufgabe der kirchlich-liberalen Richtung; Berlin, Sclrwetschke,
1900, Mk. 1.60.

W. K. Sabler : Aójoi sxcpwr-qllsmc sv AiaqÔQoiç Isçoîç TxatâsvTr^

QÎOIÇ, flS&SÇ/.UjVSV8-iVt£Ç i-TCO UQOßOvd%OV &iO(fl?.OV IIctG%ttXiÒOV,



_ 628 —

AiòaGxcilov tïjç Qsoloyiaç xal Borftov "Enômov tov 'ExxXi-jGicc-

Gnxov 2s(iivaQlov UstqovtcóXìwc. Ev JIstqovttóXsi, Ex tov Tvtco-
ygacpsiov ttjç 'AyiooTaTrjç AioixovGïjç 2vvóòov irccOwv xwv 'PcoOGioSv,

1900. (Sentiments élevés, patriotiques et religieux.)

Prof. P. J. Savetloff : Essai d'exposition apologétique de la
doctrine chrétienne orthodoxe, 2 vol. in-8; Kieff, 2e édit., 1899.

— Cours d'apologétique, 1 vol. in-8; Kieff, 1900.

Fr. Thomas : Science, Morale et Religion (réponse à M. le prof.
Buisson); Genève, Jeheber, br., 1900.

Türkisches im Christentum, oder Volksprotest gegen die
fernere Duldung einer mit den Interessen des allgemeinen
Wohles unvereinbaren priesterlichen Verletzung der öffentlichen

Moral; München, Scholl, 1899, br. 1 Mk.

H. Weil, de l'Institut : Etudes sur l'antiquité grecque ; Paris,
Hachette, 1900, in-18.

Dr. E. Zirngiebl: Zur religiösen Frage; München, Beck, 1900,
Mk. 4. — 1. Zur Lage; 2. Über Glauben und Wissen; 3.

Ein Mysterium im Lichte des Glaubens und Wissens; 4.

Ausflüge in die Geschichte ; 5. Zur Unionsfrage ; 6. An der
Wende des Jahrhunderts.

-=—03=-^-


	Bibliographie théologique

