Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 30

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 376 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

E. Boutroux: Questions de morale et d'éducation, 3¢ édit.;
Paris, Delagrave, in-18, 117 p., 1899.

Ce livre est petit de volume, mais grand de pensée. L'au-
teur n'est pas seulement un professeur de philosophie, il est
encore un philosophe. Il cherche vraiment a se rendre compte
des problémes soulevés par l'esprit humain, a les analyser
consciencieusement, 4 peser la valeur des solutions; il discute
non pour discuter, mais pour €claircir. Il ne se paie pas de
mots, il n’exagére rien, il n’a aucun parti pris, il n’évite pas
les difficultés. 11 a besoin d'une conviction, et il veut que la
sienne soit éclairée et vraie. « Une conviction raisonnée, dit-il,
a plus de prix qu’une opinion fondée sur le seul instinct; et
en ce si¢cle d’analyse et de critique, il est utile que les véri-
tés évidentes elles-mémes produisent leurs titres » (p. 64). Cette
sincérité, ce sérieux, cette pénétration rendent la lecture de
ce livre trés attrayante, et d'ailleurs, combien instructive!

M. Boutroux est philosophe et chrétien: sa philosophie le
mene au christianisme, et son christianisme le rend plus phi-
losophe. Avec lui, tout s'éleve. Les questions qu'il a étudiées
dans ce volume, sont d'abord les trois types principaux de la
morale, morale hellénique ou esthétique, morale chrétienne ou
religieuse, morale moderne ou scientifique; puis, le pessimisme,
les mobiles de 1'étude, et la lecture a haute voix. Ce qui nous
intéresse surtout, ici, c'est son étude sur la morale chrétienne,
dont la supériorité éclate, soit qu'on la compare a la morale
hellénique, «qui ne s’'abaisse pas jusqu’aux miséres physiques
et morales dont souffre maintenant l’humanité, et qui ne se
hausse pas non plus jusqu’aux ambitions nouvelles qui soulévent
les ames» (p. 15); soit qu'on la compare a la morale dite
scientifique, qui n’est encore qu'en voie de formation, pour ne



. BT ==

pas dire de déformation. Je le répéte, cette étude sur la morale
chrétienne est tres substantielle et d'une grande élévation.
L’esprit de l'auteur est résumé exactement dans cette conclu-
sion (p. 52):

« L’homme est un voyageur qui cherche sa patrie. La
science se tient a ses coOtés, lui offrant, au gré de ses désirs,
les diverses puissances de la nature; mais la science, indifté-
rente a la voie qu’il prendra, ne peut lui servir de guide.
Cependant, devant lui apparait un génie jeune et beau: c’est
le génie de I'harmonie, le génie de la Grece. Il prend I'homme
par la main, et le conduit & travers de belles contrées. Ils ar-
rivent au sommet d'une montagne; et, autour d’eux, se déroule
un tableau merveilleux de grace et de lumiere. Le ciel et la
terre se fondent sans qu'on discerne la ligne qui les sépare.
« Contemple et sois heureux,» dit le génie. Et le voyageur
est tenté de s'écrier: «Ici est ma patrie.» Mais un je ne sais
quoi tressaille en lui, une inquiétude s’éveille; il s’interroge.
N’a-t-il pas d’autre destin€ée que de contempler ainsi les étres
de la nature, du dehors et dans leur ensemble? Il veut voir
de prés ce que sont et ce que font tous ces étres qui, apercgus
d’en haut, se fondent dans 'harmonie du tout. Il descend et
regarde. Hélas! ce sont des étres qui peinent, qui souffrent,
qui s’entre-détruisent, qui sont chargés de miséres physiques
et morales. Il pressent alors pour lui-méme une autre desti-
née: la communion de sentiment, c'est-a-dire de souffrance,
avec tous ces misérables. Le monde invisible, le monde des
ames, se révele a lui. Secourir ses fréres, les aimer, travail-
ler pour qu'ils deviennent bons et heureux: n’est-ce point la
l'idéal qu’il réve? «Tu es belle, 6 ma patrie visible, séjour
de I'harmonie et de la sérénité. Mais tu as, 6 ma patrie invi-
sible, la sublimité du mystere, de l'infini et du divin. Ma des-
tinée n'est-elle pas de tendre a celle-ci, tout en vivant dans
celle-1a? »

Je recommande vivement cet opuscule aux peres de famille,
aux maitres et aux jeunes gens sérieux. E. MicHAauD.

Revue intern, de Théologie, Heft 30, 1900, 25



= BT =

W. St. CHap Boscawen: La Bible et les Monuments, trad.
de l'anglais sur la seconde édition par M. CrL. peE Fave,
avec 24 photogravures; Paris, Fischbacher, in-8°¢, 1900.

L’auteur prouve qu'une étroite relation a existé entre le
peuple hébreu et les habitants de I'Assyrie et de la Chaldée,
et que cette relation donne une grande valeur aux paralleles
entre les anciennes littératures de ces empires et les Ecritu-
res. Il montre qu'au point de vue de la race et de la langue,
les Hébreux et les anciens Sémites de la Mésopotamie étaient
étroitement alliés. Leur langue révele le fait qu'il fut un
temps ou ces deux peuples avaient une patrie commune et
que cette patrie €tait le berceau de la race sémitique. Il sup-
pose que, pendant cette longue période de rapports mutuels,
des traditions ayant trait aux origines de toutes choses se
sont formées, et qu’elles ont ¢été la propriété commune des
Hébreux et des Babyloniens (p. 23).

L’auteur dit dans sa préface (p. IX): «Quelle influence
cette culture presque toute puisée a Babylone, eut-elle sur
Isragl? Jusqu'ici, nous n'en savons rien. Des recherches futures
tiennent peut-étre en réserve de nouvelles révélations. Un fait
demeure qui exige de la prudence. Il s’est introduit dans la
critique biblique un élément avec lequel il faut compter, in-
connu jusqu'a ce jour, et qui peut au premier moment nous
obliger a4 modifier entierement la théorie actuelle, a laquelle
I'apologétique semble tenir. »

Toute cette thése est bien démontrée. Les documents sont
clairs et, ce semble, péremptoires. Mais il reste évident que,
de méme que les vérités religieuses enseignées a Babylone
ont été épurées dans le judaisme, de méme elles lont été
encore davantage dans le christianisme qui les a complétées
et perfectionnées. Cela est frappant surtout au sujet de la
doctrine de la vie future (ch. VI). L'auteur termine ainsi ce
chapitre: «Pendant la période du dernier empire babylonien
(606-538 av. J.-C.) et pendant la domination des Perses, l'en-
seignement des prétres subit bien des changements et attei-
gnit & une forme plus élevée et plus pure. Ce fut alors, et
dans les ages suivants, que beaucoup d’'idées eschatologiques
que nous trouvons dans les écrivains juifs et apocalyptiques
prirent naissance, et que le Royaume des cieux commenga a



— 379 —

revétir une forme plus précise dans l'enseignement religieux
du temps, mais nous ne pouvons encore rien conclure de dé-
finitif, vu le manque actuel de documents religieux de cette
période.» On voit dés lors toute la portée de cet ouvrage.
E. M.

(. A. CorxeEL1Us: Historische Arbeiten, vornehmlich zur Refor-
mationszeit; Leipzig, Duncker & Humblot, 1899. Gr. 8, 628 S.
Pr. 13 Mk.

Wenn nach Dollinger zu einem Historiker ersten Ranges
,Genialitit in der Erfassung der Charaktere und Ereignisse und
psychologische Divinationsgabe® erforderlich ist, so finden wir
diese Forderung in Cornelius’ Schriften erfiillt. Das tritt in den
uns vorliegenden ,Historischen Arbeiten® zu Tage, die der
greise Gelehrte als ,Abschiedsgruss an seine Freunde hinaus-
sendet, mit der Bitte um ein freundliches Gedichtnis“. Es sind
neun Arbeiten: I. Die Miinsterischen Humanisten und ihr Ver-
hiltnis zur Reformation; II. Die Niederlindischen Wiedertiufer
wihrend der Belagerung Minsters 1534—1535; III. Zur Ge-
schichte der Miinsterischen Wiedertiufer; IV. Zur Geschichte
Calvins; V. Uber die deutschen Einheitsbestrebungen im 16. Jahr-
hundert:; VI. Kirchenpolitische Aufsiitze (1. Die Kolner Adresse
an Ddéllinger; 2. Franzosische und deutsche Inopportunisten;
3. Zur Konzils-Litteratur; 4. Die erste (Geschichte des vatika-
nischen Konzils; 5. Die Jesuiten im Streit iiber die Politik
Pius’ IX.); VII. Gedichtnisrede auf J. v. Dollinger; VIII. Bio-
graphische Aufsiitze und Nekrologe; Kap. IX enthéilt das Ver-
zeichnis der Schriften von C. A. Cornelius. — Die erste Arbeit
giebt uns in gedringter Ubersicht die Geschichte eines Jahr-
hunderts des Minsterschen Humanismus. Das zweite Kapitel
behandelt die Niederlindischen Wiedertiufer wihrend der Belage-
rung Minsters 1534—1535. ,Wenn Miinster sich als der Haupt-
vulkan bezeichnen léisst, durch welchen die unterirdische Ga-
rung der Wiedertduferei den Weg zum Tageslicht gefunden
hat, so ist es das Eruptionsgebiet des Vulkans®, auf welches
der Verfasser in diesem Aufsatz die Aufmerksamkeit richten
will. Das dritte Kapitel giebt Aufsitze aus der Allgemeinen
deutschen Biographie zur Geschichte der Miinsterischen Wieder-



— 330 —

tdufer wieder: 1. Johann Bokelson; 2. Johann Kloprys; 3. Bernt
Knipperdollinck ; 4. Jan Mathyszoon. Die vierte Arbeit ,Zur
(Geschichte Calvins“ enthilt: 1. Der Besuch Calvins bei der
Herzogin Renata von Ferrara im Jahre 1536; 2. Zur Verban-
nung Calvins aus Genf im Jahre 1538; 3. Die Riickkehr Cal-
vins nach Genf; 4. Die Grindung der Calvinischen Kirchen-
verfassung in Genf 1541; 5. Die ersten Jahre der Kirche
Calvins 1541—1546; 6. Calvin und Perrin 1546—1548. Diese
.Calviniana“ begleitet eine Erliuterung des Verfassers, durch
die ein Hauch der Wehmut zieht. Er sagt: ,Nach dem Tode:
meines Freundes Wilhelm Kampschulte wurde ich durch die
Mitteilung tiberrascht, dass er die handschriftliche Fortsetzung
seines Werkes mir zu unbedingter Verfiigung iiberwiesen habe.
In der Meinung, im Sinne des Verstorbenen zu handeln, habe
ich zuniachst das Manuskript zuriickgelegt, um die Vervoll-
stiindigung des Quellenmaterials abzuwarten ; und dann, wihrend
die Strassburger Ausgabe der Werke Calvins allméhlich vor-
rickte, dem Gedanken Raum gegeben, meine selbstindige Mit--
arbeit dem Werke zu widmen. Der Plan, der aus dieser An-
regung hervorging, hat die Geschichte der Kimpfe und Ent-
wicklungen, durch welche Genf calvinisch geworden ist, zu
meiner Aufgabe gemacht. Diec Ausfiilhrung erstreckte sich tiber:
mehrere Jahre. Ich besuchte regelmiissig die Archive zu Bern
und Genf. Daneben entstanden die Arbeiten, die hier vorgelegt
sind. Als die archivalischen Studien beendet waren, wurde das
Manuskript des Freundes vorgenommen. Bei dem Geschiift der
Abschrift seiner Anmerkungen traf mich ein Schlaganfall, der
nicht bloss diese Arbeit abbrach, sondern iiberhaupt jegliche
Arbeit hinderte. Eine Zeit lang hoffte ich, die Folgen des An-
falls iiberwinden und zu meinem Lebenswerk zuriickkehren zu
konnen. Erst als die Hoffnung sich nicht erfiillte und eine neue
Krankheit das Lebensende herbeizufiihren drohte, liess ich Mut
und Hénde sinken. Zu meinem Gliick hat damals Dr. Walter
Geetz, den ich in fritheren Jahren als Mitarbeiter unserer histo-
rischen Kommission kennen und schitzen gelernt hatte, sich
bereit erwiesen, meine und meines Freundes Papiere zu
empfangen und die Herausgabe des Werkes von Kampschulte
tiber Calvin zu ibernehmen. Das Ziel meiner Wiinsche, so
lange Zeit unerreicht geblieben, ist jetzt unerreichbar geworden.
Mogen die Trimmer, die den Weg dorthin bezeichnen, hier



— 381 —

vereint ein bescheidenes Zeugnis abgeben von dem Geist briider-
lichen Wetteifers, dem sie ihr Dasein verdanken.* — Die
deutschen Einheitsbestrebungen im 16. Jahrhundert fihrt uns der
Verfasser vor, ,weil es in einer grossen Krise, wie die gegen-
wirtige (das Thema ist in der Festrede der Miinchner Aka-
demie 1862 behandelt), doppelt lehrreich ist, einer &hnlichen
Vergangenheit sich zu erinnern, nicht in dem Sinn, dorther die
Vorschrift des Handelns zu entnehmen — denn die Ereignisse
wiederholen sich nicht wie die Jahreszeiten — wohl aber, um
das Urteil zu scharfen und das Gemiit richtig gestimmt, vor
allem frei von Hoffart zu bewahren“. — Uberaus lehrreich
und von bleibendem Wert sind die kirchenpolitischen Aufsditze.
In dem ersten Aufsatze: ,Die Kolner Adresse an Dillinger®
(zuerst abgedruckt in der Allg. Ztg. vom 18. Februar 1870),
weist der Verfasser auf die grosse Bedeutung hin, ,dass eine
der grossten katholischen Stidte Deutschlands in dem begonnenen
religiosen Kampf offen und entschieden Stellung nimmt“. Der
zweite Aufsatz: , Franzisische und deutsche Inopportunisten® (zu-
erst abgedruckt in der Allg. Ztg. vom 24. April 1870), behandelt
die Stellung Dupanloups gegen die Opportunitit der verlangten
dogmatischen Definition und dieselbe Stellung, welche die
deutschen Bischofe, aber ,ohne dieselbe Tapferkeit® in der
Frage eingenommen haben. Der Artikel: ,Zur Konzils-Littera-
tur“ weist auf die Schrift des Erzbischofs Kenrick von St. Louis
hin, deren Inhalt .berechtigt, ihren Verfasser neben den Stross-
mayer, Hefele, Dupanloup, Darboy, Schwarzenberg, Rauscher
unter die Hiaupter der Opposition zu zihlen“. Der vierte Artikel
behandelt die erste Geschichte des vatikanischen Konzils von Lord
Acton (zuerst in der Allg. Ztg. vom 4. April 1871), der seine
»hochst beachtenswerten Mitteilungen® mit dem Hinweis darauf
schliesst, wie einige Bischofe der Minderheit vorschlugen: alle
sollten der Sitzung beiwohnen, ihr Votum wiederholen, die
Unterschrift verweigern und ein leuchtendes Beispiel des Mutes
und der Treue geben. Aber man habe mit Leuten zu thun
gehabt, die lieber den Glauben preisgeben, als sich einer Ex-
kommunikation aussetzen, und so sei mit geringer Mehrheit
beschlossen worden, ihr ,non placet® in einer schriftlichen Ein-
gabe zu erneuern und Rom in corpore vor der offentlichen
Sitzung zu verlassen. ,Diese Manner“, sagt Cornelius, ,sind
von Anfang bis zu Ende Schritt um Schritt vor der Entscheidung



zuriickgewichen und haben auch in ihrer letzten, scheinbar so
gemessenen, schriftlichen Erklirung im Grunde die Entschei-
dung wieder von neuem in die Zukunft geschoben, d. h. schliess-
lich aus den Hénden gegeben. Hitten sie in dieser Erklirung,
wie sie gewissenshalber mussten, mit klaren Worten dem Papst
und dem Konzil das Recht abgesprochen, iiber ihr non placet
weg ein Dogma zu proklamieren, hétten sie im voraus die
Unterwerfung unter einen solchen Akt unchristlicher Tyrannei
verweigert, so hitte jeder einzelne von ihnen aus der gemein-
samen That die Kraft geschopft, auch nach dem Konzil der
drohenden Gewalt ein non possumus entgegenzusetzen, und
dann hitte die Minderheit, ob gross oder Kklein, wirklich die
Pforten einer besseren Zukunft offen gehalten.“ Der fiinfte
Artikel endlich: . Die Jesuiten im Streit iiber die Politik Pius’ I1X*
(zuerst in der Allg. Ztg. 1878), behandelt die Verurteilung der
Politik des Papstes durch den Jesuitenpater Curci in Beziehung
auf das Verhéltnis der Kurie zu Italien. — Iis folgt die Ge-
ddchtnisrede auf 1. v. Dollinger (gehalten in der offentlichen
Sitzung der k. bayr. Akademie der Wissenschaften zu Miinchen
am 28. Mirz 1890), ein wahres Kabinettstiick eines Nachrufes.
Der Redner vergleicht Doéllinger mit Bossuet: Bossuet und
Dollinger, die beiden hervorragendsten Méanner der lateinischen
Kirche in den letzten Jahrhunderten! Beide auf demselben
Standpunkt, dem Standpunkt der alten Kirche, dem Standpunkt
der grossen Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts! Der eine
unangefochten, in Rom wie in Paris verehrt, einem Kirchen-
vater gleich gehalten. Der andere dem Bann der Kirche ver-
fallen!* Er vergleicht ihn ferner mit Dante: .Als Dollinger
auf dem Totenbette lag, ist das Wort gesprochen worden: wie
gleicht er Dante! Der das gesagt hat, der hat sich nicht ge-
tauscht; ja, es liegt in dem Wort mehr und grosseres, als er
gedacht hat. Ja, er war dem grossen Dichter dhnlich, den er
ins Herz geschlossen hat alle die Tage seines Lebens, und dem
er ins Herz geschaut hat wie niemand anders. Beide Méanner
trugen in tiefbewegter Seele die Sorge um die ganze Christen-
heit, und beide klagten das Ubermass der pipstlichen Gewalt
als das grosse Ubel der Welt an....* — Den Schluss bilden
biographische Aufsdiitze (aus der Allgemeinen deutschen Biogra-
phie) und Nekrologe (aus den Sitzungsberichten der k. b. Aka-
demie der Wissenschaften): Karl Cornelius, August von Druffel,



Ferdinand Gregorovius, Fr. Wilhelm K. Kampschulte, Carl
Spruner von Merz. S.

M. DouHgRET : Idéologie, discours sur la philosophie pre-
miere; Paris, Alcan, in-18, 89 p., 1900.

Cette méditation philosophique est divisée en trois parties;
I'’Analyse, le Probleme, la Synthese.

La premieére est un exposé¢ succinct de la vie de la pensée,
c’est-a-dire une rapide étude du sentiment, de l'entendement,
de la passion, de l'action, de 'homme moral enfin. Dans la
seconde, l'auteur indique les desiderata que posent la science,
Part, la vertu. Enfin, dans la synthése, qui est la troisiéme
partie, M. Douhéret nous montre comment l'esprit et ’'ame
essaient d'atteindre a la vérité, et par celle-ci a la Religion
et & Dieu.

Quelle est la vérité que cherche la philosophie premiere?
[’auteur répond ainsi a cette question: «Est-ce celle qui s’im-
pose de force a notre jugement par la puissance contraignante
de 1'évidence scientifique? Non! Celle-1a est sans doute infini-
ment respectable et nécessaire; mais c'est une vérité morte
qui nous fait connaitre ce qui est acquis, ce qui ne change
plus, ce qui ne progresse plus, le squelette en quelque sorte
de la réalité. Ce que cherche, au contraire, la philosophie pre-
miére, tout entiére suspendue au probléme de la morale et
de la conduite de la vie, c’est une vérit€ en marche, une vé-
rité qui se fait et qui est vivante. Cette vérité doit nous nour-
rir et nous faire croitre, nous transformer, rendre '’homme et
la nature méme meilleurs qu'ils ne sont.

« Remarquons que la vérité purement scientifique ne suffi-
rait pas a elle seule, quoi qu'on en dise, & nous faire atteindre
le but qu’on lui assigne d’ordinaire, 4 savoir de nous rendre
maitres des choses et des événements matériels, En effet, cette
vérité scientifique ne nous donne que des directions: pour que
ces directions soient applicables dans la pratique, il y faut
I’habitude, 'adaptation vivante, qui se fait peu &4 peu par l'ac-
coutumance et les efforts répétés. A plus forte raison en
sera-t-il de méme pour cette vérité qui régne non dans le
domaine de la matiére, mais dans celui de la pensée, pour



— . SBE —

celle qui a comme idéal non l'empire des faits, mais l'exercice
de la vie morale.

« Celle-ci, disons-nous, bien moins encore que la vérité phy-
sique, n'est pas susceptible d'étre compleétement et substantiel-
lement déterminée par des déductions scientifiques. — Elle
procede par inspiration; elle doit non seulement saisir 1'esprit,
mais toucher le cceur, s’adresser aux sentiments non moins
qu’a la raison. Quand il s'agit de ce genre de vérité, on a le
droit de dire dans une certaine mesure: cela est, parce que
nous voulons que cela soit. — Entendons-nous, cependant. Il
faut que cette volonté, pour n’étre point téméraire, ne soit pas
un caprice, elle n’est légitime qu'a la condition de reposer sur
ce qu'il y a de plus fondamental dans nos aspirations les plus
légitimes et les plus pures. Et encore, on offenserait les prin-
cipes directeurs de notre entendement en prétendant que notre
sentiment individuel, méme le plus fort et le plus sérieux, est
une garantie suffisante du vrai. En effet, la vérité est de
sa nature essentiellement universelle. Ce serait se mettre en
révolte contre les lois de l'esprit que de revendiquer le droit
a ce que pourrait appeler l'entiére personnalité du jugement.
Il faut donc penser qu’'en matiére morale méme, si je suis au-
torisé & choisir une méthode moins didactique et plus intime
que celle de la science pure, si j'ai le droit de juger d'apreés
mon sens propre, d'aprés ma conscience personnelle, ce n'est
qu'aprés m’étre efforcé de mettre cette conscience en harmo-
nie avec celle du genre humain. Bien plus, c'est a la condi-
tion de reconnaitre qu'il y a des décrets absolus, qui dépas-
sent ce que jappelle le sens propre, et devant lesquels il est
tenu de s'incliner sans les juger» (p. 79-81).

On voit, par ce passage caractéristique, quel est l'esprit
de I'auteur. Il est sur les confins du spiritualisme et de l'idéa-
lisme, du rationalisme et du traditionnalisme.

D’une part, il a des maximes trés justes: «Plus une chose
participe a la vie, plus elle est (p. 65). ...La pensée qui crée
une personnalité est plus compléte, plus vivante que celle qui
crée simplement une idée ou archétype (p. 70). ...L’affirmation
de l'étre incomplet doit nous mener & celle de l'étre achevé,
et cela au nom de toutes les aspirations logiques de notre
esprit» (p. 73). Etc.



— 385 —

Mais, d'autre part, le malheur est que l'auteur, comme
tant d’autres, insiste plus sur ce qui est clair que sur ce qui
est obscur; qu'il glisse sur ce qui devrait étre mieux observé,
mieux analysé, mieux démontré. A dire vrai, il indique plus
qu'il ne démontre: il prend ses aspirations pour des preuves.
S'il croit qu'elles sont réellement des preuves, encore devrait-il
le prouver. C'est 14 la faiblesse et la lacune de son discours.
J'appelle particulierement son attention sur le chapitre de la
Religion, qui laisse a désirer, pour ceux du moins qui n’ad-
mettent la révélation que sur démonstration rationnelle, et
qui ne confondent pas les aspirations avec les inspirations.
De tels ouvrages sont trés utiles, nécessaires méme, pour le
maintien de l'idéal dans 'humanité, mais a la condition qu'ils
soient fondés sur des bases plus solides et sur des explica-
tions plus claires. E. M.

V. Giraub: Pascal, 2° édit.; Paris, Fontemoing, in-18, 1900.

Ce volume est un recueil de notes, la plupart en style
télégraphique; notes d'un cours de 21 legons sur Pascal
('homme, l'ceuvre et l'influence). L’auteur a beaucoup de lec-
tures, et il a essayé de les utiliser en les répartissant entre
de nombreuses divisions et subdivisions, qui a la fin produisent
plus de trouble que de clarté. Méme ceux qui ont étudié Pas-
cal trouveront dans ce volume d'excellentes remarques et des
indications précieuses. Toutefois, beaucoup sont plus suggestives
en apparence qu'en réalité, en ce sens qu'elles ne répondent
que rarement aux questions soulevées, et que, lorqu'elles y
répondent, c’est par des affirmations sans preuves suffisantes.

Le caractére stoique, mystique et nullement sceptique de
Pascal est bien décrit. Et cependant, aprés la lecture du livre,
on éprouve dans l'esprit une confusion pénible, Cette confusion
est produite par la manie qu’a l'auteur de faire des rappro-
chements entre les personnes quelquefois les plus opposées,
et cela sous prétexte d'une analogie ou d'un contraste dans
des choses tout a fait secondaires. Ce n'est pas seulement
Jacqueline Pascal qui fait songer M. Giraud a Henriette Renan
(p. 48), c'est Pascal méme qui lui rappelle Louis Venillot (p. 50),
et qui lui apparait méme comme «précurseur» de Benoit La-
bre {p. 51)! Apres cela, comment s'étonner que l'auteur rap-



— 386 —

proche Pascal de Shakespeare, de Moliere et de Taine (p. 82-83),
du chansonnier Béranger (p. 73), de Rousseau, de Chateau-
briand, voire méme de Lucréce (p. 218)! A l'en croire, Pascal
et Rousseau seraient «bien des personnalités de méme frempe »
(p. 62): Pascal, qui a vu surtout la concupiscence et le péché
dans la nature, et Rousseau la rectitude! Pascal et Chateau-
briand auraient eu une «conversion» semblable (p. 52}, et au-
raient fait l'un et lautre de l'apologétique «sentimentale et
laique» (p. 210): Pascal, le penseur profond des Pensées, et
Chateaubriand, le peintre d’Atala et de René, romans qui de-
vaient faire partie du Génie du christianisme, ceuvre d'un chris-
tianisme si superficiel et méme si douteux en maintes parties!

M. Boutroux a écrit a l'auteur que «chacun, jusqu'a ces
derniers temps, a plus ou moins prété ses propres idées a
Pascal »>. Ne pourrait-on pas reprocher & M. Giraud d'étre
tomb¢ dans ce défaut? Mais la faute la plus grande de 'auteur
me semble de ne s'étre pas renfermé strictement dans son
sujet, et d'en étre sorti par des digressions sur 1'époque con-
temporaine. Par exemple, au lieu d’étudier a fond les Pensées
comme ébauche d’'une apologie du christianisme, il a voulu
expliquer «ce que pourrait étre a l'heure actuelle une Apolo-
gie du christianisme adaptée aux besoins et aux exigences de
la pensée contemporaine ». Je crois que, pour traiter convena-
blement cette difficile question, il faut connaitre a la fois la
philosophie et la théologie non a la facon des trop nombreux
dillettantes qui faussent 'une et l'autre, mais a fond. Or quelles
sont les autorités que l'auteur met en avant et qui lui servent
de phares? Tolstoi, Balfour, Ch. Secrétan, de Vogiié, P. Des-
jardins, Brunetiere et Rod, puis feu Ollé-Laprune, Fonsegrive,
Goyau et Blondel (p. 163). Le malheur est qu'aucun de ces
écrivains n'est théologien. M. Giraud me semble encore plus
mal inspiré, lorsqu'il déclare que «les philosophies des idées
claires et distinctes sont des philosophies superficielles » (p. 190).
Ce n’est pas en France, ni méme ailleurs, qu'il fera triompher
la philosophie des «idées obscures», Il n’est pas moins étrange,
lorsqu’il déclare qu’«il y a beaucoup de Pascal dans ce qu'on
a appelé le néo-christianisme contemporain» (p. 212). N'efit-il
pas fallu, en bonne logique, expliquer d’abord et clairement
en quoi consiste ce néo-christianisme? De telles suggestions
sont plus faciles a émettre qu'a justifier. Comment justifier



— 387 —

encore cette autre assertion que les contemporains «tiennent
davantage a passer pour des fils de Pascal que (sic) pour des
fils de Voltaire» (p. 238)? A coté des fils de Voltaire, qui
n'apercoit en France les fils de Loyola? Or les fils du jansé-
niste Pascal ne sont ni les fils de Voltaire ni les fils de
Loyola.

On le voit, 'auteur cultive le paradoxe, a l'exemple de
son maitre Brunetiére, dont 'ombre spécieuse remplit trop ce
volume. Certes, M. Giraud veut étre exact et impartial, et il
I’est souvent; mais il n'y réussit pas toujours. Comment, par
exemple, aprés avoir cité les Legons de Lavigerie en 1856-1857
contre le jansénisme (p. 94), n’a-t-il pas mentionné les piquantes
réfutations qui en ont été faites par Guettée? Comment, vou-
lant démontrer que Pascal a donné des jésuites «une idée
fausse », s’est-il borné & une simple affirmation, dont la faus-
seté éclate aux yeux de quiconque connait le vrai christia-
nisme et l'exacte histoire des jésuites, a savoir: que «leur
ceuvre est celle du catholicisme méme» et qu’'«ils ne préten-
dent travailler que pour I'Eglise » (p. 91). Le catholicisme des
jésuites et I'Eglise des jésuites ne sont que des corruptions du
vrai catholicisme et de la véritable Eglise catholique. A choi-
sir entre Pascal et Escobard, la question est tranchée. Dire,
comme le fait M. Giraud, que «Pascal a créé la légende du
Jésuite» (p. 92), c’est dénaturer et Pascal et le jésuitisme.

Malgré ces paradoxes naifs, qui heureusement ne sont
plus permis que dans le monde ultramontain (Simile simili
gaudet), je n'en suis pas moins reconnaissant a l'auteur des
pages instructives que renferme son livre, par exemple, celle
ou se trouve l'excellent aveu suivant (p. 150): <«que le XVII®
siecle n’est pas du tout I'époque de foi absolue et incontestée
qu'on a imaginée quelquefois». C'est tres vrai. E. M.

A. LaverTtyjon: La Chronique de Sulpice Sévere, texte
critique, traduction et commentaire; L. /7, Paris, Hachette,
in-4°, 732 p., 1899; 20 fr.

Nos lecteurs connaissent déja le T. I** de ce trés impor-
tant ouvrage(!). Le T. II est plus intéressant encore. On peut

(") Voir la Revue, N° 19, juillet 1897 (p. 647-651).



— 388 —

y distinguer trois parties: d'abord, les prolégomenes, p. VII-
CLXXXIV; ensuite, le livre II de la chronique, texte latin et
traduction francgaise, p. 1-120; enfin, de petis essais, notes et
notules de l'auteur, dont le but est d'éclaircir la pensée de
Sulpice Sévere, et aussi d'exposer les siennes propres sur tous
les sujets que touche S. S, p. 121-682.

Dans ses trois prolégomenes (4¢, 5% et 6°), M. Lavertujon
captive le lecteur, parce qu'il est trés sincere, qu'il sait dire
ce qu'il veut dire, qu'il jette ¢a et 12 dans son récit des ré-
flexions piquantes, et surtout parce qu'il s’efforce a toutes les
pages de «ressusciter » le IVe siecle, de faire revivre ses per-
sonnages, les ¢véques, les ascetes, les empereurs, le peuple,
d'expliquer leur maniere d’entendre la religion et la politique,
cte. Il a sur toutes ces choses des idées trés personnelles,
qui sont malheureusement quelquefois forcées. Il l'avoue lui-
méme: «Je force peut-étre un peu les nuances, dit-il, mais
jusqu’ici on les avait trop effacées en négligeant de les bien
dater » (p. CXXV). Néanmoins, méme en adoucissant et en
défalquant, il reste toujours un fond curieux et particuliére-
ment suggestif. M. Lavertujon a l'expérience des hommes, et
peut-étre attribue-t-il trop facilement au christianisme méme,
qui est tout idée et sentiment, les défauts et les erreurs des
hommes qui sont censés le représenter et qui, hélas! ne sont
encore que des ignorants, des égoistes et des barbares.

Quoi gu'il cn soit, on sent qu'il est épris du bon Saint
Martin de Tours. Il ne manque aucune occasion d’en dessiner
la belle et grande figure. Il est naturellement sympathique
aussi a 1'évéque Priscillien, qui représentait, avec Martin, le
courant spiritualiste et «ascétique», contre le courant maté-
rialiste des évéques courtisans et dissolus. Son portrait de
I'empereur Maxime, de ce purpuratus latro, de ce «Tartufe»
couronné, est aussi tres réussi (p. LXV-LXXII, XC). Il faut
remarquer ce qu'il dit de la décadence du clergé d'alors, en
Espagne surtout (p. LXXXI-II); il n’est, du reste, en cela, que
I'écho de S. S., qui, «englobant dans un égal mépris la tourbe
épiscopale tout entiére, la caractérise en des termes qui res-
semblent & un hoquet de dégotit» (p. LXXXVII). 11 faut remar-
quer également les pages qu’il consacre a l'accusation de ma-
gie et de sorcellerie telle qu’elle avait cours alors, notamment



— 389 —

dans le monde ecclésiastique (p. CXXXVIII-CXLI); ces pages
jettent un grand jour sur le proces de Priscillien.

Quant aux notes, elles touchent a tout et forment A elles
seules une sorte de bibliothéque. Elles sont divisées en quatre
parties, disposées d’apreés le récit méme de S. S. Dans la pre-
miere, qui va de la fin de '« hébraisme » jusqu'au christianisme
primitif, il traite les sujets suivants: «['’histoire chimérique,
les fondements bibliques de la magie, les origines juives de
I'immortalité de 1'ame, Sulpice et la politique, l'angéologie
post-hébraique, les métamorphoses historiques, l'ascétisme et
les ascetes, les femmes de la Bible, le fumier barbare, le role
des textes sacrés et la foi intermittente qu’on leur préte, le
second pessimisme de Sulpice, la religion sous les Diadoques
et le probleme des Dieux-Rois, I'histoire philologique et mo-
rale du mot martyr.» Dans la scconde, qui embrasse le chris-
tianisme primitif et l'histoire positive du martyr, il traite les
questions intitulées: « Une lacune dans le plan de Sulpice,
gnosticisme, pornographie et magie, valeur historique et signi-
fication philosophique du miracle, sur les démons et sur le
diable chrétien, histoire positive du martyr, sur le véritable
auteur de la destruction du Temple, sur le canon et I'héré-
sie.» Dans la troisieme partie, qui embrasse la vie religieuse
au temps de St. Martin, les notes portent sur les points sui-
vants: «Fondation dogmatique du christianisme, fondation hié-
rarchique du christianisme (les conciles, le vocabulaire de la
hiérarchie), le principe ¢lectif dans la nomination des évéques
au IVe siecle, I'évéque de Rome.» Enfin, dans la quatridme
partie, qui embrasse l'agitation religieuse en Hispano-Gaule,
la crise ascétique et le proceés de Treéves, l'auteur expose:
«Le dossier de Priscillien, la gnose et les gnostiques, le pro-
to-priscillianisme, le portrait de Priscillien, les trois voyages
de St. Martin a Tréves, l'inconstance des évéques et la cons-
tance de St. Martin, le manichéisme au point de vue de ses
rapports avec le christianisme. »

On comprend, par ces simples et seches indications, qu'il
me soit impossible, dans une courte notice bibliographique,
méme d'effleurer des questions aussi variées et aussi graves.
Toutefois, comme la Revue a pris a cceceur d’éclaircir la ques-
tion de Priscillien et du Priscillianisme, elle rendra compte pro-
chainement de la maniére dont M. Lavertujon l'a traitée.



— 390 —

Les lecteurs apprendront certainement avec intérét que
le T. IV étudiera «les onze traités de Priscillien d'apreés le
texte critique de M. G. Schepss, traduits, commentés et pré-
cédés d'une étude sur les proceés pour magie au IV® siécle;
sur le manichéisme et les manichéens; sur 'hérésie considé-
rée comme délit intellectuel et dans ses rapports avec l'esprit
de persécution; enfin sur les hérésiologues et leurs hallucina-
tions pornographiques ». Toutefois, ala suite de cette annonce,
I'auteur ajoute: « L'auteur jugeant avoir fait, dans la quatriéme
partie de son tome II, le strict nécessaire pour contrepeser
les involontaires erreurs de Sulpice a 1'égard de Priscillien,
ce IV® volume ne sera publié que si les frais ont été préala-
blement couverts par des souscriptions. Prix probable maxi-
mum . 10 francs.»

Nous engageons donc vivement nos amis a concourir, se-
lon le désir de l'auteur, a l'achevement d'une ccuvre aussi
considérable. E. MicHAUD.

Le P. MaxpoNNET: Siger de Brabant et I'Averroisme la-
tin au XIII° siécle; Fribourg, libr. de 1'Université, 1899,
in-4° (Collectanea Friburgensia, VIII).

C'est le P. Mandonnet, professeur d'histoire ecclésiastique
a Fribourg, qui a déja trouvé que Christophe Colomb fut in-
duit a découvrir I'Amérique aprés lecture de St. Thomas ou
plus exactement apreés lecture d’'une lettre de Paolo Toscanelli
reproduisant les prétendues idées de St. Thomas sur la sphé-
ricité de la terre. Ce n'est pas a dire pourtant que la robe
blanche du néo-dominicain cache un esprit étroit et sans va-
leur. Le P. Mandonnet est, au contraire, un érudit et un tra-
vailleur. Son Siger de Braban! est une contribution séricuse
a lhistoire de la philosophie et de la théologie au moyen
age, quoique au fond l'idée maitresse de son livre soit bien la
défense du maitre, c'est-a-dire J'apologie de la pensée de St.
Thomas.

Le P. Mandonnet éclaire d'un jour nouveau la biographie
de Siger de Brabant. Nous ne connaissions guére que sa polé-
mique acharnée contre les thomistes de son temps et sa par-
ticipation au fameux schisme qui troubla 'Université de Paris



— 391 —

dans le débat avec le recteur Albéric de Reims. Siger était
le chef du parti opposé au recteur: pars Alberici, pars Sige-
rici. Calomnié, persécuté peut-étre, Siger dut comparaitre de-
vant l'autorité comme suspect d’hérésie. On ignore le résultat
de ces premiéres poursuites, mais on sait que 1'éclat de son
professorat dans la chaire de la rue du Fouarre ou du Feurre (vi-
cus stramineus) est postérieur a cette époque. Le souvenir de
ces lecons excita 'enthousiasme des écoliers. Le nom de Si-
ger passait pour la plus haute personnification de !'ensei-
gnement 4 cette époque. On ignore a quelle époque précise
Dante écouta (si méme il les écouta) les legcons du professeur
qu'il a immortalisé dans son Faradiso:

Essa & la luce eterna di Sigieri

Che, leggendo nel vico degli strami,

Sillogizo invidiosi veri.

Les écrits de Siger de Brabant sont en manuscrit a la
bibliotheque de la Sorbonne sous le nom de Siger de Courtray
(Syguerius de Curtraco).

Le P. Mandonnet a creusé les sources et illustré la bio-
graphie de Siger; il a précisé les dates ct les faits. C'est ainsi
que nous savons maintenant, grace au professeur de Fribourg,
dans quelle mesure Siger de Brabant a pris part au mouve-
ment averroiste qui se manifesta en 1250 et provoqua en
1270 lintervention d’Albert le Grand et de Thomas d'Aquin.
LLe 10 décembre 1270, premiére condamnation des doctrines
d'Aristote; de 1271 a 1276, troubles dans 1'Université et
schisme dans la faculté des arts; en 1277, seconde condam-
nation du péripatétisme et citation de Siger devant l'inquisi-
teur de France, puis en cour de Rome, enfin sa condamnation
et son internement a Orvieto, ou il devait mourir, entre 1281
et 1284, «misérablement », selon 'expression de l'archevéque
Peckham. L’introduction du livre est intéressante. L'auteur y
traite de [laction d Arvistote sur le wmouvement intellectuel
médiéval (p. XVI-XL). Il insiste, avec une indépendance qui
ne nous a pas paru sans valeur sous la plume d'un thomiste,
sur le peu d'originalité de la culture médiévale. «Lettrés et
penseurs, dit-il, ont vécu alors presque exclusivement sur le
fond antique du IX® au XIV® siecle et méme jusqu'az soriir
de I'humanisme ». Le P. Mandonnet reconnait pourtant (p. XVIII,
note 1) que les éléments originaux dans la culture du moyen



— 392 —

age «sont restés au second plan et qu’ils ont €té recouverts
par les ¢éléments d'importation». Ces éléments originaux se-
raient d'aprés lui: 1° au point de vue politico-social, le mou-
vement communal et ce qui en dépend; — 2° au point de vue
intellectuel, l'éveil du sens critique et l'esprit d'observation;
-— 3° au point de vue esthétique, les premiers essais littéraires
des idiomes nationaux et l'art gothique.» Cette théorie n’est
pas sans provoquer maintes objections, mais elle est originale
et & ce titre nous la transcrivons volontiers a l'actif du P.
Mandonnet.

Quant aux doctrines de Siger, le professeur fribourgeois
(Append. 11I-VII) affirme qu’elles sont la négation méme de la
Providence, aussi bien que de la liberté humaine; qu’elles en-
seignent, en outre, 'éternité du monde, l'existence d'une seule
ame humaine et d'une substance immatérielle séparée, entrant
successivement en contact avec le corps des individus. Le
P. Mandonnet étant un moine catholique-romain, par consé-
quent suspect d’intransigeance pour ceux qui non seulement
ne croient pas comme son Eglise, mais encore pour ceux qui
n'interprétent pas comme elle, nous nous permettrons de ne
pas souscrire d’emblée a son jugement sur les doctrines de
Siger. Nous savons que ce dernier acceptait toutes les consé-
quences de la théorie physique et métaphysique d’Aristote au
moment olt Albert le Grand et Thomas d'Aquin essayaient
de rectifier cette théorie pour la concilier & leur maniére avec
la foi; et nous savons de plus qu’il déclarait professer, lui aussi,
l'orthodoxie catholique.

Un jugement qui nous a surpris aussi chez le P. Mandon-
net, c'est celui ou, digne fils du P. Lacordaire, mais moins
digne fils des dominicains inquisiteurs, il reproche a Siger
d’avoir la pensée trop peu libre: «Siger, dit-il, est & la fois
extrémement audacieux et trés peu indépendant. Son audace
est dans l'affirmation de théories antichrétiennes qui sont le
scandale de ses contemporains; son asservissement est dans
le parti pris de ne s'écarter en rien de la pensée d Aristote
et d’Averroes et de nc pas chercher a la faire progresser.»
Nous ne sommes pas de l'avis du P. Mandonnet, qui trouve
St. Thomas supérieur a Siger par cela seul que St. Thomas
«agite et résout les probléemes personnels en leur donnant la
solution que la vérité comporte & ses yeux». Nous voyons, au



— 393 —

contraire, un acte de courage dans l'affirmation par Siger, en
plein XIII® siecle et en face de I'Eglise romaine triomphante,
des tendances réelles, fussent-elles antiromaines, d'Aristote.
Plus que Platon et plus qu’Aristote, nous devons aimer ce que
nous croyons étre la vérité. Entre l'asservissement des philo-
sophes du moyen dge a l'égard du dogme thomiste et l'asser-
vissement de Siger vis-a-vis d'Aristote, la comparaison ne nous
semble pas tourner toujours au désavantage de ce dernier.

LLe P. Mandonnet va jusqu’a douter de la sincérité de
Siger et en général des averroistes latins, «que Renan n'a
guere connus, dit-il, que par les réfutations de leurs adver-
saires.» «Tout en établissant ou en croyant établir des véri-
tés philosophiques contraires & 'enseignement révélé, les aver-
roistes, ajoute-t-il, placaient l'enseignement de la foi au-dessus
de tout et déclaraient y adhérer fidélement.» Le P. Mandon-
net en conclut que «leur foi religieuse était au moins assez
faible, sinon entiérement fictive». Qu'en sait-il? Est-ce qu'il n'y
a pas eu de tout temps des penseurs qui ont su concilier la
croyance chrétienne avec la spéculation philosophique la plus
hardie? Pourquoi et comment affirmer que Siger n’était pas
de ceux-1a°?

Malgré ces critiques, nous n’hésitons pas a reconnaitre
que le P. Mandonnet est un érudit, et, ce qui est plus rare,
qu’'il a de la méthode et de la précision, surtout quand la foi
de son Eglise n'est pas en jeu et ne l'induit pas a s'écarter
de ses principes scientifiques. Son Siger de Brabant, en un
mot, est intéressant pour tous ceux qui aiment les études his-
toriques, celles du moyen age en particulier; mais il est inté-
ressant surtout pour l'ordre de St. Dominique et pour sa bio-
graphic de St. Thomas d'Aquin; c'est au fond le principal,
sinon le seul but poursuivi par l'auteur, et il I'a atteint,

A. CHRETIEN.

E. NaviLLE: Les philosophies négatives; Geneve, Georg,
in-8°, 1900; 5 fr,

La philosophie étant «la recherche de la détermination
d'un premier principe a partir duquel on puisse fournir une
explication rationnelle des données générales de 1'expérience »
(p. 10), M. Naville appelle philosophies wnégatives celles qui

Revue intern. de Théologie, Heft 30, 1900, 26



— 394

déclarent la solution impossible. Il en compte sept: le scepti-
cisme, le traditionalisme, la positivisme, le dualisme, le criti-
cisme, le mysticisme et 1'éclectisme.

Selon lui, le scepticisime menace les bases de la morale,
en méme temps qu'il dénie toute valeur aux recherches de la
philosophie; le doute n’est souvent qu'un voile trompeur qui
recouvre la négation (p. 37). — Par traditionalisme, M. Na-
ville n'entend pas la tradition historique qui sert de base a
I'histoire, mais le systéme de philosophie qui regarde la révé-
lation comme le fondement de toutes les connaissances hu-
maines, par opposition 4 ceux qui prétendent que 1'esprit hu-
main peut parvenir par ses seules forces a l'idée de Dieu, de
sa nature, de ses perfections, de ses attributs, & la notion du
bien et du mal moral, etc. 1l est clair qu'un tel traditionalisme,
en cherchant a établir le scepticisme, méme dans lintérét de
la foi, est une philosophie négative. -— Le posifivisme en est
une aussi, puisqu'en n'affirmant que le positif matériel, il nie le
positif spirituel. — Le dwualisme, qui cherche l'explication de
I'univers dans l'existence de deux principes coéternels, nie
par le fait l'existence d'un principe premier unique. M. Na-
ville distingue le dualisme en analyse et en synthése. Autant
il approuve le premier comme une des conditions essentielles
des progrés de la philosophie, en ce sens que le dualisme
analytique, qui ne permet pas de méconnaitre la diversité
des éléments du monde, est une vérité capitale, autant il con-
damne le dualisme synthétique, qui, en affirmant deux princi-
pes coéternels, nie l'idéal de 1'esprit humain, a savoir la dé-
termination d'un principe unique (p. 127). — Le criticisme, qui
consiste 4 exclure de ’entendement l'idée des substances, tend
nécessairement a nier leur réalité; or nier les substances et
n'affirmer que les phénomeénes, lesquels sont inintelligibles
abstraction faite du sujet et de 1'objet, c’est évidemment aller
a la négation radicale (p. 136-137). D’ott M. Naville conclut
que le criticisme, tout en étant une doctrine croyante, est
cependant, dans ses affirmations les plus caractéristiques,
une philosophie négative (p. 184,. — M. Naville distingue
un bon mevsticisme (p. 202-208), et un mauvais (p. 208-222).
C'est celui-ci qu'il condamne; il veut dire le systéme qui tend
a anéantir la vie personnelle, sous prétexte de parvenir a
cette espéce d'extase qui ne serait que l'absorption en Dieu;



— 395 —

-ou encore, la doctrine qui ne permet a 'homme d’arriver a
la science que par l'extase ou communication directe avec
Dieu, comme si la raison humaine était totalement impuis-
sante (p 220-221). — M. Naville distingue aussi un bon éclec-
Zisme (p. 223-232), et un mauvais, qui consiste a choisir par-
tout, & son gré, sans critérium et capricieusement, pour satis-
faire son égoisme, cela seulement qui plait. Ce n’est 1a que
du dilettantisme et du scepticisme. Que M. Naville me per-
mette de remarquer que Cousin n’a été ni aussi égoiste, ni
‘aussi superficiel; qu’il y a un éclectisme excellent, celui qui
consiste a adhérer a toutes les vérités, d'oit qu’elles viennent,
A les unir, a les féconder par l'observation et la réflexion, a
-en découvrir ainsi de nouvelles, de maniére a perfectionner
la science et la philosophie par une unité plus grande, 1'unité
méme qui résulte de toutes les vérités réunies et conciliées.
M. Naville ne serait-il pas de cet avis, lorsqu'il dit (p. 262):
-« L’éclectisme délivre la pensée de dispositions étroites, lui
ouvre de vastes horizons, et, par son impuissance méme, con-
duit a4 la recherche d'une vérité centrale qui peut seule per-
mettre de reconnaitre les éléments de la vérité partout ou ils
‘se trouvent. »

Bref, cet ouvrage est rempli de pensées judicieuses et de
jugements tres sages. On y sent un esprit trés instruit, trés
sincere, délicat et supérieur. C'est plaisir de l'entendre philo-
sopher avec tant de savoir et tant de dignité. Aprés les phi-
losophies négatives, il étudiera les philosophies ajffirmatives.
Nous saluons a Pavance, avec une joie vive, cette nouvelle
-¢tude. Puisse-t-¢lle ne pas tarder trop longtemps!

E. MicHAuD,

Avc. SaBaTiEr: La vie chrétienne et la théologie scien-
tifique (articles parus dans la «Revue chrétienne» de jan-
vier et février 1900; Paris, avenue de l'Observatoire, 11).

M. Aug. Sabatier avoue, dans cette étude (p. 2-3), qu'iln'y
a pas harmonie dans la vie religieuse contemporaine. Il veut
sans doute parler, avant tout, du monde protestant. Il cons-
tate que, si, d'une part, les ceuvres de charité sont nombreu-
ses et prospéres, d’autre part, la pensée chrétienne est en
défaillance. 11 dit: «lIci régnent lUincertitude la plus grande el



— 396 —

le désarvoi le plus profond. Ce n’est pas que l'activité théolo-
gique ne soit aussi trés intense, mais elle n’engendre pas
I’harmonie, et, au lien de veniv en aide a la piété pratique, elle
semble U'tnquiéter et la paralyser en semant le trouble, le doute
et la confusion... On se demande quels avantages la vie reli-
gieuse et morale a recueillis du labeur scientifique des théolo- .
giens. A-t-il eu d’autre effet que de troubler la sécurité de
Uancienne foi et d’ébvanler la confiance naive des chrétiens
dans la solidité et la pérennité de croyances dont ils étaient
habitués a faire dépendre leur vie morale tout entiére? De la
le discrédil jeté sur les vecherches et les solutions de la théo-
logie moderne.» Bref, il conclut ainsi (p. 5-6): « Le mal pro-
fond, le mal moderne dont la vie chrétienne est atteinte, c’'est
la menace d'un divorce définitif entre la science et la cons-
cience, entre la pensée et l'action. On en vient a se deman-
der si ce qui est bon est encore vrai, et si ce qui est vrai
est toujours bon. La conscience chrétienne semble avoir perdu
son principe d'unité. »

Puis, aprés avoir constaté le mal, il cherche le remede.
Il commence par écarter et condamner la méthode qu'il ap-
pelle «la méthode du catholicisme»; il veut dire, dans son
langage flottant, la méthode du papisme. C'est celle qui con-
siste «a ignorer l'évolution de la pensée religieuse et & main-
tenir 'ordre et I'unité dans les Eglises par des mesures d'ex-
clusion ou de répression ».

Certes, il v aurait beaucoup a dire sur toutes ces asser-
tions. D’abord, les oppositions que M. Sabatier signale entre
les ceuvres et la théologie scientifique, entre la foi et la science
moderne, je doute qu’elles soient aussi générales qu'il affirme;
il prend certainement ses propres idées pour des réalités uni-
verselles. Connait-il exactement I'Eglise orientale, 'Eglise an-
glicane (du moins la partie catholique), 1'Eglise ancienne-ca-
tholique? Je ne le crois pas. Pour nous, nous ignorons com-
pleétement les contradictions en question, et nous avons cepen-
dant conscience que nous faisons de la théologie scientifique.
Peut-étre méme, est-ce parce qu'elle est vraiment scientifique
qu’'elle ne crée pas de contradictions parmi nous. Le premier
tort de M. Sabatier est donc d’étendre a toutes les Eglises les
divisions qu'il constate dans la sienne propre. Il en est un
second: c'est de confondre le catholicisme avec le papisme,



— 397 —

et d'attribuer au catholicisme un procédé qui est en usage
non seulement dans la papauté anticatholique, mais aussi dans
plusieurs Eglises protestantes de nos jours. M. Sabatier con-
nait les faits.

Mais continuons l'exposé des idées de l'auteur. Suit un
trés bel éloge de la tradition et de la communion des saints
(p. 6-7). On est plus qu'étonné en lisant ces belles choses sous
la plume de M. Sabatier. Mais cet agréable étonnement ne
dure pas longtemps. Sous prétexte que l'autorité de la tradi-
tion ne saurait étre absolue, il la sape quelques lignes plus
loin, et déclare qu' «aucune» n'est pure; il n'excepte pas
méme la tradition constante, universelle et unanime. Finale-
ment, aprés cette glorification et cette démolition, il conclut:
«Qu'il y ait de la vérité, une vérité religieuse et morale pro-
fonde, dans la tradition des siécles antérieurs, nous l'admet-
tons sans peine, car c'est une lradition chrélienne, mais que
tout n’y soit pas la vérité, c'est ce que, de leur coOté, les
théologiens de la tradition devront reconnaitre, parce que c'est
une tradition humaine, c'est-a-dire mélangée, mobile et inache-
vée » (p. 9). Etrange distinction et étrange argument! D'une
part, la tradition chrétienne, et d’autre part, la tradition Au-
maine! Dans la chrétienne, il y a de la vérité, et par consé-
quent sans doute aussi de l'erreur; dans 'humaine, tout n’est
pas vérité, mais il y en a pourtant; et alors ou est la diffé-
rence? et alors pourquoi cette distinction? M. Sabatier déclare,
apreés cette sentence singuliere, que la critique doit faire le
triage. Trés bien. Mais quelle critique?

L'auteur, loin de préciser avant tout la nature et les régles
de cette critique, écarte ces questions fondamentales et les
remplace par quelques assertions sur l'histoire de la Bible
et sur l'histoire des dogmes; il conc¢oit cette double histoire
de telle sorte que «l'édifice entier des conceptions dogmati-
ques traditionnelles, du fondement jusqu’au faite, doit étre re-
construit sur des bases nouvelles» (p. 11). Si M. Sabatier a
voulu dire que, parmi les spéculations théologiques €émises par
les théologiens au sujet des dogmes ou des enseignements
mémes de J.-C., il en est qui doivent étre revisés, il a bien
raison. Mais s'il a voulu dire (et c’'est le sens le plus proba-
ble de sa phrase) que tous les dogmes mémes sont ébranlés



=2 QOB s

par lhistoire, il est, selon nous, dans la plus compléte erreur,.
et sa fagon de comprendre l'histoire n'est nnllement la noétre.

Il déclare ensuite que «la question du canon biblique a
été une véritable croix pour la théologie de nos péres» (p. 11)..
Peut-étre dans les Eglises protestantes, mais pas dans I'Eglise
catholique restée fidele au critérium catholique: «ce qui a
été cru partout, toujours et par tous». M. Sabatier sembie
ignorer complétement le critérium catholique comme procédé
de constatation historique des croyances objectives de 'Eglise;
il ne voit que le libre examen individuel, et le sien surtout,
Cc'est-a-dire sa facon particuliere dinterpréter les dogmes et
les faits, de rejeter tout ce qui lui déplait et de ne conserver
que ce qui cadre avec son systeme plus ou moins philosophi-
que. Que chacun en fasse autant, et il sera aisé de compren-
dre le malaise religieux décrit par l'auteur; mais il sera im-
possible de voir un reméde dans cela méme qui est la cause
du mal. Loin de moi la pensée de condamner le libre examen
comme liberté d’explication théologique et philosophique: les
Peres l'ont pratiqué bien avant le XVI® siecle. Mais cette
liberté n'est pas un critérium, elle n’est pas une regle, elle
n'est pas un procédé historique, elle n’est pas une méthode
pour constater le fait de telle croyance, etc. Or, c'est préci-
sément d'un critérium exact, d'une régle ferme, d'une bonne
méthode de constatation historique, que 'on a besoin pour
savoir exactement ce que le Christ a fait, ce que le Christ a
enseigné, ce que le Christ a ordonné, en un mot, en quoti
consiste le vrai christianisme historique, tel que le Christ I'a
fondé, tel que I'Eglise primitive 1'a compris, pratiqué et trans-
mis. Clest ici que les catholiques — je ne parle pas des pa-
pistes qui n'ont plus d’autre critérium que linfaillibilité pa-
pale, mais seulement des vrais catholiques qui ont conservé
I'ancien critérium de I’Eglise catholique — c’est ici, dis-je,
que les catholiques, en en appelant & «ce qui a €té cru tou-
jours, partout et par tous», se sentent sur un terrain histo-
rique aussi ferme que possible, ol les caprices et les illusions
de tel et tel ne sauraient prévaloir sur le fait de la croyance
universelle.

M. Sabatier avoue qu’avec sa conception de l'histoire de
la Bible, il «transforme l'autorité de la Bible» et il prétend
que cette transformation n’est pas un affaiblissement (p. 16).



s FOD =

Il est facile de prétendre, il serait mieux de prouver. Mais
comment prouver que l'autorité de Ja Bible n’est pas affaiblie,
quand on déclare que le recueil de I'A. T. est 'ccuvre des
rabbins, et le recueil du N. T. I'ceuvre des Peres de I'Eglise;
que les livres mémes de ces deux recueils ne sont que les pro-
duits de T'évolution religieuse, telle que les hommes l'ont faite,
avec toutes les erreurs de leur esprit; que «l'on ne peut plus
identifier le Pére que le Christ nous a fait connaitre avec le
Jéhovah national d’Israél qui ordonne tant d’exterminations et
de si horribles vengeances»; qu'enfin la part de Dieu, son
ceuvre, son témoignage, n'est plus dans les «aphorismes de
morale ou de théologie» de la Bible, mais dans la création de
I'ame chrétienne, c'est-a-dire dans la vie de foi, d’espérance
et de charité? N’est-il pas ¢vident que la foi, l'espérance, la
charité, sont des sentiments subjectifs et individuels, tout a
fait distincts des enseignements contenus dans la Bible ; que,
si toute l'action de Dieu n’est que dans les sentiments subjec-
tifs des croyants, elle n’est plus dans les enseignements et les
préceptes objectifs de la Bible'; et que, par conséquent, cette
théorie n'est pas seulement un affaiblissement, mais la ruine
de l'autorité de la Bible? Voila a4 quoi aboutit le sentimenta-
lisme ou l'expérimentalisme protestant actuel, tel du moins
que l'expose M. Sabatier. Clest, je le répéte, la destruction
non pas seulement de ce qu'on a appelé le biblisme, mais de
l'autorit¢é méme de la Bible cowime norme veligieuse. Cette
norme, en effet, n'existe plus, puisque la Bible n’est plus, nous
dit-on, qu'un recueil de livres écrits par des ignorants et des
barbares, sous linfluence d’erreurs, de préjugés et de supers-
titions qui dénaturaient jusqu’'a la notion méme du vrai Dieu.
Quelle autorité, je le demande, une Ame de bon sens et de
bonne foi pourrait-elle accorder encore & un livre aussi arrié-
ré et aussi erroné?

M. Sabatier parle de la paix a faire entre les Eglises
(p. 118); il vient a elles, un rameau d'olivier 4 la main et une
distinction théologique sur les levres. Il faut distinguer, dit-il,
«entre les formes changeantes et le fond résistant, entre ce
qui est essentiel et ce qui est accessoire». Tres bien. C'est ce
que nous ne cessons de répéter. Mais deés qu'on veut faire
cette distinction, M. Sabatier se récrie. Pour lui, tout, ou a
peu pres tout, n'est que formes changeantes et choses acces-



400 —

soires; et tout l'essentiel, le fond résistant, se réduit a peu preés
a rien. Effectivement, les dogmes ne sont pour lui que des
formes changeantes. Peut-étre entend-il par «dogmes » ce que
nous appelons «formules dogmatiques». N'est-ce pas la sa
pensée, quand il dit: «Sans doute, ces dogmes contiennent au
fond 1'essence du christianisme, et c’est ce qui nous les rend
vénérables» (p. 111). «Vénérables», ne nous y trompons pas,
signifie en réalité «bons 4 mettre au panier» comme tous les
«accessoires» d'un autre age. Toujours est-il que M Sabatier
en appelle a «l'essence du christianisme ». Mais quelle est
cette essence? 1l l'indique peut-étre quand il dit (p. 110): «La
foi des apoétres était umne confiance du ceeur, un attachement de
conscience et de volonlé a la parole de leur maitre.» De deux
choses l'une: ou M. Sabatier admet que cette confiance et cet
attachement supposaient une doctrine positive, ferme, connue et
acceptée, et alors 'essence du christianisme implique un dogme;
ou bien M. Sabatier fait de cette confiance et de cet attachement
un sentiment purement subjectif, sans doctrine objective a
l'appui, et alors l'essence du christianisme n’est a ses yeux
qu'un pur sentimentalisme. Dans le premier cas, il faut qu'il
s'explique sur la doctrine primitive en question et qu'il la
précise; car aucune Eglise sérieusement chrétienne ne lui ten-
dra la main sans cette profession de foi claire et nette. Dans
le second cas, toutes repousseront ses avances, le sentimen-
talisme subjectif étant chose trop fragile et ayant déja fait ses
preuves.

Certes, il a bien raison de réclamer pour les chrétiens
d'aujourd’hui les mémes libertés théologiques dont les Peres
et les théologiens des premiers siecles ont joui (p. 113). Mais
la libert¢ d’expliquer une doctrine objective positive, n'est pas
la liberté de la nier et de la remplacer par un sentimenta-
lisme plus ou moins vague. Les Péres n'ont ni connu, ni pra-
tiqué cette liberté négative; ilsl'ont, au contraire, condamnée
chez les hérétiques.

M. Sabatier prétend que «la foi premiére a été d'abord
indéterminée » (p. 110). Nous disons, au contraire, qu'elle a été
déterminée, et tous les écrits du N. T. le prouvent. M. Saba-
tier ne verrait-il que de l'indéterminé dans St. Matthieu, dans
St. Marc, dans St. Luc, dans St. Jean, dans St. Paul, dans
St. Pierre, etc.?



— 401 —

M. Sabatier prétend que les premiers chrétiens, en tradui-
sant en grec ce que J.-C. a dit en araméen, ont fait «une
profonde révolution d’idées». Ceci est écrit en toutes lettres a
la page 111. A qui M. Sabatier fera-t-il croire une pareille...
assertion, qu'on ne peut traduire une phrase d'une langue
en une autre, de l'araméen en grec, sans faire une altération,
une « profonde révolution d'idées »? !

Mais voici qui est encore plus fort. M. Sabatier se pose
vis-a-vis «de la tradition de 'Eglise ou de la lettre de 1'Ecri-
ture» comme Jésus-Christ lui-méme s’est posé vis-a-vis de la
tradition juive, de la loi de Moise et des prophetes de I'A. T.
(p. 119). Il raisonne comme si les chrétiens qui ont 'esprif du
Christ devaient avoir les mémes droits que le Christ; comme
s'ils devaient soumettre a leur critique les enseignements du
Christ, les préceptes de la loi nouvelle et les traditions chré-
tiennes universelles, de la maniere que J.-C., le Messie, le Fils
de Dieu, envoy¢ pour nous instruire et nous sauver, a jugé
lui-méme les choses de I'A. T. Ne peut-on pas conclure
logiquement de telles assertions qu’'une troisieme alliance
doit remplacer la seconde, comme la seconde a remplacé la
premiére; que la lettre du N. T. doit étre remplacée par un
nouvel Evangile, comme le N. T. a remplacé 'A. T.; que
I'Eglise chrétienne n’est qu'une seconde Synagogue, destinée
4 disparaitre comme la premiére; en un mot, que tout chré-
tien, avec son libre arbitre et son libre examen, est un autre
Christ? Toute cette page 119 me parait antichrétienne au pre-
mier chef.

Je serais trop heureux si j'avais mal compris la pensée
de M. Sabatier, et je désire vivement, pour le bien de 'Eglise
chrétienne, qu'il en soit ainsi. Mais alors serait-ce trop exiger
que de demander plus de clarté dans les mots et plus de pré-
cision dans les phrases? N'est-il pas élémentaire, quand on
parle au nom de la théologie «scientifique », de procéder scien-
tiiquement, je veux dire sans amphibologie et avec preuves?

E. Micuaub.



— 402 —

Serbische Bibliographie. — Miroslavljevo Evangelie (Manuskript
aus dem XII. Jahrhundert); Wien, Engel & Geschel, I—IV,
230 S., 1R898.

Fine der glianzendsten Zierden der serbischen alten und
neuen Litteratur war und ist immer noch das Evangelium von
Miroslav, Grossfiirsten und Sohne Zavids. Dieses Manuskript-
Evangelium hat ein gewisser Gligorie Djak (d. h. Klosterschiiler)
im XII. Jahrhundert geschrieben. Jetzt ist es zum erstenmal
in photographischer Reproduktion in der k. k. Hofdruckerei zu
Wien erschienen.

Dieses Manuskript-Evangelium umfasste 45 Hefte mit je
8 Seiten und einen Bogen mit 4 Seiten. Auf den ersten Blick
scheint es dem Leser, dass hier im Manuskripte zwei Hand-
schriften vorkommen, namlich: die eine von Seite 1 bis 89
und die andere von Seite 89 bis zum Ende; dem ist aber nicht
so. Es sieht nur deshalb so aus, weil der erste Teil des
Manuskripts (bis Seite 89) im XIV. Jahrhundert mit einer fetten
Tinte erneuert wurde.

Das Manuskript hat zum Schlusse ein Kodizill und es
lautet: ,Evangelie Velikoslavnoga Knjeza Miroslava, sina Za-
vidina, pisa grjeschni Grigorie Djak“, d. h. ,Das Evangelium
des grossherrlichen Fiirsten Miroslav, des Sohnes von Zavidin,
schrieb der siindige Gregor Djak® (d. h. der Klosterschiiler).
Dem gedruckten Evangelium ist noch ein Vorwort von Ljubomir
Stojanovitsch, in serbischer und franzosischer Sprache verfasst,
beigelegt worden. Um dieses alte Denkmal noch besser kennen
zu lernen, werden wir das ganze Vorwort in franzosischer
Sprache hier anfithren, wie folgt:

. Préface.

LStéphane Nemanya, qui avait signalé son régne si sage
4 la fois et si heureux par des succés extraordinaires tant dans
le domaine de la politiqgue que dans celui de la civilisation,
avait fini par éclipser si entierement ses prédécesseurs et ses
contemporains qu’a vrai dire, et a n’en juger que d’apres les
sources domestiques, l'histoire de Serbie semble ne commencer
qu'avec lui. Ses trois biographes, dont deux étaient ses fils,
avaient tellement subi l'ascendant de son imposante personna-
lite qu’ils avaient oublié de nous apprendre jusqu’aux noms de



— 403 —

ses fréres; et s’ils nous ont rapporté quelques-uns de leurs faits
et gestes, ¢’a été uniquement dans le but de mieux justifier la
conduite de Nemanya & leur égard. Si done, en voulant porter
un jugement sur le rdle qu’ils ont joué dans l'histoire, on se
bornait & recueillir les témoignages des biographes de Nemanya,
on risquerait fort de tomber dans la méme erreur que ces
derniers, autrement dit d’étre injuste envers les autres. Il faut
surtout nous garder de les croire lorsqu’ils nous assurent que
le conflit qui s’était élevé entre Nemanya et ses fréres aurait
eu pour cause premiére I'envie que ces derniers auraient nourrie
& son égard, a cause que, affirmaient-ils, il aurait fait batir,
sur son territoire, des églises et des monasteres, tandis qu’eux,
ses freéres, n'en auraient rien fait.

.Les chroniqueurs postérieurs, d'ordinaire moins bien ren-
seignés, ont fait preuve cette fois de plus d’équité & leur égard
que les contemporains éblouis par la gloire de Nemanya. Il
résulte des notes qu’ils nous ont laissées que toute la maison
de Zavida fut fort dévouée a la cause de la religion et de la
civilisation nationales, et que Nemanya n’a été que le plus zélé
parmi d'autres zeélés, (Test ainsi qu'a coté des églises et des
monastéres qu'avait fait batir Nemanya, ils font aussi mention
d'une église ¢difiée par Sracimir, celle de Gradac, sur la Mo-
rava, consacrée a la Sainte Vierge (et dont le souvenir s’est
perpétué jusqu’a nos jours dans un chant national)?), et d'une
autre, a Budimlja, consacrée a St. George, batie par Prvoslav.
Enfin, les chroniqueurs, qui confondaient les noms des diffe-
rents membres de la famille de Nemanyitch {(ce qui, d’ailleurs,
n’a rien qui nous étonne, ces chroniqueurs étant postérieurs de
trois siécles a4 ces evénements), ont beau attribuer l'église de
St. Pierre a Lim a Zavida, pére de Nemanya, nous n’en savons
pas moins de science certaine, d’aprés des témoignages irre-
cusables, que son fondateur est Miroslav.

~De méme qu'en politique Miroslav fut plus heureux que
ses deux freres, Sracimir et Prvoslav (il avait fait sans tarder

1) Yoir le chant sur I'Insurrection du prince Milos contre les Turcs,
qui débute ainsi: «Voici que deux noirs corbeaux partirent en s’envolant
— du noble pays de Serbie — de la Morava aux eaux houleuses — du
haut de la coupole de I'église de Nemanyitch — de I'église de Svracimir
— qui fut ban il y a longtemps — et maitre de tout le pays de la Mo-
rava....» (Youk IV, 315).



404

la paix avec Nemanya et avait continueé de vivre avec lui en
excellents termes jusqu'a sa mort — vers 1197 — ayant con-
serveé dans son pouvoir Chum), de méme les monuments de son
activité civilisatrice eurent cette rare chance d’arriver jusqu’a
nous. Son église s'est conservée jusqu’a nos jours & Bielo Polje;
mais ce n’'est point, hélas! le son des cloches chrétiennes qu’on
entend vibrer du haut de ces tours:; aujourdhui, c’est le chant
du muezzin qui convoque les fideles & la priere.

LEn outre, grace & un heureux hasard, un autre monument
nous est resté de lui, un document littéraire, qu’il avait peut-
étre fait copier exprés pour son église, 'évangéliaire méme
qui est cntre les mains du lecteur et que le ,pauvre pécheur®
Grégoire le Diacre avait écrit pour son maitre.

,0r, cet évangeliaire n'est pas seulement un des plus an-
ciens monuments manuscrits de notre littérature; ¢’est en méme
temps, par la facon dont sont exécuteées ses initiales avec leur
ornementation et leurs figures (et d'autres exemplaires sem-
blables avant péri selon toute probabilité), un ouvrage unique
dans notre littérature — sans d’ailleurs avoir son pareil dans
aucune des littératures slaves de la méme époque, ni méme
des époques postéricures d'un ou deux si¢cles. Un connaisseur
celébre, M. Buslaeff, appréciant une reproduction des initiales
copiées sur quelques pages de cet évangeliaire, disait que l'or-
nementation de cet ¢vangéliaire présentait un caractere tout
particulier, tout exceptionnel, et qu'on aurait cru impossible
dans ies manuscrits siaves écrits en caractéres cyrilliens au
XII¢ siécle, ou méme & des époques beaucoup plus récentes.
»L'ornementiste ditférencie, & l'instar des peintres, les animaux
et les oiseaux selon leurs espéces, et leur préte, ainsi qu'a ses
figures humaines, des attitudes de mouvement ou de calme qui
leur conviennent; il parachéve artistement les détails de ses
miniatures; il a un sentiment trés vif du coloris, non moins
que de la convenance et de l'harmonie des couleurs — tout
comme les maifres de la peinture en Occident aux douziéme
et treiziéme siécles, ou bien encore comme leurs prédécesseurs
des premiers siécles du christianisme en Occident aussi bien qu’en
Orient, qui avaient encore conservé la tradition classique.“?)

1) On ne peut se défendre d'une agréable surprise en voyant confirmée
par un détail linguistique I'hypothése de cette influence de I'art occidental.
A la page 40 (72*), au-dessus de la téte de Saint Jean-Baptiste, on dis-



— 405 —

wLa paix qui avait régné entre Nemanya et Miroslav s'était
maintenue pendant les régnes de leurs fils, et c’est seulement
sous leurs petits-fils que les conflits ¢clatérent. Le petit-fils de
Nemanya, Uroch I°f, eut maille & partir avec le Zupan Ra-
doslav, fils d’Andréas, prince de Chum, et petit-fils de Miroslav;
et c’est a4 cette époque sans doute que s’est éteinte cette branche
collatérale de la famille régnante de Serbie. Et donc, il n’est
pas impossible que cet évangéliaire ait été enlevé précisément
a4 'époque de ces querelles, soit du palais de Miroslav, soit de
son ¢glise, et que par des voies que nous ignorons il soit par-
venu & Hilandar, monastére fondé par Nemanya au Mont Athos,
ou il eut la chance d’échapper & une perte certaine qui lui
eat €té certainement réservée s’il était resté dans sa patrie.

,L’année derniére, & Paques, le Mont Athos tout entier, et
plus spécialement le monastére Hilandar, célébrérent des jours
solennels. Les pileux religicux eurent le rare bonheur de pou-
voir saluer de nouveau sur leur territoire, pour la premiére
fois depuis la visite qu'y fit Douchan le Puissant, le souverain
de I'Etat serbe restauré, Sa Majesté Alexandre I°T, roi de Serbie.
Par la méme route par laquelle, cing si¢cles auparavant, avait
passé Douchan, Alexandre & son tour dirigea ses pas vers le
Hilandar. Au méme endroit ou leurs prédécesseurs formeés en
procession avaient jadis accueilli Douchan, les religieux de Hi-
landar recurent Alexandre. A co6té de l'olivier que Douchan
avait planté de sa main en souvenir de son séjour & Hilandar,
Alexandre planta le sien.

.Les religieux de Hilandar, comblés de présents tout royaux,
ravis de joie & l'occasion de cette visite, firent hommage & Sa
Majesté, au moment de son départ, de cet évangéliaire, en sou-
venir de la féte de la Résurrection de mil huit cent quatre-
vingt-seize.

LLt c’est ainsi que cette remarquable antiquité serbe, exé-
cutée il y a plus de sept siécles pour un prince serbe, con-
serveée dans une église édifiée par un souverain serbe, venait
de rentrer, aprés un si long temps, dans le palais des princes

tingue linscription suivante: Zvan batista. Les images des trois évangélistes
qui se trouvent a la premiére page rappellent tellement la maniére des
peintres d'Orient et sont tellement différentes des autres, qu'on est obligé
de les supposer copiées d'aprés un modele, tandis que les autres auraient
éte exeécutées sans modele.



e 406

serbes, d'oli, grace & la sollicitude du souverain, et en mémoire
du septiéme centenaire de la mort de celui pour qui elle fut
écrite, elle se présente aujourd’hui, multipliée, devant le monde
savant comme un magnifique témoignage des origines brillantes
de l'art serbe, de cet art qui a produit les belles fresques de
Zita, un peu postérieures a cette époque (elles appartiennent
au commencement du treiziéme siécle) et qui, au quatorziéeme
siécle, avait atteint son apogée (par exemple dans l'église de
Pracanica a Kossovo Polje etc.), car, au quinziéeme siécle,
I'époque de la décadence politique avait entrainé avec elle
celle de l'art (par exemple a Ljubostinja etc.).

+~Quant & l'importance de cette ccuvre pour l'histoire de
la langue serbe (laquelle posséde si peu de monuments appar-
tenant au douzieme siecle), et pour l'histoire de la littérature
liturgique, les quelques observations qui terminent le présent
volume en donneront une idée suffisante.

Belgrade, & Paques 1897.

Ljubomir Stojanovic.“

Uber dieses Manuskript-Evangelium schrieben bis jetzt
folgende Gelehrte: Episkop Porphirius in ,Zapisniku Imperat.
Akademie Nauk“, Nr.3, S.137; Stojan Novakovitsch, ein be-
rithmter serbischer Gielehrter und Staatsmann, in ,Archeolog.
Izlozba u Kiewu*, Belgrad 1874; Ljubomir Stojanovitsch, Pro-
fessor an der serbischen Universitit zu Belgrad, in ,Spome-
iiku Kr. srbs. Akademie Nauk®, Bd. XX; P. J. Sevastianov
und W. Spasov in ,Slavjano-vostoénvj Ornamentiki®, Peters-
burg 1887.

Das Manuskript ist sehr gut erhalten und hat 181 Blitter
mit 362 Seiten. FEin Blatt von demselben befindet sich in
St. Petersburg. Einzelne Worter im Manuskripte sind hie und
da mit neuer Tinte aufgefrischt. Dem Texte folgt von S. 201
bis 230 ein sehr reichhaltiges philologisches Kommentarium des
Manuskriptes.

Die Ausgabe dieses Werkes ist sehr trefflich und ausge-
zeichnet, zugleich auch sehr reich.

Episkop N. RuzirscHiTscH von Niss.



— AT -

A, D. WHite: Histoire de la lutte entre la science et la
théologie, traduit de l'anglais par MM. peE Varieyy et
Apawm; Paris, Guillaumin, in-8°, 1899; 7 fr. 50.

Ce livre est rempli de renseignements et de remarques.
C’est une bibliothéque, mais confuse. C'est un arsenal, mais
dangereux: ressources dont on peut se servir pour le bien et
pour le mal, pour la vérité et pour l'erreur. On voit que l'au-
teur a étudié, mais en faisant plus d'érudition que de clarté.
Il a manqué de critérium, et, de plus, ses conclusions ne sont
pas précises. Il résume celles-ci (p. 329), en disant que I'huma-
nité est une grande famille n'ayant qu'un seul Pére, et qu’elle
évolue vers un amour de la vérité toujours plus grand et vers
une fraternité toujours plus sincere. Clest trés vrai, mais c’est
aussi trés peu, scientifiquement et théologiquement: car la dé-
monstration de cette vérité est faite depuis longtemps, et la
découverte des moyens pour atteindre ce but serait autrement
précieuse et autrement digne de la science et de la théologie.
On s'étonne, en fermant ce volume, qu'un auteur aussi docu-
menté se contente d'une assertion aussi commune.

C’est que la question, dés le début, dés le titre méme de
I'ouvrage, est mal posée. Y a-t-il vraiment lutte entre la science
et la théologie? Non. Une exacte définition de la science et
de la théologie aurait convaincu l'auteur, s'il y avait songé,
de limpossibilité d’'une lutte entre ces deux ordres de vérités.
Pour étre dans le vrai, il aurait dt parler de la lutte entre
certains savants et certains théologiens. Je dis cerfains, et non
pas tous: car les vrais savants et les vrais théologiens sont
d’accord; l'auteur le reconnait lui-méme expressément dans
plusieurs passages: par exemple, au sujet des légendes an-
ciennes et de la Genese, il loue le professeur Driver d'Oxford
et le professeur Ryle de Cambridge (p. 17). Par contre, les
faux savants et les mauvais théologiens ne peuvent que pro-
voquer des luttes soit de la science contre la théologie, soit
de la théologie contre la science.

C’est un fait que les théologiens chrétiens, pour expliquer
les dogmes chrétiens (je veux dire les enseignements de J.-C.),
ont fait usage des sciences de leur temps. Ils ne pouvaient
faire autrement. C'est dans la logique des choses. Mais comme
les sciences auxquelles ils ont eu recours étaient en partie in-



— 408 —

completes ou erronées, leurs explications théologiques ont
été forcément, elles aussi, en partie incompletes et erronées.
Il en a été toujours ainsi, et il en sera toujours ainsi, parce
que les sciences humaines, tout en progressant, seront toujours
défectueuses par quelque endroit. Faut-il en accuser la théo-
logie? Nullement, mais les sciences ou plutdt les savants.

Les philosophes, eux aussi, expliquent leurs théses philo-
sophiques par des arguments tirés des sciences de leur temps,
et ils se trompent souvent. En conclut-on que la philosophie
est fausse et qu'elle est en lutte contre la science? Nullement.
Soyons donc logiques, et disons que la théologie n’est pas
plus en lutte que la philosophie contre la science, mais bien
que les mauvais philosophes et les mauvais théologiens, in-
duits en erreur par de faux savants, sont en lutte contre la
vraie science. Ni les vrais principes de la philosophie ne sont
faux parce qu’ils sont mal expliqués et mal appliqués par les
mauvais philosophes, ni les vrais dogmes chrétiens ne sont
faux parce qu'ils sont mal expliqués et mal appliqués par les
mauvais théologiens. Ce qui est faux, ce ne sont pas les dog-
mes chrétiens, ce n’est pas non plus la grande théologie (la-
quelle est toujours scientifique et philosophique), mais ce sont
les mauvaises explicaticns et les mauvaises applications des
“mauvais théologiens,

Deés sa premiére étude, l'auteur trahit les défectuosités
de sa méthode. Pour montrer que la théologie, dans la notion
qu'elle a donnée du Créateur, s’est mise en opposition avec la
science, il cite les images que les artistes ont faites de la
figure du Pere éternel dans les mosaiques, sur les vitraux des
églises, etc., et il mentionne les métaphores que les poétes
ont employées pour raconter la création (les mains de Dieu,
les doigts de Dieu, les bras de Dieu, etc.)) Comment n'a-t-il
pas vu que les peintres, les sculpteurs, les poétes ne sont pas
les théologiens, et que rendre la théologie responsable des
hardiesses ou des erreurs anthropomorphiques de ceux-la est
une injustice? Qu'il y ait eu aussi des théologiens coupables
d'anthropomorphisme, des théologiens qui ont considéré I'A. T,
comme un livre scientifique, destiné & nous enseigner l'astro-
nomie, la physique, l'histoire naturelle, etc., cela n’est que
trop cerfain. Mais, encore une fois, la théologie elle-méine ne
saurait en étre responsable. Rome a condamné Galilée, mais



409 —

Rome n’est pas plus la théologie qu’elle n'est 'Eglise et qu’elle
n'est le christianisme et le dogme. Tertullien a enseigné que
les éclipses attestent lirritation de Dieu; ce n’est la qu'une
opinion personnelle qui nous fait sourire, comme la théo-
rie des quatre ¢léments nous fait sourire. La théologie n’est
pas plus coupable des erreurs de Tertullien que la physique
et la chimie ne sont coupables des erreurs d'Aristote. Clest
pour enseigner la justice aux hommes et pour leur apprendre
a faire le bien, que I'Ecriture a été inspirée, et non pour mettre
fin aux disputes scientifiques des hommes: Omnis Scriptura...
ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei, ad omne
opus bonum instructus (/7 7im. I, 16-17). N'y cherchons donc
pas des systémes scientifiques, et condamnons soit les théolo-
giens qui veulent faire de 1'astronomie et de la physique
d’apres la Bible, soit les savants qui condamnent la théologie
d'aprés les erreurs scientifiques commises a telle époque, par
tels et tels théologiens.

M. White a cité plusieurs fois Mgr de Ségur comme théo-
logien (p. 54 et 59), et aussi un médecin d’eaux, le D* Cons-
tantin James (p. 53), et également Léon XIII a propos de
I'étude des Saintes Ecritures (p. 516). En vérité, sont-ce 1a des
théologiens? Le pape lui-méme s'occupe de poésie latine et
de politique, et non de théologie sérieuse. Rendre la théologie
responsable des erreurs de milliers de prétendus théologiens
aussi peu compétents que les précédents, est un procédé illo-
gique. M. White est aussi dans l'erreur, lorsqu’il dit que le
« Discours sur I'Histoire universelle » de Bossuet «est demeuré
le fondement non seulement de !'enseignement théologique,
mais encore de l'enseignement historique en France jusque
sous la troisitme République» (p. 22). Certes, on enseigne
dans les séminaires théologiques francais des choses autrement
erronées que le Discours de Bossuet, mais il est inexact de
dire qu'’il soit le fondement de l’enseignement théologique en
France.

M. White a un autre tort: il ne définit pas les termes
qu’il emploie. Par exemple, il semble mettre en contradiction
la théorie de 1'é¢volution et ce qu’il appelle «la vieille théorie
de la création directe », qui, selon lui, aurait «disparu pour
toujours» (p. 62). Qu'est-ce que la création directe? Qu'est-ce
que l'évolution? Comment se contredisent-elles? Il ne le dit

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900. 27



R Qe

pas. C'est cependant par ou il faudrait commencer. La ma-
niere dont il congoit cette contradiction est peut-étre juste,
mais peut-étre aussi y a-t-il une juste maniére de concilier la
création et 'évolution, et ce dernier point est fort important.
On pourrait aussi, et avec plus de raison, écrire une Histoire
de la conciliation entre la science et la théologie.

Bref, T'ouvrage de M. White abonde en documents trés
intéressants qu'on peut utiliser, mais aussi en arguments for-
ces et illogiques, fondés avant tout sur un défaut de méthode.

E. M.

Petites Notices.

* G. Avvais: Malherbe et la poésie francaise a la fin du
XV/Ie siecle (1585-1600); Paris, Thorin, 1892; in-8°, 7 fr. 50. —
Cet ouvrage trés consciencieux mérite d’'étre signalé ici a qui-
conque s'occupe de l'histoire de la poésie religieuse en France.
En réaction contre les pieces mignardes et courtisanesques de
Ronsard et de Desportes, abbés plus richement rentés que
religieux, un mouvement indépendant et religicux se produit,
représenté¢ par Pibrac, auteur des célebres Quatrains, par La
Boderie, catholique, guteur de I Ewncyclie, ou l'existence de
Dieu est démontrée contre les «libertins», puis par deux
poétes calvinistes, Du Bartas et d’Aubigné. Du Bartas, dans
sa Semaine cu Créaticn du monde, se montre le poete de 'opi-
nion religieuse grave et de la croyance chrétienne; constam-
ment il recherche «le grand, le chaste et le sérieux ». D'Aubi-
gné est l'auteur des Z7ragiques. Puis Malherbe compose les
Larmes de St. Prerve, la Ligue inspire une foule de vers; Du
Perron, futur cardinal, écrit des vers sur l'attentat de Jean
Chatel en 1594; Bertaut paraphrase le psaume XX; etc. Il
est regrettable que l'auteur n'ait pas prolongé son étude jus-
qu'a la mort de Malherbe, en 1628,

=

Christliche Lektiire, herausgegeben bei der St. Peters-
burger geistlichen Akademie, von deren a. o. Professor A.
LorucHIN. — Januarvheft: 1, Glubokowsky. Die Pneumatologie
(Angelologie und Damonologie) des Apostels Paulus. — IL
Runkewitsch: Aus der Geschichte der russischen Kirche unter
Zar Peter dem Grossen. — III. Bolotow: Aus der Geschichte



s 1] =

der syro-persischen Kirche (Die historischen Anfinge des

Christentums in Persien). — IV. Klimow: Eine Seite aus der
kirchlichen Gesetzgebung der Kaiserin Katharina Il. (iiber
Eherecht). — V. Lwow : Briefe geistlicher und weltlicher Perso-

nen an den Moskauer Metropoliten Philaret (von 1812—1867).
— VL Snamensky: Zur Geschichte des hl. Synod (Recension
von Barsow: Der hl. Synod in seiner Vergangenheit). — VIL
Lopuchin: Neuigkeiten der ausldndischen Litteratur. — Feb-
ruarheft: 1. Bronsow: Die christliche Demut. — II. Glubo-
kowsky: Die Pneumatologie (Angelologie und Damonologie)
des Apostels Paulus. — III. Lwow: Briefe geistlicher und welt-
licher Personen anden Moskauer Metropoliten Philaret (1812 bis
1867). — IV. Runkewitsch: Aus der Geschichte der russischen
Kirche unter Zar Peter dem Grossen. — V. Snamensky: Zur
Geschichte des hl. Synod. — VI. S. P.: Schule und Leben.

* Henriette Dacier: La Femme d'aprées St. Awmbroise,
Paris, Amat, in-18, 339 p., 1900, 3 fr. 50. — «Les dmes vrai-
ment pieuses et chrétiennes sauront faire sortir des exhorta-
tions du pieux évéque le bien qu’elles en attendent. Elles peu-
vent en faire le sujet d'une lecture quotidienne, et retenir
pour chaque matin une phrase qui leur servira de méditation
salutaire.» C’est en ces termes que l'auteur présente son livre,
non comme un livre scientifique, mais de simple édification.
St. Ambroise n'y apparait pas sous un jour nouveau, mais
spécial. On apprend a connaitre Ste. Sotheris, Marcelline, la
vierge Ambrosie, I'impératrice Justine; on y retrouve les femmes
de I'Ecriture dont le caractére a été interprété par St. Am-
broise, puis Ste. Thécle, Ste. Agneés et Ste. Pélagie. Les femmes
intelligentes qui liront ce livre, n’oublieront pas que notre
société n'est plus celle du IVe siecle, et que l'application des
principes chrétiens varie suivant les états sociaux. Tout ou-
vrage mystique, pour étre bienfaisant, doit étre lu cuwm grano
salis. C'est le cas de rappeler le conseil de l'apdtre: «Exa-
minez toutes choses, et ce qui est bon, retenez-le. »

* R. Giamporcarri: Gesit Cristo ed il Genio; Firenze, Libr,
Claudiana, 1900. — Ce volume, dédié a M. le comte de Cam-
pello, évéque ¢élu de I'Eglise catholique réformée d’Italie, est
divisé en cinq chapitres. 1. Le Christ prophétisé, avec un appen-
dice sur les prophéties; 2. Preuve fondamentale de la divi-



e d1T s

nité de J.-C.; 3. La doctrine de St. Paul est celle de J.-C.;
4. Nature, origine et durée de la religion en général; 5. L'avenir
du génie est celui du Christ. — Conclusion. — En téte, une
préface de M. E. Comba.

# J. GINDRAUX: Les espérances messtaniques d’Isvaél, Pre-
miers dges, Lausanne, Bridel, 1 vol. in-18, 228 p. — Dans ce
volume, l'auteur justifie & sa maniere la theése des prophéties
messianiques ; puis, il en résume l'exposé historique, depuis
« 'oracle d’Eden » jusqu'aux « successeurs de Moise et de
Josué ». Dans un second volume, il fera entendre «les poétes
hébreux, psalmistes, écrivains sentencieux et les premiers pro-
phetes». Dans un troisieme, il recueillera «les espérances des
grands prophetes, de leurs contemporains et de leurs succes-
seurs ». Il est mieux d'attendre, pour juger cette ceuvre, qu'elle
soit terminc¢e. l.a question des prophéties messianiques puise
sa clarté et sa force dans I'ensemble plus que dans les détails,
et surtout dans le fait de leur accomplissement par Jésus-
Christ méme. Disons toutefois déja que l'auteur n'a pas voulu
faire une ceuvre scientifique, mais plutdt d’édification: il cite
peu de textes, évite les discussions, ¢carte tout étalage d’éru-
dition, et se borne a énoncer sa conviction avec foi et piété.
Il édifie ceux qui croient déja. Quoique tres incompléte, cette
ccuvre est cependant utile. J'y reviendrai plus amplement, lors-
que les deux volumes annoncés auront paru.

* B. GUINAUDLEAU . Les crinies des coirvents, I n:p!oz'!atz’oﬁ
des orphelins, Paris, 142, rue Montmartre; br., 1899, 50 cent.
— M. Turinaz, évéque de Nancy, s'étant élevé contre de gra-
ves abus commis dans des maisons de religieuses, une enquéte
a été faite. M. Guinaudeau a «enregistré des faits précis, avec
l'indication des lieux qui en ont été le théatre, avec les dates
et les noms des victimes». Cette brochure de 72 pages est
donc un dossier, dossier terrible, monstrueux, qui montre de
quels crimes peuvent se rendre coupables ceux qui font de la
religion un moyen d’exploitation. De tels faits sont écrasants
pour 'Eglise papiste.

* L’abb¢ CuH. LaNDrY: La mort civile des religieux dans
Uancien droit francais; Paris, A. Picard, in-18, 174 p., 1900. —
Il est certain que, dans l'ancien droit francais, les religieux,
comme tels et du fait de leurs veeux, étaient frappés de mort



civile. L’auteur explique toutes les incapacités qui résultaient
de cette mort civile: incapacités de succéder ab infestat, de
transmettre par succession, d’étre légataire ou héritier, de tes-
ter, de recevoir par donation entre vifs, de donner entre vifs,
de contracter mariage, d'ester en jugement, de porter témoi-
gnage. [’auteur indique aussi les exceptions. Le fait est que,
tout en étant morts civilement, les religieux ont réussi a ac-
caparer d'immenses fortunes et a donner beaucoup d'autres
preuves de leur vie naturelle. L'auteur examine également de
quel droit le pouvoir civil s’est immiscé dans cette question
et en général dans les affaires ecclésiastiques. Il n’a malheu-
reusement pas traité cette question a fond; néanmoins on lira
avec intérét les pages 118-165.

* Dr R. PreIFFER, evang. Pfarrer in Sulzbach: Das alte
Testament fiir das christliche Haus: Erlangen, Pfeiffer, 1900,
in-8°, 501 S., br.,, M. 5. — L’auteur commence par rappeler
que toute la science théologique doit servir finalement a 1'édi-
fication de I'Eglise chrétienne. Il expose ensuite les principes
qui 'ont guidé¢ dans le choix des passages qu’il a traduits. Il
parcourt les livres historiques, puis les livres doctrinaux (Le/r-
biicher), enfin les lives prophétiques. Un tel ouvrage se recom-
mande suffisamment de lui-méme. Les divisions et 'ordonnance
de l'ouvrage entier sont faciles, et l'impression excellente.

¥ Revue historvique, N° de janvier-février 1900. — Outre
les savants articles qui y sont contenus, on peut signaler les
notices sur une prétendue bulle du pape Sergius IV (1009-1012),
sur le Siger de Brabant du P. Mandonnet, sur 1'Histoire de la
guerre de Cent ans du P. Denifle, sur U'Eglise d Autun pen-
dant la guerve de Cent ans de M. A. de Charmasse, sur le
T. I*r de la nouvelle édition du Gallia Christiaina (corrigé par
Pabbé Albanés et par l'abbé Chevalier), etc. — La Revue
publiera prochainement les articles suivants: Les négociations
de la paix de San Germano entre Frédéric Il et Grégoire IX
(1229-30); les Patrimoines de I'’Eglise romaine avant Charle-
magne; la Politique italienne du pape Martin V; Raymond de
Capoue, général des Dominicains (1380-99); le premier abbé
Dubois.

* Pfarrer W. ScHIRMER: Swursum corda, Konstanz, Acker-
mann. — Das gut ausgestattete Biichlein hat nunmehr, ein



s A1A =

Jahr nach seiner 1. Auflage, schon die 2. vermehrte erlebt,
ein Beweis, dass es bei dem Publikum willige Aufnahme ge-
funden hat. Und wahrlich, diese hat es verdient; denn ein
Trostbiichlein ist es in der That. Es enthidlt auf 72 Seiten einige
30 kurze Betrachtungen, die mit passenden, den heiligen
Schriften entnommenen Spriichen eingeleitet sind, vorzugsweise
herbe Lebenslagen und traurige Erfahrungen zum Gegenstande
haben und in dem Borne echt christlicher Geduld und
frommer Ergebenheit in den Willen Gottes entspringenden
Trostgriinde und schliesslich in einem innigen Gebet ausklin-
gen. Als Beigabe sind dem Biichlein mehrere nach verschiede-
nen Psalmen verfasste Gedichte in vierfiissigen reimlosen Jam-
ben beigegeben.

Librairie.

J. ApamiNa, pasteur: Jésus et les Ecritures; Lausanne, Bridel,
br., 10 ct., 1900.

Librairie Burgersdijk et Niermans (Leyde). Voir son nouveau
Catalogue de livres anciens et modernes, 7n° 48 théologie
et philosophie. 19719 ouvrages y sont indiqués alphabétique-
ment avec la date de leur édition; puis une table systéma-
tique, divisée en trois partics, énumere: 1° les ouvrages de
théologie exégétique; 2° ceux de théologie historique, sys-
tématique, pratique et ceux de philosophie; 3° les noms
propres. Le prix de chaque ouvrage est indiqué en florins.
— De la page 761 a la page 804 sont énumérés 1024 por-
traits de théologiens néerlandais et de théologiens qui ont
vécu dans les Pays-Bas. La collection en bloc est a vendre
au prix de 600 florins.

Librairie Lecoffre (Paris). La collection «Les Saints» vient de
s’enrichir de nouveaux volumes: Si. Jean Chrysostome, par
A. Puech, auteur d’'un Mémoire sur la morale du Saint; Le
Bienheureux Raymond Lulle, par M. André, consul, qui a
connu en Espagne les nouveaux éditeurs des ccuvres de R. L.,
et dont l'ouvrage est annoncé comme «une véritable nou-
veauté, intéressante et curieuse »; La Vénérable Jeanne d’ Arc,



e ALE e

par L. Petit de Julleville, professeur de littérature francaise
du moyen age. — Nous reviendrons sur ces trois volumes
et sur quelques autres de cette trés utile collection. Nous
disons «trés utile», parce que, bien que le coté des idées
et de la doctrine théologique ne soit en général pas assez
étudié, cependant la remise en lumiére de tous ces person-
nages en réalité trop inconnus est, de nos jours, éminemment
utile. — Prix du volume: 2 francs.

Librairie Scholl (Munich): Hochzeit und Niederkunft im Him-
mel, oder: Der Muttergottesschwindel in Kautbeuren. Eine
Gerichtsverhandlung am kgl. bayer. Landgerichte Kempten,
Allgau; 3. Auflage, 40 Pfg., Miinchen, 1900.

Hortzymany und KrUcer: Theologischer Jahresbericht: XVIIL
B., Litteratur des Jahres 1898, 5. Abt., Register (von Funger)
— Berlin, Schwetschke. 2 M.

Alexios v. MarLTzEw: Fasten- und Blumen-Triodion nebst den
Sonntagsliedern des Oktoichos der orthodox-katholischen
Kirche des Morgenlandes; deutsch und slawisch unter Be-
riicksichtigung der griechischen Urtexte; Berlin, K. Siegis-
mund, 1899.

LeRev. P. Th. PascuaLipEs, inspecteur-adjoint du séminaire ecclé-
siastique orthodoxe de St. Pétersbourg: ‘Pwooux; Ayoyocyie.
II. Bios 700 Goiov xcei @coqdpov Harpos nuwy Zsoylov Tod
gz Padovi{ xai Javparoveyot waddy 16v ‘PwoGioyv. Ev Herpov-

toher, 1899,

Fr. ScuuLtHEss: Homonyme Wurzeln im Syrischen. Ein Bei-
trag zur semitischen Lexikographie. Berlin, Reuther und Rei-
chard, 104 S., Mk. 4, 1900.



	Bibliographie théologique

