
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


376

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

E. BouTROux: Questions de morale et d'éducation, 3e édit.;
Paris, Delagrave, in-18, 117 p., 1899.

Ce livre est petit de volume, mais grand de pensée. L'auteur

n'est pas seulement un professeur de philosophie, il est
encore un philosophe. Il cherche vraiment à se rendre compte
des problèmes soulevés par l'esprit humain, à les analyser
consciencieusement, à peser la A^aleur des solutions ; il discute
non pour discuter, mais pour éclaircir. Il ne se paie pas de

mots, il n'exagère rien, il n'a aucun parti pris, il n'évite pas
les difficultés. Il a besoin d'une conviction, et il veut que la
sienne soit éclairée et A'raie. « Une conviction raisonnée, dit-il,
a plus de prix qu'une opinion fondée sur le seul instinct; et
en ce siècle d'analyse et de critique, il est utile que les vérités

évidentes elles-mêmes produisent leurs titres » (p. 64). Cette
sincérité, ce sérieux, cette pénétration rendent la lecture de
ce livre très attrayante, et d'ailleurs, combien instructive

M. Boutroux est philosophe et chrétien: sa philosophie le
mène au christianisme, et son christianisme le rend plus
philosophe. Avec lui, tout s'élève. Les questions qu'il a étudiées
dans ce volume, sont d'abord les trois types principaux de la
morale, morale hellénique ou esthétique, morale chrétienne ou

religieuse, morale moderne ou scientifique; puis, le pessimisme,
les mobiles de l'étude, et la lecture à haute voix. Ce qui nous
intéresse surtout, ici, c'est son étude sur la morale chrétienne,
dont la supériorité éclate, soit qu'on la compare à la morale
hellénique, « qui ne s'abaisse pas jusqu'aux misères phj'siques
et morales dont souffre maintenant l'humanité, et qui ne se
hausse pas non plus jusqu'aux ambitions nouvelles qui soulèvent
les âmes» (p. 15); soit qu'on la compare à la morale dite
scientifique, qui n'est encore qu'en \roie de formation, pour ne



— 377 —

pas dire de déformation. Je le répète, cette étude sur la morale
chrétienne est très substantielle et d'une grande élévation.
L'esprit de l'auteur est résumé exactement dans cette conclusion

(p. 52) :

« L'homme est un voyageur qui cherche sa patrie. La
science se tient à ses côtés, lui offrant, au gré de ses désirs,
les diverses puissances de la nature ; mais la science, indifférente

à la voie qu'il prendra, ne peut lui servir de guide.
Cependant, devant lui apparaît un génie jeune et beau : c'est
le génie de l'harmonie, le génie de la Grèce. Il prend l'homme
par la main, et le conduit â travers de belles contrées. Ils
arrivent au sommet d'une montagne; et, autour d'eux, se déroule
un tableau merveilleux de grâce et de lumière. Le ciel et la
terre se fondent sans qu'on discerne la ligne qui les sépare.
« Contemple et sois heureux, » dit le génie. Et le voyageur
est tenté de s'écrier: «Ici est ma patrie.» Mais un je ne sais

quoi tressaille en lui, une inquiétude s'éveille ; il s'interroge.
N'a-t-il pas d'autre destinée que de contempler ainsi les êtres
de la nature, du dehors et dans leur ensemble Il veut voir
de près ce que sont et ce que font tous ces êtres qui, aperçus
d'en haut, se fondent clans l'harmonie du tout. Il descend et
regarde. Hélas! ce sont des êtres qui peinent, qui souffrent,
qui s'entre-détruisent, qui sont chargés de misères physiques
et morales. Il pressent alors pour lui-même une autre destinée

: la communion de sentiment, c'est-à-dire de souffrance,
avec tous ces misérables. Le monde invisible, le monde des

âmes, se révèle à lui. Secourir ses frères, les aimer, travailler

pour qu'ils deviennent bons et heureux : n'est-ce point là
l'idéal qu'il rêve? «Tu es belle, ô ma patrie visible, séjour
de l'harmonie et de la sérénité. Mais tu as, ô ma patrie
invisible, la sublimité du mystère, de l'infini et du divin. Ma
destinée n'est-elle pas de tendre à celle-ci, tout en vivant dans
celle-là »

Je recommande \ivement cet opuscule aux pères de famille,
aux maîtres et aux jeunes gens sérieux. E. Michaud.

Revue intern, do Théologie. Heft 30, 1900. 25



— 378 —

W. St. Chad Bosca\aten: La Bible et les Monuments, trad,
de l'anglais sur la seconde édition par M. Cl. de Faye,
avec 24 photogravures; Paris, Fischbacher, in-8°, 1900.

L'auteur prouve qu'une étroite relation a existé entre le
peuple hébreu et les habitants de l'Assyrie et de la Chaldée,
et que cette relation donne une grande valeur aux parallèles
entre les anciennes littératures de ces empires et les Ecritures.

Il montre qu'au point de vue de la race et de la langue,
les Hébreux et les anciens Sémites de la Mésopotamie étaient
étroitement alliés. Leur langue révèle le fait qu'il fut un
temps où ces deux peuples avaient une patrie commune et

que cette patrie était le berceau de la race sémitique. Il
suppose que, pendant cette longue période de rapports mutuels,
des traditions ayant trait aux origines de toutes choses se
sont formées, et qu'elles ont été la propriété commune des
Hébreux et des Babyloniens (p. 23).

L'auteur dit dans sa préface (p. IX) : « Quelle influence
cette culture presque toute puisée à Babylone, eut-elle sur
Israël? Jusqu'ici, nous n'en savons rien. Des recherches futures
tiennent peut-être en réserve de nouvelles révélations. Un fait
demeure qui exige de la prudence. Il s'est introduit dans la
critique biblique un élément avec lequel il faut compter,
inconnu jusqu'à ce jour, et qui peut au premier moment nous
obliger à modifier entièrement la théorie actuelle, à laquelle
l'apologétique semble tenir. »

Toute cette thèse est bien démontrée. Les documents sont
clairs et, ce semble, péremptoires. Mais il reste é\ident que,
de même que les ATérités religieuses enseignées à Babylone
ont été épurées dans le judaïsme, de même elles l'ont été

encore daA^antage dans le christianisme qui les a complétées
et perfectionnées. Cela est frappant surtout au sujet de la
doctrine de la Aie future (ch. VI). L'auteur termine ainsi ce

chapitre : « Pendant la période du dernier empire babylonien
(606-538 av. J.-C) et pendant la domination des Perses,
l'enseignement des prêtres subit bien des changements et atteignit

à une forme plus élevée et plus pure. Ce fut alors, et
dans les âges suivants, que beaucoup d'idées eschatologiques
que nous trouvons dans les écrivains juifs et apocalyptiques
prirent naissance, et que le Royaume des cieux commença à



— 379 —

revêtir une forme plus précise dans l'enseignement religieux
du temps, mais nous ne pouvons encore rien conclure de

définitif, vu le manque actuel de documents religieux de cette
période. » On voit dès lors toute la portée de cet ouvrage.

E. M.

€. A. Cornelius : Historische Arbeiten, vornehmlich zur Ilefor-
mationszeit; Leipzig, Duncker & Humblot, 1899. Gr. 8, 628 S.

Pr. 13 Mk.

Wenn nach Döllinger zu einem Historiker ersten Ranges
„Genialität in der Erfassung der Charaktere und Ereignisse und
psychologische Divinationsgabe'- erforderlich ist, so finden Avir

diese Forderung in Cornelius' Schriften erfüllt. Das tritt in den

uns ATorlicgenden „Historischen Arbeiten" zu Tage, die der
greise Gefehrte ats „Abschiedsgruss an seine Freunde hinaussendet,

mit der Bitte um ein freundliches Gedächtnis". Es sind
neun Arbeiten : I. Die Münsterischen Humanisten und ihr
Verhältnis zur Reformation ; IL Die Niederländischen Wiedertäufer
Avährend der Belagerung Münsters 1534—1535; III. Zur
Geschichte der Münsterischen Wiedertäufer; IV. Zur Geschichte
Cahins ; V. Über die deutschen Einheitsbestrebungen im 16.

Jahrhundert: VI. Kirchenpolitische Aufsätze (1. Die Kölner Adresse
an Döllinger ; 2. Französische und deutsche Inopportunisten ;

3. Zur Konzils-Litteratur ; 4. Die erste Geschichte des
vatikanischen Konzils; 5. Die Jesuiten im Streit über die Politik
Pius' IX.); VII. Gedächtnisrede auf J. v. Döllinger: VIII.
Biographische Aufsätze und Nekrologe ; Kap. IX enthält das
Verzeichnis der Schriften A^on C. A. Cornelius. — Die erste Arbeit
giebt uns in gedrängter Übersicht die Geschichte eines
Jahrhunderts des Münsterschen Humanismus. Das zweite Kapitel
behandelt die Niederländischen Wiedertäufer während der Belagerung

Münsters 1534—/5-95. „Wenn Münster sich als der
Hauptvulkan bezeichnen lässt. durch Avelchen die unterirdische
Gärung der Wiedertäuferei den Weg zum Tageslicht gefunden
hat, so ist es das Eruptionsgebiet des Vulkans", auf Avelches

der Verfasser in diesem Aufsatz die Aufmerksamkeit richten
will. Das dritte Kapitel giebt Aufsätze aus der Allgemeinen
deutschen Biographie zur Geschichte der Münsterischen Wieder-



— 380 —

taufer Avieder: 1. Johann Bokelson ; 2. Johann Kloprys; 3. Bernt
Knipperclollinck ; 4. Jan Mathyszoon. Die Aderte Arbeit „Zur
Geschichte Calvins" enthält: 1. Der Besuch Calvins bei der
Herzogin Renata von Ferrara im Jahre 1536; 2. Zur Verbannung

Cahins aus Genf im Jahre 1538 ; 3. Die Rückkehr Calvins

nach Genf; 4. Die Gründung der Cahinischen Kirchen-
\7erfassung in Genf 1541 ; 5. Die ersten Jahre der Kirche
Cahins 1541—1546; 6. Calvin und Perrin 1546—1548. Diese
..Calviniana'- begleitet eine Erläuterung des Verfassers, durch
die ein Hauch der Wehmut zieht. Er sagt: „Nach dem Tode
meines Freundes Wilhelm Kampschulte Avurde ich durch die
Mitteilung überrascht, dass er die handschriftliche Fortsetzung
seines Werkes mir zu unbedingter Verfügung überwiesen habe.
In der Meinung, im Sinne des Verstorbenen zu handeln, habe
ich zunächst das Manuskript zurückgelegt, um die
Vervollständigung des Quellenmaterials abzuwarten ; und dann, Avährend
die Strassburger Ausgabe der Werke Calvins allmählich
vorrückte, dem Gedanken Raum gegeben, meine selbständige
Mitarbeit dem Werke zu Aviclmen. Der Plan, der aus dieser
Anregung herA'orging, hat die Geschichte der Kämpfe und Ent-
Avicklungen. durch Avelche Genf calvinisch geworden ist, zu
meiner Aufgabe gemacht. Die Ausführung erstreckte sich über
mehrere Jahre. Ich besuchte regelmässig die ArchiA'e zu Bern
und Genf. Daneben entstanden die Arbeiten, die hier A'orgelegt
sind. Als die archfvalischen Studien beendet Avaren, Avurde das

Manuskript des Freundes \Torgenommen. Bei dem Geschäft der
Abschrift seiner Anmerkungen traf mich ein Schlaganfall, der
nicht bloss diese Arbeit abbrach, sondern überhaupt jegliche
Arbeit hinderte. Eine Zeit lang hoffte ich, die Foigen des
Anfalls übenvinden und zu meinem LebensAverk zurückkehren zu
können. Erst als die Hoffnung sich nicht erfüllte und eine neue
Krankheit das Lebensende herbeizuführen drohte, liess ich Mut
und Hände sinken. Zu meinem Glück hat damals Dr. Walter
Gœtz, den ich in früheren Jahren als Mitarbeiter unserer
historischen Kommission kennen und schätzen gelernt hatte, sich
bereit erwiesen, meine und meines Freundes Papiere zu
empfangen und die Herausgabe des W'erkes von Kampschulte
über Calvin zu übernehmen. Das Ziel meiner Wünsche, so

lange Zeit unerreicht geblieben, ist jetzt unerreichbar geAvorden.
Mögen die Trümmer, die den Weg dorthin bezeichnen, hier



— 381 -
vereint ein bescheidenes Zeugnis abgeben von dem Geist brüderlichen

Wetteifers, dem sie ihr Dasein \7erdanken." — Die
deutschen Einheitsbestrebungen im 16. Jahrhundert führt uns der
Verfasser vor, „weil es in einer grossen Krise, Avie die
gegenwärtige (das Thema ist in der Festrede der Münchner
Akademie 1862 behandelt), doppelt lehrreich ist, einer ähnlichen
Vergangenheit sich zu erinnern, nicht in dem Sinn, dorther die
Vorschrift des Handelns zu entnehmen — denn die Ereignisse
wiederholen sich nicht Avie die Jahreszeiten — Avohl aber, um
das Urteil zu schärfen und das Gemüt richtig gestimmt, vor
allem frei von Hoffart zu beAvahren". — Überaus lehrreich
und von bleibendem Wert sind die kirchenpolitischen Aufsätze.
In dem ersten Aufsatze: „Die Kölner Adresse an Döllinger'"
(zuerst abgedruckt in der Allg. Ztg. vom 18. Februar 1870),
weist der Verfasser auf die grosse Bedeutung hin, „dass eine
der grössten katholischen Städte Deutschlands in dem begonnenen
religiösen Kampf offen und entschieden Stellung nimmt". Der
zweite Aufsatz: „Französische und deutsche Inopportimistenu
(zuerst abgedruckt in der Allg. Ztg. vom 24. April 1870), behandelt
die Stellung- Dupanloups gegen die Opportunität der verlangten
dogmatischen Définition und dieselbe Stellung, Avelche die
deutschen Bischöfe, aber „ohne dieselbe Tapferkeit" in der
Frage eingenommen haben. Der Artikel: „Zur Konzils-Littera-
tur^ Aveist auf die Schrift des Erzbischofs Kenrick von St. Louis
hin, deren Inhalt „berechtigt, ihren Verfasser neben den
Strossmayer, Hefele, Dupanloup, Darboy, SchAvarzenberg, Rauscher
unter die Häupter der Opposition zu zählen". Der vierte Artikel
behandelt die erste Geschichte des vatikanischen Konzils von Lord
Acton (zuerst in der Allg. Ztg. vom 4. April 1871), der seine

„höchst beachtensAverten Mitteilungen" mit dem Himveis darauf
schliesst, Avie einige Bischöfe der Minderheit vorschlugen : alle
sollten der Sitzung beiAvohnen, ihr Votum Aviederholen, die
Unterschrift A-erweigern und ein leuchtendes Beispiel des Mutes
und der Treue geben. Aber man habe mit Leuten zu thun
gehabt, die lieber den Glauben preisgeben, als sich einer
Exkommunikation aussetzen, und so sei mit geringer Mehrheit
beschlossen worden, ihr „non placet" in einer schriftlichen
Eingabe zu erneuern und Rom in corpore vor der öffentlichen
Sitzung zu verlassen. „Diese Männer", sagt Cornelius, „sind
von Anfang bis zu Ende Schritt um Schritt vor der Entscheidung



— 382 -
zurückgeAvichen und haben auch in ihrer letzten, scheinbar so
gemessenen, schriftlichen Erklärung im Grunde die Entscheidung

wieder von neuem in die Zukunft geschoben, d. h. schliesslich

aus den Händen gegeben. Hätten sie in dieser Erklärung,
wie sie gewissenshalber mussten, mit klaren Worten dem Papst
und dem Konzil das Recht abgesprochen, über ihr non placet
weg ein Dogma zu proklamieren, hätten sie im voraus die
Unterwerfung unter einen solchen Akt unchristlicher Tyrannei
verweigert, so hätte jeder einzelne A'on ihnen aus der gemeinsamen

That die Kraft geschöpft, auch nach dem Konzil der
drohenden GeAvalt ein non possumus entgegenzusetzen, und
dann hätte die Minderheit, ob gross oder klein, Avirklich die
Pforten einer besseren Zukunft offen gehalten." Der fünfte
Artikel endlich: „Die Jesuiten im Streit über die Politik Pitts' IXa
(zuerst in der Allg. Ztg. 1878), behandelt die Verurteilung der
Politik des Papstes durch den Jesuitenpater Curci in Beziehung
auf das Verhältnis der Kurie zu Italien. — Es folgt die
Gedächtnisrede auf I. v. Döllinger (gehalten in der öffentlichen
Sitzung der k. bayr. Akademie der Wissenschaften zu München
am 28. März 1890), ein Avahres Kabinettstück eines Nachrufes.
Der Redner vergleicht Döllinger mit Bossuet: „Bossuet und
Döllinger, die beiden hervorragendsten Männer der lateinischen
Kirche in den letzten Jahrhunderten Beide auf demselben
Standpunkt, dem Standpunkt der alten Kirche, dem Standpunkt
der grossen Reformkonzilien des 15. Jahrhunderts Der eine
unangefochten, in Rom avìc in Paris verehrt, einem Kirchenvater

gleich gehalten. Der andere dem Bann der Kirche
verfallen!" Er ATergleicht ihn ferner mit Dante: „Als Döllinger
auf dem Totenbette lag, ist das Wort gesprochen worden : wie
gleicht er Dante! Der das gesagt hat, der hat sich nicht
getäuscht; ja, es liegt in dem Wort mehr und grösseres, als er
gedacht hat. Ja, er war dem grossen Dichter ähnlich, den er
ins Herz geschlossen hat alle die Tage seines Lebens, und dem
er ins Herz geschaut hat Avie niemand anders. Beide Männer
trugen in tiefbeAvegter Seele die Sorge um die ganze Christenheit,

und beide klagten das Übermass der päpstlichen Gewalt
als das grosse Übel der Welt an ...." — Den Schluss bilden
biographische Aufsätze (aus der Allgemeinen deutschen Biographie)

und Nekrologe (aus den Sitzungsberichten der k. b.
Akademie der Wissenschaften): Karl Cornelius, August \Ton Druffel.



— 383 —

Ferdinand Gregorovius, Fr. Wilhelm K. Kampschulte, Carl
Spruner von Merz. S.

M. Douhéret : Idéologie, discours sur la philosophie
première; Paris, Alcan, in-18, 89 p., 1900.

Cette méditation philosophique est divisée en trois parties;
l'Analyse, le Problème, la Synthèse.

La première est un exposé succinct de la vie de la pensée,
c'est-à-dire une rapide étude du sentiment, de l'entendement,
de la passion, de l'action, de l'homme moral enfin. Dans la
seconde, l'auteur indique les desiderata que posent la science,
l'art, la vertu. Enfin, dans la synthèse, qui est la troisième
partie, M. Douhéret nous montre comment l'esprit et l'âme
essaient d'atteindre à la vérité, et par celle-ci à la Religion
et à Dieu.

Quelle est la vérité que cherche la philosophie première?
L'auteur répond ainsi à cette question : « Est-ce celle qui s'impose

de force à notre jugement par la puissance contraignante
de l'évidence scientifique? Non! Celle-là est sans doute infiniment

respectable et nécessaire ; mais c'est une vérité morte
qui nous fait connaître ce qui est acquis, ce qui ne change
plus, ce qui ne progresse plus, le squelette en quelque sorte
de la réalité. Ce que cherche, au contraire, la philosophie
première, tout entière suspendue au problème de la morale et
de la conduite de la \ie, c'est une vérité en marche, une
vérité qui se fait et qui est vivante. Cette vérité doit nous nourrir

et nous faire croître, nous transformer, rendre l'homme et
la nature même meilleurs qu'ils ne sont.

« Remarquons que la vérité purement scientifique ne suffirait

pas à elle seule, quoi qu'on en dise, à nous faire atteindre
le but qu'on lui assigne d'ordinaire, à savoir de nous rendre
maîtres des choses et des événements matériels. En effet, cette
vérité scientifique ne nous donne que des directions : pour que
ces directions soient applicables dans la pratique, il y faut
l'habitude, l'adaptation vivante, qui se fait peu à peu par
l'accoutumance et les efforts répétés. A plus forte raison en
sera-t-il de même pour cette vérité qui règne non dans le
domaine de la matière, mais dans celui de la pensée, pour



— 384 —

celle qui a comme idéal non l'empire des faits, mais l'exercice
de la vie morale.

« Celle-ci, disons-nous, bien moins encore que la vérité
physique, n'est pas susceptible d'être complètement et substantiellement

déterminée par des déductions scientifiques. — Elle
procède par inspiration ; elle doit non seulement saisir l'esprit,
mais toucher le cœur, s'adresser aux sentiments non moins
qu'à la raison. Quand il s'agit de ce genre de vérité, on a le
droit de dire dans une certaine mesure : cela est, parce que
nous voulons que cela soit. — Entendons-nous, cependant. Il
faut que cette volonté, pour n'être point téméraire, ne soit pas
un caprice, elle n'est légitime qu'à la condition de reposer sur
ce qu'il y a de plus fondamental dans nos aspirations les plus
légitimes et les plus pures. Et encore, on offenserait les
principes directeurs de notre entendement en prétendant que notre
sentiment individuel, même le plus fort et le plus sérieux, est
une garantie suffisante du vrai. En effet, la vérité est de

sa nature essentiellement universelle. Ce serait se mettre en
révolte contre les lois de l'esprit que de revendiquer le droit
à ce que pourrait appeler l'entière personnalité du jugement.
Il faut donc penser qu'en matière morale même, si je suis
autorisé à choisir une méthode moins didactique et plus intime
que celle de la science pure, si j'ai le droit de juger d'après
mon sens propre, d'après ma conscience personnelle, ce n'est
qu'après m'être efforcé de mettre cette conscience en harmonie

aA'ec celle du genre humain. Bien plus, c'est à la condition

de reconnaître qu'il y a des décrets absolus, qui dépassent

ce que j'appelle le sens propre, et devant lesquels il est
tenu de s'incliner sans les juger» (p. 79-81).

On voit, par ce passage caractéristique, quel est l'esprit
de l'auteur. Il est sur les confins du spiritualisme et de l'idéalisme,

du rationalisme et du traditionnalisme.

D'une part, il a des maximes très justes : « Plus une chose

participe à la vie, plus elle est (p. 65). ...La pensée qui crée
une personnalité est plus complète, plus vivante que celle qui
crée simplement une idée ou archétype (p. 70). ...L'affirmation
de l'être incomplet doit nous mener à celle de l'être achevé,
et cela au nom de toutes les aspirations logiques de notre
esprit» (p. 73). Etc.



— 385 —

Mais, d'autre part, le malheur est que l'auteur, comme
tant d'autres, insiste plus sur ce qui est clair que sur ce qui
est obscur ; qu'il glisse sur ce qui devrait être mieux observé,
mieux analysé, mieux démontré. A dire vrai, il indique plus
qu'il ne démontre: il prend ses aspirations pour des preuves.
S'il croit qu'elles sont réellement des preuves, encore devrait-il
le prouver. C'est là la faiblesse et la lacune de son discours.
J'appelle particulièrement son attention sur le chapitre de la
Religion, qui laisse à désirer, pour ceux du moins qui
n'admettent la révélation que sur démonstration rationnelle, et
qui ne confondent pas les aspirations aArec les inspirations.
De tels ouvrages sont très utiles, nécessaires même, pour le
maintien de l'idéal dans l'humanité, mais à la condition qu'ils
soient fondés sur des bases plus solides et sur des explications

plus claires. E. M.

V. Giraud: Pascal, 2e édit.; Paris, Fontemoing, in-18, 1900.

Ce volume est un recueil de notes, la plupart en style
télégraphique; notes d'un cours de 21 leçons sur Pascal
(l'homme, l'œuvre et l'influence). L'auteur a beaucoup de

lectures, et il a essayé de les utiliser en les répartissant entre
de nombreuses divisions et subdivisions, qui à la fin produisent
plus de trouble que de clarté. Même ceux qui ont étudié Pascal

trouveront dans ce volume d'excellentes remarques et des
indications précieuses. Toutefois, beaucoup sont plus suggestives
en apparence qu'en réalité, en ce sens qu'elles ne répondent
que rarement aux questions soulevées, et que, lorqu'elles y
répondent, c'est par des affirmations sans preuves suffisantes.

Le caractère stoïque, mystique et nullement sceptique de

Pascal est bien décrit. Et cependant, après la lecture du livre,
on éprouve dans l'esprit une confusion pénible. Cette confusion
est produite par la manie qu'a l'auteur de faire des
rapprochements entre les personnes quelquefois les pins opposées,
et cela sous prétexte d'une analogie ou d'un contraste dans
des choses tout à fait secondaires. Ce n'est pas seulement
Jacqueline Pascal qui fait songer M. Giraud à Henriette Renan
(p. 48), c'est Pascal même qui lui rappelle Louis Venillot (p. 50),
et qui lui apparaît même comme « précurseur » de Benoît Labre

(p. 51)! Après cela, comment s'étonner que l'auteur rap-



— 386 —

proche Pascal de Shakespeare, de Molière et de Taine (p. 82-83),
du chansonnier Béranger (p. 73), de Rousseau, de Chateaubriand,

voire même de Lucrèce (p. 218)! A l'en croire, Pascal
et Rousseau seraient « bien des personnalités de même trempe »

(p. 62) : Pascal, qui a vu surtout la concupiscence et le péché
dans la nature, et Rousseau la rectitude! Pascal et Chateaubriand

auraient eu une « conversion » semblable (p. 52), et
auraient fait l'un et l'autre de l'apologétique « sentimentale et
laïque» (p. 210): Pascal, le penseur profond des Pensées, et
Chateaubriand, le peintre d'Atala et de René, romans qui
devaient faire partie du Génie du christianisme, œuvre d'un
christianisme si superficiel et même si douteux en maintes parties

M. Boutroux a écrit à l'auteur que «chacun, jusqu'à ces
derniers temps, a plus ou moins prêté ses propres idées à

Pascal». Ne pourrait-on pas reprocher à M. Giraud d'être
tombé dans ce défaut? Mais la faute la plus grande de l'auteur
me semble de ne s'être pas renfermé strictement dans son
sujet, et d'en être sorti par des digressions sur l'époque
contemporaine. Par exemple, au lieu d'étudier à fond les Pensées

comme ébauche d'une apologie du christianisme, il a voulu
expliquer « ce que pourrait être à l'heure actuelle une Apologie

du christianisme adaptée aux besoins et aux exigences de
la pensée contemporaine». Je crois que, pour traiter convenablement

cette difficile question, il faut connaître à la fois la
philosophie et la théologie non à la façon des trop nombreux
dillettantes qui faussent l'une et l'autre, mais à fond. Or quelles
sont les autorités que l'auteur met en avant et qui lui servent
de phares? Tolstoï, Balfour, Ch. Secrétan, de Vogué, P.
Desjardins, Brunetière et Rod, puis feu Ollé-Laprune, Fonsegrive,
Goyau et Blondel (p. 163). Le malheur est qu'aucun de ces
écrivains n'est théologien. M. Giraud me semble encore plus
mal inspiré, lorsqu'il déclare que « les philosophies des idées
claires et distinctes sont des philosophies superficielles » (p. 190).
Ce n'est pas en France, ni même ailleurs, qu'il fera triompher
la philosophie des «idées obscures s. Il n'est pas moins étrange,
lorsqu'il déclare qu'« il y a beaucoup de Pascal dans ce qu'on
a appelé le néo-christianisme contemporain» (p. 212). N'eût-il
pas fallu, en bonne logique, expliquer d'abord et clairement
en quoi consiste ce néo-christianisme? De telles suggestions
sont plus faciles à émettre qu'à justifier. Comment justifier



— 387 —

encore cette autre assertion que les contemporains « tiennent
davantage à passer pour des fils de Pascal que (sic) pour des
fils de Voltaire» (p. 238)? A côté des fils de Voltaire, qui
n'aperçoit en France les fils de Loyola? Or les fils du janséniste

Pascal ne sont ni les fils de Voltaire ni les fils de

Loyola.
On le voit, l'auteur cultive le paradoxe, à l'exemple de

son maître Brunetière, dont l'ombre spécieuse remplit trop ce
\rolume. Certes, M. Giraud veut être exact et impartial, et il
l'est souvent; mais il n'y réussit pas toujours. Comment, par
exemple, après avoir cité les Leçons de Lavigerie en 1856-1857

contre le jansénisme (p. 94), n'a-t-il pas mentionné les piquantes
réfutations qui en ont été faites par Guettée? Comment, voulant

démontrer que Pascal a donné des jésuites « une idée

fausse», s'est-il borné à une simple affirmation, dont la fausseté

éclate aux yeux de quiconque connaît le vrai christianisme

et l'exacte histoire des jésuites, à savoir : que « leur
œuvre est celle du catholicisme même» et qu'«ils ne prétendent

travailler que pour l'Eglise» (p. 91). Le catholicisme des

jésuites et l'Eglise des jésuites ne sont que des corruptions du
vrai catholicisme et de la véritable Eglise catholique. A choisir

entre Pascal et Escobard, la question est tranchée. Dire,
comme le fait M. Giraud, que « Pascal a créé la légende du
jésuite » (p. 92), c'est dénaturer et Pascal et le jésuitisme.

Malgré ces paradoxes naïfs, qui heureusement ne sont
plus permis que dans le monde ultramontain (simile simili
gaudet), je n'en suis pas moins reconnaissant à l'auteur des

pages instructives que renferme son livre, par exemple, celle
où se trouve l'excellent aveu suivant (p. 150): «que le XVIIe
siècle n'est pas du tout l'époque de foi absolue et incontestée
qu'on a imaginée quelquefois». C'est très vrai. E. M.

A. Lavertujon: La Chronique de Sulpice Sévère, texte
critique, traduction et commentaire; L. II; Paris, Hachette,
in-40, 732 p., 1899; 20 fr.

Nos lecteurs connaissent déjà le T. Ier de ce très important

ouvrage (J). Le T. II est plus intéressant encore. On peut

(') Voir la Revue, N° 19, juillet 1897 (p. 647-651).



— 388 -
y distinguer trois parties : d'abord, les prolégomènes, p. VII-
CLXXXIV; ensuite, le livre II de la chronique, texte latin et
traduction française, p. 1-120; enfin, de petis essais, notes et
notules de l'auteur, dont le but est d'éclaircir la pensée de

Sulpice Sévère, et aussi d'exposer les siennes propres sur tous
les sujets que touche S. S., p. 121-682.

Dans ses trois prolégomènes (4e, 5e et 6e), M. LaA^ertujon
captive le lecteur, parce qu'il est très sincère, qu'il sait dire
ce qu'il \reut dire, qu'il jette çà et là dans son récit des
réflexions piquantes, et surtout parce qu'il s'efforce à toutes les

pages de « ressusciter > le IVe siècle, de faire revivre ses

personnages, les évêques, les ascètes, les empereurs, le peuple,
d'expliquer leur manière d'entendre la religion et la politique,
etc. Il a sur toutes ces choses des idées très personnelles,
qui sont malheureusement quelquefois forcées. Il l'avoue lui-
même: «Je force peut-être un peu les nuances, dit-il, mais
jusqu'ici on les avait trop effacées en négligeant de les bien
dater » (p. CXXV). Néanmoins, même en adoucissant et en
défalquant, il reste toujours un fond curieux et particulièrement

suggestif. M. Lavertujon a l'expérience des hommes, et
peut-être attribue-t-il trop facilement au christianisme même,
qui est tout idée et sentiment, les défauts et les erreurs des
hommes qui sont censés le représenter et qui, hélas ne sont
encore que des ignorants, des égoïstes et des barbares.

Quoi qu'il en soit, on sent qu'il est épris du bon Saint
Martin de Tours. Il ne manque aucune occasion d'en dessiner
la belle et grande figure. Il est naturellement sympathique
aussi à l'évêque Priscillien, qui représentait, avec Martin, le
courant spiritualiste et «ascétique», contre le courant
matérialiste des évêques courtisans et dissolus. Son portrait de

l'empereur Maxime, de ce purpuratus latro, de ce « Tartufe »

couronné, est aussi très réussi (p. LXV-LXXII, XC). Il faut
remarquer ce qu'il dit de la décadence du clergé d'alors, en
Espagne surtout (p. LXXXI-II); il n'est, du reste, en cela, que
l'écho de S. S., qui, « englobant dans un égal mépris la tourbe
episcopale tout entière, la caractérise en des termes qui
ressemblent à un hoquet de dégoût » (p. LXXXVII). Il faut remarquer

également les pages qu'il consacre à l'accusation de magie

et de sorcellerie telle qu'elle avait cours alors, notamment



— 389 —

dans le monde ecclésiastique (p. CXXXVIII-CXLI) ; ces pages
jettent un grand jour sur le procès de Priscillien.

Quant aux notes, elles touchent à tout et forment à elles
seules une sorte de bibliothèque. Elles sont divisées en quatre
parties, disposées d'après le récit même de S. S. Dans la
première, qui va de la fin de l'«hébraïsme » jusqu'au christianisme
primitif, il traite les sujets suivants : « L'histoire chimérique,
les fondements bibliques de la magie, les origines juives de

l'immortalité de l'âme, Sulpice et la politique, l'angéologie
post-hébraïque, les métamorphoses historiques, l'ascétisme et
les ascètes, les femmes de la Bible, le fumier barbare, le rôle
des textes sacrés et la foi intermittente qu'on leur prête, le
second pessimisme de Sulpice, la religion sous les Diadoques
et le problème des Dieux-Rois, l'histoire philologique et
morale du mot martyr.» Dans la seconde, qui embrasse le
christianisme primitif et l'histoire positive du martyr, il traite les

questions intitulées : « Une lacune dans le plan de Sulpice,
gnosticisme, pornographie et magie, valeur historique et
signification philosophique du miracle, sur les démons et sur le
diable chrétien, histoire positive du martyr, sur le véritable
auteur de la destruction du Temple, sur le canon et l'hérésie.

» Dans la troisième partie, qui embrasse la vie religieuse
au temps de St. Martin, les notes portent sur les points
suivants : « Fondation dogmatique du christianisme, fondation
hiérarchique du christianisme (les conciles, le vocabulaire de la
hiérarchie), le principe électif dans la nomination des évêques
au IVe siècle, l'évêque cle Rome. » Enfin, dans la quatrième
partie, qui embrasse l'agitation religieuse en Hispano-Gaule,
la crise ascétique et le procès de Trèv^es, l'auteur expose :

« Le dossier de Priscillien, la gnose et les gnostiques, le pro-
to-priscillianisme, le portrait de Priscillien, les trois voyages
de St. Martin à Trêves, l'inconstance des évêques et la
constance de St. Martin, le manichéisme au point de vue de ses

rapports avec le christianisme. »

On comprend, par ces simples et sèches indications, qu'il
me soit impossible, clans une courte notice bibliographique,
même d'effleurer des questions aussi variées et aussi graves.
Toutefois, comme la Revue a pris à cœur d'éclaircir la question

de Priscillien et du Priscillianisme, elle rendra compte
prochainement de la manière dont M. Lavertujon l'a traitée.



— 390 —

Les lecteurs apprendront certainement avec intérêt que
le T. IV étudiera « les onze traités de Priscillien d'après le
texte critique de M. G. Schepss, traduits, commentés et
précédés d'une étude sur les procès pour magie au IVe siècle;
sur le manichéisme et les manichéens; sur l'hérésie considérée

comme délit intellectuel et dans ses rapports avec l'esprit
de persécution ; enfin sur îes hérésiologues et leurs hallucinations

pornographiques». Toutefois, àia suite de cette annonce,
l'auteur ajoute : « L'auteur jugeant avoir fait, dans la quatrième
partie de son tome II, le strict nécessaire pour contrepeser
les involontaires erreurs de Sulpice à l'égard de Priscillien,
ce IVe volume ne sera publié que si les frais ont été
préalablement couverts par des souscriptions. Prix probable
maximum: 10 francs. »

Nous engageons donc Aivcment nos amis à concourir,
selon le désir de l'auteur, à l'achèvement d'une œuvre aussi
considérable. E. Michaud.

Le P. Mandonnet : Siger de Brabant et l'Averroïsme
latin au XIIIe siècle; Fribourg, libr. de l'Université, 1899,
in-4° (Collectanea Friburgensia, VIII).

C'est le P. Mandonnet, professeur d'histoire ecclésiastique
à Fribourg, qui a déjà trouvée que Christophe Colomb fut
induit à découvrir l'Amérique après lecture de St. Thomas ou

plus exactement après lecture d'une lettre de Paolo Toscanelli
reproduisant les prétendues idées de St. Thomas sur la
sphéricité de la terre. Ce n'est pas à dire pourtant que la robe
blanche du néo-dominicain cache un esprit étroit et sans
valeur. Le P. Mandonnet est, au contraire, un érudit et un
travailleur. Son Siger de Brabant est une contribution sérieuse
à l'histoire de la philosophie et de la théologie au moyen
âge, quoique au fond l'idée maîtresse de son livre soit bien la
défense du maître, c'est-à-dire l'apologie de la pensée de St.
Thomas.

Le P. Mandonnet éclaire d'un jour nouveau la biographie
de Siger de Brabant. Nous ne connaissions guère que sa
polémique acharnée contre les thomistes de son temps et sa
participation au fameux schisme qui troubla l'Université de Paris



— 391 —

dans le débat avec le recteur Albéric de Reims. Siger était
le chef du parti opposé au recteur : pars Alberici, pars Sige-
rici. Calomnié, persécuté peut-être, Siger dut comparaître
devant l'autorité comme suspect d'hérésie. On ignore le résultat
de ces premières poursuites, mais on sait que l'éclat de son
professorat dans la chaire de la rue du Fouarre ou du Feurre (vi-
cus stramineus) est postérieur à cette époque. Le souvenir de

ces leçons excita l'enthousiasme des écoliers. Le nom de

Siger passait pour la plus haute personnification de

l'enseignement à cette époque. On ignore à quelle époque précise
Dante écouta (si même il les écouta) les leçons du professeur
qu'il a immortalisé dans son Paradiso :

Essa è la luce eterna di Sigieri
Che, leggendo nel vico degli strami,
Sillogizò invidiosi veri.

Les écrits de Siger de Brabant sont en manuscrit à la
bibliothèque de la Sorbonne sous le nom de Siger de Courtray
(Syguerius de Curtraco).

Ve P. Mandonnet a creusé les sources et illustré la
biographie de Siger; il a précisé les dates et les faits. C'est ainsi
que nous savons maintenant, grâce au professeur de Fribourg,
dans quelle mesure Siger de Brabant a pris part au mouvement

averroïste qui se manifesta en 1250 et provoqua en
1270 l'intervention d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin.
Le 10 décembre 1270, première condamnation des doctrines
d'Aristote; de 1271 à 1276, troubles dans l'Université et
schisme dans la faculté des arts; en 1277, seconde condamnation

du péripatétisme et citation de Siger devant l'inquisiteur

de France, puis en cour de Rome, enfin sa condamnation
et son internement à Orvieto, où il devait mourir, entre 1281

et 1284, «misérablement», selon l'expression de l'archevêque
Peckham. L'introduction du livre est intéressante. L'auteur y
traite cle l'action d'Aristote sur le mouvement intellectuel
médiéval (p. XVI-XL). Il insiste, avec une indépendance qui
ne nous a pas paru sans valeur sous la plume d'un thomiste,
sur le peu d'originalité de la culture médiévale. « Lettrés et

penseurs, dit-il, ont vécu alors presque exclusivement sur le
fond antique du IXe au XIVe siècle et même jusqu'à« sortir
de l'humanisme». Le P. Mandonnet reconnaît pourtant (p. XVIII,
note 1) que les éléments originaux dans la culture du moyen



— 392 —

âge « sont restés au second plan et quils ont été recouverts
par les éléments d'importation». Ces éléments originaux
seraient d'après lui: 1° au point de vue politico-social, le
mouvement communal et ce qui en dépend ; — 2° au point de vue
intellectuel, l'éveil du sens critique et l'esprit d'observation;
— 3° au point de vue esthétique, les premiers essais littéraires
des idiomes nationaux et l'art gothique. » Cette théorie n'est
pas sans provoquer maintes objections, mais elle est originale
et à ce titre nous la transcrivons volontiers à l'actif du P.

Mandonnet.
Quant aux doctrines de Siger, le professeur fribourgeois

(Append. III-VII) affirme qu'elles sont la négation même de la
Providence, aussi bien que de la liberté humaine ; qu'elles
enseignent, en outre, l'éternité du monde, l'existence d'une seule
âme humaine et d'une substance immatérielle séparée, entrant
successivement en contact avec le corps des individus. Le
P. Mandonnet étant un moine catholique-romain, par conséquent

suspect d'intransigeance pour ceux qui non seulement
ne croient pas comme son Eglise, mais encore pour ceux qui
n'interprètent pas comme elle, nous nous permettrons de ne

pas souscrire d'emblée à son jugement sur les doctrines de

Siger. Nous savons que ce dernier acceptait toutes les
conséquences de la théorie physique et métaphysique d'Aristote au
moment où Albert le Grand et Thomas d'Aquin essayaient
de rectifier cette théorie pour la concilier à leur manière avec
la foi; et nous saA^ons de plus qu'il déclarait professer, lui aussi,
l'orthodoxie catholique.

Un jugement qui nous a surpris aussi chez le P. Mandonnet,

c'est celui où, digne fils du P. Lacordaire, mais moins
digne fils des dominicains inquisiteurs, il reproche à Siger
d'avoir la pensée trop peu libre : « Siger, dit-il, est à la fois
extrêmement audacieux et très peu indépendant. Son audace
est dans l'affirmation de théories antichrétiennes qui sont le
scandale de ses contemporains; son asservissement est dans
le parti pris de ne s'écarter en rien de la pensée d'Aristote
et d'Averroès et de ne pas chercher à la faire progresser. »

Nous ne sommes pas de l'avis du P. Mandonnet, qui trouve
St. Thomas supérieur à Siger par cela seul que St. Thomas
« agite et résout les problèmes personnels en leur donnant la
solution que la vérité comporte à ses yeux». Nous voyons, au



— 393 —

contraire, un acte de courage dans l'affirmation par Siger, en

plein XIIIe siècle et en face de l'Eglise romaine triomphante,
des tendances réelles, fussent-elles antiromaines, d'Aristote.
Plus que Platon et plus qu'Aristote, nous devons aimer ce que
nous croyons être la vérité. Entre l'asservissement des
philosophes du moyen âge à l'égard du dogme thomiste et l'asser-
Aissement de Siger vis-à-vis d'Aristote, la comparaison ne nous
semble pas tourner toujours au désavantage de ce dernier.

Le P. Mandonnet va jusqu'à douter de la sincérité de

Siger et en général des averroïstes latins, « que Renan n'a
guère connus, dit-il, que par les réfutations de leurs
adversaires. » « Tout en établissant ou en croyant établir des vérités

philosophiques contraires à l'enseignement révélé, les
averroïstes, ajoute-t-il, plaçaient l'enseignement de la foi au-dessus
de tout et déclaraient y adhérer fidèlement. » Le P. Mandonnet

en conclut que « leur foi religieuse était au moins assez
faible, sinon entièrement fictive». Qu'en sait-il? Est-ce qu'il n'y
a pas eu de tout temps des penseurs qui ont su concilier la
croyance chrétienne avec la spéculation philosophique la plus
hardie? Pourquoi et comment affirmer que Siger n'était pas
de ceux-là

Malgré ces critiques, nous n'hésitons pas à reconnaître
que le P. Mandonnet est un érudit, et, ce qui est plus rare,
qu'il a de la méthode et de la précision, surtout quand la foi
de son Eglise n'est pas en jeu et ne l'induit pas à s'écarter
de ses principes scientifiques. Son Siger de Brabant, en un
mot, est intéressant pour tous ceux qui aiment les études
historiques, celles du moyen âge en particulier; mais il est
intéressant surtout pour l'ordre de St. Dominique et pour sa
biographie de St. Thomas d'Aquin ; c'est au fond le principal,
sinon le seul but poursuivi par l'auteur, et il l'a atteint.

A. Chrétien.

E. Naville: Les philosophies négatives; Genève, Georg,
in-8°, 1900; 5 fr.

La philosophie étant « la recherche de la détermination
d'un premier principe à partir duquel on puisse fournir une
explication rationnelle des données générales de l'expérience »

(p. 10), M. Naville appelle philosophies négatives celles qui
Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1000. 26



— 394 —

déclarent la solution impossible. Il en compte sept : le scepticisme,

le traditionalisme, la positivisme, le dualisme, le criti-
cisme, le mysticisme et l'éclectisme.

Selon lui, le scepticisme menace les bases de la morale,
en même temps qu'il dénie toute valeur aux recherches de la
philosophie; le doute n'est souvent qu'un voile trompeur qui
recouvre la négation (p. 37). — Par traditionalisme, M.
Naville n'entend pas la tradition historique qui sert de base à

l'histoire, mais le système de philosophie qui regarde la
révélation comme le fondement de toutes les connaissances
humaines, par opposition à ceux qui prétendent que l'esprit
humain peut paiwenir par ses seules forces à l'idée de Dieu, de

sa nature, de ses perfections, de ses attributs, à la notion du
bien et du mal moral, etc. Il est clair qu'un tel traditionalisme,
en cherchant à établir le scepticisme, même dans l'intérêt de

la foi, est une philosophie négative. — Le positivisme en est
une aussi, puisqu'en n'affirmant que le positif matériel, il nie le
positif spirituel. — Le dualisme, qui cherche l'explication de

l'univers dans l'existence de deux principes coéternels, nie
par le fait l'existence d'un principe premier unique. M. Na-
ville distingue le dualisme en analyse et en synthèse. Autant
il approuve le premier comme une des conditions essentielles
des progrès de la philosophie, en ce sens que le dualisme
analytique, qui ne permet pas de méconnaître la diversité
des éléments du monde, est une vérité capitale, autant il
condamne le dualisme s}*nthétique, qui, en affirmant deux principes

coéternels, nie l'idéal de l'esprit humain, à savoir la
détermination d'un principe unique (p. 127). — Le criticisme, qui
consiste à exclure de l'entendement l'idée des substances, tend
nécessairement à nier leur réalité ; or nier les substances et
n'affirmer que les phénomènes, lesquels sont inintelligibles
abstraction faite du sujet et de l'objet, c'est éAidemment aller
à la négation radicale (p. 136-137). D'où M. Naville conclut
que le criticisme, tout en étant une doctrine croyante, est
cependant, dans ses affirmations les plus caractéristiques,
une philosophie négative (p. 184). — M. Naville distingue
un bon mysticisme (p. 202-208), et un mauvais (p. 208-222).
C'est celui-ci qu'il condamne; il veut dire le système qui tend
à anéantir la vie personnelle, sous prétexte de parvenir à

cette espèce d'extase qui ne serait que l'absorption en Dieu ;



— 395 —

•ou encore, la doctrine qui ne permet à l'homme d'arriver à

la science que par l'extase ou communication directe avec
Dieu, comme si la raison humaine était totalement impuissante

(p 220-221). — M. Naville distingue aussi un bon
éclectisme (p. 223-232), et un mauvais, qui consiste à choisir
partout, à son gré, sans critérium et capricieusement, pour satisfaire

son égoïsme, cela seulement qui plaît. Ce n'est là que
du dilettantisme et du scepticisme. Que M. Naville me
permette de remarquer que Cousin n'a été ni aussi égoïste, ni
aussi superficiel; qu'il y a un éclectisme excellent, celui qui
consiste à adhérer à toutes les vérités, d'où qu'elles viennent,
à les unir, à les féconder par l'observation et la réflexion, à

en découvrir ainsi de nouvelles, de manière à perfectionner
la science et la philosophie par une unité plus grande, l'unité
même qui résulte de toutes les vérités réunies et conciliées.
M. Naville ne serait-il pas de cet avis, lorsqu'il dit (p. 262) :

« L'éclectisme délivre la pensée de dispositions étroites, lui
ouvre de vastes horizons, et, par son impuissance même, conduit

à la recherche d'une vérité centrale qui peut seule
permettre de reconnaître les éléments de la vérité partout où ils
se trouvent. »

Bref, cet ouvrage est rempli de pensées judicieuses et de

jugements très sages. On y sent un esprit très instruit, très
sincère, délicat et supérieur. C'est plaisir de l'entendre
philosopher avec tant de savoir et tant de dignité. Après les
philosophies négatives, il étudiera les philosophies affirmatives.
Nous saluons à l'avance, avec une joie vive, cette nouvelle
étude. Puisse-t-elle ne pas tarder trop longtemps!

E. Michaud.

Aug. Sabatier: La vie chrétienne et la théologie
scientifique (articles parus dans la « Revue chrétienne » de janvier

et février 1900; Paris, avenue de l'Observatoire, 11).

M. Aug. Sabatier avoue, dans cette étude (p. 2-3), qu'il n'y
a pas harmonie dans la vie religieuse contemporaine. Il veut
sans doute parler, avant tout, du monde protestant. Il constate

que, si, d'une part, les œuvres de charité sont nombreuses

et prospères, d'autre part, la pensée chrétienne est en

défaillance. Il dit: «Ici régnent l'incertitude la plus grande et



— 396 —

le désarroi le plus profond. Ce n'est pas que l'activité théologique

ne soit aussi très intense, mais elle n'engendre pas
l'harmonie, et, au lieu de venir en aide à la piété pratique, elle
semble l'inquiéter et la paralyser en semant le trouble, le doute
et la confusion... On se demande quels avantages la vie
religieuse et morale a recueillis du labeur scientifique des théologiens.

A-t-il eu d'autre effet que de troubler la sécurité de
Vancienne foi et d'ébranler la confiance naive des chrétiens
dans la solidité et la pérennité de croyances dont ils étaient
habitués à faire dépendre leur vie morale tout entière? De là
le discrédit jeté sur les recherches et les solutions de la
théologie moderne.» Bref, il conclut ainsi (p. 5-6): «Le mal
profond, le mal moderne dont la vie chrétienne est atteinte, c'est
la menace d'un divorce définitif entre la science et la
conscience, entre la pensée et l'action. On en Aient à se demander

si ce qui est bon est encore vrai, et si ce qui est vrai
est toujours bon. La conscience chrétienne semble avoir perdu
son principe d'unité. »

Puis, après avoir constaté le mal, il cherche le remède.
Il commence par écarter et condamner la méthode qu'il
appelle « la méthode du catholicisme » ; il veut dire, dans son
langage flottant, la méthode du papisme. C'est celle qui
consiste « à ignorer l'évolution de la pensée religieuse et à maintenir

l'ordre et l'unité dans les Eglises par des mesures
d'exclusion ou de répression».

Certes, il y aurait beaucoup à dire sur toutes ces assertions.

D'abord, les oppositions que M. Sabatier signale entre
les œuvres et la théologie scientifique, entre la foi et la science
moderne, je doute qu'elles soient aussi générales qu'il l'affirme;
il prend certainement ses propres idées pour des réalités
universelles. Connaît-il exactement l'Eglise orientale, l'Eglise
anglicane (du moins la partie catholique), l'Eglise ancienne-catholique?

Je ne le crois pas. Pour nous, nous ignorons
complètement les contradictions en question, et nous avons cependant

conscience que nous faisons de la théologie scientifique.
Peut-être même, est-ce parce qu'elle est vraiment scientifique
qu'elle ne crée pas de contradictions parmi nous. Le premier
tort de M. Sabatier est donc d'étendre à toutes les Eglises les
divisions qu'il constate dans la sienne propre. Il en est un
second: c'est de confondre le catholicisme avec le papisme,



— 397 —

-et d'attribuer au catholicisme un procédé qui est en usage
non seulement dans la papauté anticatholique, mais aussi dans

plusieurs Eglises protestantes de nos jours. M. Sabatier connaît

les faits.

Mais continuons l'exposé des idées de l'auteur. Suit un
très bel éloge de la tradition et de la communion des saints
(p. 6-7). On est plus qu'étonné en lisant ces belles choses sous
la plume de M. Sabatier. Mais cet agréable étonnement ne
dure pas longtemps. Sous prétexte que l'autorité de la tradition

ne saurait être absolue, il la sape quelques lignes plus
loin, et déclare qu' « aucune » n'est pure ; il n'excepte pas
même la tradition constante, universelle et unanime. Finalement,

après cette glorification et cette démolition, il conclut :

« Qu'il y ait de la vérité, une vérité religieuse et morale
profonde, clans la tradition des siècles antérieurs, nous l'admettons

sans peine, car c'est une tradition chrétienne ; mais que
tout n'y soit pas la vérité, c'est ce que, de leur côté, les

théologiens de la tradition devront reconnaître, parce que c'est

une tradition humaine, c'est-à-dire mélangée, mobile et inachevée

» (p. 9). Etrange distinction et étrange argument! D'une
part, la tradition chrétienne ; et d'autre part, la tradition
humaine! Dans la chrétienne, il y a de la vérité, et par conséquent

sans doute aussi de l'erreur; dans l'humaine, tout n'est
pas vérité, mais il y en a pourtant; et alors où est la
différence? et alors pourquoi cette distinction? M. Sabatier déclare,
après cette sentence singulière, que la critique doit faire le
triage. Très bien. Mais quelle critique?

L'auteur, loin de préciser avant tout la nature et les règles
de cette critique, écarte ces questions fondamentales et les

remplace par quelques assertions sur l'histoire de la Bible
et sur l'histoire des dogmes ; il conçoit cette double histoire
de telle sorte que « l'édifice entier des conceptions dogmatiques

traditionnelles, du fondement jusqu'au faîte, doit être
reconstruit sur des bases nouvelles» (p. 11). Si M. Sabatier a

voulu dire que, parmi les spéculations théologiques émises par
les théologiens au sujet des dogmes ou des enseignements
mêmes de J.-C, il en est qui doivent être révisés, il a bien
raison. Mais s'il a voulu dire (et c'est le sens le plus probable

de sa phrase) que tous les dogmes mêmes sont ébranlés



— 398 —

par l'histoire, il est, selon nous, dans la plus complète erreur,
et sa façon de comprendre l'histoire n'est nnllement la nôtre.

Il déclare ensuite que «la question du canon biblique a
été une véritable croix pour la théologie de nos pères» (p. 11).
Peut-être dans les Eglises protestantes, mais pas dans l'Eglise
catholique restée fidèle au critérium catholique : « ce qui a
été cru partout, toujours et par tous». M. Sabatier semble
ignorer complètement le critérium catholique comme procédé
de constatation historique des croyances objectives de l'Eglise;
il ne voit que le libre examen individuel, et le sien surtout,
c'est-à-dire sa façon particulière d'interpréter les dogmes et
les faits, de rejeter tout ce qui lui déplaît et de ne conserver
que ce qui cadre avec son système plus ou moins philosophique.

Que chacun en fasse autant, et il sera aisé de comprendre
le malaise religieux décrit par l'auteur ; mais il sera

impossible de voir un remède dans cela même qui est la cause
du mal. Loin de moi la pensée de condamner le libre examen
comme liberté d'explication théologique et philosophique: les
Pères l'ont pratiqué bien avant le XVIe siècle. Mais cette
liberté n'est pas un critérium, elle n'est pas une règle, elle
n'est pas un procédé historique, elle n'est pas une méthode

pour constater le fait de telle croyance, etc. Or, c'est
précisément d'un critérium exact, d'une règle ferme, d'une bonne
méthode de constatation historique, que l'on a besoin pour
savoir exactement ce que le Christ a fait, ce que le Christ a

enseigné, ce que le Christ a ordonné, en un mot, en quoi
consiste le vrai christianisme historique, tel que le Christ l'a
fondé, tel que l'Eglise primitive l'a compris, pratiqué et transmis.

C'est ici que les catholiques — je ne parle pas des
papistes qui n'ont plus d'autre critérium que l'infaillibilité
papale, mais seulement des vrais catholiques qui ont conservé
l'ancien critérium de l'Eglise catholique — c'est ici, dis-je,
que les catholiques, en en appelant à « ce qui a été cru
toujours, partout et par tous», se sentent sur un terrain historique

aussi ferme que possible, où les caprices et les illusions
de tel et tel ne sauraient prévaloir sur le fait de la croyance
universelle.

M. Sabatier avoue qu'avec sa conception de l'histoire de
la Bible, il « transforme l'autorité de la Bible » et il prétend
que cette transformation n'est pas un affaiblissement (p. 16)-



— 399 —

Il est facile de prétendre, il serait mieux de prouver. Mais
comment prouver que l'autorité de la Bible n'est pas affaiblie,
quand on déclare que le recueil de l'A. T. est l'œuvre des

rabbins, et le recueil du N. T. l'œuvre des Pères de l'Eglise ;

que les livres mêmes de ces deux recueils ne sont que les
produits de l'évolution religieuse, telle que les hommes l'ont faite,
avec toutes les erreurs de leur esprit ; que « l'on ne peut plus
identifier le Père que le Christ nous a fait connaître avec le

Jéhovah national d'Israël qui ordonne tant d'exterminations et
de si horribles vengeances»; qu'enfin la part de Dieu, son

œuvre, son témoignage, n'est plus clans les « aphorismes de
morale ou de théologie » de la Bible, mais clans la création de
l'âme chrétienne, c'est-à-dire dans la vie de foi, d'espérance
et de charité? N'est-il pas évident que la foi, l'espérance, la
charité, sont des sentiments subjectifs et individuels, tout à

fait distincts des enseignements contenus clans la Bible ; que,
si toute l'action de Dieu n'est que dans les sentiments subjectifs

des croyants, elle n'est plus clans les enseignements et les

préceptes objectifs de la Bible ; et que, par conséquent, cette
théorie n'est pas seulement un affaiblissement, mais la ruine
de l'autorité de la Bible? Voilà à quoi aboutit le sentimentalisme

ou l'expérimentalisme protestant actuel, tel du moins
que l'expose M. Sabatier. C'est, je le répète, la destruction
non pas seulement de ce qu'on a appelé le biblisme, mais de
l'autorité même de la Bible comme norme religieuse. Cette

norme, en effet, n'existe plus, puisque la Bible n'est plus, nous
dit-on, qu'un recueil de livres écrits par des ignorants et des

barbares, sous l'influence d'erreurs, de préjugés et de superstitions

qui dénaturaient jusqu'à la notion même du vrai Dieu.
Quelle autorité, je le demande, une âme de bon sens et de
bonne foi pourrait-elle accorder encore à un livre aussi arriéré

et aussi erroné
M. Sabatier parle de la paix à faire entre les Eglises

(p. 118); il vient à elles, un rameau d'olivier à la main et une
distinction théologique sur les lèvres. Il faut distinguer, dit-il,
« entre les formes changeantes et le fond résistant, entre ce
qui est essentiel et ce qui est accessoire ». Très bien. C'est ce

que nous ne cessons de répéter. Mais dès qu'on veut faire
cette distinction, M. Sabatier se récrie. Pour lui, tout, ou à

peu près tout, n'est que formes changeantes et choses accès-



— 400 —

soires; et tout l'essentiel, le fond résistant, se réduit à peu près
à rien. Effectivement, les dogmes ne sont pour lui que des

formes changeantes. Peut-être entend-il par « dogmes » ce que
nous appelons «formules dogmatiques». N'est-ce pas là sa

pensée, quand il dit : « Sans doute, ces dogmes contiennent au
fond l'essence du christianisme, et c'est ce qui nous les rend
vénérables» (p. 111). «Vénérables», ne nous y trompons pas,
signifie en réalité « bons à mettre au panier » comme tous les
«accessoires» d'un autre âge. Toujours est-il que M Sabatier
en appelle à «l'essence du christianisme». Mais quelle est
cette essence? Il l'indique peut-être quand il dit (p. 110): «La
foi des apôtres était une confiance du cœur, un attachement de

conscience et de volonté à ta parole de leur mentre.» De deux
choses l'une : ou M. Sabatier admet que cette confiance et cet
attachement supposaient une doctrine positive, ferme, connue et
acceptée, et alors l'essence du christianisme implique un dogme ;

ou bien M. Sabatier fait de cette confiance et de cet attachement
un sentiment purement subjectif, sans doctrine objective à

l'appui, et alors l'essence du christianisme n'est à ses yeux
qu'un pur sentimentalisme. Dans le premier cas, il faut qu'il
s'explique sur la doctrine primitive en question et qu'il la
précise; car aucune Eglise sérieusement chrétienne ne lui tendra

la main sans cette profession de foi claire et nette. Dans
le second cas, toutes repousseront ses avances, le sentimentalisme

subjectif étant chose trop fragile et ayant déjà fait ses

preuves.
Certes, il a bien raison de réclamer pour les chrétiens

d'aujourd'hui les mêmes libertés théologiques dont les Pères
et les théologiens des premiers siècles ont joui (p. 113). Mais
la liberté d'expliquer une doctrine objective positive, n'est pas
la liberté de la nier et de la remplacer par un sentimentalisme

plus ou moins vague. Les Pères n'ont ni connu, ni
pratiqué cette liberté négative; ils l'ont, au contraire, condamnée
chez les hérétiques.

M. Sabatier prétend que « la foi première a été d'abord
indéterminée» (p. 110). Nous disons, au contraire, qu'elle a été
déterminée, et tous les écrits du N. T. le prouvent. M. Sabatier

ne verrait-il que de l'indéterminé dans St. Matthieu, dans
St. Marc, dans St. Luc, dans St. Jean, dans St. Paul, dans
St. Pierre, etc.?



— 401 —

M. Sabatier prétend que les premiers chrétiens, en traduisant

en grec ce que J.-C. a dit en araméen, ont fait « une
profonde révolution d'idées». Ceci est écrit en toutes lettres à

la page 111. A qui M. Sabatier fera-t-il croire une pareille...
assertion, qu'on ne peut traduire une phrase d'une langue
en une autre, de l'araméen en grec, sans faire une altération,
une « profonde réA-olution d'idées »

Mais Azoici qui est encore plus fort. M. Sabatier se pose
vis-à-vis « cle la tradition de l'Eglise ou de la lettre de l'Ecriture

» comme Jésus-Christ lui-même s'est posé vis-à-vis de la
tradition juive, de la loi de Moïse et des prophètes de l'A. T.
(p. 119). Il raisonne comme si les chrétiens qui ont l'esprit du
Christ devaient avoir les mêmes droits que le Christ ; comme
s'ils devaient soumettre à leur critique les enseignements du
Christ, les préceptes de la loi nouvelle et les traditions
chrétiennes universelles, de la manière que J.-C, le Messie, le Fils
de Dieu, envoyé pour nous instruire et nous sauver, a jugé
lui-même les choses de l'A. T. Ne peut-on pas conclure
logiquement de telles assertions qu'une troisième alliance
doit remplacer la seconde, comme la seconde a remplacé la
première ; que la lettre du N. T. doit être remplacée par un
nouvel Evangile, comme le N. T. a remplacé l'A. T.; que
l'Eglise chrétienne n'est qu'une seconde Synagogue, destinée
à disparaître comme la première ; en un mot, que tout chrétien,

avec son libre arbitre et son libre examen, est un autre
Christ? Toute cette page 119 me paraît antichrétienne au
premier chef.

Je serais trop heureux si j'avais mal compris la pensée
de M. Sabatier, et je désire \ivement, pour le bien de l'Eglise
chrétienne, qu'il en soit ainsi. Mais alors serait-ce trop exiger
que de demander plus de clarté dans les mots et plus de
précision dans les phrases? N'est-il pas élémentaire, quand on
parle au nom de la théologie « scientifique », de procéder
scientifiquement, je veux dire sans amphibologie et avec preuves?

E. Michaud.



— 402 —

Serbische Bibliographie. — Miroslavljevo Evangelie (Manuskript
aus dem XII. Jahrhundert) ; Wien, Engel & Geschel, I—IV,
230 S., 1898.

Eine der glänzendsten Zierden der serbischen alten und
neuen Litteratur Avar und ist immer noch das EA~angelium von
Miroslav, Grossfürsten und Sohne Zavids. Dieses Manuskript-
Evangelium hat ein geAvisser Gligorie Djak (d. h. Klosterschüler)
im XII. Jahrhundert geschrieben. Jetzt ist es zum erstenmal
in photographischer Reproduktion in der k. k. Hofdruckerei zu
Wien erschienen.

Dieses Manuskript-Evangelium umfasste 45 Hefte mit je
8 Seiten und einen Bogen mit 4 Seiten. Auf den ersten Blick
scheint es dem Leser, dass hier im Manuskripte ZAvei

Handschriften vorkommen, nämlich : die eine A'on Seite 1 bis 89
und die andere von Seite 89 bis zum Ende ; dem ist aber nicht
so. Es sieht nur deshalb so aus, Aveil der erste Teil des

Manuskripts (bis Seite 89) im XIV. Jahrhundert mit einer fetten
Tinte erneuert wurde.

Das Manuskript hat zum Schlüsse ein Kodizill und es
lautet: „Evangelie Velikoslavnoga Knjeza Miroslava, sina Za-

vidina, pisa grjeschni Grigorie Djak", d. h. „Das Evangelium
des grossherrlichen Fürsten Miroslav, des Sohnes von Zavidin,
schrieb der sündige Gregor Djak'' (d. h. der Klosterschüler2
Dem gedruckten Evangelium ist noch ein Vorwort von Ljubomir
Stojanovitsch, in serbischer und französischer Sprache A^erfasst,

beigelegt Avorden. LTm dieses alte Denkmal noch besser kennen
zu lernen, Averden wir das ganze Vorwort in französischer
Sprache hier anführen, wie folgt :

„ Préface.

„Stéphane Nemanya, qui avait signalé son règne si sage
à la fois et si heureux par des succès extraordinaires tant dans
le domaine de la politique que dans celui de la civilisation,
avait fini par éclipser si entièrement ses prédécesseurs et ses

contemporains qu'à A-rai dire, et à n'en juger que d'après les
sources domestiques, l'histoire de Serbie semble ne commencer
qu'avec lui. Ses trois biographes, dont deux étaient ses fils,
avaient tellement subi l'ascendant de son imposante personnalité

qu'ils avaient oublié de nous apprendre jusqu'aux noms de



— 403 —

ses frères ; et s'ils nous ont rapporté quelques-uns de leurs faits
et gestes, c'a été uniquement dans le but de mieux justifier la
conduite de Nemanya à leur égard. Si donc, en voulant porter
un jugement sur le rôle qu'ils ont joué dans l'histoire, on se
bornait à recueillir les témoignages des biographes de Nemanya,
on risquerait fort de tomber clans la même erreur que ces
derniers, autrement dit d'être injuste envers les autres. Il faut
surtout nous garder de les croire lorsqu'ils nous assurent que
le conflit qui s'était élevé entre Nemanya et ses frères aurait
eu pour cause première l'envie que ces derniers auraient nourrie
à son égard, à cause que, affirmaient-ils, il aurait fait bâtir,
sur son territoire, des églises et des monastères, tandis qu'eux,
ses frères, n'en auraient rien fait.

„Les chroniqueurs postérieurs, d'ordinaire moins bien
renseignés, ont fait preuve cette fois de plus d'équité à leur égard
que les contemporains éblouis par la gloire de Nemanya. Il
résulte des notes qu'ils nous ont laissées que toute la maison
de ZaAida fut fort déA'ouée â la cause de la religion et de la
civilisation nationales, et cpie Nemanya n'a été que le plus zélé
parmi d'autres zélés. C'est ainsi qu'à côté des églises et des
monastères qu'avait fait bâtir Nemanya, ils font aussi mention
d'une église édifiée par Sracimir, celle de Gradac, sur la
Morava, consacrée à la Sainte Vierge (et dont le souvenir s'est
perpétué jusqu'à nos jours clans un chant national)1), et d'une
autre, à Budimlja, consacrée à St. George, bâtie par PrvoslaA".

Enfin, les chroniqueurs, qui confondaient les noms des
différents membres de la famille de Nemanyitch (ce qui, d'ailleurs,,
n'a rien qui nous étonne, ces chroniqueurs étant postérieurs de
trois siècles à ces éA'énements), ont beau attribuer l'église de
St. Pierre à Lim à Zavida, père de Nemanya, nous n'en savons
pas moins de science certaine, d'après des témoignages
irrécusables, que son fondateur est Miroslav.

„De même qu'en politique MiroslaA' fut plus heureux que
ses deux frères, Sracimir et PiwoslaA' (il avait fait sans tarder

*) Voir le chant sur l'Insurrection du prince Milos contre les Turcs,
qui débute ainsi: «Voici que deux noirs corbeaux partirent en s'envolant
— du nobie pays de Serbie — de la Morava aux eaux houleuses — du
haut de la coupole de l'église de Nemanyitch — de l'église de Svracimir
— qui fut ban il y a longtemps — et maître de tout le pays de la
Morava 3 (Vouk rv, 315).



__ 404 —

la paix avec Nemanya et avait continué de vivre avec lui en
excellents termes jusqu'à sa mort — ATers 1197 — ayant
conservé dans son pouvoir Chum), cle même les monuments de son
activité civilisatrice eurent cette rare chance d'arriver jusqu'à
nous. Son église s'est conservée jusqu'à nos jours à Bielo Polje;
mais ce n'est point, hélas! le son des cloches chrétiennes qu'on
entend vibrer du haut de ces tours; aujourd'hui, c'est le chant
du muezzin qui coiiA'oque les fidèles à la prière.

„En outre, grâce à un heureux hasard, un autre monument
nous est resté de lui, un document littéraire, qu'il avait peut-
être fait copier exprès pour son église, l'évangéliaire même
qui est entre les mains du lecteur et que le „pauvre pécheur"
Grégoire le Diacre aArait écrit pour son maître.

..Or, cet évangéliaire n'est pas seulement un des plus
anciens monuments manuscrits de notre littérature; c'est en même
temps, par la façon dont sont exécutées ses initiales avec leur
ornementation et leurs figures (et d'autres exemplaires
semblables ayant péri selon toute probabilité), un ouvrage unique
dans notre littérature — sans d'ailleurs avoir son pareil dans
aucune des littératures slaA'es de la même époque, ni même
des époques postérieures d'un ou deux siècles. Un connaisseur
célèbre, M. Buslaeff, appréciant une reproduction des initiales
copiées sur quelques pages de cet évangéliaire, disait que
l'ornementation de cet évangéliaire présentait un caractère tout
particulier, tout exceptionnel, et qu'on aurait cru impossible
dans les manuscrits shiA'es écrits en caractères cyrilliens au
XIIe siècle, ou même à des époques beaucoup plus récentes.

„L'ornementiste différencie, à l'instar des peintres, les animaux
et les oiseaux selon leurs espèces, et leur prête, ainsi qu'à ses

figures humaines, des attitudes de mouA-ement ou de caime qui
leur coirviennent : il parachève artistement les détails de ses

miniatures; il a un sentiment très Aif du coloris, non moins

que de la convenance et de l'harmonie clés couleurs — tout
comme les maîtres de la peinture en Occident aux douzième
et treizième siècles, ou bien encore comme leurs prédécesseurs
des premiers siècles du christianisme en Occident aussi bien qu'en
Orient, qui avaient encore conseiwé la tradition classique." 1)

*) On ne peut se défendre d'une agréable surprise en voyant confirmée
par un détail linguistique l'hypothèse de cette influence de l'art occidental.
A la pag-e 40 (72"). au-dessus de la tête de Saint Jean-Baptiste, on dis-



—- 405 -
„La paix qui avait régné entre Nemanya et Miroslav s'était

maintenue pendant les règnes de leurs fils, et c'est seulement
sous leurs petits-fils que les conflits éclatèrent. Le petit-fils de

Nemanya, Uroch Ier, eut maille à partir avec le Zupan Ra-
doslaA-, fils d'Andréas, prince de Chimi, et petit-fils de Miroslavr ;

et c'est à cette époque sans doute que s'est éteinte cette branche
collatérale de la famille régnante de Serbie. Et donc, il n'est
pas impossible que cet évangéliaire ait été enlevé précisément
à l'époque cle ces querelles, soit du palais de MiroslaAT, soit de

son église, et que par des voies que nous ignorons il soit
parvenu à Hilandar, monastère fondé par Nemanya au Mont Athos,
où il eut la chance d'échapper à une perte certaine qui lui
eût été certainement réservée s'il était resté dans sa patrie.

„L'année dernière, à Pâques, le Mont Athos tout entier, et
plus spécialement le monastère Hilandar, célébrèrent des jours
solennels. Les pieux religieux eurent le rare bonheur de pouvoir

saluer de nouAreau sur leur territoire, pour la première
fois depuis la Aisite qu'y fit Douchan le Puissant, le souverain
de l'Etat serbe restauré, Sa Majesté Alexandre Ier, roi de Serbie.
Par la même route par laquelle, cinq siècles auparavant, avait
passé Douchan, Alexandre à son tour dirigea ses pas vers le
Hilandar. Au même endroit où leurs prédécesseurs formés en
procession aATaient jadis accueilli Douchan, les religieux de
Hilandar reçurent Alexandre. A côté de l'olivier que Douchan
avait planté de sa main en souvenir de son séjour à Hilandar,
Alexandre planta le sien.

„Les religieux de Hilandar, comblés de présents tout royaux,
ravis de joie à l'occasion de cette visite, firent hommage à Sa

Majesté, au moment de son départ, de cet évangéliaire, en
souvenir de la fête de la Résurrection de mil huit cent quatre-
vingt-seize.

„Et c'est ainsi que cette remarquable antiquité serbe,
exécutée il y a plus de sept siècles pour un prince serbe,
conservée clans une église édifiée par un souwerain serbe, Amenait

de rentrer, après un si long temps, dans le palais des princes

tingile l'inscription suiA^ante: Zran batista. Les images des trois évangélistes
qui se trouvent à la première page rappellent tellement la manière des

peintres d'Orient et sont teilcment différentes des autres, qu'on est obligé
de les supposer copiées d'après un modèle, tandis que les autres auraient
été exécutées sans modèle.



— 406 —

serbes, d'où, grâce à la sollicitude du souverain, et en mémoire
du septième centenaire de la mort de celui pour qui elle fut
écrite, elle se présente aujourd'hui, multipliée, devant le monde
savant comme un magnifique témoignage des origines brillantes
de l'art serbe, de cet art qui a produit les belles fresques de

Ziöa, un peu postérieures à cette époque (elles appartiennent
au commencement du treizième siècle) et qui, au quatorzième
siècle, avait atteint son apogée (par exemple dans l'église de
Pracanica à Kossovo Polje etc.), car, au quinzième siècle,
l'époque de la décadence politique avait entraîné avec elle
celle de l'art (par exemple à Ljubostinja etc.).

„Quant à l'importance de cette œuvre pour l'histoire de
la langue serbe (laquelle possède si peu de monuments appartenant

au douzième siècle), et pour l'histoire de la littérature
liturgique, les quelques observations qui terminent le présent
volume en donneront une idée suffisante.

Belgrade, à Pâques 1897.

Ljubomir Stojanoviö."

Über dieses Manuskript - Evangelium schrieben bis jetzt
folgende Gelehrte: Episkop Porphirius in „Zapisniku Imperat.
Akademie Nauk", Nr. 3, S. 137; Stojan Novakovitseh, ein
berühmter serbischer Gelehrter und Staatsmann, in „Archeolog.
Izlozba u KieAvu", Belgrad 1874; Ljubomir Stojanovitsch,
Professor an der serbischen Universität zu Belgrad, in „Spome-
niku Kr. srbs. Akademie Nauk". Bd. XX; P. J. Sevastianov
und W. SpasoA* in „Slavjano-vostocnvj Ornamentili", Petersburg

1887.

Das Manuskript ist sehr gut erhalten und hat 181 Blätter
mit 362 Seiten. Ein Blatt von demselben befindet sich in
St. Petersburg. Einzelne Wörter im Manuskripte sind hie und
da mit neuer Tinte aufgefrischt. Dem Texte folgt von S. 201

bis 230 ein sehr reichhaltiges philologisches Kommentarium des

Manuskriptes.
Die Ausgabe dieses Werkes ist sehr trefflich und

ausgezeichnet, zugleich auch sehr reich.

Episkop X. Ruzitschitsch von Niss.



— 407 —

A. D. White: Histoire de la lutte entre la science et la
théologie, traduit cle l'anglais par MM. de Varigny et

Adam; Paris, Guillaumin, in-8°, 1899; 7 fr. 50.

Ce livre est rempli de renseignements et de remarques.
C'est une bibliothèque, mais confuse. C'est un arsenal, mais
dangereux : ressources dont on peut se servir pour le bien et

pour le mal, pour la A'érité et pour l'erreur. On A^oit que l'auteur

a étudié, mais en faisant plus d'érudition que de clarté.
Il a manqué de critérium, et, de plus, ses conclusions ne sont

pas précises. Il résume celles-ci (p. 529), en disant que l'humanité

est une grande famille n'ayant qu'un seul Père, et qu'elle
évolue vers un amour de la vérité toujours plus grand et vers
une fraternité toujours plus sincère. C'est très vrai, mais c'est
aussi très peu, scientifiquement et théologiquement : car la
démonstration de cette vérité est faite depuis longtemps, et la
découverte des moyens pour atteindre ce but serait autrement
précieuse et autrement digne de la science et de la théologie.
On s'étonne, en fermant ce volume, qu'un auteur aussi
documenté se contente d'une assertion aussi commune.

C'est que la question, dès le début, dès le titre même de

l'ouvrage, est mal posée. Y a-t-il vraiment lutte entre la science
et la théologie? Non. Une exacte définition de la science et
de la théologie aurait convaincu l'auteur, s'il y avait songé,
de l'impossibilité d'une lutte entre ces deux ordres de vérités.
Pour être dans le vrai, il aurait dû parler de la lutte entre
certains savants et certains théologiens. Je dis certains, et non
pas tous: car les vrais savants et les vrais théologiens sont
d'accord ; l'auteur le reconnaît lui-même expressément dans
plusieurs passages : par exemple, au sujet des légendes
anciennes et de la Genèse, il loue le professeur Driver d'Oxford
et le professeur Ryle de Cambridge (p. 17). Par contre, les
faux savants et les mauvais théologiens ne peuvent que
provoquer des luttes soit de la science contre la théologie, soit
de la théologie contre la science.

C'est un fait que les théologiens chrétiens, pour expliquer
les dogmes chrétiens (je veux dire les enseignements de J.-C),
ont fait usage des sciences de leur temps. Ils ne pouvaient
faire autrement. C'est dans la logique des choses. Mais comme
les sciences auxquelles ils ont eu recours étaient en partie in-



— 408 —

complètes ou erronées, leurs explications théologiques ont
été forcément, elles aussi, en partie incomplètes et erronées.
Il en a été toujours ainsi, et il en sera toujours ainsi, parce
que les sciences humaines, tout en progressant, seront toujours
défectueuses par quelque endroit. Faut-il en accuser la
théologie? Nullement, mais les sciences ou plutôt les savants.

Les philosophes, eux aussi, expliquent leurs thèses
philosophiques par des arguments tirés des sciences de leur temps,
et ils se trompent souvent. En conclut-on que la philosophie
est fausse et qu'elle est en lutte contre la science? Nullement.
Soyons donc logiques, et disons que la théologie n'est pas
plus en lutte que la philosophie contre la science, mais bien
que les mauvais philosophes et les mauvais théologiens,
induits en erreur par de faux savants, sont en lutte contre la
vraie science. Ni les vrais principes de la philosophie ne sont
faux parce qu'ils sont mat expliqués et mal appliqués par les
mauvais philosophes, ni les vrais dogmes chrétiens ne sont
faux parce qu'ils sont mal expliqués et mal appliqués par les
mairvais théologiens. Ce qui est faux, ce ne sont pas les dogmes

chrétiens, ce n'est pas non plus la grande théologie
(laquelle est toujours scientifique et philosophique), mais ce sont
les mauvaises explications et les mauvaises applications des
mauvais théologiens.

Dès sa première étude, l'auteur trahit les défectuosités
de sa méthode. Pour montrer que la théologie, dans la notion
qu'elle a donnée du Créateur, s'est mise en opposition aA*ec la
science, il cite les images que les artistes ont faites de la
figure du Père éternel dans les mosaïques, sur les vitraux des
églises, etc., et il mentionne les métaphores que les poètes
ont employées pour raconter la création (les mains de Dieu,
les doigts de Dieu, les bras de Dieu, etc.). Comment n'a-t-il
pas vu que les peintres, les sculpteurs, les poètes ne sont pas
les théologiens, et que rendre la théologie responsable des
hardiesses ou des erreurs anthropomorphiques de ceux-là est
une injustice? Qu'il y ait eu aussi des théologiens coupables
d'anthropomorphisme, des théologiens qui ont considéré l'A. T.
comme un livre scientifique, destiné à nous enseigner l'astronomie,

la physique, l'histoire naturelle, etc., cela n'est que
trop certain. Mais, encore une fois, la théologie elle-même ne
saurait en être responsable. Rome a condamné Galilée, mais



__ 409 —

Rome n'est pas plus la théologie qu'elle n'est l'Eglise et qu'elle
n'est le christianisme et le dogme. Tertullien a enseigné que
les éclipses attestent l'irritation de Dieu ; ce n'est là qu'une
opinion personnelle qui nous fait sourire, comme la théorie

des quatre éléments nous fait sourire. La théologie n'est
pas plus coupable des erreurs de Tertullien que la physique
et la chimie ne sont coupables des erreurs d'Aristote. C'est
pour enseigner la justice aux hommes et pour leur apprendre
à faire le bien, que l'Ecriture a été inspirée, et non pour mettre
fin aux disputes scientifiques des hommes: Omnis Scriptura...
ad erudiendum in justitia, ut perfectus sit homo Dei, ad omne
opus bonum instructus (// Tim. Ili, 16-17). N'y cherchons donc
pas des systèmes scientifiques, et condamnons soit les théologiens

qui veulent faire de l'astronomie et de la physique
d'après la Bible, soit les savants qui condamnent la théologie
d'après les erreurs scientifiques commises à telle époque, pat-
tels et tels théologiens.

M. White a cité plusieurs fois Mgr de Ségnr comme
théologien (p. 54 et 59), et aussi un médecin d'eaux, le D1'

Constantin James (p. 55), et également Léon XIII à propos de

l'étude des Saintes Ecritures (p. 516). En vérité, sont-ce là des

théologiens? Le pape lui-même s'occupe de poésie latine et
de politique, et non de théologie sérieuse. Rendre la théologie
responsable des erreurs de milliers de prétendus théologiens
aussi peu compétents que les précédents, est un procédé
illogique. M. White est aussi dans l'erreur, lorsqu'il dit que le
« Discours sur l'Histoire universelle » de Bossuet « est demeuré
le fondement non seulement de l'enseignement théologique,
mais encore de l'enseignement historique en France jusque
sous la troisième République » (p. 22). Certes, on enseigne
dans les séminaires théologiques français des choses autrement
erronées que le Discours de Bossuet, mais il est inexact de

dire qu'il soit le fondement de l'enseignement théologique en
France.

M. White a un autre tort : il ne définit pas les termes
qu'il emploie. Par exemple, il semble mettre en contradiction
la théorie de l'évolution et ce qu'il appelle « la vieille théorie
de la création directe», qui, selon lui, aurait «disparu pour
toujours» (p. 62). Qu'est-ce que la création directe? Qu'est-ce
que l'évolution? Comment se contredisent-elles? Il ne le dit

Kevue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 27



— 410 —

pas. C'est cependant par où il faudrait commencer. La
manière dont il conçoit cette contradiction est peut-être juste,
mais peut-être aussi y a-t-il une juste manière de concilier la
création et l'évolution, et ce dernier point est fort important.
On pourrait aussi, et avec plus de raison, écrire une Histoire
de la conciliation entre la science et la théologie.

Bref, l'ouvrage de M. White abonde en documents très
intéressants qu'on peut utiliser, mais aussi en arguments forcés

et illogiques, fondés avant tout sur un défaut de méthode.
E. M.

Petites Notices.
* G. Allais : Malherbe et la poésie française à la fin du

XVIe siècle (1585-1600); Paris, Thorin, 1892; in-8°, 7 fr. 50.—
Cet ouvrage très consciencieux mérite d'être signalé ici à

quiconque s'occupe de l'histoire de la poésie religieuse en France.
En réaction contre les pièces mignardes et courtisanesques de
Ronsard et de Desportes, abbés plus richement rentes que
religieux, un mouvement indépendant et religieux se produit,
représenté par Pibrac, auteur des célèbres Quatrains, par La
Boderie, catholique, auteur de VEncyclie, où l'existence de
Dieu est démontrée contre les «libertins», puis par deux
poètes cahinistes, Du Bartas et d'Aubigné. Du Bartas, dans
sa Semaine ou Création du monde, se montre le poète de l'opinion

religieuse grave et de la croyance chrétienne ; constamment

il recherche « le grand, le chaste et le sérieux ». D'Aubigné

est l'auteur des Tragiques. Puis Malherbe compose les
Larmes de St. Pierre ; la Ligue inspire une foule de vers; Du
Perron, futur cardinal, écrit des vers sur l'attentat de Jean
Châtel en 1594; Bertaut paraphrase le psaume XX; etc. Il
est regrettable que l'auteur n'ait pas prolongé son étude
jusqu'à la mort de Malherbe, en 1628.

* Christliche Lektüre, herausgegeben bei der St. Petersburger

geistiiehen Akademie, von deren a. o. Professor A.
Lopuchin. — Januarheft: I. Glubokovvsky. Die Pneumatologie
(Angelologie und Dämonologie) des Apostels Paulus. — IL
RunkeAAitsch : Aus der Geschichte der russischen Kirche unter
Zar Peter dem Grossen. — III. BolotOAv: Aus der Geschichte



-- 411 —

der syro-persischen Kirche (Die historischen Anfänge des
Christentums in Persien). — IV. KlimoAv : Eine Seite aus der
kirchlichen Gesetzgebung der Kaiserin Katharina IL (über
Eherecht). — V. Lvvoav : Briefe geistlicher und Aveltlicher Personen

an den Moskauer Metropoliten Philaret (von 1812—1867).
— VI. Snamensky: Zur Geschichte des hl. Synod (Recension
von BarsoAv: Der hl. Synod in seiner Vergangenheit). — VII.
Lopuchin : Neuigkeiten der ausländischen Litteratur. —
Februarheft : I. Bronsow: Die christliche Demut. — II. Glubo-
kovvsky : Die Pneumatologie (Angelologie und Dämonologie)
des Apostels Paulus. — III. Lavoav : Briefe geistlicher und
weltlicher Personen an den Moskauer Metropoliten Philaret (1812 bis
1867). — IV. RunkeAvitsch : Aus der Geschichte der russischen
Kirche unter Zar Peter dem Grossen. — V. Snamensky : Zur
Geschichte des hl. Synod. — VI. S. P. : Schule und Leben.

* Henriette Dacier : La Femme d'après St. Ambroise,
Paris, Amat, in-18, 339 p., 1900, 3 fr. 50. — «Les âmes
vraiment pieuses et chrétiennes sauront faire sortir des exhortations

du pieux évêque le bien qu'elles en attendent. Elles
peuvent en faire le sujet d'une lecture quotidienne, et retenir
pour chaque matin une phrase qui leur servira de méditation
salutaire. » C'est en ces termes que l'auteur présente son livre,
non comme un livre scientifique, mais de simple édification.
St. Ambroise n'y apparaît pas sous un jour nouveau, mais
spécial. On apprend à connaître Ste. Sotheris, Marcelline, la
vierge Ambrosie, l'impératrice Justine ; on y retrouve les femmes
de l'Ecriture dont le caractère a été interprété par St.
Ambroise, puis Ste. Thècle, Ste. Agnès et Ste. Pélagie. Les femmes
intelligentes qui liront ce livre, n'oublieront pas que notre
société n'est plus celle du IVe siècle, et que l'application des

principes chrétiens varie suivant les états sociaux. Tout
ouvrage niA'stique, pour être bienfaisant, doit être lu cum grano
salis. C'est le cas de rappeler le conseil de l'apôtre : «

Examinez toutes choses, et ce qui est bon, retenez-le. »

* R. Giamporcari : Gesù Cristo ed il Genio ; Firenze, Libr.
Claudiana, 1900. — Ce volume, dédié à M. le comte de Cam-
pello, évêque élu de l'Eglise catholique réformée d'Italie, est
divisé en cinq chapitres. 1. Le Christ prophétisé, avTec un appendice

sur les prophéties; 2. Preuve fondamentale de la divi-



- 412 —

nité de J.-C. ; 3. La doctrine de St. Paul est celle de J.-C. ;

4. Nature, origine et durée de la religion en général ; 5. L'avenir
du génie est celui du Christ. — Conclusion. — En tête, une
préface de M. E. Comba.

* J. Gindraux : Les espérances messianiques d'Israël,
Premiers âges; Lausanne, Bridel, 1 a^oI. in-18, 228 p. — Dans ce

volume, l'auteur justifie à sa manière la thèse des prophéties
messianiques ; puis, il en résume l'exposé historique, depuis
« l'oracle d'Eden » jusqu'aux « successeurs de Moïse et de

Josué». Dans un second volume, il fera entendre «les poètes
hébreux, psalmistes, écrivains sentencieux et les premiers
prophètes». Dans un troisième, il recueillera «les espérances des

grands prophètes, de leurs contemporains et de leurs
successeurs». Il est mieux d'attendre, pour juger cette oeuvre, qu'elle
soit terminée. La question des prophéties messianiques puise
sa clarté et sa force dans l'ensemble plus que dans les détails,
et surtout dans le fait de leur accomplissement par Jésus-
Christ même. Disons toutefois déjà que l'auteur n'a pas voulu
faire une œuArre scientifique, mais plutôt d'édification: il cite
peu de textes, évite les discussions, écarte tout étalage
d'érudition, et se borne à énoncer sa conviction aArec foi et piété.
Il édifie ceux qui croient déjà. Quoique très incomplète, cette
œuvre est cependant utile. J'y reviendrai plus amplement, lorsque

les deux A-olumes annoncés auront paru.
* B. Guinaudeau : Les crimes des couvents, l'exploitation

des orphelins; Paris, 142, rue Montmartre; br., 1899, 50 cent.
— M. Turinaz, évêque de Nancy, s'étant élevé contre de graves

abus commis dans des maisons de religieuses, une enquête
a été faite. M. Guinaudeau a « enregistré des faits précis, avec
l'indication des lieux qui en ont été le théâtre, avec les dates
et les noms des victimes ». Cette brochure cle 72 pages est
donc un dossier, dossier terrible, monstrueux, qui montre de

quels crimes peuvent se rendre coupables ceux qui font de la

religion un moyen d'exploitation. De tels faits sont écrasants
pour l'Eglise papiste.

* L'abbé Ch. Landry : La mort civile des religieux dans
l'ancien droit français ; Paris, A. Picard, in-18, 174 p., 1900.—
Il est certain que, dans l'ancien droit français, les religieux,
comme tels et du fait de leurs vœux, étaient frappés de mort



— 413 —

civile. L'auteur explique toutes les incapacités qui résultaient
de cette mort civile : incapacités de succéder ab intestat, de

transmettre par succession, d'être légataire ou héritier, de tester,

de recevoir par donation entre vifs, de donner entre vifs,
de contracter mariage, d'ester en jugement, de porter
témoignage. L'auteur indique aussi les exceptions. Le fait est que,
tout en étant morts civilement, les religieux ont réussi à

accaparer d'immenses fortunes et à donner beaucoup d'autres
preuves de leur vie naturelle. L'auteur examine également de

quel droit le pouvoir civil s'est immiscé dans cette question
et en général dans les affaires ecclésiastiques. Il n'a
malheureusement pas traité cette question à fond ; néanmoins on lira
avec intérêt les pages 118-165.

* Dr R. Pfeiffer, evang. Pfarrer in Sulzbach : Das alte
Testament für das christliche Haus: Erlangen, Pfeiffer, 1900,

in-8°, 501 S., br., M. 5. — L'auteur commence par rappeler
que toute la science théologique doit servir finalement à
l'édification de l'Eglise chrétienne. Il expose ensuite les principes
qui l'ont guidé dans le choix des passages qu'il a traduits. Il
parcourt les livres historiques, puis les livres doctrinaux
(Lehrbücher), enfin les lives prophétiques. Un tel ouvrage se recommande

suffisamment de lui-même. Les divisions et l'ordonnance
de l'ouvrage entier sont faciles, et l'impression excellente.

* Revue historique, N° de janvier-février 1900. — Outre
les saA*ants articles qui y sont contenus, on peut signaler les
notices sur une prétendue bulle du pape Sergius IV (1009-1012),
sur le Siger de Brabant du P. Mandonnet, sur l'Histoire de la
guerre de Cent ans du P. Denifle, sur l'Eglise d'Au tun
pendant la guerre de Cent ans de M. A. de Charmasse, sur le
T. Ier de la nouvelle édition du Gallici Christiana (corrigé par
l'abbé Albanès et par l'abbé Chevalier), etc. — La Revue
publiera prochainement les articles suivants : Les négociations
de la paix de San Germano entre Frédéric II et Grégoire IX
(1229-30); les Patrimoines de l'Eglise romaine avant
Charlemagne; la Politique italienne du pape Martin V; Raymond de

Capoue, général des Dominicains (1380-99); le premier abbé
Dubois.

* Pfarrer W. Schir.aier: Sursum corda, Konstanz, Ackermann.

— Das gut ausgestattete Büchlein hat nunmehr, ein



— 414 —

Jahr nach seiner 1. Auflage, schon die 2. vermehrte erlebt,
ein Beweis, dass es bei dem Publikum willige Aufnahme
gefunden hat. Und wahrlich, diese hat es Arerdient; denn ein
Trostbüchlein ist es in der That. Es enthält auf 72 Seiten einige
30 kurze Betrachtungen, die mit passenden, den heiligen
Schriften entnommenen Sprüchen eingeleitet sind, vorzugSAveise
herbe Lebenslagen und traurige Erfahrungen zum Gegenstande
haben und in dem Borne echt christlicher Geduld und
frommer Ergebenheit in den Willen Gottes entspringenden
Trostgründe und schliesslich in einem innigen Gebet ausklingen.

Als Beigabe sind dem Büchlein mehrere nach verschiedenen

Psalmen verfasste Gedichte in vierfüssigen reimlosen Jamben

beigegeben.

Librairie.
J. Adamina, pasteur: Jésus et les Ecrituies; Lausanne, Bridel,

br., 10 ct., 1900.

Librairie Burgersdijk et Niermans (Leyde). Voir son nouveau
Catalogue de livres anciens et modernes, u° 48: théologie
et philosophie. 19719 ouvrages y sont indiqués alphabétiquement

avec la date de leur édition; puis une table systématique,

divisée en trois parties, énumère: 1° les ouvrages de

théologie exégétique ; 2° ceux de théologie historique,
systématique, pratique et ceux de philosophie ; 3° les noms
propres. Le prix de chaque ouvrage est indiqué en florins.
— De la page 761 à la page 804 sont énumérés 1024
portraits de théologiens néerlandais et de théologiens qui ont
vécu dans les Pays-Bas. La collection en bloc est à vendre
au prix de 600 florins.

Librairie Lecoffre (Paris). La collection « Les Saints » Aient de

s'enrichir de nouveaux volumes : St. Jean Chrysostome, par
A. Puech, auteur d'un Mémoire sur la morale du Saint; Le
Bienheureux Raymond Lulle, par M. André, consul, qui a

connu en Espagne les nouveaux éditeurs des œuvres de R. L.,
et dont l'ouvrage est annoncé comme « une véritable
nouveauté, intéressante et curieuse » ; La Vénérable Jeanne d'Arc,



— 415 —

par L. Petit de Julleville, professeur de littérature française
du moyen âge. — Nous reviendrons sur ces trois volumes
et sur quelques autres de cette très utile collection. Nous
disons «très utile», parce que, bien que le côté des idées
et de la doctrine théologique ne soit en général pas assez
étudié, cependant la remise en lumière de tous ces personnages

en réalité trop inconnus est, de nos jours, éminemment
utile. — Prix du volume : 2 francs.

Librairie Scholl (Munich) : Hochzeit und Niederkunft im Himmel,

oder: Der Muttergottesschwindel in Kaufbeuren. Eine
Gerichtsverhandlung am kgl. bayer. Landgerichte Kempten,
Allgäu; 3. Auflage, 40 Pfg., München, 1900.

Holtzmann und Krüger: Theologischer Jahresbericht: XVIII.
B,, Litteratur des Jahres 1898, 5. Abt., Register (von Funger)
— Berlin, Sctnvetschke. 2 M.

Alexios v. Maltzew: Fasten- und Blumen-Triodion nebst den

Sonntagsliedern des Oktoichos der orthodox-katholischen
Kirche des Morgenlandes; deutsch und slawisch unter
Berücksichtigung der griechischen Urtexte ; Berlin, K. Siegismund,

1899.

Le ReA". P. Th. Paschalidès, inspecteur-adjoint du séminaire
ecclésiastique orthodoxe de St. Pétersbourg : 'Pcoaoixi] jiytoycaqfa.
II. Blog tov òoiov xai QtoqÓQOv IIcciqÒc yteov 2sQyiov tov
êx PaâovèÇ xai AavfxaxovQyov TtaOcSv xwr 'PwGGkôv. Ev IJhqov-
nóXti, 1899.

Fr. Schulthess : Homonyme Wurzeln im Syrischen. Ein
Beitrag zur semitischen Lexikographie. Berlin, Reuther und
Reichard, 104 S., Mk. 4, 1900.


	Bibliographie théologique

