
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


117

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

P. Matthias vox Bremscheid : Die sociale Bedeutung der
katholischen Kirche. IL Auflage, Mainz, Fr. Kirchheini, 1899,
kl. 8°, 149 S.

Dass das Christentum zur Lösung der socialen Fragen,
Avelche die Gegemvart beAvegen, mittelbar Aiel beitragen könne,
darüber hat sich unter anderm ein in dieser Richtung besonders
berufener Mann, Prof. Sohm, Leipzig, deutlich ausgesprochen.
Dies näher auszuführen und zu begründen, ist geAviss eine
dankensAverte Aufgabe. Diese Aufgabe scheint sich auch der
Verfasser obgenannter Schrift gestellt zu haben. Er spricht
viel Aen Christus und Christentum, nur Aviderfährt ihm der
fundamentale Irrtum, dass er Christus mit dem Papst, Christentum

mit der Kirche verAvechselt. Und so oft er ven Kirche
spricht, meint er die Kirche, die „alleinseligmachende" Kirche
des Papstes. In 7 Kapiteln führt er seine Aufgabe aus: 1. die
Kirche und die Lehre vom Menschen ; 2. die Kirche und die
Leidenschaften ; 3. die Kirche und die Familie ; 4. die Kirche
und das Eigentum; 5. die Kirche und die Auktorität; 6. die
Kirche und die Arbeit; 7. die Kirche und die Leiden. Also
allumfassend, Aveltumspannend die Kirche, und nur sie, denn ihr
kommt nach Gott die höchste Autorität zu (pag. 87). Mit
Beziehung auf Rom. 13, 1—6 gesteht freilich der Verfasser auch
dem Staate Autorität zu, will jedoch nur „die gerechten und
billigen Gesetze" des Staates ven den Unterthanen respektiert
Avissen (pag. 51). Wie das gemeint ist und Avie es damit in
praxi gehalten wird, das hat die Verdammung der neuen
konfessionellen Gesetze in Österreich durch Pius IX. (1868),
das hat der Widerstand der preussischen Geistlichkeit gegen
die Maigesetze sattsam erwiesen. Weiter aber ist die Kirche
der Papst. „Wer Papst sagt, der sagt Autorität" (pag. 97).



— HS —

Freilich sagt er uns damit nichts Neues. Schon die Bulle
„Unam sanctam" belehrt uns: „Porro subesse Romano Pontifici
omni humane creature declaramus, dicimus, definimus et

pronuntiamus, omnino esse de necessitate salutis." Nach dem
Verfasser giebt es nur Einen, „an dem die Liebe einer ganzen
Welt hängt", den Papst. ..Auf seinem Angesichte lesen wir
keinen Stolz und keine Herrschsucht" (pag. 95); „er hält sich
für kein göttliches Wesen" (pag. 95) Ist das Naivität
oder beAvusste Täuschung V Und Avorin bestehen denn die socia 1-

ref'oriiierischen Erfolge der „Kirche" '? Wir Avollen es dem
Verfasser sagen : Darin, class sie nunmehr auf den verschiedensten
Punkten der Socialclemokratie die Hand reicht! In Nordamerika
ist der irische Priester Gwynn mit seinen Ideen über die
Zukunft der katholischen Kirche in dieser Richtung vorangegangen :

ein irischer Bischof hat das berüchtigte AVort der
französischen Socialistcn ..Eigentum ist Diebstahl" in einem Hirtenbriefe

Aviederholt; der belgische Episkopat klagt über das
Auftreten einer „katholischen socialistischen Partei" ; der
österreichische Episkopat erhebt ähnliche Klage über eine Partei,
die hinter dem Deckmantel des Antisemitismus die socialistischc
Auflehnung nur schwach verhüllt; auch in Deutschland und
in der ScliAveiz sehen wir bei den^Wahlen und anderen Gelegenheiten

Annäherungen an die socialistische Bewegung. Man kann
darüber in Spectators viel bemerkten Briefen (Münch. Allg.
Ztg.) nachlesen. Er nennt diese Vorgänge „Ereignisse, Avelche

geradezu erschreckend genannt aa erden müssen". Das ist in
der That kein gesunder Zustand. Und ob die päpstliche Kirche
noch so mächtig und dominierend nach aussen erscheint, innerlich

ist sie krank und siech. Fragt aber jemand, Avie lange
dieser pathologische Zustand bei der überaus zärtlichen,
vorzüglichen Pflege, die der Kranken zu teil wird, noch andauern
mag, so antworten wir mit einem Werte des alten Justinus
Kerner :

„Wenn ein Baum, ein morscher, alter,
Plötzlich AAieder blüht aufs neu',
Ist's ein Zeichen, dass nun bald er
Tot und reif zum Fällen sei."

Konstanz. Pfr. SCHIRMER.



119

Dr.Decreet: Katholisch oder lutherisch J Konferenzreden über
die religiöse Bedeutung der ..Los von Rom"-BeAvegung. Nach
der Konfiskation TL Auflage. Wien, IL. Kirsch, 1899.

Eine der Hauptzierden der neuen Pinakothek in München
ist das Bild von Overbeck ..Italia und Germania1- : zwei Mädchen,
mit Burg und Stadt im Hintergrund, die blonde Tochter des

Nordens dem braunen Kinde des Südens mit erhobenem Finger
Belehrung erteilend. Das ist recht und billig so. Aber nun
scheinen die Rollen vertauscht zu sein; nun möchte diese
Römerin uns den Mund schüessen und Belehrung erteilen!
Darin liegt auch die Bedeutung der vorliegenden, nicht
umfangreichen (78 S.) Schrift. Sie knüpft an die „Los von Rom"-
Bewegung an. Damit giebt sie zu, dass die BeAvegung, so sehr
sie auch als „totgeborncs Kind" Aerspottet Avorden, dennoch
lebt, ja mehr noch, class sie gefürchtet AAird. Daraus erklärt
sich auch die rabies dieser Schrift. In 8 Kapiteln Avird mit
scliAverem Geschütz gegen die Rebellen angefahren : 1. Los ven
Rom; 2. Kirche und Glaube; 3. die heilige Schrift; 4. Tradition

; 5. Entwicklungsgeschichte der Reformation : 6. die Freiheit

des Christenmenschen; 7. Protestantischer Kultus; 8. die
Perle des Deutschtums. Zunächst giesst der Mann in „christlicher

Nächstenliebe-- die volle Schale des Spottes über die
BeAvegung aus (pag. 9). Dann fragt er: „Wohin AAellen wir
abfallen? Was Avird uns von den Aposteln des Abfalls angeraten?
Es ist ihnen gleichgültig, ob Avir altkatholisch oder protestantisch

oder konfessionslos Averden ; nur los von Rom!" Von der
Konfessionslosigkeit will er nicht sprechen, denn „das ist der
grosse MistAvagen, Avohin diese Abfälle gehören" fpag. 10). Auch
vom Altkatholizismus will er nicht sprechen. Warum? Hier
sind vier Zeilen von der k. k. StaatsanAvaltschaft in Wien
konfisziert, woraus geschlossen Averden muss, dass der Verfasser
sich an dieser Stelle einer groben Schmähung der altkatholischen

Kirche in Österreich schuldig gemacht hat. „Anders
ist's", sagt er Aveiter, „mit dein Protestantismus, mit dem
sogenannten Luthertum — das hat noch einigermassen Leben"
ipag. 101. Lind nun geht er mit dem Protestantismus ins Gericht:
„Der Protestantismus bildet keine Kirche und kann keine solche
bilden. Wäre aber auch eine solche „Kirche" (mit Gänsefüsschen)
möglich, sie hätte nimmermehr das Merkmal der Avahren Kirche



— 120 —

Christi, die Einheit im Glauben, die der Apostel fordert"
(pag. 19); „der lutherische Grundsatz, dass die heilige Schrift
die einzige Quelle des Glaubens sei, muss falsch sein" (pag. 23) ;

„protestantische Bibelgelehrte haben Luther mehr als 3000
Übersetzungsfehler nachgewiesen, und es Avaren darunter sogar
beAvusste Fälschungen" (pag. 24); „die gänzliche Verwerfung
der Tradition im Sinne Luthers führt zum Antichristentum"
(pag. 38); „was Luther bewirkte, Avar keine Reform, sondern
eine völlige Umwälzung der kirchlichen Verhältnisse, und
unsägliches Elend brachte er über das deutsche Volk, ja über
die ganze Christenheit" (pag. 45) ; „die Freiheit des
Christenmenschen, wie Luther sie lehrte, ist doch gewiss eine gefährliche

Moral, nicht bloss in religiöser, sondern auch in politischer
und gesellschaftlicher Beziehung. Es ist eine höchst (fünf
Zeilen konfisziert) Anarchie" fpag. 54) ; „ihr „Um und Auf"
beim Gottesdienste ist: Predigt und Gesang, Gesang und Predigt.
Nur ein armseliger Rest der heiligen Messe ist ihnen geblieben :

die Abendmahlfeier" (pag. 58): „die Protestanten sind in Gefahr,
das einzige Avahre Sakrament, das ihnen geblieben ist (die
Taufe), auch noch zu verlieren" (pag. 60) ; „ein Heiliger war
er ^Luther) nicht. Er hat es sogar selbst eingestanden, dass er
vor dem Abfalle sittlich besser Avar, als später, dass er also

." (Aier Zeilen konfisziert) „er Avar eine derbe Natur,
roh und unflätig in seinen xlusdrücken ein unübertroffener
Meister in der Schmähsucht, ein Avahres Lästermaul" (pag. 68)

„er litt auch an VerfolgungsAvahn" (pag. 71) Und so
Aveit gekommen, spielt der Autor den letzten Trumpf aus, indem
er auf seine Broschüre „Luthers Selbstmord" hhiAveist und dies

angebliche Ende Luthers trotz Janssen und Pastor „eine
historische W7ahrheit" (pag. 74) nennt. Weiter kann des Autors
rabies theologica freilich nicht mehr gehen. Unsere Sache ist
es nun nicht, auf alle diese Anwürfe näher einzugehen, oder
sie gar zu Avicleiiegen. Wir können nur unserer Überzeugung
dahin Ausdruck geben, dass der Verfasser mit diesen seinen

„Konferenzreden" das Sternchen, das gegen die thönernen
Fusse der päpstlichen Kirche rollt, nicht aufhalten Averde. Dem
Priester aber, dem Fanatismus die Feder führt, gilt Alearclo
Aleardis Wert:

„Lévite, fort mit dir,
Dein Bild Aerbirgt, dein ödes, mitternächt'ges,
Den Herrn des Heiles mir!" Pfr. Schirmeu.



— 121 —

L'abbé P. Féret: La Faculté de théologie de Paris, XVI"
siècle; Paris, A. Picard, in-8°, 462 p., 1900.

Apès avoir écrit l'histoire de la Faculté de théologie de

Paris pendant le moyen âge ]), l'infatigable auteur a résolu de
la poursuivre pendant l'époque moderne. Cette seconde partie
sera plus difficile que la première, soit parce que les
documents ä consulter sont plus nombreux, soit surtout parce que
les questions, en étant plus actuelles, sont aussi plus irritantes,
et qu'il est bien difficile pour un ecclésiastique dépendant de

la hiérarchie romaine, je ne dis pas de vouloir être absolument
objectif et impartial, mais de l'être réellement. Il est des questions

que d'instinct il croit résolues dans le sens papiste et
qu'une science exacte de l'histoire et de la théologie démontre
l'être dans le sens opposé; de là des appréciations qui, sans
nuire à l'érudition d'une œuvre, nuisent cependant à sa valeur
scientifique. Déjà dans ce Aelume, il serait aisé de relever les

méprises de l'auteur, lorsqu'il juge Luther d'après un écrivain
aussi peu autorisé qu'Audin; lorsqu'il se permet des actualités
aussi banales que discutables contre le gouvernement actuel
de la France, qu'il accuse d'être franc-maçon et par conséquent

irréductible ennemi de la religion catholique dont il
trame l'anéantissement» (p. 412); lorsqu'il essaie de justifier
l'Inquisition, en disant que « rechercher les hérétiques c'était
ausculter le corps social pour l'empêcher de se gangrener
religieusement » (p. 414). Hélas! l'auteur ignore-t-il donc que
la gangrène religieuse venait de la papauté, des cardinaux,
des ordres religieux, et que souvent les prétendus hérétiques,
qui demandaient la réforme et qui l'essayaient à leurs risques
et périls, étaient des saints et des martyrs? Les griefs que
l'auteur adresse au luthéranisme (pp. 107, 413—415), la note
d'hérétique qu'il inflige à la doctrine ancienne soutenue par
Grimauldet, avecat du roi à Angers, en 1560, sur les conciles
généraux (p. 352), etc., ne sont pas plus fondés. « Si la France,
dit-il, est restée catholique, la gloire en revient pour une
bonne part à la Faculté de théologie de Paris » (p. 415). Ne

peut-on pas lui répondre : D'abord, la France est-elle restée

catholique? De nom, oui; mais en réalité, non, puisqu'elle a

faussé la plupart des notions les plus essentielles du vrai

') Voir ta Revue, nos io, 23 et 24, 1895 et 1898.



122

catholicisme, telles que l'Eglise universelle les a enseignées et
pratiquées aArant l'institution de la papauté du IXe siècle.
Ensuite, 1a vérité est que la Faculté de théologie de Paris,
qui a rendu quelquefois témoignage à la vérité et aux anciennes
traditions, a violé cette même Aérité et ces mêmes traditions
maintes fois, par faiblesse envers la cour qui était dominée

par les jésuites, et par peur des luttes qu'il aurait fallu
soutenir contre les mensonges de Rome, contre les intrigues et
les menaces du parti papiste, toujours de plus en plus puissant
en France.

Mais laissons ces discussions, et signalons plutôt clans ce

volume les choses précieuses et aussi les choses piquantes
qui s'y trouvent. Ce volume est divisé en trois livres: le
premier traite des affaires académiques ou universitaires, le second
des décisions cle la Faculté au sujet des affaires protestantes,
le troisième de certaines questions théologiques. On pourrait,
je crois, trouver un plan plus clair et plus logique. Mais passons.

Dans le premier liA're, l'auteur entre clans d'excellents
détails en ce qui concerne la fondation et les attributions du

Collège de France, et surtout en ce qui concerne les efforts
faits par les jésuites pour pénétrer clans l'Université et pour
être autorisés à enseigner, et les efforts de l'Université pour
leur résister. L'attitude antijésuitique cle l'évêque cle Paris,
Eustachc du Bella}", est très perspicace, bien que AL Féret
n'y voie que « mameise chicane » et « ergotage » (p. 61). Dans
les liA'res suivants, excellents aussi sont les détails, trop oubliés
aujourd'hui, relatifs aux premiers protestants français et à la
façon dont ils furent jugés par la Faculté; à la Pragmatique
Sanction et au concordat de 1516, au premier diAercc de

Henri VIII, au quatrième baptême (la foi des parents), à la
réforme du bréviaire romain, à l'enseignement de Baïus, à la
Bible de René Benoît, à quelques excentricités de quelques
théologiens au sujet du calendrier de Grégoire XIII, etc.

Notons aussi la hardiesse de la Faculté, lorsqu'elle osa,
en 1559, procéder à l'examen du Catalogue des livres
condamnés par le pape, avant d'en permettre l'impression en
France (p. 407). Mais, d'autre part, c'est cette même Faculté
qui poursuivit le jésuite Maldonat pour avoir nié l'immaculée-
conception et pour avoir affirmé que la durée des peines du

purgatoire ne dépasse pas dix années. La docte Faculté en



— 123 —

était scandalisée et indignée; et, comme l'évêque de Paris,
Pierre de Gondi, était favorable au jésuite, elle en écrivit au

pape en août 1575; et chose piquante, Grégoire NUI ne
condamna pas Maldonat (p. 82)! Rome tolérant, en 1575, la négation
de cette même immaculée-conception qui devait devenir un

dogme le 8 décembre 1854!
Ce n'est pas tout. Le cardinal Cajétan, clans ses «

Commentaires sur la Bible », enseigna, entre autres choses, que le

feu de l'enfer n'est que métaphorique; que, dans les paroles
du Christ relatives à l'eucharistie, il n'est pas littéralement
question de manger le corps, ni de boire le sang cle J.-C. ;

que les prières publiques en langue vulgaire sont plus édifiantes;
que la confession n'a pas été instituée par J.-C. en tant
qu'auriculaire et secrète ; qu'il est impossible cle prouver par la
raison et par l'autorité que le prêtre pèche eu contractant
mariage, etc. Mais Ambroise Catharin s'éleva contre Cajétan,
et en 1544 la Faculté approuva Catharin (pp. 376-378).

L'affaire du chapitre de Lyon est aussi intéressante. Quelques

chanoines et quelques prêtres, conformément à une
ancienne coutume, ne s'agenouillaient ni à l'Homo factus est
du Credo, ni à l'élévation de l'hostie et du calice. En 1555, la
Faculté condamna cet usage et ordonna l'agenouillement. Le
chapitre protesta et en déféra au roi et à son conseil. Le
Conseil d'Etat en confia l'examen aux cardinaux cle Lorraine
et cle Tournon, dont les conclusions furent en faveur du
chapitre; et, le 23 août de la même année, le Conseil d'Etat
confirma ces conclusions et leur donna force juridique. La
Faculté dut rayer sa censure de ses registres à la fin
d'octobre 1558.

Un détail qui montre avec quelle légèreté on prodiguait
alors la note d'hérésie (tant était grande la confusion du dogme
et de la théologie), c'est précisément cette note d'hérésie infligée
à un ecclésiastique qui, ne prononçant plus le qu comme k,
aA7ait adopté la nouvelle prononciation cle Ramus et des autres
professeurs royaux. Ceux-ci ne disaient plus luskis (quisquis),
kai/kan (quanquam), mais koutskouis, koitaukouam. D'où un
plaisant dit un jour : « La lettre q fait plus de kankans que
toutes les autres lettres» (p. 398). Ajoutons: Que d'hérésies
romaines ne sont que de purs kankans! E. MiCHACD.



— 124 —

Leopold Karl Gœtz: Leo der XIII., seine Weltanschauung
und seine Wirksamkeit; quellenmässig dargestellt. Gotha,
F. A. Perthes, XII und 384 S. in 8°, Preis Mk. 7 broschiert,
Mk. 9 gebunden.

Die Person des „glorreich regierenden" (Avie es in offiziellen
römischen Publikationen heisst) Papstes Leo XIII. ist aus An-
lass seiner verschiedenen Priester- und Bischofsjubiläen schon
manchmal zum Gegenstand geschichtlicher Darstellung gemacht
Averden. Aber da bei den verschiedenen Biographien des Papstes
der Geschichtsschreibung stets mehr oder Aveniger das GeAvand
der frommen Phrase umgehängt Avurde, konnte natürlich Aen
einer Avirklich richtigen Schilderung der Person und Wirksamkeit

des Papstes nicht die Rede sein. Andere Schriftsteller, die
bei ihren Darstellungen Leos XIII. nicht gerade von einseitig
konfessionell-römischem Gesichtspunkt ausgingen und sich zu
einer geistig freieren Beurteilung des Papstes erhoben,
verfielen aber andererseits in einen Fehler, der gleichfalls der
Darbietung eines möglichst authentischen Bildes LeosXIII. hinderlich

ist, sie Aerflochten in ihre Darstellung zu Aiel eigenes
Urteil, sie sahen Leo NHL zu sehr durch die Brille ihres
Subjektivismus, und auch auf diese Weise Avurde das objektive
Bild des Papstes getrübt.

Die rechte Mittelstrasse, die der Historiker ver allem auch
einer noch lebenden Person gegenüber einhalten muss, wandelt
der Verfasser des verliegenden Buches. Er will einmal eine
Biographie des Papstes bieten, die Leo XIII. schildert, Avie er
Avirklich ist, Avas er gesagt und gelehrt, Avas er geplant und
ausgeführt hat. Dieses Streben des Verfassers ist sicherlich,
man mag Leo XIII. von Avelchem Standpunkte auch immer
anschauen, nur zu loben. Der Autor versichert auch im Vor-
Avort, dass seine Schilderung durchaus quellenmässig sei,

Leo XIII. selbst spreche im ersten — das System der
Weltanschauung des Papstes enthaltenden — grundlegenden Teil,
er selbst, der Papst, trage da seine Anschauungen ver, alles
sei mit seinen eigenen W7orten und Wendungen gegeben. Auch
der zweite Teil, die Schilderung des geschichtlichen Verlaufs
des Pontifikats, beruht nach dem Vorwort ven Gœtz ganz auf
den Quellen, den Encykliken, Schreiben, Ansprachen, Erlassen
Leos XIII. Ihrer Klassifizierung, der Feststellung des verschie-



— 125 —

denen ihnen zur Herstellung eines rechten Bildes Leos XIII.
inneAvohnenden Wertes, hat Gœtz einen eigenen Abschnitt
(Nr. XIV) seines Buches gewidmet. Neben der BeAvertung der
verschiedenen Arten von Quellen betont er dabei, dass man
bei ihrer Benutzung auch die ständigen kurialen Phrasen, die
Übertreibungen, mit denen Leo NHL viel arbeitet, erst auf das

richtige Mass ihrer Thatsächlichkeit reduzieren muss. Der
Autor schliesst diese Kritik der Quellen mit den Worten:
„Aus der sorgfältigen Benutzung der Aktenstücke, Schreiben
und Ansprachen Leos muss sich also unter Anwendung der
angeführten Vorsichtsmassregeln ein Bild von ihm, eine Charakteristik

seiner Person und Wirksamkeit entfalten lassen, die,
soweit das möglich ist, eine objektive, Leo XIII. aus ihm selbst,
seinen geistigen Erzeugnissen heraus beurteilende Darstellung
seiner Person ist." Der Objektivität seiner Arbeit zuliebe hat
dann ferner der Verfasser, wie er selbst betont, seine subjektive

Ansicht möglichst zurückgedrängt. Er sagt auch nicht mit
Unrecht — Aver die Litteratur über Leo XIII. einigermassen
kennt, besonders das, Avas unsere liberalen Blätter und
Zeitschriften über Leo XIII. schon alles Aerbrochen haben, wird
dem Verfasser beistimmen — class er bei dem Studium der
Litteratur über Leo XIII. zur Genüge als abschreckendes
Beispiel kennen gelernt habe, zu welchen schiefen Auffassungen
der Subjektivismus in der Beurteilung Leos XIII. geführt habe,
zumal bei Personen, die nicht die genügende Kenntnis des

Wesens und der Geschichte des römischen Papsttums haben.
Natürlich hat der Verfasser zumal als entschiedener Altkatholik
seine auf altkatholischen Grundsätzen aufgebaute Ansicht und
die ihr entspringende Beurteilung Leos NHL, aber wo er sie
etAva bietet — und manchmal ist er, aaìc z. B. bei den Angriffen
des Papstes auf den Altkatholizismus, gezAvungen, sie zu bieten —
ist sie Avohl geschieden veni andern Text und als subjektives
Raisonnement gleich kenntlich. Die möglichste Objektivität der
Darstellung ist der HauptZAveck des Buches : Leo XIII. soll aus
sich selbst dargestellt Averden. Sache des Lesers ist es dann,
auf Grund der mitgeteilten Thatsachen sein Urteil selbst zu
bilden, so oder so, zu Avelchem Urteil gerade jeder gelangt.

Durch diese Anlage und den objektiven Aufbau erhebt
sich also das Buch von Gœtz in seiner Bedeutung für die
Gewinnung eines rechten Charakterbildes Leos über die bis-



— 126 —

herigen konfessionell-römischen oder subjektiven Schilderungen
des Papstes.

Und darin liegt auch ein Zug, der unsere gegenwärtigen
kirchlichen Verhältnisse, die Lage des Katholizismus
kennzeichnet, dass die erste Biographie des römischen Papstes, die den
Anspruch erhebt, eine objektive Schilderung zu sein — und
die Kritik, mag sie über das Buch so oder so ausfallen, wird
das nicht bestreiten können — von einem Altkatholiken stammt.
In dieser Thatsache kommt auch wieder ein Stück der vollen
Katholizität des Altkatholizismus zur Geltung, dass er einerseits

das Avahrhaft Katholische festhält und andererseits für die
modernen Zuthaten zu ihm den rechten Blick hat.

Auf eine EinAvendung, die man machen könnte, scheint
uns der Autor selbst schon die rechte Antwort zu geben: eine
Lebensbeschreibung des Papstes bei seinen Lebzeiten Was die
Art, Avie Leo XIII. nach seiner letzten Krankheit noch „lebt",
betrifft, darüber wellen Avir schAveigen. Die (fründe. die Gœtz

gegen diese Einwendung ins Feld führt, genügen. Sie sind:
Erstens, so gut römischerseits schon früher Lebensbeschreibungen

des Papstes erschienen sind, so gut hat auch eine
möglichst objektive Darstellung und darauf gegründete Würdigung

Leos XIII. ihre Berechtigung. Ferner ist das LebensAverk
Leos XIII. nach seinen eigenen Werten in seiner letzten
Jubiläumsbulle für 1900 abgeschlossen, seine Werke liegen
abgeschlossen ver aller Welt da. Damit ist auch die innere
Berechtigung der Gcetzsehen Darstetlung vollauf gegeben.

Die Biographie Leos XIII. zerfällt in zwei Teile. Im ersten
Buch schildert Gœtz Joachim Peccis erste 68 Lebensjahre.
1810—1878, bis zum Beginn seines Pontifikates.

Die Jugend- und EntAvicklungszeit Peccis stellt Gœtz aus-
schliesslich nach den Jugendbriefen Leos XIII. von seinem 8. bis
28. Jahre dar; das Resultat dieses grundlegenden Kapitels ist.
dass bei dem jungen Pecci Aen „geistlichem Beruf" sehr wenig
die Rede ist, dagegen früh sich ein starkes Streben, Carrière
in der päpstlichen Diplomatie zu machen, zeigte. Damit giebt
Gœtz, Avie uns scheint ganz richtig, che Signatur des späteren
Lebens und der Wirksamkeit des Papstes Leo XIII. an, er ist
mehr Diplomat als Priester.

Die Bischofszeit Peccis in Perugia schildert der Verfasser
Avieder ganz auf Grund authentischer Quellen, der Sammlung



— 127 —

der Hirtenbriefe und Erlasse Peccis. Er stellt erst dabei die
religiöskirchlichen Anschauungen Peccis dar und nach ihnen die auf
ihnen beruhende bischöfliche Wirksamkeit Peccis. Dieser Teil
der Biographie ist wichtig für die spätere Darstellung als die
geistige Grundlage des Papstes Leo XIII. Darum schliesst Gœtz
diesen Teil mit der Frage, ob der als „Friedenspapst" begrüsste
Leo XIII. als Bischof „liberal" Avar. Die Antwort lautet, AAie

sie auf Grund der Quellen lauten muss, „nein". Als Bischof
Avar Joachim Pecci sein Leben lang ein Vorkämpfer gegen alles,
Avas liberal heisst, auf religiösem Avie auf politischem Gebiet.

Das zAveitc Buch schildert Leo XIII. als Papst, 1878—1899.
Wir müssen uns versagen, auf nähere Einzelheiten der Dar-
stellung einzugehen, zumal wir denken, dass unsere Leser
selbst alle nach dem Buch greifen Averden, und geben daher
nur kurz eine Übersicht über den Inhalt dieser eigentlichen
Biographie Leos NHL Die Solidität und erstrebte Objektivität
der Darstellung geht schon daraus hervor, class Gœtz diese

Schilderung Leos XIII. in zwei Teile teilt. Zunächst schildert
er im ersten „grundlegenden Teil" „das System der
Weltanschauung Leos". Ausgehend Aen der allgemeinen Auffassung,
die Leo von seinem Amt hat, sowie von den Endzielen, die er
verfolgt, stellt Gœtz den Papst zunächst dar als obersten
Lehrer und Hirt der römischen Kirche. Leos Lehre über Kirche,
Staat und Kirche, Papsttum und Kirchenstaat Avird vorgeführt.
Die drei Armeen, mit denen Leo seine Ideen durchführen will,
Klerus, Laien und katholische Presse, Averden behandelt. „Leo XIII.
gegenüber den Kulturfragen und Kulturaufgaben der Gegen-
Avart" ist der Inhalt des nächsten Kapitels, das Leos Stellung
zur Civilisation, Kultus-, Gewissens-, Lehr- und Pressfreiheit,
Civilehe, zu Erziehung, Schule und Wissenschaft, zur socialen
Frage erörtert. Leos Beurteilung und Thätigkeit gegenüber
den nicht römischen Geistesrichtungen und Kirchen (Freimaurern,
Altkatholiken, Protestanten. Orthodoxen) findet im Aierten
Kapitel eingehende Darstellung.

Auch am Schluss dieses grundlegenden Teils fragt Gœtz:
War Leo XIII. als Papst „liberal"? „Die AntAvort lautet jetzt
Avieder. Avenn wir das Wort liberal in seiner Avahren und tiefen
grundsätzlichen Bedeutung auffassen: „Nein", er konnte es

gemäss dem System, dessen Träger er in seiner Stellung sein
musste, nicht sein, er Avar es auch nicht."



— 128 —

Der „zweite, geschichtliche Teil" bietet dann die Darstellung

des Verlaufs des Pontifikates Leos XIII. von 1878—1899,
und zwar, soweit Avir sehen können, zum erstenmal eingeteilt
nach den verschiedenen Staatssekretariaten: Franchi, Nina,
Jacobini, Rampolla und den verschiedenen Ländern und Staaten.
Auch hier in diesem Teil wird in der „Schlussbetrachtung" die

Frage erhoben : war Leo XIII. liberal Die Antwort fällt
eben so Aerneinend aus AAie früher.

So glauben wir den Lesern unserer ReAUie die Lektüre des

Gcetzschen Buches empfehlen zu dürfen, nicht Aveii er ein
Altkatholik und Mitarbeiter unserer Revue ist, sondern Aveil wir
glauben, dass sein Buch als die erste objektive Darstellung
Leos XIII. die Beachtung aller derer verdient, die sich für das
moderne Papsttum, seine Beziehungen zur gegemvärtigen Welt
und ihrer Kultur interessieren, mögen die Leser des Gcetzschen
Buches auf seiten der Freunde oder der Gegner Leos XIII.
stehen. D.

Le P. Gratry : Pages choisies, recueillies par M. l'abbé
Pichot; Paris, Colin, in-18, 1899; 3 fr. 50.

Excellent livre, rempli d'idées élevées et réconfortantes.
Le clergé ultramontain devrait bien le lire, pour se purifier
de tontes les Croix qui lui salissent l'esprit, le cœur et la
conscience. Les jeunes gens devraient le lire aussi, pour allumer
en eux le feu sacré de la Aérité et de la justice, ce feu dont
l'humanité a tant besoin pour réaliser la A'raie liberté et la
A'raie fraternité.

A chaque page, on entrevoit fa sympathique figure du
P. Gratry; car si quelqu'un s'est peint dans son style et dans
ses pensées, c'est lui. Homme d'imagination et de sentiment
plus que de raison, homme de spéculation et surtout d'inspiration,

il ne rêA'ait que vérité, progrès, science, paix, tolérance,
charité, royaume de Dieu. Il se croyait mathématicien et algé-
briste, mais il était par-dessus tout poète et apôtre, A'fvant
plus dans l'avenir que dans le présent, plus sensible aux
aspirations de son âme qu'aux réalités de la vie, plus spéculatif

et plus idéaliste que positif, optimiste quelquefois jusqu'à
la candeur et à la naïveté. Son idéalisme venait de l'élévation
de son esprit, et son optimisme de la bonté de son cœur.



— 129 —

L'homme et le prêtre en lui ne faisaient qu'un, comme
l'humanité et le royaume de Dieu n'étaient qu'un à ses yeux.
Epris d'harmonie et d'unité, il ramenait toutes choses à Dieu,
centre d'unité et lien des âmes.

Lorsqu'il publia ses lettres contre l'infaillibilité papale,
Montalembert, qui les appelait des nouvelles Provinciales,
compara Gratry à Pascal. Je préfère le comparer à Malebranche,
abstraction faite du titre d'Oratorien qu'ils ont porté l'un et
l'autre.

Il faut lire surtout, dans le présent volume, les pages sur
l'Eglise. Elles ne tiennent pas lieu, il est vrai, de celles que
M. Pichot aurait pu extraire des Lettres que je viens de

rappeler et qui sont des chefs-d'œuvre de logique et de raison.
Mais elles sont suffisantes pour ouveir les yeux à ceux qui
Aeulent voir. Le mot « pape » n'y est pas prononcé une seule

fois, parce que le P. Gratry était de ceux qui comprennent
l'Eglise, le corps et l'âme de l'Eglise et le catholicisme intégral

sans le pape. C'est le Christ qui est le chef de l'Eglise
et l'âme de l'Eglise ; c'est en lui que les âmes sont unies dans
la A'érité et la justice, et par conséquent dans la catholicité.
« S'il y a deux hommes, dit-il, unis entre eux et avec Dieu,
dans cet amour (de Dieu et des hommes), ces deux hommes
sont l'Eglise catholique. Lorsque deux ou trois d'entre vous
s'unissent en mon nom sur la terre, dit J.-C, je suis au milieu
d'eux. Or, ces deux ou trois hommes sont l'Eglise catholique,
parce qu'ils ont l'esprit universel, l'esprit de Dieu, l'esprit
qui travaille à réunir tous les hommes en Dieu, et à former
l'assemblée universelle des enfants de Dieu. Il y a de tels
hommes. Il ne peut pas ne pas y en aAeir... Il est certain
d'avance qu'il doit y avoir des âmes justes, ou bien il faut
désespérer du genre humain. Donc, il y a une Eglise catholique

; visible ou non, elle existe. »

Pour expliquer l'infaillibilité de l'Eglise, le P. Gratry ignore
également le pape, et absolument. « Comment voulez-vous nier,
dit-il, que l'ensemble des hommes, qui sont unis entre eux et avec
Dieu, dans l'amour et dans la vérité, forment une assemblée
infaillible? Voilà, d'un certain point de vue, l'infaillibilité de

l'Eglise catholique. L'assemblée même du genre humain deA'rait
être infaillible. Et les philosophes qui ont dit : « Ce que tous
les hommes pensent est vrai», ces philosophes devraient avoir

Revue intern, de Théologie. Heft 29, 1900, 9



— 130 -
raison, et jls auraient raison si le mal n'était pas sur le terre...
Ce que les esprits purs ou purifiés croient et voient en
commun, et avec J.-C, chef de l'humanité toujours Aivant, est vrai.
C'est ainsi que l'on peut commencer à concevoir comment
d'abord l'âme de l'Eglise est infaillible; comment ensuite l'Eglise
visible, qu'anime cette âme pénétrée de l'esprit du Christ, qui
est l'esprit de Dieu, est infaillible» (p. 163).

Le P. Gratry a-t-il rétracté ces lignes? Non. Les a-t-il
effacées? Non. Elles sont l'esprit même du P. Gratry comme
catholique et comme chrétien.

Je regrette que M. Pichot n'ait pas indiqué, après chaque
extrait, l'ouvrage et la page d'où il l'a tiré. Il ferait bien de
combler cette lacune dans une nouvelle édition ; car toute
citation doit pouvoir être contrôlée.

Qu'il me permette de lui exprimer encore un autre regret,
celui de lire, dans une lettre-préface qu'il a publiée en tête
de son velume, le nom de Louis Veuillot, érigé en « prophète »

(p. Vili). Si quelqu'un a eu en horreur les doctrines, les
procédés et les agissements de Louis Veuillot, c'est Gratry. Par
simple respect pour la mémoire de ce dernier, qu'on fasse
donc disparaître l'autre : il y a des rapprochements qui sont
des injures et des profanations. E. Michaud.

H. des Houx: Joachim Pecci (1810—1878); Paris, Ollendorff,
in-8°, 2e édit., 1900, 7 fr. 50.

Les lecteurs de la Revue connaissent déjà la substantielle
étude du prof. Langen sur le pontificat de Léon XIII1). Ils
connaissent également la piquante attitude prise par le pontife
infaillible dans l'affaire de Léo Taxil et de Diana Vaughan3).
La présente livraison 3) contient une appréciation de l'ouvrage
de notre collaborateur, M. le Dr. Gœtz: Leo XIII, seine
Weltanschauung und seine Wirksamkeit ; ouvrage composé d'après
des sources et une méthode absolument sûres. Ils nous
sauront gré de leur signaler encore le 1er volume d'une Histoire

') Voir la Revue d'octobre 1S97, p. 675-723.
a) Voir la Revue de juillet 1897. p. 557-583.
3) t'. 124-128.



— 131 —

de Léon XIII, écrite en français par M. des Houx-Morimbeau.
Ce 1" volume s'arrête à l'élection de Léon XIII; il ne
comprend donc que la jeunesse de Joachim Pecci, son sacerdoce,
ses délégations à Bénévent et à Pérouse, sa nonciature à

Bruxelles, son épiscopat à Pérouse, son cardinalat, son attitude
au Concile de 1870, et enfin l'histoire du Conclave de 1878.

C'est un Aelume où la corde de l'admiration vibre à chaque
page, souvent même naïvement. C'est l'admiration suspecte
d'un converti, en ce sens que M. des Houx-Morimbeau a publié,
en 1886, des Souvenirs d'un Journaliste français à Rome, qui
sont une sorte de rupture, non, certes, avec le pontificat romain
(l'auteur a toujours été un dévot ardent de la papauté), mais
avec l'administration et la politique de Léon XIII. Cette Aelte-
face de M. des Houx est un fait qu'il ne peut pas arracher
de l'histoire, et qui, il l'avouera, autorise les lecteurs sérieux
à lui demander qui a raison de l'ancien directeur du Journal
de Rome ou du nouvel historien de Léon XIII. Car, enfin, son
Aelume de Souvenirs existe; il 3* déclare que c'est un livre
« sincère » et qu'il y rapporte ce qu'il a vu, « de ses propres
yeux vu »; ce Aelume a été mis à l'index; on y trouve des
choses extrêmement suggestives, qui ne peuvent être fausses.
L'auteur ne saurait en disconvenir. i\ussi la partie la plus
intéressante de sa nouvelle œuvre sera-t-elle celle où il exposera

les faits mêmes du pontificat, ceux qu'if a critiqués si
nettement en 18S3 et plus tard. C'est là que nous l'attendons
pour porter un jugement comparatif et définitif sur son œuvre.
Le présent volume n'est qu'une introduction.

En attendant, l'auteur nous permettra sans doute quelques
sourires, par exemple, quand, décrivant les appartements du
Vatican, il dit: «Il y a là un mélange de splendeur royale
et d'austérité ecclésiastique, un déploiement de force militaire,
un luxe de chambellans, un chatoiement de costumes éclatants,
de fresques lumineuses, de tapisserie et de marbres, et, tout
en même temps, de simplicité évangélique » (p. II). Il faut
vraiment une grande bonne volonté pour apercevoir cette
« austérité ecclésiastique » et cette « simplicité évangélique ».

Dans le volume des Souvenirs, on trouve la description du
luxe; on trouve même cette phrase : « Un diplomate, qui a
vécu à Constantinople, prétendait, sans malice (le « sans malice »

n'est-il pas légèrement malicieux?), que rien n'était plus sem-



— 132 —

liable au Vatican de Sa Sainteté que le Sérail de Sa Hautesse».
(P. 8.) Mais on n'y trouve pas trace de l'austérité ecclésiastique,
ni de la simplicité évangélique. Peut-être les temps sont-ils
changés, ou les cœurs?

Dans les Souvenirs, le pape compte 250 millions de fidèles;
c'est déjà beaucoup! Dans le nouAel ouvrage, M. des Houx
lui en adjuge 300 millions (p. II). Y aurait-il eu de 1886 à

1900 tant de nouvelles recrues, étant donné surtout le Los von
Rom en Autriche, aux Etats-Unis et ailleurs?

Comment ne pas sourire aussi, quand l'auteur, toujours si

bienveillant, daigne parler, clans cette Histoire, des « majestueux

écarts de Louis XIV » (P. XXIII.) « Majestueux », n'est-ce
pas trop? «Ecarts», est-ce assez? La morale de Léon XIII
approuverait-elle cet adjectif et ce substantif?

Mais venons aux choses sérieuses. M. des Houx écrit en
toutes lettres (p. XIV) que la « politique domine clans l'histoire
de Léon XIII, car Léon NUI n'a été ni un ascète ni un
thaumaturge ». A la bonne heure! Voilà la vraie caractéristique
du vicaire actuel de Jésus-Christ : tout son temps est à la
politique. Quant à l'ascétisme et à la thaumaturgie, il ne s'y
brûle pas plus les doigts qu'à la dogmatique ; et s'il fait gémala

presse, ce n'est ni sur la filiation du Verbe, ni sur la
transsubstantiation, ni sur les questions d'exégèse.

M. des Houx le qualifie ainsi : « Il est le Maître » (p. XVIII).
Est-ce pour rappeler le Christ, qui a dit à ses apôtres : « Ne
vous appelez pas maîtres, parce que Aeus n'avez qu'un Maître,
le Christ » — M. des Houx ajoute : « Il est l'autocrate ; il est
l'homme unique sur la terre, le prêtre blanc » Oh que
l'hyperbole et les mots creux conviennent peu à l'histoire Ceci
devrait être cité parmi les choses qui font sourire. Je le cite
pourtant parmi les choses sérieuses, parce qu'on y voit, en
effet, le besoin sérieux qu'ont les papistes de se ruer, eux
aussi, dans la servitude. Tandis que St. Pierre a déclaré qu'il
ne doit pas y avoir de domination sur le clergé (neque
dominantes in cleris), M. des Houx prétend qu'il y a de « l'autocratie
doctrinale ou disciplinaire » (p. XX), et même un « césarisme
pontifical »

M. des Houx n'est pas doux envers la presse de Veuillot
et Cie, il n'est du reste que véridique. « Une partie de la presse
catholique, dit-il, hautement encouragée par Pie LX, le plus



1 ODljj
doux(?) et le plus charitable des hommes, en même temps que
le plus absolu des politiques, soutenait les thèses renouvelées
de Joseph de Maistre avec une vigueur d'invectives qui égalait,
si elle ne surpassait, le ton de la polémique usitée dans les
feuilles révolutionnaires » (p. XIN). Quel christianisme! Celui de
Léon XIII vaut-il mieux? Quant au ton, peut-être; mais quant au
fond, non. M. des Houx avoue expressément que, si Léon XIII
fait « un moindre étalage de la paille humide », il est « intraitable

tout de même en ses reAendications » et il n'a accordé
aux catholiques-libéraux «aucune satisfaction doctrinale », pour
maintenir « plus hautement que jamais ses prérogatives absolues

» (P. XXVI.)
Très bien. Tout cela est très exact, et ceux qui croient

au libéralisme de Léon XIII en seront simplement pour leurs
illusions. Un jour, ils verront clair, mais trop tard.

Citons encore les curieux passages suivants, tirés du
chapitre sur le conclave de 1878. — D'abord, la brochure de

l'évêque Dupanloup, tirée à un très petit nombre d'exemplaires
et intitulée : La crise cle VEglise. « C'était un réquisitoire
Aëhément contre la théologie de Pie IX, contre la contrainte
imposée aux doctrines libérales, contre la tyrannie de l'Univers,
contre la partialité du Saint-Siège en faveur des écrivains laïques
qui censuraient et insultaient les évêques, enfin et surtout
contre les atteintes portées à la hiérarchie ecclésiastique par
le césarisme démocratique de Pie IX, encourageant les perpétuels

appels à Rome du bas clergé contre ses Ordinaires. »

Cette brochure, que M. des Houx croit avoir été rédigée sous

l'inspiration directe de Dupanloup par son vicaire général
Lagrange, mort depuis évêque de Chartres, fut distribuée aux
membres du conclave par le baron d'Yvoire et par les soins
de Mgr Galimberti. Léon XIII, une fois élu, sanctionna
naturellement sa mise à l'Index (p. 427—428). Pauvre Dupanloup,
traité ainsi par un pape réputé libéral quelle ironie

Ensuite, veici comment Léon XIII fut élu pape, grâce à

une ruse du cardinal Bartolini. Admirons une fois de plus à

quels jeux le St-Esprit est réduit dans les élections pontificales!
Les deux noms qui pouvaient rallier la majorité étaient celui
de Pecci et celui de Franchi. Pecci ayant pour adAersaires
déclarés Sacconi, Oreglia, Ranch, etc., « c'est alors, en cette
après-midi du 19 féwrier, que le cardinal Bartolini déploya des



— 134 —

prodiges de diplomatie. Il s'était lié, pendant une convalescence,
avec le cardinal Pecci. C'était un vieux Romain, de grand
bon sens, aux traits bouffis, au ventre énorme. Pie IX l'avait
surnommé la botte ou le tonneau. Sous une apparente
bonhomie, il cachait une profonde astuce. » Il entreprit de démontrer
à Franchi qu'entre Pie IX et lui, Franchi, il fallait un pape
de transition, sous peine de révolutionner trop brusquement
l'Eglise ; que, s'il laissait passer Pecci, il aurait, lui, la secré-
tairerie d'Etat, et il y ferait valoir ses merveilleuses qualités
politiques; qu'il serait en réalité le vrai pape; que Pecci n'était
qu'un lettré et un malingre, condamné à une mort prochaine,
et qu'alors Franchi serait évidemment le pape du prochain
conclave. Franchi avala du coup l'hameçon, pria aussitôt ses
amis de voter pour Pecci, et Pecci fut élu par le St.-Esprit
(p. 435-438).

Dans les Souvenirs de 1886, M. des Houx disait: «Je ne
sais si notre siècle est destiné, après Pie LX, à revoir de

grands papes. » — Donc, Léon XIII n'était encore à cette
époque qu'un petit pape. — « C'est l'affaire du St-Esprit, et
l'Eglise peut souffrir des épremes en sa tête comme en ses

membres; elle en a souffert, elle en souffre encore, sans que
son éternité reçoive aucun dommage. Mais, si nous sommes
réservés à la joie de revoir pour l'Eglise les temps d'héroïsme
apostolique, le cardinal Parocchi semble l'homme désigné par
la Providence » (pp. 163-164). On sait que le cardinal Parocchi
est l'ennemi personnel, récemment disgracié, de Léon XIII.

La politique étant faite de contradictions, Léon XIII n'étant
qu'un politicien et M. des Houx également, nous ne saurions
nous étonner de tous ces agissements. Nous serions toutefois
bien aises de saAeir lequel de ses deux livres M. des Houx
a écrit de la main gauche, et lequel de la main droite. Attendons

le second volume. E. M.

Ed. Julliard : Lamennais, son œuvre et son évolution
religieuse ; Genève, Imprimerie Suisse, in-8°, 80 p. 1899.

C'est surtout parce que nous avons traité, il y a quelques
années, le même sujet dans les pages de cette Revue, que
nous sommes amenés à consacrer quelques lignes de critique



— 135 —

au livre de M. Julliard ; car, à vrai dire, c'est une œuvre de

jeunesse sur laquelle l'auteur aura à revenir, s'il a souci de

sa réputation littéraire et s'il veut être juste envers Lamennais.
D'une façon générale, on peut dire que l'auteur, protestant de

naissance et d'éducation, n'a pas compris l'âme religieuse et

catholique de Lamennais : il n'en a compris ni les souffrances,
ni les aspirations ; il n'est pas sorti du liATe de l'Essai, où

Lamennais, encore très papiste, malmène le protestantisme.
M. Julliard n'a vu que cela et, par un procédé inadmissible en

critique historique, il a jugé Lamennais sur une ceuA-re qu'il
a écrite 37 ans avant sa mort et qu'il a mis plus de 20 ans
à renier dans 20 volumes divers, édités de 1834 à 1854. C'est
assez dire que le titre du livre de M. Julliard est faux. L'auteur

a parlé de Lamennais première manière ; il n'a pas étudié
Lamennais après les Paroles d'un croyant ; c'est pourtant le

vrai, et si nous ne disons pas sans réserves, c'est le bon, nous
pouvons dire c'est le pur, c'est l'indépendant ; nous n'ajouterons

pas : c'est le sincère ; il le tut toute sa vie. Donc, ni
l'œuvre, ni l'évolution religieuse de Lamennais ne nous ont
été révélées par M. Julliard, malgré le titre de son ouvrage.

Page 22. L'auteur ramasse le fameux jugement qui traîne
dans toutes les biographies de Lamennais et qui est d'inspiration

romaine, à savoir que Lamennais n'avait pas la vocation

ecclésiastique. Renan a dit, au contraire : « Il y eut
toujours chez Lamennais quelque chose du curé de village : un
grand goût de simplicité et beaucoup de naïveté. » C'est peut-
être trop d'honneur pour la majorité des curés de villages
que de les comparer intellectuellement et moralement à
Lamennais, mais nous sommes de ceux qui pensent que, si
Lamennais se décida tard et non sans lutte intérieure à entrer
dans l'état ecclésiastique, c'est qu'il avait une autre envergure
et un autre sérieux que la plupart des petits paysans qui
entrent au séminaire de par la volonté du curé de leur
paroisse, d'accord aAec des parents toujours émus à la pensée
que leur fils portera un jour une soutane, après avoir
longtemps bénéficié d'une bourse d'études. Qui donc, dans l'Eglise
romaine, douta jamais de la vecation de Lamennais jusqu'en
1834, soit durant 18 ans Est-ce que Léon XII ne l'appelait
pas « le dernier Père de l'Eglise » Est-ce qu'en 1824, il ne
voulait pas encore, pour le retenir près de sa personne, lui



— 136 —

donner le chapeau de cardinal, que Lamennais du reste
refusa Qu'on dise qu'il n'avait pas la vocation jésuitique, pour
laquelle il faut réaliser l'ut baculus, le perinde ac cadaver.
nous sommes d'accord, mais qu'on ne répète pas légèrement
à la suite des écrivains romains que Lamennais n'avait pas
la vocation ecclésiastique. Nous souhaitons à toutes les Eglises
beaucoup de prêtres et de pasteurs de la valeur intellectuelle
et morale de Lamennais.

Page 52. M. Julliard répète l'ode, bien connue, à Léon XIII:
c L'Eglise catholique (romaine) a le bonheur d'avoir actuellement

à sa tête un pape à Aisées hautes et à idées larges. »

Nous regrettons de ne pouvoir souscrire à ce jugement, qui
a fait le tour du monde sans être assis sur des preuves. La
condamnation plus ou moins directe et plus ou moins gazée de
MM. Gibbons, Ireland et Keane, Schell et Müller, Charbonnel
et Klein, de la sœur Marie du Sacré-Cœur, voire cle l'évêque
de Nancy, M. Turinaz, ne nous laisse pas apercevoir des visées
beaucoup plus hautes et des idées beaucoup plus larges en
Léon XIII qu'en Pie IX, qui s'est immortalisé par le Syllabus,
ce défi à toutes fes civilisations modernes.

Plus loin, M. Julliard fait des confusions beaucoup plus
graves, quand il dit (p. 57) : « Et puis, quand Jésus-Christ a-t-il
enseigné une doctrine Malgré toute sa bonne Aelonté,
Lamennais n'a pu trouver une théologie toute faite dans les éAran-

giles. » La doctrine et la théologie sont deux choses fort
différentes. Que Jésus-Christ n'ait pas enseigné de théologie
systématique dans le sens restreint du mot, nous le pensons comme
M. Julliard, mais qu'il n'ait pas enseigné une doctrine, nous
ne sommes plus d'accord.

Deux pages plus loin, M. Julliard parle du culte des Saints,
cette espèce de divinisation du prêtre. Nous ne comprenons
pas. Si l'auteur avait écrit : « divinisation du pape canonisa-
teur », trauseat, mais du prêtre, pourquoi? Il y a à faire, aAec
les protestants, en ce qui concerne le culte des Saints, des
distinctions que nous ne pouvons énumérer dans une courte
critique bibliographique.

Page 70, nous cueillons cette fleur : « Le protestantisme
est, dans son essence même, une religion complètement révélée.
Ce qu'il rejette, c'est la tradition : il n'a pas besoin d'elle pour
compléter une œuvre complète par elle-même. En maintenant



la tradition, le catholicisme décrète que les Ecritures ne sont
pas suffisantes et du même coup il diminue la réA'élation. Ainsi
le protestantisme beaucoup plus que le catholicisme peut se

dire une religion révélée. » C'est la grande et déjà vieille
querelle catholique et protestante. Nous ne pouvons la réfuter en
trois lignes. Nous disons seulement que la tradition vraiment
catholique n'est pas un supplément à la révélation, c'en est un
éclaircissement dans les points obscurs, qui sont assez
nombreux ; et, ainsi entendue, nous ne voyons pas en quoi elle
diminue la révélation, pas plus qu'elle ne l'augmente ; nous
voyons seulement qu'elle la rend plus compréhensible et
objectivement plus lumineuse.

Page 71, M. Julliard écrit: « La définition cpie Lamennais
nous donne de la religion exclut la foi : « Toute religion se

compose de dogmes, de culte et cle morale » A nous,
protestants, il faut quelque chose de plus, ta foi. Un homme peut
dire Credo à tous les articles de la confession de foi la plus
complète, il peut venir tous les dimanches s'asseoir une heure
clans une église, il peut suiAue strictement les règles de la
morale humaine, et n'être pas un homme religieux. S'il n'a

pas la foi, c'est-à-dire, s'il n'est pas en communication directe
avec son Dieu par la prière et par le don cle sa personne en
Jésus-Christ, ces devoirs qu'il remplit n'en feront jamais un
chrétien. » Sans parler de cette hypothèse d'un homme croA*ant,
pratiquant et moral, et non religieux, Irypothèse pour nous
inadmissible, nous ferons observer à l'auteur que, ne nous
entendant pas sur les mots, nous pourrions discuter longtemps
sans fruit. Pour un catholique, la foi n'est pas « une communion

directe avec Dieu par la prière et par le don cle sa
personne en Jésus-Christ ». Nous ne saAens pas s'il existe en
français un mot pour exprimer cet état d'âme ; ce serait sui-
A'ant le cas, l'extase, l'amour, la confiance, ou simplement la
prière fervente ; mais en aucun dictionnaire cet état d'âme
n'a été appelé la foi. Pour nous, catholiques, et pour le commun

des lexicologues, croyons-nous, la foi est « une adhésion
de l'esprit à une doctrine qui nous a été réAélée. » Mais il est
vrai que Jésus-Christ, d'après M. Julliard, n'a enseigné aucune
doctrine, de telle sorte que la foi chrétienne, entendue dans
le sens catholique, ne correspondrait à rien dans l'esprit de

l'auteur; et comme le mot foi pourtant existe, il a fallu lui



— 138 —

trouver un autre sens que le sens traditionnel : c'est ce qu'a
fait M. Julliard et c'est ce qu'ont fait avec lui et avant lui
beaucoup de ses coreligionnaires. Nous arrêterons là pour
aujourd'hui la discussion. Non, la foi n'est pas un simple sentiment

de confiance, c'est avTant tout une conviction de l'intelligence,

fondée sur une doctrine.
Nous ne pouvons résister toutefois à la tentation de transcrire

ici simplement les propositions suivantes que l'on peut
lire à la fin du livre de M. Julliard et qu'il se charge de

prouver : « L'âme de Jésus-Christ est une âme humaine revenue

à la perfection originelle après aAeir passé par la même
évolution que toutes les âmes humaines. — Jésus-Christ avait
donc vécu sur la terre dans les mêmes conditions que nous ;

puis il avait reconquis à l'état d'esprit sa nature d'homme
normal, créé à l'image de Dieu ; c'est volontairement et de

son propre mouvement qu'il s'est réincarné pour sauver
l'humanité pécheresse. — Jésus était par conséquent Fils de Dieu
dans son essence, mais rien ne prouve qu'il est Fils unique.
— Cette christologie n'est en désaccord avec aucune des
paroles évangéliques. » Nous attendrons la preuve pour faire la
réfutation ; mais déjà il nous semble que cette christologie est
bien «moderne». Si elle n'est pas, comme l'affirme l'auteur, en
désaccord avec les paroles évangéliques, elle nous paraît peu
en accord avec la christologie traditionnelle, même protestante :

elle tient plus d'Allan-Kardec que de Calvin.
Nous laissons les petites erreurs de détail. Ainsi l'abbé

Jean, frère de Lamennais, n'a jamais été archevêque de Rennes.
M. Julliard le décore trois fois de ce titre dans la seule page 47 ;

ce n'est donc pas une faute d'impression.
En terminant, nous louerons pourtant l'auteur des excellentes

choses que contient son livre et particulièrement des bonnes intentions

de la thèse qui y est soutenue. Il s'exprime ainsi, p. 78:
« C'est avant tout le catholicisme romain que nous avons
voulu critiquer. Sans renier formellement son Essai sur
l'indifférence, Lamennais a fini par abandonner bon nombre d'idées
qu'il y a défendues, mais beaucoup de chrétiens en sont encore
restés aux doctrines étroites et erronées que nous avons
combattues. C'est pour essayer de les ramener à la vraie foi
chrétienne que nous avons entrepris la réfutation de ces
doctrines. » Fiat A. Chrétien.



139

Propst A. v. Maltzew: Bitt-, Dank- und Weihe-Gottesdienste
der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes ; Berlin,
K. Siegismund, 1897, 8°, 1135 S.

Mit dem Titel ist der Inhalt des Buches angegeben. Im
Vorwort giebt der Verfasser der Hoffnung Ausdruck, dass

seine eine vergleichende Darstellung des Rituals der verschiedenen

Kirchen des Orients und Occidents gebende Arbeit nicht
überflüssig sein Averde, „besonders in der Gegenwart, avo die

Frage der Wiedervereinigung der getrennten christlichen
Kirchen ven verschiedenen Seiten aufgCAvorfen und erörtert
Avird". In der historisch-dogmatischen Einleitung bespricht er
nun diese Wiedervereinigung eingehender. Von vornherein hält
er die Möglichkeit der Union nicht für ausgeschlossen „bei
denjenigen christlichen Kirchen, AAelche aus der apostolischen Zeit
die successio apostolica, d. h. eine gültige Hierarchie bewahrt,
haben". Successio apostolica! Was in dieser Richtung bei Euseb.

Hist, eccl., Clem. Rom. ep. I ad Cor., Herrn. Past. I, vis. 3,
Iren. adv. haer. ILI, 3, VI, 26. 32. 33 etc., Hieron. comment, in
Tit., ep. 85, 146 etc., Ignat. ep. ad Ephes., Magnes., Trail.,
Rom., Phil., Smyrn. zu lesen ist, das ist durch Friedrich („Zur
ältesten Geschichte des Primates in der Kirche'") und durch
Langen („Geschichte der römischen Kirche") ins rechte Licht
gestellt worden. In Ansehung der petrinischen Succession
vollends führt v. Schulte („Lehrb. d. kath. Kirchenrechts", 1873,

p. 231) aus, dass der mechanische juristische Successionsbegriff
den ganzen Primat schon aus dem Grunde vernichtet, Aveil es

mindestens 40 Jahre lang, Tmal über 1 Jahr, 3mal über 2 Jahre,
13mal über 6 Monate gar keine Päpste gab, Aveil es eine Reihe
von Päpsten gab, die niemals ihr Bistum Rom gesehen haben,
also gar nicht Nachfolger Petri geAvesen sind, die in Avignon
residierten und nur als Chefs einer Administration, nicht als
Bischöfe auch über Rom regierten, Aveil es eine Anzahl von
Fällen giebt, avo trotz der Existenz legitimer Päpste andere
gewählt und anerkannt worden sind, Aveil Pius IX. und kein
Papst seit mehr als tausend Jahren beweisen kann, dass er
durch BischofsAveihe von Petrus abstamme. Und er kommt zu
dem Resultate : Die ununterbrochene Succession in des Petrus
(Apostolat) Episkopat ist historisch einfach nicht Avahr. Dem
Herrn Verfasser ist nun neben den verschiedenen, von der



— 140 —

Orthodoxie abgewichenen orientalischen Kirchen vor allen die
römische „im zweifellosen Besitz der successio apostolica", und
sie unterscheidet sich auch „nur in beschränktem Masse" Aen
der orthodoxen orientalischen Glaubenslehre. Ja, class der Papst
sich für unfehlbar erklärt, .ex sese. non ex consensu ecclesie",
scheint ihm kein Hindernis der Union zu sein. Dem gegenüber
verweisen Avir vor allem auf die Erwiderung des griechischen
Patriarchen in Konstantinopel auf die päpstliche Einladung
zum Konzil: „Wir erklären mit Bedauern und zugleich mit
Aufrichtigkeit, Aveder eine solche Einladung noch einen solchen
Brief annehmen zu können. Avelche nur dieselben Prinzipien
wiederholen, die dem Geiste des Evangeliums und den Lehren
der ökumenischen Konzilien, soAvie der hl. Väter zmvider
sind" i Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, I, 725):
wir verweisen ferner auf Panyszew, der den Anspruch ties

Papstes auf Unfehlbarkeit und Allgewalt einen solchen nennt.
„Avelcher ZAvischen der orthodoxen und der römischen Kirche
eine der Avichtigsten Schranken bildet, eine Schranke, die nach
den A-atikanischen Dekreten gar unübersteigbar gCAvorden"
(„Über das Verhältnis dei- Altkatholiken zur Orthodoxie". 1801::
und wir verweisen endlich auf Döllinger, der in seinem 7.

Vortrage über die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen
(1872) erklärt, dass keine Kirche an eine Vereinigung mit der
römischen Kirche denken könne, .,Aveil mit einer so völlig
despotisch konstituierten Kirche im Grunde eine Vereinigung nicht
stattfinden kann, sondern nur unbedingte UnterAverfung". —
Den Altkatholiken gegenüber scheint der Verfasser befangen zu
sein. Er vermisst in dem ..Gutachten der altkatholischen Bischöfe
über den Bericht der Petersburger Kommission an die heiligste
Synode betreffs der Vereinigung der altkatholischen Kirche des
Westens mit den orthodoxen Kirchen des Ostens" bezüglich
der Lehre vom hl. Abendmahl die bündige Erklärung, ob die
Altkatholiken die Lehre ven der Eucharistie. Avie sie in den
Bekenntnisschriften der orthodox-katholischen Kirche des Orients
dargestellt Avird, annehmen. Auch „die Gültigkeit ihrer
Hierarchie" ist ihm noch nicht zweifellos festgestellt. Wir möchten
dem gegenüber abermals auf von MaltzeAvs Glaubensgenossen
JanyszeAv hiiiAAeisen, der sich überzeugt hat, „dass die
altkatholischen Bischöfe sich dasselbe Grundprinzip zu eigen
gemacht haben, Avelches von jeher das leitende Prinzip der



— 141 —

orthodoxen Kirche und speciell der orthodoxen Theologen ist",
und der zu dem Resultate kommt: „Wenn ich überhaupt die

Darstellung des christlichen Glaubens und der christlichen Sittenlehre

in den bei den Altkatholiken gangbaren Lehrbüchern
durchsehe, ohne einen einzigen Gedanken oder Ausdruck, der
das Gefühl und den Glauben eines Orthodoxen verletze,
anzutreffen, frage ich mich unwillkürlich : Avelche etAva nicht ganz
ausgesprochenen dogmatischen Subtilitäten können uns und die
Altkatholiken noch hindern, ungeachtet all unserer Verschiedenheit

in Bezug auf die äusseren Formen des kirchlichen Lebens,
unsere Brüderschaft in Christo aufrichtig anzuerkennen ?"

(1. c. p. 26.) — Mit den Reformationskirchen, die englische nicht
ausgenommen, erscheint dem Verfasser eine Union unmöglich,
Avegen mangelnder successio apostolica. Zu einem anderen
Ergebnis kam man in Ansehung der englischen Kirche auf den
Bonner Unionskonferenzen 1874, wo nach dem Referat
Döllingers anerkannt Avurde, ..dass die englische Kirche und die

von ihr herstammenden Kirchen die ununterbrochene bischöfliche

Succession beAvahrt haben". — Es ist ein eigentümliches
Schauspiel : Während der ATerfasser einer Union zustrebt,
errichtet er gleichzeitig Schranken gegen dieselbe Welch
ungleich höherer Standpunkt ist doch der ven Döllinger
angenommene! „Seht," so spricht er seine Hoffnung für die
Zukunft aus (1. ci, „als Getaufte sind wir alle, hüben und drüben,
Brüder und ScliAvestern in Christus, wir alle sind im Grunde
schon Glieder der allgemeinen Kirche. Lasst uns in diesem

grossen Garten Gottes über die konfessionellen Zäune hhiAveg
einander die Hände reichen, und reissen wir diese Zäune nieder,
um vollends uns umarmen zu können." Und das sollte
festgehalten werden — dann werden auch Arbeiten, wie das
vorliegende Werk Aen Maltzews, obgleich ohne strenge
Avissenschaftliche Methode und ohne gründliche theologische Prinzipien
gearbeitet, Aen Avirklich praktischem Nutzen sein.

Konstanz. Pfarrer Schirmer.

Ad. Markt : Die württembergischen Waldensergemeinden 1699
bis 1899, Stuttgart, Scheufeie, 1899.

Döllinger nannte in einer seiner berühmten akademischen
Reden die Waldensergesehichte ein „wahres Martyrologium".



— 142 —

Unzähligemal sind die Hammerschläge des hl. Officiums auf
diesen Amboss niedergefallen : man hat ihre Dörfer verbrannt,
hat sie selbst schareiiAveise getötet, hat sie in die unzugänglichen

Schluchten des Gebirges getrieben, avo sie durch Hunger
und Krankheit umkamen. Alles hat sich an ihnen versucht,
die Aveltlichen und geistlichen Häupter, Mitglieder aller Orden;
selbst Fürstinnen zeigten sich nicht am Avcnigsten grausam.
Auch die Waffe der Verleumdung wurde gegen sie nicht
gespart. Wenn sie konnten, Avanderten sie aus und Hessen sich
nieder, avo immer ein Lloffnungsstrahl ven Glaubensfreiheit
ihnen leuchtete : in Deutschland, den Niederlanden, der Schweiz.
(Döllinger, Rede über die Geschichte der religiösen Freiheit,
1888.) Markts Schrift giebt die Geschichte der Waldenser-
niederlassung in Württemberg seit dem Jahre 1699. Sie kamen
meist aus den italienischen Thälern. Die fünf Stammgemeinden
waren : Villars. Dürrmenz, Pinache, Wurmberg-Lucerne und
Perouse mit über 1800 Köpfen. Im Laufe des Jahres 1700
kamen noch hinzu : Nordhausen. Neuhengstetf, Palmbach. Nach
einem Verzeichnis vom Jahre 1702 betrug die Zahl der Ein-
Avandcrer über 2500 Personen. Es Avar ödes, vom dreissig-
jährigen Krieg her wüsteliegendes Land, das die Kolonisten
übernahmen. Dazu kam, dass die meisten mit wenig Habe
angekommen waren, denn der grausame Befehl des Viktor Amadeus

ven Savoyen hatte ihnen nur ZAvei Monate Frist gegeben,
innerhalb welcher sie ihre Güter verkaufen und bei Todesstrafe

die Heimat verlassen mussten. Die Regierung des Herzogs

Eberhard Ludwig kam ihnen indes wohlwollend entgegen;
dankenswerte Förderung wurde den Heimatlosen allseits zu teil.
Mit grossem Fleiss widmeten sie sich nunmehr der Bebauung
des Bodens: ihnen Aerdankt das Land vor allem den Anbau
und die Verbreitung der Kartoffel. Dagegen erwies sich die
Hoffnung der Regierung, es Avurden die Gewerbe durch die
Einwanderer gefördert werden, als trügerisch. Die Walclenser
waren Bauern, nicht Industrielle. Ihre allgemeine Bildung Avar,
obAvohl sie in den Staaten des Herzogs von Savoyen die erste
Stelle in dieser Richtung eingenommen hatten, für deutsche
Anforderungen eine mangelhafte. Auch hinsichtlich der
moralischen und religiösen Eigenschaften hatte man Besseres er-
Avartet. Das KircheiiAvesen war nach heimatlichem Muster
geordnet. Es Avurden regelmässig Synoden gehalten, Avelche jedoch



— 143 —

nach Arnauds Tod 1721 allmählich ganz aufhörten, so dass die
„Pfarrer und Vorsteher der Gemeinden thun und lassen konnten
nach ihrem arbitrio, Avas sie wollten". So kamen Autoritäts-
bewusstsein, Ordnungssinn und Fähigkeit zum Gehorchen
abhanden. Mit dem Schulwesen war es nicht besser bestellt.
Schulmeister war ein gewöhnlicher Bauer aus der Gemeinde,
der lesen, schreiben und ordentlich singen konnte. Als
Schulbücher dienten der französische Katechismus Aen Pictet und
das französische Neue Testament. Der Schulunterricht bestand
grösstenteils in nichts anderem, als in einem ziemlich
unverständigen Lesen in jenen ZAvei Büchern, im Auswendiglernen
eines Teils des ersteren, in etAvas französisch Schreiben und
Singen. Rechnen wurde nicht getrieben. Als beste Lehrmethode
galt tüchtiges Prügeln. Das grösste Hemmnis eines erfolgreichen
Unterrichts Avar der Mangel der Sprache. Aus Piémont hatten
die Waldenser als tägliche Umgangssprache das Patois, einen
provençalischen Dialekt, mitgebracht. Daran hingen sie mit
starrem Sinn, und so kam es, dass sie weder Französisch noch
Deutsch ordentlich lernten. Anders wurde es unter der Regierung

Friedrichs, des ersten Königs ven Württemberg. Die
Waldenser Avurden nach Aufhebung ihrer Sonderstellung ganz
nach dem allgemeinen Landrecht behandelt. Am 30. Mai 1809

ernannte der König den reformierten Pfarrer Anhäusser in
Cannstatt zum Specialsuperintenclenten (Dekan) der reformierten
Kirchengemeinden. Ein Jahr darauf erhielt derselbe den
Auftrag, für die allmähliche Einführung der deutschen Sprache im
Gottesdienste und im Schulunterricht der Waldenser besorgt zu
sein. König Wilhelm I. trat in die Fussstapfen seines Vaters.
Im Jahre 1818 liess er eine Untersuchung des Zustandes des
Kirchen- und Schubvesens in den Walclenserorten vornehmen.
Durch königlichen Erlass vom 7., 9. September 1823 Avurde die
Union mit der Landeskirche und das Aufhören der französischen
Sprache verfügt. Diese einschneidende Veränderung, die anfangs
Missstimmung hervorgerufen hatte, bildete den Ausgangspunkt
für eine gesunde und günstige WeiterentAvicklung bis in unsere
Tage. Es ging nun Aeran auf allen Gebieten. Bedient Aen
treuen, eifrigen und uneigennützigen Geistlichen, regiert von
verständigen Schultheissen, untenviesen von ausgebildeten
Lehrern, Aen kirchlichen und staatlichen Behörden wohhvollend
behandelt und übenvacht, hatten .sie aflen Grund, mit ihrer



— 144 —

Lage zufrieden und Gott und ihrem Herrscherhaus dankbar

zu sein. Erloschen ist das Waldensertum in Dürrmenz
und in Wurmberg-Lucerne-Bärenthal. Reinerhaltene Avelsche

Ortschaften sind : Grossvillars, Perouse, Pinache, Neuhengstett,
Nordhausen, Serres, Kleinvillars, Schönenberg, Corres, Sengach
mit zusammen 2840 Evangelischen. Wie nunmehr das wirt-
schaftliche Leben der Gemeinden einen befriedigenden Stand
aufweist, so regt sich auch allenthalben religiöses Leben und
kirchlicher Sinn. Auch der Verkehr mit der alten Heimat, der
seit einem Jahrhundert ganz abgebrochen war, wurde in den

siebziger Jahren Avieder angebahnt und wird seitdem gepflegt.
Das ist in Avenigen Strichen der Inhalt der auf Quellen gewissenhaft

aufgebauten, überaus fleissigen und verdienstlichen Arbeit.
Pfarrer Schiraier.

Mélanges de littérature et d'histoire religieuses, publiés
à l'occasion du jubilé episcopal de Mgr de Cabrières,
évêque de Montpellier; Paris, A. Picard, 2 vol. in-folio, 1899.

Ces deux Aelumes contiennent trente-cinq études, dues à

trente-cinq auteurs différents. Dans le premier velume, on

remarquera surtout : les origines de l'épiscopat, par l'abbé
Douais; les Sentences de Jésus, par l'abbé Jacquier; VHistoria
acephala Arianoriim, par l'abbé Batiffol ; un écrit de St.
Céstire d'Arles (de mysterio sancte Trinitatis), par dorn Morin;
une note sur le sacramentaire de Gellone, par dom Cagin ;

le De ordinatene officii Misse de Bernard Gui, par le
P. Doussot. — Dans le second Aelume : l'œuvre littéraire de

Denys le chartreux, par dom Mougei; l'établissement des jésuites
à Montpellier (1626), par le P. Dudon ; les Camisards à Satu-

rargues (1703), par l'abbé Bousquet; l'histoire abrégée des
Récollets de Saint-Pons et de leur couvent (1609-1823), par
l'abbé Estournet.

Bien entendu, ces études sont de valeur très inégale.
Quelques-unes ne sont que d'anciens manuscrits, publiés pour
la première fois et n'offrant d'autre intérêt que de refléter
l'esprit de ieur temps. D'autres méritent une lecture attentive,
et j'y reviendrai pour en faire profiter les lecteurs de la Revue.
Plusieurs regretteront que fes grandes questions reiigieuses et

théologiques aient été écartées pour faire place à des questions



— 145 —

ecclésiastiques et monacales d'intérêt quelquefois médiocre ;

mais M. Douais, dans sa lettre dedicatone, en donne la
raison : « La théologie et l'exégèse, formant une matière réservée,
se trouvaient exclues par le fait même. » Triste aveu et triste
signe des temps Objectivement, if signifie : tyrannie consciente
en haut, et esclavage accepté en bas. O Eglise de France,
est-ce bien encore toi? La théologie et l'exégèse devenues des

matières réservées et exclues pour plaire au prétendu successeur

de St. Pierre, n'est-ce pas la pire des pétrifications? O

vieux coq gaulois, qui chantais le lever du jour, qu'es-tu
devenu? Au lieu de chanter le Christ lumière du monde, tu
chantes Pierre, Pierre reniant le Christ Tune cœpit deiestari
et jurate quia non novisset hominem, et continuo gall its
cantava Que dirait la vieille Sorbonne, si elle était témoin
de telles réserves et de telles exclusions, elle qui, cependant,
a prévariqué en tant de circonstances pour plaire à Rome, à

la cour et aux jésuites! Ne trouverait-elle pas enfin que cette
fois la mesure est vraiment dépassée E. M.

L. Miro r : La politique pontificale et le retour du Saint-
Siège à Rome en 1376; Paris, Bouillon, in-8°, 1899; 7 fr.

Les papes séjournèrent à Avignon de 1309 à 1376. C'est
Grégoire XI qui rentra à Rome le 17 janvier 1377. Il fut
donc le septième pape d'Avignon; je ne dis pas le dernier,
parce que, à sa mort, il y eut deux papes, dont l'un, Clément VII,
continua à résider à Avignon. Grégoire XI était un Français,
du nom de Roger de Beaufort, et neveu de Clément VI, l'un
et l'autre du Limousin. Pourquoi Aeulut-il quitter Avignon et
ramener la papauté à Rome? C'est ce que l'auteur examine
clans les plus grands détails et avec une érudition qui ne laisse
rien à désirer : dans un appendice, M. Mirot donne même tous
les détails du départ et du transport des divers services :

bouteillerie, cuisine, vaisselle, maréchallerie, chancellerie, pan-
neterie, pelleterie, garde-robe, bagages, etc. C'est de l'érudition
très moderne.

Trois idées ont dominé le pontificat de Grégoire XI :

réformer l'Eglise, pacifier l'Occident pour combattre les infidèles,
et ramener le Saint-Siège en Italie. D'après la seconde vie de

Kevue intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 10



— 146 —

Grégoire XI, la cause déterminante du retour à Rome aurait
été la suivante. Se promenant un jour clans les jardins du

palais avec un évêque (ejus cubicularium), le pape lui dit:
Pourquoi n'allez-vous pas à votre Eglise? A quoi le prélat
répondit: Saint-Père, pourquoi n'allez-Aeus pas à la vôtre? —
Une autre raison, c'est que l'Etat pontifical était menacé par
les Etats voisins, notamment par les Visconti, et il était
nécessaire que le pape fût à Rome pour mieux défendre sa royauté
italienne. — Troisième raison : « Grégoire XI, dit l'auteur,
connaissait la révélation faite à Montefiascone. Latino Orsini fut,
bientôt après son avènement, chargé de fui transmettre une
nouvelle révélation, dans laquelle, an nom de la Vierge, sainte
Brigitte le suppliait, sous menace des plus grands malheurs,
de quitter la France. Ebranlé, Grégoire lit demander des
éclaircissements par Gérard, abbé de Marmoutiers. Une nouvelle
révélation lui fut remise par Nicolas Orsini. Les dépositions
de sainte Catherine de Suède, fille de sainte Brigitte, sont
formelles en ce qui concerne les cloutes du pape et les
éclaircissements qu'il demande à la sainte. Quelle est la valeur des
affirmations de sainte Catherine? Bornons-nous à rappeler,
comme la plus grande preuAe en faveur de leur véracité, que
le pontificat de Grégoire XI lui-même vit commencer le procès
de canonisation de sainte Brigitte » (p. 54).

L'auteur se demande ce que serait devenue l'Eglise d'Occident,

si la papauté était restée à AAignon. « Que serait-il
advenu, dit-il, de cette papauté française de mœurs, d'intérêts,
d'aspirations, alors qu'allaient surgir dans d'autres pays des
réformateurs nationaux, tels que Wycleff et bientôt Jean Huss,
sinon peut-être que, deA^ançant de deux siècles la scission
luthérienne et la scission anglicane, il se serait fondé, à la fin
du XIVe et au début du XVe siècle, sur le modèle qu'offrait
la papauté légitime française, des Eglises nationales, protestation

des diverses nationalités chrétiennes contre l'accaparement

du pouvoir pontifical par l'une d'entre elles?» (p. 105.)
La vraie réponse, c'est que les Eglises nationales en question
eussent été un bienfait pour la religion et pour la paix des

Etats; c'est qu'elles eussent rendu impossible l'ultramontanisme
actuel, qui est l'ennemi de l'Eglise catholique et de la paix
publique. D'ailleurs, ne peut-on pas retourner logiquement la
question, et demander de quel droit l'Italie confisque à son



— 147 —

profit (si toutefois c'est un profit pour elle) la papauté? Car,
si la papauté ne doit pas être française ou allemande, etc.,
pourquoi pourrait-elle être italienne?

L'auteur, qui semble très dévoué à la papauté « italienne »,
déclare que tous les papes d'Avignon « furent des hommes de

valeur, d'une remarquable piété, d'une grande élévation morale »

{p. 4). En vérité, il n'est pas difficile, surtout si l'on considère
qu'à la page suivante il est obligé d'avouer que « le XIVe
siècle fut un siècie de moeurs relâchées et que la cour pontificale

ne fit pas exception ».

Notons, pour terminer cette notice, ce passage où M. Mirot
caractérise les sources historiques italiennes, consultées par
lui : « Les sources italiennes, dit-il, peuvent se diviser en deux

groupes : 1° celles qui sont défavorables au gouvernement
ecclésiastique. Nous y trouvons la plupart des chroniques de

cette époque, le Chronicon Placentinum, le Specimen historiée
de Sozomeno, les Annales Mediolanenses, le Diario d'anonimo
fiorentino, l'Historia Pisana de Sardo et la Cronica Sanese,

pour ne citer que les plus importantes. Elles présentent toutes
le même caractère : la haine des administrateurs ecclésiastiques
étrangers. Les uns exposent franchement leurs griefs haineux,
ce sont les Annales Mediolanenses, le Diaro d'anonimo et le
Chronicon Placentinum ; les autres laissent deviner, sous leurs
.attaques, la crainte que leur inspire l'ambition de Florence ou
des Visconti. Mais, quelles qu'elles soient, le récit des événements

quelquefois dénaturés et exagérés, y est généralement
exact. — 2° En opposition aAec le premier groupe, nous ne
trouvons qu'une seule œuvre: les, Lettres de Ste. Catherine de
Sienne. Gémissant de l'état politique et social de son pays,
Ste. Catherine ne voyait le salut que clans la restauration d'un
seul pouvoir, la papauté. Mais, interprète des vœux de l'Italie
souffrante, elle ne craignait pas de dénoncer les abus, de

dévoiler le mal, afin que le pape pût y apporter le remède
nécessaire. La sincérité, la franchise, la noblesse et l'élévation
des sentiments font cle ces lettres un des documents les plus
précieux pour l'étude de cette époque» (p. 1X-X). AAeuons que
le témoignage de cette femme, qui du reste a dû avouer les
perversités de la papauté, est de nulle valeur dans une question
d'exégèse, de dogme et d'histoire, comme celle des origines de
la papauté. Il serait temps que le dilettantisme prétendu
religieux ne fît plus échec à la théologie scientifique. E. M.



- 148 —

Novum Testamentum Domini Nostri Jesu Christi Latine, secundum
Editionem Sancti Hieronymi ad Codicum Manuscriptorum fidem
recensuit Johannes Wordsworth, S. T. P., Episcopus Saris-
buriensis, in operis societatem adsumto Henrico Juliano White,
A. M., Collegii Mertonensis Socio. Partis Prioris Fasciculus
Quintus. Epilogus. Oxonii, E Typographeo Clarendoniano.
10 s. 6 d.

The labour and learning expended on that great work
must have been immense. Bishop John WordsAvorth began it
when FelloAv and Tutor of Brasenose Coffege in the year 1877.

Though encouraged and assisted by many of the leading
scholars at home and abroad, he Avorked mainly by himself
in Oxford, and also at Rochester, Avhere by Airtue of his Exe-
getical Professorship he became one of the Canons, till his
adA'ancement to the See of Safisbury made it necessary for
him to obtain help in his arduous research and compilation.
Yet, notwithstanding the efficient help Avhich Mr. White has
rendered, it has not been possible to finish the Gospels till last
year. Consequently, some tAventy-one years already have been

mainly expended in this arduous undertaking, and they have
only landed the editors at the end of the first part of the NeAv

Testament. Yet it should be noticed in the title above that
the purpose of this edition does not include all the investigation

Avhich may be associated with the Vulgate. The Bishop's
object has not been exhaustive of the questions and the history
which concern the great Latin Translation of the NeAV Testament,

to say nothing of the Bible. It is mainly confined to

antiquarian research. The question Avhich he attempts to ansAver
is, ''What AA'tis St. Jerome's edition, as relates to the exact
Avords of it, the materials from which that Father derived his

judgments respecting various readings, and the history of its
compiiation ". As to the later history of this great Aersion from
the time of St. Jerome till now, he treats it but briefly. For
his OAvn reasons, the teamed Bishop has limited his examination.

No doubt he has excellent reasons, and his Avork is
executed AAithin the limits affixed all the more exhaustively and
effectively. The result is a most careful and probably correct
edition of one of the leading critical versions Avhich help us
to ascertain what Avas the original Greek text.

(Church Times, Dec. 1st, 1899.)



149

A. Rébelliau: Bossuet; Paris, Hachette, in-18°, 1900, 2 fr.

On lira ce livre avec beaucoup de profit et de plaisir : il
est le résultat de ce qu'un esprit sérieux et bienveillant peut
penser de Bossuet, après aAeir comparé tout ce qui jusqu'ici
a été écrit pour et contre lui. Est-ce le portrait définitif, le
bilan en stricte justice et en complète lumière? Je ne le crois
pas, et je dirai tout à l'heure pourquoi.

Certes, Bossuet grandit et il grandira toujours daA~antage

comme écrivain et comme orateur. La beauté classique de

son style, la simplicité et l'ampleur de son exposition, l'élévra-
tion de son esprit et de son imagination seront toujours de

plus en plus admirées, parce qu'elles paraissent devoir devenir
de plus en plus rares. Où trouver aujourd'hui des accents
aussi nobles, aussi soutenus, aussi impressionnants, et une
aptitude aussi merveilleuse à saisir et à mettre en relief à un
tel degré le côté oratoire des idées, l'éloquence des choses et
la sublimité des sentiments? Bossuet, à ce point de vue, est
incomparable.

Mais, d'autre part, il semble réellement baisser comme
théologien, comme historien, en un mot comme penseur. On

voit mieux, en effet, comment il a échoué, ou à peu près,
dans toutes ses œuvres, sauf, peut-être, dans sa lutte contre
le quiétisme ; je dis peut-être, parce que, là encore, bon nombre
lui trouvent des torts et admirent Fénelon. Examinons. Qu'a-t-il
fait de son élève? Rien. Qu'est devenue sa politique? Rien.
Sa philosophie et, pour préciser, sa physiologie, sa théorie de
la connaissance, sa métaphysique, ont-elles réussi? Non. L'histoire,

telle qu'il l'a écrite, voire même celle des Romains et
des Juifs, a-t-elle triomphé Non. A-t-il créé une école en
théologie? Non. Les casuistes qu'il a frappés, sont-ils vaincus?
Non; ils sont même plus vivants que jamais. Les protestants
qu'il a cherché à écraser, ont-ils disparu? Loin de là; ils se

sont même déAeloppés, sinon en France, du moins dans le

monde, et ses arguments contre eux ont finalement paru très
faibles. Pitoyable, en vérité, a été son argumentation aAec
Leibniz. Ses violences contre Richard Simon ont-elles arrêté
la critique exégétique Au contraire, elles l'ont excitée. Sa

thèse gallicane a-t-elle triomphé? Nullement; dix ans après les
Quatre Articles, Louis XIV lui-même a lâché pied, et l'ultra-



— 150 —

montanisme jésuitique n'a fait qu'envahir de plus en plus la
France et les pays latins. En sorte qu'il ne reste guère de
lui que ses chefs-d'œuvre littéraires. Eh quoi! tant de luttes,
tant d'efforts, tant d'écrits, pour si peu de résultats positifs!
Est-ce sa faute à lui? A-t-il mal vu et mal manœuvré?
Probablement.

Si M. Rébelliau ne l'avoue pas clairement, il semble cependant

s'être rendu compte assez exactement de cette situation;
car son petit Aelume contient de grands aveux, quoique Aeilés
avec bienveillance, sur tous ces points. J'en citerai quelques-uns.

< Lors même qu'il est matériellement le plus fort, sa pensée
est obligée soit à des concessions, soit à des désaveux, soit,
le plus souvent, à des outrances qui la gâtent... (p. 126).
Pour être un philosophe, ce qui fait défaut à Bossuet, c'est
tout d'abord le propos délibéré d'appliquer à la science de
l'être en général et de l'homme moral en particulier la raison
seule, et rien que les moyens de connaissance qu'elle admet...
(p. 86). Voilà, quand on parle de Bossuet philosophe, les
réserves indispensables à faire (p. 89). Même dans l'Histoire
universelle, il est facile de releAer beaucoup d'erreurs des

hypothèses hasardeuses des crédulités fâcheuses. (p. 102).
Les erreurs de Bossuet ne sont pas toujours de ces fautes
légères dont aucune œuvre de longue haleine n'est exempte;
il fait Aelontiers des suppositions hasardeuses, comme celle
de l'origine orientale des Albigeois, des conclusions outrepassant

les faits, comme sa thèse erronée de l'autorisation
officielle de la guerre ciAile par les synodes protestants de
France. Avouons encore qu'il n'a pas su s'affranchir toujours,
en dépeignant les réformateurs du XVI8 siècle, des préjugés
français du XVIIe siècle Bossuet s'indigne, avec une
insistance qui nous semble aujourd'hui inintelligente Toute la
société polie de ce temps se faisait des conditions extérieures
de la piété une idée singulièrement étroite, ombrageuse et

gourmée.... Enfin et surtout, confessons que 1'«Histoire des
Variations » ne donne pas l'impression de l'histoire désintéressée.
L'auteur est partial, il a jugé d'avance, il ne s'en cache point...
De son dessein religieux, résultent forcément des outrances
ou des étroitesses » (p. 115-116).

En parlant de la « brutale exécution » de Richard Simon
par Bossuet, M. Rébelliau avoue qu'«elle a soulevé l'indigna-



— 151 -
flou des contemporains comme elle soulève la nôtre » (p. 126).

Plus loin, il lui reproche ses « draconniennes étroitesses » (p. 181),

ainsi que sa « réaction vers la tyrannie, pour le silence et les

ténèbres»; et il l'accuse d'être cWenu « le proscripteur ou

l'étouffeur de toute histoire et de toute connaissance ». Il l'accuse
aussi, clans sa discussion avec Malebranche, d'être « retourné
peu à peu à ses préjugés de jeunesse contre les sciences, contre
la raison » (p. 136).

Sur ses connaissances patrologiques, écoutons cet aveu :

« Si à fond que Bossuet eût étudié les Pères, il les avait
étudiés dans le même esprit que la Bible : pour le profit
théologique ou moral, avec la même soumission dévote, insouciante
des difficultés qui relèvent de l'érudition et de la critique. Il
s'en était fait une espèce de concordance où ces difficultés
disparaissaient. Il les connaissait eu prédicateur plus qu'en
historien. Aussi les objections de Jurien le trouvent fort
dépourvu (p. 145). Cette longue et laborieuse et pénétrante
controverse de Bossuet, à quoi aboutissait-elle? A éloigner un
peu plus les catholiques des protestants, en rapprochant ceux-ci
des libres-penseurs. Bossuet aurait pu se dire ce que Bayle
disait à Louis XIV: Vos triomphes sont ceux du déisme-» (p. 153).

M. Rébelliau prétend que Bossuet, clans la question des

rapports de la monarchie française avec fe Saint-Siège, a été
« sans tendances ultramontaines » (p. 106). Cela est peut-être
vrai en ce sens que l'intelligence de Bossuet n'inclinait nullement

à l'ultramontanisme. Mais, d'autre part — M. Rébelliau
ne doit pas l'ignorer —¦ Bossuet n'avait pas assez de fermeté;
son caractère était même faible ; il manquait d'os. Et par
faiblesse de caractère, il a fait le pont à l'ultramontanisme. C'est
sur ce point surtout qu'il faut enfin parler franchement. Voyons,
par exemple, son sermon sur l'Unité de l'Eglise. Bossuet s'y
contredit formellement; est-ce par défaut de logique? Non;
mais par défaut de caractère. Comment peut-on, d'un côté,
dire avec St. Bernard que le pape n'est pas le premier des
évêques, mais l'un d'eux, et, d'un autre côté, ajouter que
l'Eglise de Rome a reçu en sa plénitude l'autorité apostolique,
à moins qu'il n'attachât à l'idée de plénitude aucune idée de
primauté? M. Rébelliau avoue ceci: «Parfois, vraiment, on
aurait presque peur d'être dupe des prestiges d'une rhétorique
de diplomate, si l'on ne saA^ait avec quelle sincérité foncière pi



— 152 —

l'intelligence de Bossuet logeait ensemble les contradictions
utiles» (p. 139). Et M. Rébelliau appelle «merveilles d'équilibre

» ces contradictions qu'il trouve utiles, et qui, de fait,
ont été néfastes à la France et à l'Eglise. Oui, Bossuet était
de ces génies unitaires et synthétiques qui voyaient dans le
schisme le plus grand des maux, et qui, pour l'éviter,
consentaient à l'hérésie et au mensonge. Il s'est trompé, parce
que l'unité en dehors de la Aérité n'est qu'une duperie. M.
Rébelliau prétend que Bossuet a ainsi « satisfait les sages, au
moins, des deux partis » (p. 140). Non, il faut avoir le courage
de le dire, il n'a satisfait les sages d'aucun parti, parce qu'il
n'y a pas de sagesse contre la vérité. Bossuet a voulu « adoucir
autant qu'il a pu les termes» des Quatre Articles (p. 140);
mais cet adoucissement mensonger n'a, en définitive, rien
sauvé, et tout s'est terminé par un « dénoûment piteux » (p. 140).

Oui, certes, honte à la lâcheté de Louis XIV, et honte aussi à

la lâcheté de Bossuet! Dire qu'on abandonne les « actes »,

mais qu'on n'abandonne pas la « doctrine », quand les actes
n'ont été accomplis que pour proclamer la doctrine, c'est

essayer de se sauver par une subtilité purement jésuitique.
Ici, Bossuet n'a été qu'un casuiste, dans le plus mauvais sens
du mot.

Bref, il en sera de Bossuet comme de Thomas d'Aquin.
Tous deux auront été Aictimes de leur époque surtout, soit
parce qu'ils ont fait usage des matériaux frelatés de leur époque,
soit parce que les points de Ame de leur époque étaient
défectueux, pour ne rien dire de plus. « Bossuet, dit M. Rébelliau,
dépendit de son temps plus que son temps de lui » (p. 6). C'est
très vrai. Aussi Bossuet ne sera-t-il jugé à sa véritable A'aleur

que lorsque le XVIIe siècle sera exactement connu. Chaque jour
on le connaît mieux, en ce qui concerne les lettres, les arts et
l'histoire politique et sociale; mais la théologie du XVIIe siècle
est encore trop surfaite et trop mal connue pour que le rôle
théologique de Bossuet soit sainement apprécié. Bossuet a

dit que, de son temps, la vie, dans la haute société, était
corrompue, mais « la foi pure ». Il s'est trompé. La foi du
XVIIe siècle, en France, n'était pas partout pure ; la théologie
y était subtile, ergoteuse, passionnée et trompeuse; les écoles

y cherchaient moins la vérité même que leur propre triomphe. Il
faudra bien qu'on en rabatte, et de beaucoup; et déjà main-



— 153 —

tenant les admirateurs de Bossuet qui disent : « Ce fut un
grand gallican», doivent pouvoir se convaincre que son
gallicanisme ne fut qu'un gallicanisme de décadence, fort éloigné
du gallicanisme du XIIIe siècle, bien plus encore du catholicisme
de l'ancienne Eglise indivisée. Le christianisme et la théologie
en France, au XVIIe siècle, loin d'être l'idéal, ne sont que des

dégénérescences. L'idéal est clans le catholicisme primitif, dont
la liberté et l'ampleur, égales à l'orthodoxie, faisaient place,
en dépit de la papauté romaine, à toutes les Aérités et à

toutes les sciences. C'est à cet idéal que la France doit revenir.
E. Michaud.

Revue historique (F. Alcan ; Paris, 108, boni. St. Germain ; 33 fr.
par an).

La livraison de novembre 1899 contient deux études, qui
méritent l'attention des théologiens.

La première est une étude de M. A. Luchaire, sur SY.

Bernard. L'auteur commence par faire un très grand éloge des

facultés de St. Bernard ; il le grandit comme à plaisir, et il
personnifie en lui tout le système politique et religieux de son
temps. Puis, il termine en disant qu'il a perdu la plupart des

causes pour lesquelles sa voix puissante avait retenti ; qu'il a

fait de Clairvaux le chef-d'œuvre de l'ascétisme monastique,
et que cependant cette congrégation a été corrompue au
treizième siècle jusqu'à n'avoir plus rien à reprocher à Cluny.
Bref, que fut donc l'œuvre de St. Bernard « L'opposition
inutile, dit M. Luchaire, d'un homme de génie aux courants
qui entraînaient son siècle. » Pour moi, je n'oserais appeler
St. Bernard un homme de génie dans toute la force du terme;
en outre, l'opposition qu'il a faite aux maiwais courants qui
entraînaient la papauté vers la domination temporelle, vers la
cupidité, Aers la superstition, vers l'erreur, n'a été nullement
inutile. Il a été A^aincu, mais la force qu'il a dépensée dans la
lutte pour le bien n'a point été perdue. Ce qui l'a affaibli,
c'est la passion aveugle et même brutale qu'il a mise, d'autre
part, à servir quelques mauvaises causes, comme celle d'un
urysticisme excessif et antiscientifique. C'est par là précisément

qu'il n'a été ni un saint irréprochable, ni un Aéritable
homme de génie. Donc, autant il faut admirer St. Bernard.



— 154 —

quand il cherche à ramener la papauté à la vérité chrétienne
et à la morale chrétienne, quand il combat, non la grande
théologie, mais la scolastique de son temps, quand il traite
les Romains de cupides et de voleurs, quand il reconnaît aux
empereurs leurs droits temporels sur la ville de Rome, quand
il se montre le défenseur convaincu des antiques croyances
et l'ennemi des innovations introduites par les théologiens de

son temps, etc., autant il faut le blâmer d'avoir traité Abélard
comme il l'a fait, d'avoir en définitive enrayé le mouvement
de la réforme ecclésiastique, d'aveir écrit des paroles comme
celle-ci : « Le chevalier du Christ tue en conscience et meurt
plus tranquille ; en mourant, il fait son salut : en tuant, il
travaille pour le Christ. » Etc.

La seconde étude est celle de M. Fr. Rabbe, sur une société
secrète catholique au XVIIe siècle, « la Compagnie du saint
sacrement ». Les Annales de cette Compagnie ont été écrites

par un de ses secrétaires, le comte Marc-René de Yoyer
d'Argenson, qui a remis le manuscrit à M. de Noailles,
archevêque de Paris, le 24 mai 1696; et c'est ce manuscrit qui,
conservé à la Bibliothèque nationale de Paris sous le n° 14,48c>

du fonds français, fait l'objet de la publication de M. Rabbe.
Cette étude est extrêmement intéressante par les détails inédits

qu'elle contient sur le fameux parti des dévots fanatiques,
au dix-septième siècle, notamment de 1627 à 1665. Cette
Compagnie, qui fut une puissante institution de police religieuse,
fut à son origine toute iaïque, mais elle finit par admettre
comme membres bon nombre de prêtres et cl'éAêques, entre
autres le P. de Condren, Vincent de Paul, l'abbé Olier, le
fameux abbé Roquette, même Bossuet, etc. En dépit de quelques
exceptions, le type de dévot réalisé dans cette Compagnie fut
le dévot intrigant, hypocrite et passionné, que Molière a voulu
peindre dans son Tartuffe. Aussi la Compagnie a-t-elle déployé
bec et ongles contre ce dernier (p. 299-302).

La première idée cle cette Compagnie fut conçue en
juin 1627 par un des grands seigneurs les plus acharnés à la
ruine du protestantisme, le duc Henri de Levis de Ventadour,
le fils de cet Anne de Lévis, qui, de son château de la
Voulte, avait dirigé, pendant la guerre de religion de 1619 à

1622, les opérations de l'armée catholique contre la ville de
Privas. C'est en 1630 que cette Compagnie prit le nom de



— loo —

« Compagnie du saint sacrement », parce que, dit d'Argenson,
il lui parut juste que, voulant être très secrète et très cachée,
elle devait revêtir les livrées du Dieu caché. Quoi qu'il en

soit, elle se distingua, dit M. Rabbe, « par un mélange incroyable
de spiritualité ignorante et niaise, d'aberrations mystiques, de

prosélytisme effréné, d'astuce consommée, de zèle intolérant
dénué de toute conscience et de toute humanité » !p. 256).
Elle dirigea sa haine et ses efforts surtout contre les protestants

et contre les jansénistes (pp. 278, 287, 295). Elle fut
approuvée par le pape Innocent X en 1652. Elle favorisa l'œuvre
des missions, la propagande de ses idées et de ses dévotions
à l'étranger, et « le plan de faire de la monarchie française
une monarchie universelle au profit du catholicisme (romain),
plan, disait Fontenay-Mareuil, que la prise de la Rochelle avait
rendu plus facile à exécuter pour la FYance que pour
l'Espagne » (p. 282).

Son esprit général et son rôle ont été saisis très exactement
par M. Rabbe dans les lignes suivantes : « La fondation de

cette Compagnie n'est pas un fait isolé dans l'histoire religieuse
du XVIIe siècle ; elle se rattache étroitement au grand réveil
de l'esprit catholique qui suivit la mort de Henri IV et profita
de l'état de trouble créé par la régence de Marie cle Médicis

pour s'emparer de tous les instruments du pouvoir et réduire
à l'impuissance tous les efforts de la liberté de conscience

provoqués par la Réforme. Aucun règne plus favorable poulie

succès d'une pareille entreprise que celui de Louis XIII,
monarque faible, superstitieux et dévot, instrument docile entre
les mains d'un prince de l'Eglise et des Jésuites. De toutes
parts surgissent des réformateurs religieux, des convertisseurs
d'infidèles et d'hérétiques, des fondateurs de couvents et de

congrégations, des illuminés et des saints se disant appelés
de Dieu pour combattre l'impiété et l'hérésie et ramener tontes
les sectes à l'unité de la foi catholique. Les hommes du monde
se métamorphosent du jour au lendemain en pères de l'Eglise,
en directeurs de la vie spirituelle. Les gens de qualité ou de

condition, comme on disait alors, se jettent à corps perdu dans
la déAetion la plus extravagante, les pratiques les plus
puériles. Il faut entendre quel cri de triomphe pousse l'Eglise à

la vue de ces saintes recrues qui lui viennent de la cour et
de la ville, de la magistrature et de l'armée : « Les grands de



— 156 —

Juda, s'écrie l'oratorien Amelotte, membre de la Compagnie
du saint sacrement, et l'un des grands comertisseurs du temps,
passent dans la tribu de Leni, et toutes sortes de personnes
de qualité sont appelées à la grâce de la prêtrise. Les
couronnes de comtes et de ducs se fondent en calices et en
ciboires. Les docteurs ont fermé les livres de Platon et d'Aristote

pour commenter les rituels et les catéchismes. Il ne s'admet
plus au rang des prophètes des personnes tirées cle la garde
des bêtes, ni qui se nourrissent de meures sauvages, comme
un Amos. »

Ce fut alors en France comme une contagion de fanatisme
que le clairvoyant Nicole constatait ainsi en 1667 : « Notre
siècle, qui a été aussi fécond qu'aucun autre en choses
extraordinaires, l'a été particulièrement en fanatiques, et il semble
même que les esprits soient tournés, je ne sais comment, de

ce côté-là et qu'ils y aient une pente naturelle. Car, comme
dans les maladies contagieuses on voit d'ordinaire que tous
les autres maux dégénèrent en peste et en charbons, de même

on a vu soiuent en ce siècle que les déAetions déréglées et
établies sur des caprices humains dégénèrent en illusions
fanatiques. L'histoire des Ermites de Caen a été célèbre par
tout le royaume, et si Ion avait fait la recherche que l'on
devait de la Compagnie du saint sacrement, on aurait peut-être
découvert bien d'autres choses de cette nature. »

On peut dire en effet que la Compagnie du saint sacrement

fût comme la quintessence de l'esprit d'intolérance et de

fanatisme qui présida à ce grand mouvement catholique qui
devait aboutir à la réAecation de l'Edit de Nantes, à l'extinction

de Port-Royal, à l'abolition de toutes les libertés si chèrement

achetées par un siècle de protestations et de luttes.
C'est surtout à combattre par tous les moyens possibles,

per pas et neßs, l'hérésie de la R. P. R. qu'elle emploie sa
terrible influence, et sous ce rapport elle offre un supplément
précieux à l'histoire, si complète déjà, qu'a retracée de l'Edit
de Nantes le savant et exact Benoît. Nous savens aujourd'hui
d'où partaient les coups qui ne cessaient dans tout le royaume
de porter atteinte aux garanties stipulées par cet Edit, et à

quel foyer s'inspiraient cette multitude d'arrêts rendus contre
les protestants par les parlements, par le Conseil du roi ou
les intendants de province. La Compagnie fut assez puissante



— 157 —

auprès d'eux pour neutraliser les bonnes intentions que Ma-
zarin manifesta plus d'une fois en faveur des persécutés. Elle
eut bientôt, pour l'aider dans cette tâche, cinquante Compagnies
auxiliaires établies sur toute la surface de la France, l'instruisant

de tout ce qui se passait clans les provinces et recevant
d'elle toutes les instructions propres à obtenir des autorités
les décisions arbitraires qu'elle désirait. Il reste de cette
enquête occulte un monument bien précieux pour l'histoire
religieuse de ce temps, un in-folio '), où un agent de la Compagnie,
Filleau, a réuni, sur ses indications, toutes les décisions
catholiques rendues contre les protestants en France depuis 1540

jusqu'en 1667» (p. 249-251).

Bref, tous nos remerciements à M. Rabbe pour sa très
intéressante et très utile publication. E. M.

Jules Roy : St. Nicolas Ier, 2e édit.; Paris, Lecoffre, in-i8, 1899;
2 francs.

L'auteur avoue (p. VI) que le pape Nicolas Ier est pour
beaucoup, même dans le monde catholique, « un objet de scandale

». Pourquoi? Parce qu'on l'accuse « d'avoir fondé son
gouvernement sur une œuvre cle mensonge, sur des documents
fabriqués, appelés Fausses Décrétales, c'est-à-dire sur des
décisions papales qui ne viennent pas des papes auxquels l'auteur

de ce recueil les attribue, ou qui ne sont pas reproduites
dans leur forme authentique, ou qui sont entièrement
fabriquées. »

Or, M. Roy veut « justifier » Nicolas Ier. Il veut le justifier
sur ce premier point, et aussi dans les prétentions qu'il a
élevées contre Photius et contre l'Eglise orientale, contre
Hincmar de Reims et contre l'Eglise gallicane, contre Jean de
Ravenne et contre l'Eglise italienne. Photius, Hincmar, Jean
et leurs partisans ont prétendu, en luttant contre les abus de

') « Décisions catholiques ou recueil général des arrêts rendus en toutes les

cours souveraines de France, en exécution ou interprétation des edits qui concernent
l'exercice de la R. P. R., examiné et approuvé par l'Assemblée générale du clergé
de France, dédié à Mgr le Tellier, ministre et secrétaire d'Etat, par Jean Filleau,
conseiller d'Etat, doyen des docteurs régents es droits en l'Université de Poitiers. »

1668, in-fol.



— 158 —

pouvoir de Nicolas, défendre les droits de leurs Eglises et la
constitution même de l'Eglise catholique. M. Roy veut leur
infliger un démenti, malgré les nombreux catholiques qui
considèrent ce pape comme « un objet de scandale ». C'est une
grosse entreprise, et la première demande que les lecteurs
adressent naturellement à l'auteur, c'est qu'il veuille bien leur
faire connaître sa compétence et ses sources.

Or, sur le premier point, l'auteur bat en retraite. Non
seulement il trouve de telles questions « fort délicates et
vivement débattues », mais il fait formellement l'aveu suivant :

« Je tiens à faire remarquer qu'il n'entre nullement dans mes
intentions de discuter des opinions théologiques qui sont en
dehors du cadre de cette étude ainsi que de ma compétence

(.'). L'étude que je poursuis est essentiellement du ressort
de l'histoire et du droit, et je m'efforcerai de lui conserver
ce caractère. Je me garderai donc de faire autre chose que
de constater des principes et cle rechercher les déductions
qui en ont été tirées, les faits qui en sont la conséquence »

(p. 83.) Quiconque connaît tant soit peu les questions
ecclésiastiques du IXe siècle sera plus que surpris, il sera même
profondément étonné qu'un écrivain qui n'est pas un théologien

cle profession, ait osé s'aventurer clans une histoire aussi
compliquée que celle-ci. Aussi l'auteur commence-t-il par une
confusion radicale qui vicie toute son étude : il ose appeler
principes les simples prétentions de Nicolas. Un logicien qui
commet une telle méprise à son point de départ, et qui érige
en principes constitutifs de l'Eglise des maximes entièrement
subversives de la constitution même de l'Eglise, se juge lui-
même, soit comme théologien, soit comme canoniste, soit
comme historien. Le volume de M. Roy n'est donc pas une
histoire, mais une apologie, et une apologie entachée d'incompétence

manifeste.
Cette conclusion est encore plus claire, si l'on examine

les sources « de science moderne » indiquées par l'auteur
(p. 171-172). Apart quelques ouATages mentionnés pro forma,
ce ne sont que des sources ultramontaines de la plus belle
eau. Il ne faut y chercher, bien entendu, ni Fleury, dont l'esprit

maintenant est hérétique, ni Guettée, ni Langen, ni Goetz,
ni même Gasquet, dont l'ouvrage sur l'Empire byzantin et la
monarchie franque (1888) a sans cloute paru trop suspect à



— 159 —

cause de son ultramontanisme trop modéré. D'ailleurs,
indépendamment de ces sources, la manière de raisonner de l'auteur

est suffisamment caractéristique. Nicolas, dit-il, a vu et
montré dans la papauté comme dans l'Eglise romaine une
triple primauté, celle du sacerdoce, celle de l'autorité doctrinale

et celle de la royauté (p. 72) ; donc cette triple primauté
existe comme Nicolas l'a vue et montrée. 11 a affirmé lui-même
ses prérogatives ; donc ses prérogatives sont certaines. Il ne
vient pas à l'idée de l'auteur d'examiner si ces fameux
principes ne sont que de vaines prétentions, en opposition avec
les doctrines et les faits de l'ancienne Eglise ; il les accepte
comme des « principes », il en tire les conséquences, celles-ci
sont présentées comme indiscutées et indiscutables (ce qui est
doublement erroné), et le tour est joué! Voilà « Saint Nicolas Ie1'

justifié » D'autres diraient et disent : Voilà un pape novateur,
ambitieux, ignorant, prévaricateur, destructeur de la constitution

de l'Eglise, un pape anticatholique et antichrétien. Mais
M. Roy ne paraît pas s'en clouter ; et il se borne simplement
à prétendre que Nicolas Ier « a réussi à établir cette conviction

que le pape est l'interprète de la foi, le chef cle l'Eglise
universelle, qu'il est au-dessus de toutes les assemblées d'évêques,
au-dessus de tous les gotiAernements ; qu'à sa mort cette idée
a pris corps; qu'elle est formée et qu'elle ne périra pas»
(p. 136). Il ajoute : « Nicolas P1' a préparé Grégoire VII»
(p. 138). C'est Arrai, mais reste à saAeir si c'est un A-rai

successeur des apôtres qui a préparé un vrai successeur des

apôtres suivant la doctrine et les préceptes du Christ, ou si
ce n'est qu'un antéchrist qui a préparé un autre antéchrist.
La question vaut certes d'être posée. Nicolas Ier et Grégoire VII
ont voulu être « au-dessus cle toutes les assemblées d'évêques
et au-dessus de tous les gouvernements», M. Roy l'avoue; olle

Christ n'a-t-il pas dit formellement : « Les princes des nations
les dominent, mais il n'en sera pas ainsi parmi vous ; celui
d'entre Aeus qui voudra être le premier, devra être votre
serviteur » (Matth. XX, pp. 25-27).

La Revue a déjà publié une étude sur « l'ancienne et la
nouvelle Eglise en Occident au IXe siècle1)» et elle reviendra
prochainement sur le pontificat de Nicolas. Je n'ai donc pas

') A'oir Ie>r numéros de juillet et d'octobre 1S96.



— 160 —

à discuter davantage, présentement, sur l'apologie fantaisiste
de M. Roy. Toutefois, son volume mérite d'être signalé comme
curieux, encore à un autre point de vue plus général, en ce

sens qu'il montre où en est réduite la critique dite historique
dans l'école ultramontaine actuelle. Par exemple, M. Roy
prétend qu'on a attribué aux Fausses Décrétales « une autorité
qu'elles n'ont jamais eue, particulièrement en ce qui concerne
la liberté et l'indépendance de l'Eglise ainsi que l'influence
prépondérante de son chef; qu'elles n'ont rien changé en ces
matières à ce qui était l'essence même de la dicipline
ecclésiastique » (p. VI) M. Roy veut même en remontrer sur ce

point à Dom Coustant, qui, dit-il, a exagéré l'influence des

Fausses Décrétales (p. 167). M. Roy prétend que,
indépendamment des Fausses Décrétales, il était « de principe » dans
l'ancienne Eglise que les causes des évêques fussent réservées
au pape ; que le pape avait le droit de juger tout le monde
et de n'être jugé par personne; que ses décrets, soit en
matière de foi, soit en matière cle discipline, étaient obligatoires
pour toute l'Eglise (p. 148) On se demande vraiment clans

quels documents les ultramontains français étudient l'histoire
de l'Eglise.

Ce n'est pas tout. M. Roy appelle « règne » le pontificat
de Grégoire Ier (j 604), de ce même pape qui a protesté contre
le titre d'évêque universel clans l'Eglise et qui s'est appelé,
lui, évêque de Rome, servus servorum Dei (p. XXIX). M. Roy
enseigne que le VP concile œcuménique a pris pour « règle »

le symbole du concile romain de 680 (p. XXXI). Il traite de
« sanction divine > la réponse faite par le pape Zacharie à

l'évêque Burkhard et au prêtre Fulrad sur cette simple question

politique : N'est-il pas juste que celui qui a la puissance
royale en ait aussi le titre (p. NXXIII). M. Roy en est encore
à soutenir que l'origine du pouvoir temporel des papes a été

exempte d'ambition humaine et d'habileté politique (p. XXXVI);
que cette origine doit s'expliquer ainsi: «L'empereur avait
des droits sur l'Occident tout entier, et ces droits, il les tenait
du pape, son consécrateur ; le pape les tenait lui-même de

Constantin, qui avait cédé à St. Silvestre omnes Itctlicc seu
occidentalium regionum provincias, loca et civitates-» (p. 5).
M. Roy ne craint pas d'avancer que la papauté, cette torche
incendiaire, a été « le vrai soutien de la politique des Etats,



— 161 —

ainsi que des droits de chacun». Il affirme «son droit à former
le pivot du monde chrétien » (p. XXXV) Etrange pivot que
cet ambitieux qui se substitue à J.-C. comme chef de l'Eglise,
qui traite en « adversaire » l'institution métropolitaine, qui veut
dominer les évêques, l'Eglise et les Etats, et qui bouleverse
tout sous prétexte de tout pacifier Etrange notion de l'ordre,
cle la société et du christianisme Etrange notion de l'histoire,
de la discipline et du dogme!

M. Roy avoue cependant, finalement, que Nicolas fut un
novateur, en fixant dans son sens à lui des choses qui jusque
là avaient été comprises en un sens contraire. « Ce qui est
bien certain, dit-il, c'est que le IXe siècle, pour le droit
ecclésiastique, fut une période de mouvement et d'agitation, qu'il
s'y fit un travail profond qui dut avoir pour but de fixer bien
des points sur lesquels on n'avait pas encore eu besoin de

s'arrêter sérieusement-» (p. 157). En vérité, les Pères et les
Saints des huits premiers siècles ont été bien étourdis, bien
légers, si les choses en question étaient réellement essentielles
à la vie de l'Eglise, à la foi et à la sainteté. M. Roy continue:
«Une preuve évidente de ce fait, c'est que nous voyons les

experts les plus distingués tomber dans d'étranges contradictions.

Ces contradictions chez les esprits les plus distingués

du IXe siècle nous proment que le droit public reposait
bien moins sur des constitutions que sur des précédents et

qu'il n'était défini à peu près nufle part» (p. 160). Habemus
conjitentem reum. La A'érité est que la doctrine de J.-C. était
définie, que ses préceptes étaient définis, que ses moyens de

salut étaient définis, que la constitution de l'Eglise était définie,
et que Nicolas Ier, en contredisant à toutes ces choses définies,
précieusement conservées par l'ancienne Eglise, a été le
fondateur d'une Eglise nouvelle, l'Eglise papiste, anticatholique
et antichrétienne. E. AIichaud.

Wenzel Vlcek: Franz de Paula Graf Schönhorn-Buchheim-
Wolfsthal, Kardinal der hl. römischen Kirche, Erzbischof von
Prag, Metropolit und Primas des Königreichs Böhmen. — Am
Grabe des Erzbischofs Schönborn. Erinnerungen und
Erwägungen. Prag 1899.

Rosmini hat einst einem Bischof, der sich bei ihm Rat
geholt, wie er sich in den Wirren der GegeiiAvart zu verhalten

Revue intern, de Théologie, Heft 29, 190O. 11



— 162 —

habe, geantwortet: „Jeder Hirte der katholischen Kirche erfülle
heute seine Mission am besten und zeige sich auf der Höhe
derselben, wenn er sich jeder Teilnahme an irgend welcher
politischen Kontroverse enthält, sich zu gunsten keiner Faktion
ausspricht, sich darauf zurückzieht, allen Menschen in gleicher
Weise und allgemein die Gebote der Gerechtigkeit. Liebe,
Demut, Sanftmut und Güte zu predigen Ich meine, der
Bisehof müsse in diesen Zeiten vor allem einen Balsam von
Liebe und Güte auf die Wunden der Menschheit träufeln." Wer
nennt die Bischöfe der römischen Kirche, die diesem Bilde
entsprechen? Auch der am 25. Juni 1899 verstorbene Erzbischof
von Prag, Graf Schönborn, gehörte nicht zu ihnen. Obige ZAvei

Schriften sind freilich Dithyramben auf den Kardinal. Dass
der Mann eine glänzende Carrière gemacht hat, darf man ruhig
zugeben. Geboren zu Prag am 24. Januar 1844 als dritter Sohn
des Reichsgrafen Erwin Schönborn, Avar er anfänglich für die
diplomatische Laufbahn bestimmt und widmete sich clemgemäss
juridischen Studien an der Prager Universität. Da kam das
Jahr 1866. Der junge Graf trat in ein Kürassierregiment und
beteiligte sich als Lieutenant an den Kämpfen bei Narteci und
Königgrätz. Nach dem Kriege kehrte er nach Prag zurück
und beendete seine juridischen Studien. Statt jedoch in die
diplomatische Laufbahn einzutreten, Aviclmetc er sich nunmehr
in Innsbruck und Rom theologischen Studien und Avurde im
August 1873 von Kardinal Schwarzenberg zum Priester ge-
weiht. In den Jahren 1874 und 1875 Aveiltc der Neugeweihte
in Rom, wurde dann, in die Heimat zurückgekehrt. Kaplan in
Plan. 1879 Vizerektor, 1882 Rektor des Präger Klcrikalseminars.
Im Jahre 1883 starb der BucIaa eiser Bischof Jirsik ; Graf Schönborn

wurde sein Nachfolger. Aber nur ZAvei Jahre verwaltete
er dieses Bistum. 1885 wurde Kardinal Schwarzenberg in die
EAvigkeit abberufen, und Graf Schönborn bestieg nunmehr den

erzbischöflichen Stuhl von Prag. 1889 wurde er Kardinal. —
In wunderbarer Übereinstimmung rühmen beide Schriften
Schönborns Liebe zum czechischen Volke und zum römischen
Stidde. In ersterer Richtung nennt ihn Vlcck in einem Atem mit
Kardinal Schwarzenberg: „Sie entstammten nicht czechischcm
Blute, sie Avaren Nachkommen alter deutscher Geschlechter;
auch nach ihrer politischen Überzeugung waren sie Aer allem
Österreicher alten Schlages : sie Avollten. dass das Habsburger-



— 163 —

Reich im Sinne der pragmatischen Sanktion und des Oktober-
Diploms einheitlich und mächtig sei, aber zugleich von seinen
historischen Grundlagen nicht abAveiche und einen sicheren
Schild aller Nationen bilde, allen ihre Rechte, ihre Sprache,
ihre Sitten und Eigentümlichkeiten belasse und allen gleich
gerecht werde." Dennoch wird eines auffallenden Unterschiedes
ZAvischen beiden gedacht. Schwarzenbergs Umgangssprache
blieb die deutsche: ebenso las er nur deutsche Bücher und
Zeitschriften. Schöllborn hingegen hat sich mit Bienenfleiss das
Czechische angeeignet und sprach und las am liebsten Czechisch.
Als er nicht lange vor seinem Tode die Stadt Tabor besuchte,
begrüsstc ihn ein StaatSAVürdenträger in deutscher Sprache.
Schönborn unterbrach ihn jedoch sofort mit den Worten : ..Bitte,
Czechisch zu sprechen, in Tabor immer Czechisch." Eine
Lieblingsfrage des Erzbischofs an jüngere Mitglieder des böhmischen
Adels war: ..Nun. was macht Ihr Czechisch'.-"1 So Avurde dieser
Abkömmling eines alten rheinischen Geschlechtes, das dem
Deutschen Reiche einst drei Kurfürsten gegeben hatte, ein

Parteigänger der Czechen und Gegner der Deutschen. — In
kirchlicher Beziehung Avird man scliAver Berührungspunkte
ZAvischen Kardinal Schönborn und Kardinal SciiAvarzenberg
auffinden können. Von Kardinal SciiAvarzenberg durfte einer,
der ihn kannte, sagen : ..Der Fürsterzbischof ven Prag, Kardinal
Schwarzenberg, hatte von jeher eine antijesuitische, der Wissenschaft

ergebene Richtung, Avar ein treuer Anhänger der Güntherschen

Philosophie und trat für diese ein mit Aieler Ausdauer:
er gehörte zu jenen Bischöfen, welche sich zu gunsten der
deutschen Gelehrtenversammlungen aussprachen: er hatte keine
Ader eines Infallibilisten an sich." (v. Schulte. Der Altkatholi-
zismus. pag. 242.Ì Schönborn hingegen war in allen seinen
Fibern päpstlich. Die Diöcese Prag trachtete er mit einem
neuen Band an Rom zu ketten : die Theologiestudierenden aus
dem Königreich Böhmen sollten in Rom Studien obliegen und
von dort zurückkehren ..als vollkommene und erleuchtete
Priester, welche das römisch-czechische Zusammengehen pflegen
und die Gedanken Leos NHL verbreiten sollten". (Vlcek, pag. 16.)
Sein Sinnen und Denken war: Rom und Prag. So gehörte er
mit zu jenen, die es Aerschuldeten. class ein Teil des böhmischen
Volkes, und Avahrlich nicht der schlechteste, auf den Plan trat
mit dem Feidireschrei : Los von Rom und Prag'! Und daran



— 164 —

ändert nichts das Lob, das dem Heimgegangenen in beiden
Schriften gespendet wird, dass er „ein guter und edler Mensch",
.ein goldenes Herz", „ein Kavalier, wie er sein soll" war. Ein
Bischof nach der Zeichnung Rosminis war er nicht.

Pfarrer Schibmer.

Petites Notices.
* The American Journal of Theology (Chicago). La livraison

d'octobre 1899 contient, entre autres articles intéressants :

une étude du Rev. AV. Rupp, sur les « ethical Postulates in
Theology >; une cle MM. les prof. Hard}* Ropes et Ch. Torre3r
sur les « Logia », publiés et commentés par le Dr. Resch ; un
traité inédit du XIIe siècle contre les manichéens d'Italie, avec
une introduction par F.-C. Conybcarc ; une étude de F.-P. Badham
sur le martyre cle St. Jean ; et de nombreux articles de critique
théologique. — Des lecteurs regrettent vivement que les Index
qui terminent chaque livraison soient rédigés sur un plan
trop compliqué, qui rend les recherches par trop difficiles.
Pourquoi ne pas suivre le simple ordre alphabétique D'autant
plus que la plupart des volumes et des articles mentionnés
touchent à plusieurs branches cle la théologie et ne sauraient
être exactement classés clans une seule.

* Ferd. Fabre : Œuvres choisies, par M. Pellisson ; Paris,
Delagrave, in-12. Ce petit et élégant volume est précieux poulies

lecteurs qui n'ont ni le temps ni la possibilité de lire les
romans ecclésiastiques, dans lesquels l'habile romancier a peint
la vie du clergé français avec tant d'exactitude et d'esprit.
Outre une intéressante notice sur l'auteur, on y trouvera des

extraits de l'abbé Tigrane (1873), de Mon oncle Célestin '4881),
de Ma vocation (1889), etc.

* Fr. Funck-Brentano : Le drame des poisons; Paris,
Hachette, in-18, 1899, 3 fr. 50. Ces études sur la société du
XVIIe siècle et plus particulièrement sur la cour de Louis XIV
d'après les archives de la Bastille, sont du plus palpitant
intérêt. C'est le récit d'un procès poignant, jugé par la célèbre
Chambre ardente. Louis XIV crut l'ensevelir dans une nuit
impénétrable en faisant brûler, dans la cheminée de son propre



— 165 —

cabinet, les pièces de procédure ; les patientes investigations
de M. Funck-Brentano ont retrouvé des textes échappés aux
flammes. L'auteur élargit le récit en plaçant le drame dans
son milieu : la Cour du Roi. La marquise de Brinvilliers, la
marquise de Montespan 3- apparaissent dans leur vrai jour :

figures tragiques et imposantes tirées, semble-t-il, des tragédies
de Racine qui s'en est vraisemblablement inspiré. Le livre
contient un tableau très neuf de la vie des sorcières, des

magiciens et des devineresses qui eurent une action si importante

sur la société du XVIIe siècle. On sait que Racine lui-
même fût impliqué dans le « Procès des Poisons ». M. Funck-
Brentano recherche dans quelle mesure l'accusation était fondée.
Une autre étude sur la « Mort cle Madame », la gracieuse
Henriette d'Angleterre, duchesse d'Orléans, écrite en collaboration
avec le professeur Brouardel, doyen de la Faculté de Médecine,

fournit la solution définitive du problème, souvent agité :

« Madame est-elle morte empoisonnée » La plume de M. Funck-
Brentano, colorée et légère, donne à ses études historiques
l'intérêt dramatique et la vivacité d'un roman.

* P. J. vax LIarderwyk, Oud-Katholiek Pastoor, Schiedam :

Petrus en het Primaat in de oude Kerk. Antwoord naar aanlei-
ding der brochuren van Prof. G. J. P. J. Bollane! en Dr. H. J.
A. M. Schaepmau; Rotterdam, R. Reisberman ilendriksen),
1899; Preis Fr. —.60. — Prof. Bollane! hat in einigen
Broschüren das römische Primat und auch die Orthodoxie
angefallen. Herr Schaepman, ein römischer Professor, hat hierauf
geantwortet. In dieser Broschüre verteidigt Pfarrer von Harder-
wyk die Echtheit von Matth. 16 und zeigt die manchen
Fälschungen, Verdrehungen, Verkrüppelungen und Auslassungen,
Avelche durch Schaepman gemacht sind, in seinem „Beweis-
plätze" aus der H. Schrift und den Kirchenvätern um das

papalistische System zu retten.
Pfarrer van Harderwyk zeigt im ersten Teil seiner

Broschüre, dass ein Primat ven Petrus in der alten Kirche nicht
bekannt ist und die Machtsansprüche Roms energisch bestritten
werden; hu zweiten Teil, dass das Primat von Jakobus und die
Kirche von Jerusalem gewesen ist; im dritten und letzten Teil
Averden die unverschämten Fälschungen besprochen, welche
Rom schon in der ersten Zeit der Kirche in Arbeiten von
Kirchenvätern und Konzilienbeschlüssen gemacht hat.



— 166 -
Wird vieles in dieser Broschüre uns schon bekannt sein

durch die Arbeiten von Reinkens, Langen, Friedrich und andern,
die Broschüre giebt doch viele neue Gegeben und ist nicht
weniger interessant, Aveil ein Mitglied der holländischen Kirche
dieses wichtige Thema im Holländischen zum erstenmal behandelt.

E. v. d. V.

* Prof. K. LIiltv : Politisches Jahrbuch der schweiserischen
Eidgenossenschaft; XIII. Jahrgang, 1899; Bern, Wyss, in-18,
710 S. — Ce volume contient une sorte de revue religieuse
de l'année, qui tire son importance soit des faits et des
documents relatés, soit surtout des appréciations personnelles de
l'auteur : M. le prof. Hilty est, en effet, l'un des penseurs les
plus distingués de la Suisse. Les faits qu'il cite se rapportent
non seulement à la Suisse, mais encore aux autres pays, non
seulement aux diverses Eglises chrétiennes, mais encore à

l'islamisme, au boudhisme, etc. (pp. 453-485). On trouvera
(pp. 677-699) le texte français de l'encvelique de Léon XIII au
clergé de France.

* H. Lesêtre : S,e Geneviève ; Paris, Lecoffre, 2e édit., in-12,
1900, 2 fr. Dans une courte préface, l'auteur rappelle les
critiques qui ont été élevées contre la valeur du premier
manuscrit dans lequel a été consignée la Aie de la Sainte, puis
les réfutations de ces critiques par l'abbé Duchesne, par
C. Köhler, etc. Mais ne Ara-t-il pas trop loin lorsqu'il prétend
transformer la modeste bergère de Nanterre en « mère de la
patrie » Au lieu de la grandir, n'a-t-il pas plutôt altéré les
traits de sa A'raie physionomie en la rapprochant (on ne sait
ni pourquoi ni comment) de Marguerite-Marie Alacoque (p. 21)
L'auteur a cru devoir faire quelques réflexions sur la fréquence
des miracles dans la Aie de la Sainte, comme s'il avait senti les
cloutes qu'ils soulèAent dans l'esprit des lecteurs ; malheureusement

les réflexions de i'honorable curé de Saint-Etienne du
Mont sont absolument insuffisantes ; tout son récit, d'ailfeurs,
trahit plus de zèle que de critique.

* T. Rev. N. Milas, évêque de Zara : Documenta spectautia
h istoriam orîhodoxcc Diœceseos Dalmatiœ et 1strue a XV
usque ad XIX seculum ; Volumen I ; Iaderse, S. Artale, in-S°r
501 p., 1899. Dans sa préface, le savant auteur indique les
archives dans lesquelles il a puisé les documents édités par



— 167 —

lui, et il fait remarquer qu'il s'est fait un devoir de ne publier
que ceux qui lui ont paru absolument authentiques et dignes
de foi (que omnino authcntica et certe fidei essent, preter-
missis illis que authentica ratione carerent vel parum sincera

viderentur). Ce premier et très important volume contient
193 documents, dont le premier est du 27 avril 1412 et le

dernier du mois cle juillet 1796.

';: Fr. Roget : Pensées ; Genève, Georg, in-18, 200 p., 1899.—

Beaucoup de ces pensées sont très religieuses ; c'est dire qu'elles
sont très sérieuses, élevées, purifiantes et fortifiantes. L'auteur
est quelquefois d'une sincérité brutale contre les clergés qui
font de la religion une sorte de magie et d'exploitation, et qui
mènent à l'athéisme. Protestant, il n'épargne pas plus les
protestants que les autres. A certains pasteurs il reproche de faire
des chrétiens comme on fait des musiciens, et de se croire
très avancés quand ils leur ont enseigné la gamme protestante.
Aux catholiques-romains il lance cette vérité : « U y a des gens
qui s'imaginent aller en paradis menés en voiture par un
cocher mitre et par des chewaux en camail ; on n'y va que
sur ses pieds. » Et encore : « La légende semble nécessaire à

la foi, et, par l'abus de la légende, la foi périt. » Un critique
geneveis a dit de ce petit livre « qu'il est riche de substance,
angoissant comme le point d'interrogation éternel cle la vie,
frotté d'un suc amer qui fortifie ; qu'il est le produit de toute
une époque de culture disparue, où les esprits étaient d'une
qualité plus distinguée, les luttes plus héroïques et les cœurs
mieux trempés ».

* Saixte - Beute : Pages choisies, par H. Bernés ; Paris,
Colin, 4 fr. Ces extraits se rapportent surtout à la critique
littéraire. Toutefois, les pages sur Bossuet nous donnent le
droit d'en parler ici. Elles sont anciennes (1862), et toujours
nouvelles, en ce sens qu'il est toujours opportun et sage de

remettre à leur ATtiie place les choses et les hommes, même
les hommes de génie. Sainte-Beuve a admiré Bossuet, puisqu'il
l'a appelé « l'homme le plus Aeritablement éloquent que nous
ayons eu dans notre langue »; mais, s'il lui a accordé tout ce
qui lui est dû, il a insisté, et avec raison, pour qu'on ne lui
accordât pas toute chose. « Ne lui accordons pas, a-t-il dit.
d'être un historien accompli, ni même un historien équitable,



— 168 —

ni un philosophe et un arbitre impartial des questions
philosophiques, ni un ami, à aucun degré, de l'examen et de la
critique. » Il ajoute qu'on a eu tort également de l'appeler un
Père de l'Eglise, parce que le rôle qu'il a consenti à jouer
n'a été nullement le rôle d'un Père de l'Eglise. Sainte-Beuve
l'appelle « un conseiller d'Etat > de Louis XIV, et il lui reproche,
au sujet de la controverse aAec Leibniz, de n'être entré à

aucun moment dans l'esprit même cle cet essai de conciliation
chrétienne supérieure. Bref, il faut lire tout ce morceau très
perspicace et très fin.

* C. Stage : Geist und Leben, Epistelpredigteii, IL Band ;

Berlin, Schwetschke, in-8°, 587 S., 1899, Mk. 7. — Ces 72

prédications ne sont pas dues à M. Stage seulement, mais à 70 autres
pasteurs ; elles forment le cycle d'une année, en y comprenant,

outre les simples dimanches, les principales fêtes. Des
tables très précises facilitent les recherches sur le.-i textes des
Ecritures qui ont été expliqués. La variété des explications
et des points de vue n'est pas un des moindres attraits de ce
volume instructif et substantiel.

* Theologischer Jahresbericht (1898), von Prof. Holtzmann
und Krüger ; Berlin, Schwetschke ; — Ergänzung zur zAveiten

Abteilung, Kirchengeschichte von 1648 an, bearbeitet von
A. Hegler ; Mk. 2 ; — Vierte Abteilung, Praktische Theologie
und Kirchliche Kunst, bearbeitet von Marbach (Katechetik],
Lülmann (Pasloraltheologie), E. Fœrster rKirchenrechl und
Kirchenverfassung), Hering ^Kirchliches Ve-reins-wesen unii
christliche Liebesthättgkeit), 0. Everling rDie Predigt, ihre
Theorie und Praxis, und die Erbauungsliteratur), Hasenclever
(Kirchliche Kunst), und Fr. Spitta (Liturgik) ; Mk. 8.

* Major W. H. Turtox : The Truth of Christianity, being
an Examination of the more important arguments for and

against believing in that Religion ; new edition ; London,
Kegan, 1897; 3 s. Cet ouvrage, qui est une sorte de théodicée

chrétienne, est divisé en 25 chapitres répartis en 4 livres.
Le 1er livre traite de l'existence de Dieu, le 2e de la Révélation,

le 3e de la religion juive, le 4e de la religion chrétienne.
Le Church Times a dit de l'auteur : « Llis own standpoint is

that of a convinced English Churchman, and his werk includes
an admirable and lucid Chapter on the « Three Creeds », in which
he shows why Do°;ma is essential to Christianity. »



— 169 —

Dr. J. Watterich : Die Gegenwart des Herrn im heiligen
Abendmahl, eine biblisch-exegetische Untersuchung ; Heidelberg,

C. Winter, 1900. — Der Verfasser schliesst seine
Studie wie folgt : « Bekannt ist die Stellung Theodorets als
Koryphäe der den halben Orient vertretenden antiochenischen
Schule und seine Gegnerschaft zu der Schule von Alexandrien,

die die andere Hälfte des Orients beherrschte. Das
Haupt dieser, der Geisteserbe des grossen Athanasius, war
der energische und scharfsinnige Patriarch von Alexandrien,
Cyrill. Obgleich in der Bekämpfung des Nestorius nicht
einig mit Theodoret, stimmt er mit ihm in Bezug auf die
Art und AVeise der Gegemvart Christi in der heiligen
Eucharistie, nämlich in dem Bekenntnis der Konsubstantia-
tion des Aerklärtcn Leibes und Blutes Christi zugleich mit
und in Brot und Wein völlig überein ; Cyrill ist der erste
Kirchenvater, der sich bemüht hat, das Wie der Gegemvart
des Herrn in der heiligen Eucharistie klarzustellen. Der
Besieger des Nestorius bekennt sich entschieden und vollbe-
icusst zur Konsubstanttatlonslchre. Die Bewegung, welche
im IX. Jahrhundert mit Paschasius Radbertus einsetzte und
mit dem 4. Lateranischen Konzil unter Innocenz III. abschloss,
Avar keine gesunde EntAvickelung, sondern ein verhängnisvoller

Rückschritt, eine den würdigen Anfang erstickende
Gezoaltthat, eine Herausforderung an die elementarsten
Denkgesetze, auf denen alle Religion ruht, eine direkte und
dazu gänzlich unnötige Gefährdung des zartesten, innersten
Heiligtums der Erlösung. Es konnte nicht Wunder nehmen,
dass ein Abgrund dem andern rief, class eine Übertreibung
die entgegengesetzte andere reizte, auf die Transsubstantiationslehre

des Paschasius die eben so falsche symbolische
Verflüchtigung des Sakraments Aen Berengar folgte. Die
Wahrheit, die in der Mitte lag, in der Konsubstantiations-
lehre, wurde verschmäht.»



170

Librairie.

L. Boxxet : Evangile de Jean et Actes des apôtres, avec
introductions, analyses et notes exégétiques ; 2e édition
augmentée par A. Schrœder ; Lausanne, Bridel, in-8°, 10 fr.

L. Delisle: Notice sur un registre des procès-verbaux de la
Faculté de théologie de Paris, de 1505 à 1533; Paris, Klincksieck,

in-4°, 1899. (Voir la Revue Internationale de Théologie,
janvier 1899, p. 210).

Alex. Otto : Hemmungen des Christentums, Orthodoxien und
Gegner : IL Heft; 1. Aus der Zeit der apostolischen und
katholischen Kirche ; 2. Augustinus ; 3. Moderne Ketzerrichterei.
— Berlin, Schwetschke, in-8°, 123 S., 1899; Mk. 1.60.

Rev. M. Phillips : The Teaching of the Vedas, what Light
does it throw on the Origin and DeAelopment of religion
London, Longmans, Green & Co., 6 s.

A. Picard et fils, éditeurs (Paris, 82, rue Bonaparte) :

Bibliographie hellénique, par E. Legrand, 4 vol. in-8°, 100 fr. ; —
La désolation des églises, monastères et hôpitaux en France
pendant la guerre de cent ans, par le P. LI. Denifle, 3 vel.,
27 fr. — La chaire française au XIIe siècle, par l'abbé
Bourgain, in-8°, 3 fr. ; — Hildebert de Lavardin, archevêque
de Tours, par A. Dieudonné, in-8°, 6 fr. ; — Guillaume
cl'Am vergue, évêque de Paris, par N. Valois, in-S°, 5 fr. —

Nous reviendrons prochainement sur plusieurs de ces importants

ouvrages.

Fr. Thudichum : Kirchliche Fälschungen ; III. die Vergötterung
der Apostel, insbesondere des Petrus ; Berlin, SchAvetschke,
1899; Mk. 2.


	Bibliographie théologique

