Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 29

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 117 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

P. Matthias voN BREMSCHEID: Die sociale Bedeutung der katho-
lischen Kirche. II. Auflage, Mainz, Fr., Kirchheim, 1899,
kl. 8°, 149 S.

Dass das Christentum zur Losung der socialen Fragen,
welche die Gtegenwart bewegen, mittelbar viel beitragen konne,
dariiber hat sich unter anderm ein in dieser Richtung besonders
berufener Mann, Prof. Sohm, Leipzig, deutlich ausgesprochen.
Dies niher auszufiithren und zu begrinden, ist gewiss eine
dankenswerte Aufgabe. Diese Aufgabe scheint sich auch der
Verfasser obgenannter Schrift gestellt zu haben. Er spricht
viel von Christus und Christentum, nur widerfihrt ihm der
fundamentale Irrtum, dass er Christus mit dem Papst, Christen-
tum mit der Kirche verwechselt. Und so oft er von Kirche
spricht, meint er die Kirche, die ,alleinseligmachende“ Kirche
des Papstes. In 7 Kapiteln fithrt er seine Aufgabe aus: 1. die
Kirche und die Lehre vom Menschen; 2. die Kirche und die
Leidenschaften: 3. die Kirche und die Familie; 4. die Kirche
und das Eigentum; 5. die Kirche und die Auktoritit; 6. die
Kirche und die Arbeit; 7. die Kirche und die Leiden. Also all-
umfassend, weltumspannend die Kirche, und nur sie, denn ihr
kommt nach Gott die hochste Autoritit zu (pag. 87). Mit Be-
ziehung auf Rom. 13, 1—6 gesteht freilich der Verfasser auch
dem Staate Autoritit zu, will jedoch nur ,die gerechten und
billigen Gesetze“ des Staates von den Unterthanen respektiert
wissen (pag. 51). Wie das gemeint ist und wie es damit in
praxi gehalten wird, das hat die Verdammung der neuen
konfessionellen Gesetze in Osterreich durch Pius IX. (1868),
das hat der Widerstand der preussischen Geistlichkeit gegen
die Maigesetze sattsam erwiesen. Weiter aber ist die Kirche
der Papst. ,Wer Papst sagt, der sagt Autoritat“ (pag. 97).



— 118 —

Freilich sagt er uns damit nichts Neues. Schon die Bulle
-Unam sanctam*® belehrt uns: ,Porro subesse Romano Pontifici
omni humanee creaturee declaramus, dicimus, definimus et
pronuntiamus, omnino esse de necessitate salutis.“ Nach dem
Verfasser giebt es nur Einen, ,an dem die Liebe einer ganzen
Welt hingt*, den Papst. .Auf secinem Angesichte lesen wir
keinen Stolz und keine Herrschsucht® (pag. 95); ,er hilt sich
fur kein gottliches Wesen® (pag. 95) . ... Ist das Naivitat
oder bewusste Tduschung? Und worin bestehen denn die social-
reformerischen Erfolge der ,Kirche*? Wir wollen es dem Ver-
fasser sagen: Darin, dass sie nunmehr auf den verschiedensten
Punkten der Socialdemokratie die Hand reicht! In Nordamerika
ist der irische Priester Gwynn mit seinen Ideen iiber die Zu-
Kkunft der katholischen Kirche in dieser Richtung vorangegangen:
ein irischer Bischot hat das bertichtigte Wort der franzo-
sischen Socialisten ,Eigentum ist Diebstahl® in einem IHirte:n-
briefe wiederholt; der belgische Episkopat klagt tber das
Auftreten einer ,katholischen socialistischen Partei*; der Oster-
reichische Episkopat erhebt dhnliche Klage iiber eine Partei,
die hinter dem Deckmantel des Antisemitismus die socialistische
Auflehnung nur schwaech verhtllt; auch in Deutschland und
in der Schweiz sehen wir bei den,Wahlen und anderen Gelegen-
heiten Annédherungen an die socialistische Bewegung. Man kann
dariiber in Spectators viel bemerkten Briefen (Miinch. Allg.
Ztg.) nachlesen. Er nennt diese Vorgange ,Lreignisse, welche
geradezu erschreckend genannt werden miissen®. Das ist in
der That kein gesunder Zustand. Und ob die pipstliche Kirche
noch so méechtig und dominierend nach aussen erscheint, inner-
lich ist sie krank und siech. Fragt aber jemand, wie lange
dieser pathologische Zustand bei der tiberaus zértlichen, vor-
ziglichen Pflege, die der Kranken zu teil wird, noch andauern
mag, so antworten wir mit einem Worte des alten Justinus
Kerner:

- Wenn ein Baum, ein morscher, alter,

Plétzlich wieder bliht aufs neu’,

Ist’'s ein Zeichen, dass nun bald er

Tot und reif zum Fillen sei.”

Konstanz. Pfr. SCHIRMER.



— 119 —

Dr.DeckerT: Katholisch oder lutherisch ! Konferenzreden tiber
die religiose Bedeutung der ,Los von Rom*-Bewegung. Nach
der Konfiskation II. Autlage. Wien, IH. Kirsch, 1899.

Eine der Hauptzierden der neuen Pinakothek in Minchen
ist das Bild von Overbeck .. Italia und Germania*“: zwei Midchen,
mit Burg und Stadt im Hintergrund, die blonde Tochter des
Nordens dem braunen Kinde des Stidens mit erhobenem Finger
Belehrung erteilend. Das ist recht und billig so. Aber nun
scheinen die Rollen vertauscht zu sein; nun mochte diese
Romerin uns den Mund schliessen und Belehrung erteilen!
Darin liegt auch die Bedeutung der vorliegenden, nicht um-
fangreichen (78 8.) Schrift. Sie kniipft an die .Los von Rom®*-
Bewegung an. Damit giebt sie zu, dass die Bewegung, so sehr
sie auch als ,totgebornes Kind* verspottet worden, dennoch
tebt, ja mehr noch, dass sie gefirchtet wird. Daraus erklirt
sich auch die rabies dicser Schrift. In 8 Kapiteln wird mit
schwerem Geschiitz gegen die Rebellen angefahren: 1. lL.os von
Rom; 2. Kirche und Glaube; 3. die heilige Schrift; 4. Tradi-
tion; 5. Intwicklungsgeschichte der Reformation; 6. die Frei-
heit des Christenmenschen; 7. Protestantischer Kultus; 8. die
Perle des Deutschtums. Zunichst giesst der Mann in ,christ-
licher Nichstenliebe* die wvolle Schale des Spottes lber die
Bewegung aus (pag. 9). Dann fragt er: ,Wohin wollen wir ab-
fallen? Was wird uns von den Aposteln des Abfalls angeraten?
Es ist ibnen gleichgiiltig, ob wir altkatholisch oder protestan-
tisch oder konfessionslos werden; nur los von Rom!*¥ Von der
Konfessionslosigkeit will er nicht sprechen, deun ,das ist der
grosse Mistwagen, wohin diese Abfille gehdren® (pag. 10). Auch
vom Altkatholizismus will er nicht sprechen. Warum? Hier
sind vier Zeilen von der k. k. Staatsanwaltschaft in Wien kon-
fisziert, woraus geschlossen werden muss, dass der Verfasser
sich an dieser Stelle einer groben Schmihung der altkatho-
lischen Kirche in Osterreich schuldig gemacht hat. ,Anders
ist’'s®, sagt er weiter, ,mit dem Protestantismus, mit dem soge-
nannten Luthertum — das hat noch einigermassen Leben®
(pag. 10). Und nun geht er mit dem Protestantismus ins Gericht:
~Der Protestantismus bildet keine Kirche und kann keine solche
bilden. Wiire aber auch eine solche ,Kirche (mit Génsefiisschen)
moglich, sie hiitte nimmermehr das Merkmal der wahren Kirche



— 120 —

Christi, die Einheit im Glauben, die der Apostel fordert”
(pag. 19); ,der lutherische Grundsatz, dass die heilige Schrift
die einzige Quelle des Glaubens sei, muss falsch sein* (pag. 23);
sprotestantische Bibelgelehrte haben Luther mehr als 3000
Ubersetzungsfehler nachgewiesen, und es waren darunter sogar
bewusste Filschungen® (pag. 24); ,die ginzliche Verwerfung
der Tradition im Sinne Luthers fithrt zum Antichristentum®
(pag. 38); ,was Luther bewirkte, war keine Reform, sondern
eine vollige Umwéilzung der kirchlichen Verhiiltnisse, und un-
siigliches Elend brachte er tiber das deutsche Volk, ja iiber
die ganze Christenheit® (pag. 45); ,die Freiheit des Christen-
menschen, wie Luther sie lehrte, ist doch gewiss eine gefihi-
liche Moral, nicht bloss in religioser, sondern auch in politischer
und gesellschaftlicher Beziehung. Es ist eine hochst . . . (flinf
Zeilen konfisziert) Anarchie® (pag. 54); .ihr ,Um und Auf"
beim Gottesdienste ist: Predigt und Gesang, Gesang und Predigt.
Nur ein armseliger Rest der heiligen Messe ist ihnen geblieben:
die Abendmahlfeier® (pag. 58); ,die Protestanten sind in Gefahr,
das einzige wahre Sakrament, das ihnen geblieben ist (die
Taufe), auch noch zu verlieren® (pag. 60); ,ein Heiliger war
er (Luther) nicht. Er hat es sogar selbst eingestanden, dass er
vor dem Abfalle sittlich besser war, als spiter, dass er also
... .% (vier Zeilen konfisziert) . . . ,er war eine derbe Natur,
roh und unflitig in seinen Ausdriicken . . . ein uniibertroffener
Meister in der Schmiihsucht, ein wahres Listermaul® (pag. 68)
~er litt auch an Verfolgungswahn® (pag. 71) . . . Und so

weit gekommen, spielt der Autor den letzten Trumpf aus, indem
er auf seine Broschiire ,Luthers Selbstmord* hinweist und dies
angebliche Ende Luthers trotz Janssen und Pastor .eine histo-
rische Wahrheit* (pag. 74) nennt. Weiter kann des Autors
rabies theologica freilich nicht mehr gehen. Unsere Sache ist
es nun nicht, auf alle diese Anwiirfe niher einzugehen, oder
sie gar zu widerlegen. Wir konnen nur unserer Uberzeugung
dahin Ausdruck geben, dass der Verfasser mit diesen seinen
,Konferenzreden“ das Steinchen, das gegen die thonernen
Fusse der pipstlichen Kirche rollt, nicht aufhalten werde. Dem
Priester aber, dem Fanatismus die Feder fiihrt, gilt Aleardo
Aleardis Wort:

wLevite, fort mit dir,

Dein Bild verbirgt, dein odes, mitternicht’ges,

Den Herrn des Heiles mir!“ Pfr. SCHIRMER.



S ) )

L’abbé P. FERET: La Faculté de théologie de Paris, XVI®
siecle; Paris, A. Picard, in-8°, 462 p., 1900.

Apes avoir écrit l'histoire de la Faculté de théologie de
Paris pendant le moyen age!), l'infatigable auteur a résolu de
la poursuivre pendant ’époque moderne. Cette seconde partic
sera plus difficile que la premiére, soit parce que les docu-
ments & consulter sont plus nombreux, soit surtout parce que
les questions, en €tant plus actuelles, sont aussi plus irritantes,
et qu’il est bien difficile pour un ecclésiastique dépendant de
la hiérarchie romaine, je ne dis pas de vowuloir étre absolument
objectif et impartial, mais de ['étre réellement. 11 est des ques-
tions que d'instinct il croit résolues dans le sens papiste et
qu’'une science exacte de l'histoire et de la théologie démontre
I'étre dans le sens opposé; de la des appréciations qui, sans
nuire a I'érudition d'une ceuvre, nuisent cependant a sa valeur
scientifique. Déja dans ce volume, il serait aisé de relever les
méprises de l'auteur, lorsqu’il juge Luther d’aprés un écrivain
aussi peu autorisé qu'Audin; lorsqu'il se permet des actualités
aussi banales que discutables contre le gouvernement actuel
de la France, qu'il accuse d'étre franc-magon et par consé-
quent (1) irréductible ennemi de la religion catholigque(!) dont il
trame l'anéantissement » (p. 412); lorsqu'il essaie de justifier
I'Inquisition, en disant que «rechercher les hérétiques c’était
ausculter le corps social pour l'empécher de se gangrener
religieusement » (p. 414). Hélas! l'auteur ignore-t-il donc que
la gangrene religieuse venait de la papauté, des cardinaux,
des ordres religieux, et que souvent les prétendus hérétiques,
qui demandaient la réforme et qui 'essayaient & leurs risques
et périls, étaient des saints et des martyrs? Les griefs que
I'auteur adresse au luthéranisme (pp. 107, 413—415), la note
d’hérétique qu'il inflige a la doctrine ancienne soutenue par
Grimauldet, avocat du roi a4 Angers, en 1560, sur les conciles
généraux (p. 332), etc., ne sont pas plus fondés. « Si la France,
dit-il, est restée catholique, la gloire en revient pour une
bonne part a la Faculté de théologie de Paris» (p. 415). Ne
peut-on pas lui répondre: D'abord, la France est-elle restée
catholique? De nom, oui; mais en réalité, non, puisqu’elle a
fauss¢ la plupart des notions les plus essentielles du vrai

1) Voir la Revue, n°s 10, 23 et 24, 1805 et 18g3.



— 122 —

catholicisme, telles que I'Eglise universelle les a enseignées et
pratiquées avant linstitution de la papauté du IX® siecle.
Ensuite, la vérité est que la Faculté de théologie de Paris,
qui a rendu quelquefois témoignage a la vérité et aux anciennes
traditions, a viol¢ cette méme vérité et ces mémes traditions
maintes fois, par faiblesse envers la cour qui était dominée
par les jésuites, et par peur des luttes qu'il aurait fallu sou-
tenir contre les mensonges de Rome, contre les intrigues et
les menaces du parti papiste, toujours de plus en plus puissant
en France,

Mais laissons ces discussions, et signalons plutdt dans ce
volume les choses précieuses et aussi les choses piquantes
qui s’y trouvent. Ce volume est divisé en trois livres: le pre-
mier traite des affaires académiques ou universitaires, le second
des décisions de la Faculté au sujet des affaires protestantes,
le troisieme de certaines questions théologiques. On pourrait,
je crois, trouver un plan plus clair et plus logique. Mais passons.

Dans le premier livre, lauteur entre dans d’excellents
détails en ce qui concernc la fondation et les attributions du
College de France, et surtout en ce qui concerne les efforts
faits par les jésuites pour pénétrer dans 'Universit¢ et pour
étre autorisés a ensecigner, ¢t les efforts de 'Université pour
leur résister. L'attitude antijésuitique de 1'évéque de Paris,
Eustache du Bellay, est trés perspicace, bien que M. Féret
n'y voie que « mauvaise chicane » et « ergotage » {p. 61). Dans
les livres suivants, excellents aussi sont les détails, trop oubliés
aujourd’hui, relatifs aux premiers protestants francais et a la
facon dont ils furent jugés par la Faculté; a la Pragmatique
Sanction et au concordat de 1516, au premier divorce de
Henri VIII, au quatrieme baptéme (la foi des parents), a la
réforme du bréviaire romain, a l'enseignement de Baius, a ia
Bible de René Benoit, a quelques excentricités de quelques
théologiens au sujet du calendrier de Grégoire XIII, ctc.

Notons aussi la hardiesse de la Faculté, lorsqu’elle osa,
en 1539, procéder a l'examen du Catalogue des livres con-
damnés par le pape, avant d'en permettre l'impression en
France (p. 407). Mais, d'autre part, c'est cette méme Faculté
qui poursuivit le jésuite Maldonat pour avoir nié 'immaculée-
conception et pour avoir affirmé que la durée des peines du
purgatoire ne dépasse pas dix années. La docte Faculté en



— 123 —

était scandalisée et indignée; et, comme 1'évéque de Paris,
Pierre de Gondi, ¢tait favorable au jésuite, elle en écrivit au
pape en aolt 1575; et chose piquante, Grégoire XIII ne con-
damna pas Maldonat (p. 82)! Rome tolérant, en 1575, la négation
de cette méme immaculée-conception qui devait devenir un
dogme le 8 décembre 18541

Ce n'est pas tout. Le cardinal Cajetan, dans ses « Com-
mentaires sur la Bible », enseigna, entre autres choses, que le
feu de 'enfer n'est que métaphorique; que, dans les parocles
du Christ relatives a l'eucharistie, il n’est pas littéralement
question de manger le corps, ni de boire le sang de J.-C.;
que les priéres publiques en langue vulgaire sont plus ¢difiantes;
que la confession n'a pas été instituée par J.-C. en tant qu'au-
riculaire et secréte; qu'il est impossible de prouver par la
raison et par lautorité que le prétre peéche en contractant
mariage, etc. Mais Ambroise Catharin s'éleva contre Cajetan,
et en 1544 la Faculté approuva Catharin (pp. 376-378).

L’affaire du chapitre de Lyon est aussi intéressante. Quel-
ques chanoines ec¢t quelques prétres, conformément & une
ancienne coutume, ne s’agenouillaient ni a U'Homo factis est
du Credo, ni a 1'élévation de 1'hostie et du calice. En 1535, la
Faculté condamna cet usage et ordonna l'agenouillement. Le
chapitre protesta ct en déféra au roi et & son conseil. Le
Conseil d'Etat en confia 'examen aux cardinaux de Lorraine
et de Tournon, dont les conclusions furent en faveur du cha-
pitre; et, le 23 aoGt de la méme année, le Conseil d’Etat
confirma ces conclusions et leur donna force juridique. La
Faculté¢ dut rayer sa censure de ses registres a la fin d’oc-
tobre 1338.

Un détail qui montre avec quelle légereté on prodiguait
alors la note d’hérésie (tant était grande la confusion du dogme
et de la théologie), c'est précisément cette note d’hérésie infligée
a un ecclésiastique qui, ne prononc¢ant plus le gu comme 7,
avait adopté la nouvelle prononciation de Ramus et des autres
professeurs royaux. Ceux-ci ne disaient plus kiskis (quisquis),
kankan (quanquam), mais Rkowiskowis, kowuankonan:. Dol un
plaisant dit un jour: « La lettre ¢ fait plus de kankans que
toutes les autres lettres» (p. 398). Ajoutons: Que d'hérésies
romaines ne sont que de purs kankans! E. MICHAUD.



SRR - N—

Leopold Karl Garz: Leo der XIII., seine Weltanschauung
und seine Wirksamkeit; quellenmiissig dargestellt. Gotha,
F. A. Perthes, XIT und 384 S. in 8, Preis Mk. 7 broschiert,
Mk. 9 gebunden.

Die Person des ,glorreich regierenden® (wie es in offiziellen
romischen Publikationen heisst) Papstes Leo XIII. ist aus An-
lass seiner verschiedenen Priester- und Bischofsjubilien schon
manchmal zum Gegenstand geschichtlicher Darstellung gemacht
worden. Aber da bei den verschiedenen Biographien des Papstes
der Geschichtsschreibung stets mehr oder weniger das Gewand
der frommen Phrase umgehéingt wurde, konnte natiirlich von
einer wirklich richtigen Schilderung der Person und Wirksam-
keit des Papstes nicht die Rede sein. Andere Schriftsteller, die
bei ihren Darstellungen Leos XIII. nicht gerade von einseitig
konfessionell-romischem Gesichtspunkt ausgingen und sich zu
einer geistig treieren Beurteilung des Papstes erhoben, ver-
fielen aber andererseits in einen Fehler, der gleichfalls der
Darbietung eines méglichst authentischen Bildes Leos XIII. hinder-
lich ist, sie verflochten in ihre Darstellung zu viel eigenes
Urteil, sie sahen IL.eo XIII. zu sehr durch die Brille ihres
Subjektivismus, und auch auf diese Weise wurde das objektive
Bild des Papstes getriibt.

Die rechte Mittelstrasse, die der Historiker vor allem auch
einer noch lebenden Person gegentiber einhalten muss, wandelt
der Verfasser des vorliegenden Buches. Er will einmal eine
Biographie des Papstes bieten, die Leo XIIL schildert, wie er
wirklich ist, was er gesagt und gelehrt, was er geplant und
ausgefihrt hat. Dieses Streben des Verfassers ist sicherlich,
man mag Leo XIII. von welchem Standpunkte auch immer
anschauen, nur zu loben. Der Autor versichert auch im Vor-
wort, dass seine Schilderung durchaus quellenmiissig sei,
Leo XIII. selbst spreche im ersten — das System der Welt-
anschauung des Papstes enthaltenden — grundlegenden Teil,
er selbst, der Papst, trage da seine Anschauungen vor, alles
sei mit seinen eigenen Worten und Wendungen gegeben. Auch
der zweite Teil, die Schilderung des geschichtlichen Verlaufs
des Pontifikats, beruht nach dem Vorwort von Geetz ganz auf
den Quellen, den Encykliken, Schreiben, Ansprachen, Erlassen
Leos XIII. Threr Klassifizierung, der Feststellung des verschie-



— 125 —

denen ihnen zur Herstellung eines rechten Bildes Leos XIII.
innewohnenden Wertes, hat Gtz einen eigenen Abschnitt
(Nr. XIV) seines Buches gewidmet. Neben der Bewertung der
verschiedenen Arten von Quellen betont er dabei, dass man
bei ihrer Benutzung auch die stindigen kurialen Phrasen, die
Ubertreibungen, mit denen Leo XIIL. viel arbeitet, erst auf das
richtige Mass ihrer Thatsédchlichkeit reduzieren muss. Der
Autor schliesst diese Kritik der Quellen mit den Worten:
.Aus der sorgfiltigen Benutzung der Aktenstiicke, Schreiben
und Ansprachen Leos muss sich also unter Anwendung der
angefiithrten Vorsichtsmassregeln ein Bild von ihm, eine Charakte-
ristik seiner Person und Wirksamkeit entfalten lassen, die, so-
weit das moglich ist, eine objektive, Leo XIII. aus ihm selbst,
seinen geistigen Erzeugnissen heraus beurteilende Darstellung
seiner Person ist.* Der Objektivitit seiner Arbeit zuliebe hat
dann ferner der Verfasser, wie er selbst betont, seine subjek-
tive Ansicht moglichst zuriickgedriingt. Lr sagt auch nicht mit
Unrecht — wer die Litteratur tber Leo XIII. einigermassen
kennt, besonders das, was unsere liberalen Blitter und Zeit-
schriften {iiber Leo XIII. schon alles verbrochen haben, wird
dem Verfasser beistimmen — dass er bei dem Studium der
Litteratur tiber Leo XIII. zur Geniige als abschreckendes Bei-
spiel kennen gelernt habe, zu welchen schiefen Auffassungen
der Subjektivismus in der Beurteilung Leos XIII. getiihrt habe,
zumal bei Personen, die nicht die geniigende Kenntnis des
Wesens und der Geschichte des rémischen Papsttums haben.
Natiirlich hat der Verfasser zumal als entschiedener Altkatholik
seine auf altkatholischen Grundsitzen aufgebaute Ansicht und
die ihr entspringende Beurteilung Leos XIII., aber wo er sie
etwa bietet — und manchmal ist er, wie z. B. bei den Angriffen
des Papstes auf den Altkatholizismus, gezwungen, sie zu bieten —
ist sie wohl geschieden vom andern Text und als subjektives
Raisonnement gleich kenntlich. Die moglichste Objektivitit der
Darstellung ist der Hauptzweck des Buches: Leo XIII. soll aus
sich selbst dargestellt werden. Sache des Lesers ist es dann,
auf Grund der mitgeteilten Thatsachen sein Urteil selbst zu
bilden, so oder so, zu welchem Urteil gerade jeder gelangt.
Durch diese Anlage und den objektiven Aufbau erhebt
sich also das Buch von Geetz in seiner Bedeutung fir die
Gewinnung eines rechten Charakterbildes Leos iiber die bis-



— 126 —

herigen konfessionell-romischen oder subjektiven Schilderungen
des Papstes.

Und darin liegt auch ein Zug, der unsere gegenwiirtigen
kirchlichen Verhiltnisse, die Lage des Katholizismus kenn-
zeichnet, dass die erste Biographie des romischen Papstes, die den
Anspruch erhebt, eine objektive Schilderung zu sein — und
die Kritik, mag sie iiber das Buch so oder so ausfallen, wird
das nicht bestreiten kénnen — von einem Altkatholiken stammt.
In dieser Thatsache kommt auch wieder ein Stiick der vollen
Katholizitat des Altkatholizismus zur Geltung, dass er einer-
seits das wahrhaft Katholische festhilt und andererseits fiir die
modernen Zuthaten zu ihm den rechten Blick hat.

Auf eine Einwendung, die man machen koéunnte, scheint
uns der Autor selbst schon die rechte Antwort zu geben: eine
Lebensbeschreibung des Papstes bei seinen Lebzeiten! Was die
Art, wie Leo XIII. nach seiner letzten Krankheit noch ,lebt¥,
betrifft, dariiber wollen wir schweigen. Die Griinde, die Gtz
gegen diese Einwendung ins Feld fihrt, gentigen. Sie sind:
Erstens, so gut romischerscits schon frither I.ebensbeschrei-
bungen des Papstes erschienen sind, so gut hat auch ecine
moglichst objektive Darstellung und darauf gegrindete Wiirdi-
gung Leos XIII. ihre Berechtigung. Ferner ist das Lebenswerk
Leos XIII. nach seinen eigenen Worten in seiner letzten Jubi-
laumsbulle fir 1900 abgeschlossen, seine Werke liegen abge-
schlossen vor aller Welt da. Damit ist auch die innere Be-
rechtigung der Geetzschen Darstellung vollaut gegeben.

Die Biographie Leos XIII. zerfillt in zwei Teile. Im ersten
Buch schildert Geetz Joachim Peccis erste 68 Lebensjahre.
1810—1878, bis zum Beginn seines Pontifikates.

Die Jugend- und Entwicklungszeit Peccis stellt Geetz aus-
schliesslich nach den Jugendbriefen Leos XIII. von seinem &. bis
28. Jahre dar:; das Resultat dieses grundlegenden Kapitels ist.
dass bei dem jungen Pecci von ,geistlichem Beruf“ sehr wenig
die Rede ist, dagegen friih sich ein starkes Streben, Carriére
in der pépstlichen Diplomatie zu machen, zeigte. Damit giebt
Goetz, wie uns scheint ganz richtig, die Signatur des spiiteren
Lebens und der Wirksamkeit des Papstes Leo XIII. an, er ist
mehr Diplomat als Priester.

Die Bischofszeit Peccis in Perugia schildert der Verfasser
wieder ganz auf Grund authentischer Quellen, der Sammlung



— 127 —

der Hirtenbriefe und Erlasse Peccis. Er stellt erst dabeidie religios-
kirchlichen Anschauungen Peccis dar und nach ihnen die auf
ihnen beruhende bischofliche Wirksamkeit Peccis. Dieser Teil
der Biographie ist wichtig [ur die spétere Darstellung als die
geistige Grundlage des Papstes Leo XIII. Darum schliesst Geetz
diesen Teil mit der Frage, ob der als ,Friedenspapst® begriisste
Leo XIII. als Bischof ,liberal® war. Die Antwort lautet, wie
sie auf Grund der Quellen lauten muss, ,nein“. Als Bischof
war Joachim Pecci sein Leben lang ein Vorkiampfer gegen alles,
was liberal heisst, auf religiosem wie auf politischem Gebiet.

Das zweite Buch schildert Leo XIIIL. als Papst, 1878—1899.
Wir miissen uns versagen, auf néhere LKinzelheiten der Dar-
stellung einzugehen, zumal wir denken, dass unsere Leser
selbst alle nach dem Buch greifen werden, und geben daher
nur kurz eine Ubersicht iiber den Inhalt dieser eigentlichen
Biographie Leos XIII. Die Soliditit und erstrebte Objektivitiit
der Darstellung geht schon daraus hervor, dass Goetz diese
=childerung Leos XIII. in zwei Teile teilt. Zunédchst schildert
er im ersten ,grundlegenden Teil® ,das System der Weltan-
schauung Leos“. Ausgehend von der allgemeinen Auffassung,
die Leo von seinem Amt hat, sowie von den Endzielen, die er
verfolgt, stellt Gaetz den Papst zunidchst dar als obersten
Lehrer und Hirt der romischen Kirche. Leos Lehre tiber Kirche,
Staat und Kirche, Papsttum und Kirchenstaat wird vorgefiihrt.
Die drei Armeen, mit denen Leo seine Ideen durchfithren will,
Klerus, Laien und katholische Presse, werden behandelt. ., Leo XTI,
gegeniiber den Kulturfragen und Kulturaufgaben der Gegen-
wart“ ist der Inhalt des nichsten Kapitels, das Leos Stellung
zur Civilisation, Kultus-, Gewissens-, Lehr- und Pressfreiheit,
Civilehe, zu Erziehung, Schule und Wissenschatt, zur socialen
Frage erortert. Leos Beurteilung und Thiitigkeit gegeniiber
den nichtromischen (reistesrichtungen und Kirchen (Freimaurern,
Altkatholiken, Protestanten, Orthodoxen) findet im vierten
Kapitel eingehende Darstellung.

Auch am Schluss dieses grundlegenden Teils fragt Geetz:
War Leo XIII. als Papst ,liberal*? _Die Antwort lautet jetzt
wieder, wenn wir das Wort liberal in seiner wahren und tiefen
grundsitzlichen Bedeutung auffassen: .Nein®, er konnte es
gemiss dem System, dessen Triger er in seiner Stellung sein
musste, nicht sein, er war es auch nicht.”



128 —

Der .zweite, geschichtliche Teil* bietet dann die Darstel-
lung des Verlaufs des Pontifikates Leos XIII. von 1878—1899,
und zwar, soweit wir sehen kénnen, zum erstenmal eingeteilt
nach den verschiedenen Staatssekretariaten: Franchi, Nina,
Jacobini, Rampolla und den verschiedenen Lindern und Staaten.
Auch hier in diesem Teil wird in der ,Schlussbetrachtung die
Frage erhoben: war Leo XIII. liberal? Die Antwort fillt
eben so verneinend aus wie friither.

So glauben wir den Lesern unserer Revue die Lektiire des
Geetzschen Buches empfehlen zu diirfen, nicht weil er ein Alt-
katholik und Mitarbeiter unserer Revue ist, sondern weil wir
glauben, dass sein Buch als die erste objektive Darstellung
Leos XIII. die Beachtung aller derer verdient, die sich fiir das
moderne Papsttum, seine Beziehungen zur gegenwiirtigen Welt
und ihrer Kultur interessieren, mogen die Leser des Gaetzschen
Buches auf seiten der Freunde oder der Gegner Leos XIII.
stehen, D.

Le P. GraTrY: Pages choisies, recueillies par M. 'abbé
Pichot; Paris, Colin, in-18, 1899; 3 fr. 50.

Excellent livre, rempli d'idées élevées et réconfortantes,
Le clerg¢ ultramontain devrait bien le lire, pour se purifier
de toutes les Croix qui lui salissent lesprit, le cceur et la
conscience. Les jeunes gens devraient le lire aussi, pour allumer
en eux le feu sacré de la vérité et de la justice, ce feu dont
'humanité a tant besoin pour réaliser la vraie liberté et la
vraie fraternité.

A chaque page, on entrevoit la sympathique figure du
P. Gratry; car si quelqu’'un s'est peint dans son style et dans
ses pensées, c'est lui. Homme d’imagination et de sentiment
plus que de raison, homme de spéculation et surtout d'inspi-
ration, il ne révait que vérité, progres, science, paix, tolérance,
charité, royaume de Dieu. Il se croyait mathématicien et algé-
briste, mais il était par-dessus tout poéte et apodtre, vivant
plus dans l'avenir que dans le présent, plus sensible aux
aspirations de son dme qu’aux réalités de la vie, plus spécu-
latif et plus idéaliste que positif, optimiste quelquefois jusqu'a
la candeur et a la naiveté. Son idéalisme venait de 'élévation
de son esprit, et son optimisme de la bonté de son cceur.



— 129 —

L'homme et le prétre en lui ne faisaient qu'un, comme 'hu-
manité et le royaume de Dieu n’étaient qu'un & ses yeux.
Epris d’harmonie et d'unité, il ramenait toutes choses a Dieu,
centre d’unité et lien des ames.

Lorsqu'il publia ses lettres contre [l'infaillibilité papale,
Montalembert, qui les appelait des nowvelles Provinciales, com-
para Gratry a Pascal. Je préfere le comparer & Malebranche,
abstraction faite du titre d’Oratorien qu’ils ont porté 1'un et
I'autre.

I1 faut lire surtout, dans le présent volume, les pages sur
I'Eglise. Elles ne tiennent pas lieu, il est vrai, de celles que
M. Pichot aurait pu extraire des Leltres que je viens de rap-
peler et qui sont des chefs-d’ceuvre de logique et de raison.
Mais elles sont suffisantes pour ouvrir les yeux a ceux qui
veulent voir. Le mot « pape» n'y est pas prononcé une seule
fois, parce que le P. Gratry était de ceux qui comprennent
I'Eglise, le corps et 'ame de 'Eglise et le catholicisme inté-
gral sans le pape. C'est le Christ qui est le chef de I'Eglise
et 'ame de I'Eglise; c'est en lui que les Ames sont unies dans
la vérité et la justice, et par conséquent dans la catholicité.
« 8'il y a deux hommes, dit-il, unis entre eux et avec Dieu,
dans cet amour (de Dieu et des hommes), ces deux hommes
sont I'Eglise catholique. Lorsque deux ou trois d'entre vous
s’'unissent en mon nom sur la terre, dit J.-C., je suis au milieu
d'eux. Or, ces deux ou trois hommes sont I'Eglise catholique,
parce qu'ils ont l'esprit universel, 'esprit de Dieu, l'esprit
qui travaille & réunir tous les hommes en Dieu, et a former
I'assemblée universelle des enfants de Dieu. Il y a de tels
hommes. Il ne peut pas ne pas y en avoir... Il est certain
d’avance qu'il doit y avoir des ames justes, ou bien il faut
désespérer du genre humain. Donc, il y a une Eglise catho-
lique; visible ou non, elle existe. »

Pour expliquer Vinfaillibilité de 'Eglise, le P. Gratry ignore
¢galement le pape, et absolument. « Comment voulez-vous nier,
dit-i1, que '’ensemble des hommes, qui sont unis entre eux et avec
Dieu, dans 'amour et dans la vérité, forment une assemblée
infaillible ? Voila, d'un certain point de vue, Pinfaillibilité de
I'Eglise catholique. L’assemblée méme du genre humain devrait
¢tre infaillible. Et les philosophes qui ont dit: « Ce que tous
les hommes pensent est vrai», ces philosophes devraient avoir

Revue intern. de Théologie. Heft 29, 1900, 9



— 130 —

raison, et jls auraient raison si le mal n’était pas sur le terre...
Ce que les esprits purs ou purifiés croient et voient en com-
mun, et avec J.-C., chef de I'humanité toujours vivant, est vrai.
C'est ainsi que l'on peut commencer a concevoir comment
d'abord I'ame de I'Eglise est infaillible; comment ensuite I'Eglise
visible, qu'anime cette Ame pénétrée de 'esprit du Christ, qui
est I'esprit de Dieu, est infaillible » (p. 163).

Le P. Gratry a-t-il rétracté ces lignes? Non. Les a-t-il
effacées? Non. Elles sont l'esprit méme du P. Gratry comme
catholique et commie chrétien.

Je regrette que M. Pichot n'ait pas indiqué, apres chaque
extrait, 'ouvrage ct la page d'ou il I'a tiré. Il ferait bien de
combler cette lacune dans une nouvelle édition; car toute
citation doit pouvoir étre controdlée.

Qu'il me permette de lui exprimer encore un autre regret,
celui de lire, dans une lettre-préface qu'il a publiée en téte
de son volume, le nom de Louis Veuillot, érigé en « propheéte » !
(p. VILI). Si quelqu’'un a eu en horreur les doctrines, les pro-
cédés et les agissements de Louis Veuillot, c’est Gratry. Par
simple respect pour la mémoire de ce dernier, qu'on fasse
donc disparaitre l'autre: il y a des rapprochements qui sont
des injures et des profanations. E. MicHAUD,

H. pEs Houx: Joachim Pecci (1810—1878); Paris, Ollendorft,
in-8°, 2¢ édit., 1900, 7 fr. 50.

Les lecteurs de la Kevue connaissent déja la substantielle
étude du prof. Langen sur le pontificat de Léon XIII?). Ils
connaissent également la piquante attitude prise par le pontife
infaillible dans l'affaire de Léo Taxil et de Diana Vaughan?).
La présente livraison?) contient une appréciation de l'ouvrage
de notre collaborateur, M. le Dr. Geetz: Leo X//I, seine Welt-
anschauwung und seine Wirksammkeil ; ouvrage compose d’apres
des sources et une méthode absolument sfires. Ils nous sau-
ront gré de leur signaler encore le 1° volume d'une Histoire

') Voir la Rezue d’octobre 1897, p
% Voir la Revue de juillet 1897, p. 557-583.
%) P. 124-128.



— 131 —

de Léon XIII, écrite en francais par M. des Houx-Morimbeau.
Ce 1°r volume s’arréte a 1'élection de Léon XIII; il ne com-
prend donc que la jeunesse de Joachim Pecci, son sacerdoce,
ses délégations a Bénévent et a4 Pérouse, sa nonciature a
Bruxelles, son épiscopat a Pérouse, son cardinalat, son attitude
au Concile de 1870, et enfin T'histoire du Conclave de 1878.
C’est un volume ou la corde de l'admiration vibre a4 chaque
page, souvent méme naivement. C'est l'admiration suspecte
d'un converti, en ce sens que M. des Houx-Morimbeau a publié,
en 1886, des Sowuvenirs d'un Journaliste francais a Rome, qui
sont une sorte de rupture, non, certes, avec le pontificat romain
(Pauteur a toujours €été un dévot ardent de la papauté), mais
avec 'administration et la politique de Léon XIII. Cette volte-
face de M. des Houx est un fait qu'il ne peut pas arracher
de Thistoire, et qui, il 'avouera, autorise les lecteurs sérieux
A lui demander qui a raison de l'ancien directeur du Jjournal
de Rome ou du nouvel historien de Léon XIII. Car, enfin, son
volume de Sownwvenirs existe; il y déclare que c'est un livre
« sincere » et qu'il y rapporte ce qu'il a vu, « de ses propres
yeux vu», ce volume a ¢été mis & lindex, on y trouve des
choses extrémement suggestives, qui ne peuvent étre fausses.
L’auteur ne saurait en disconvenir. Aussi la partie la plus
intéressante de sa nouvelle ceuvre sera-t-elle celle ou il expo-
sera les faits mémes du pontificat, ceux qu’il a critiqués si
nettement en 1883 et plus tard. C'est 14 que nous l'attendons
pour porter un jugement comparatif et définitif sur son ceuvre.
Le présent volume n’est qu'une introduction.

En attendant, l'auteur nous permettra sans doute quelques
sourires, par exemple, quand, décrivant les appartements du
Vatican, il dit: « Il y a 1a un mélange de splendeur royale
el d'austérité ecclésiastique, un déploiement de force militaire,
un luxe de chambellans, un chatoiement de costumes éclatants,
de fresques lumineuses, de tapisserie et de marbres, et, tout
en méme temps, de simpiicité cvangélique » (p. 1I). I1 faut
vraiment une grande bonne volonté pour apercevoir cette
« austérité ecclésiastique » et cette « simplicité évangélique ».
Dans le volume des Sowvewnirs, on trouve la description du
luxe; on trouve méme cette phrase: « Un diplomate, qui a
vécu a Constantinople, prétendait, sans malice (le « sans malice »
n'est-il pas légerement malicieux?), que rien n'était plus sem-



— 132 —

blable au Vatican de Sa Sainteté que /e Sérail de Sa Hautesse ».
(P. 8.) Mais on n'y trouve pas trace de l'austérité ecclésiastique,
ni de la simplicité évangeélique. Peut-étre les temps sont-ils
changés, ou les cceurs?

Dans les Sowwvenirs, le pape compte 250 millions de fideles;
c'est déja beaucoup! Dans le nouvel ouvrage, M. des Houx
lui en adjuge 300 millions (p. II). Y aurait-il eu de 1886 a
1900 tant de nouvelles recrues, étant donné surtout le Los von
Rom en Autriche, aux Etats-Unis et ailleurs?

Comment ne pas sourire aussi, quand 'auteur, toujours si
bienveillant, daigne parler, dans cette Histoire, des « majes-
tueux ¢carts de Louis X1V » ? (P. XXI1II.) « Majestueux », n'est-ce
pas trop? « Ecarts», est-ce assez? La morale de Léon XIII
approuverait-elle cet adjectif et ce substantif?

Mais venons aux choses sérieuses. M. des Houx écrit en
toutes lettres (p. XIV) que la « politique domine dans I'histoire
de Léon XIII, car Le¢on XIII n'a ¢été ni un asceéte ni un thau-
maturge ». A la bonne heure! Voila la vraie caractéristique
du vicaire actuel de Jésus-Christ: tout son temps est a la
politique. Quant a l'ascétisme ct a la thaumaturgie, il ne s’y
brile pas plus les doigts qu'a la dogmatique; et s'il fait gémir
la presse, ce n'est ni sur la filiation du Verbe, ni sur la
transsubstantiation, ni sur les questions d’exégése.

M. des Houx le qualifie ainsi: « 1l est le Maitre » (p. XV1II).
Est-ce pour rappecler le Christ, qui a dit & ses apotres: « Ne
vous appelez pas maitres, parce que vous n'avez quun Maitre,
le Christ»? — M. des Houx ajoute: « Il est I'autocrate; il est
I'homme unique sur la terre, le prétre blanc!» Oh! que I’hy-
perbole et les mots creux conviennent peu a lhistoire! Ceci
devrait étre cité parmi les choses qui font sourire. Je le cite
pourtant parmi les choses sérieuses, parce qu'on y voit, en
effet, le besoin sérieux qu'ont les papistes de se ruer, eux
aussi, dans la servitude. Tandis que St. Pierre a déclaré qu'il
ne doit pas y avoir de domination sur le clergé (meque domi-
nantes in cleris), M. des Houx prétend qu'il y a de « 'autocratie
doctrinale ou disciplinaire » (p. XX), et méme un « césarisme
pontifical » !

M. des Houx n'est pas doux envers la presse de Veuillot
et Ci¢, il n’est du reste que véridique. « Une partie de la presse
catholique, dit-il, Zawutement encouragée par Pie IX, le plus



doux (?) et le plus charitable des hommes, en méme temps que
le plus absolu des politiques, soutenait les theses renowuvelédes
de Joseph de Maistre avec une vigueur d'invectives qui égalait,
st elle ne surpassait, le ton de la polémique usitée dans les
feuilles révolutionnaires » (p. XIX). Quel christianisme! Celui de
Léon XIII vaut-il mieux? Quant au ton, peut-étre; mais quant au
fond, non. M. des Houx avoue expressément que, si Léon XIII
fait « un moindre étalage de la paille humide », il est «intrai-
table tout de méme en ses revendications » et il n’a accordé
aux catholiques-libéraux «aucune satisfaction doctrinale », pour
maintenir « plus hautement que jamais scs prérogatives abso-
lues » | (P. XXV1)

Tres bien. Tout cela est trés exact, et ceux qui croient
au libéralisme de Léon XIII en seront simplement pour leurs
illusions. Un jour, ils verront clair, mais trop tard.

Citons encore les curieux passages suivants, tirés du cha-
pitre sur le conclave de 1878. — D'abord, la brochure de
I’évéque Dupanloup, tirée a un trés petit nombre d’exemplaires
et intitulée: La crise de [I'Fglise. « Cétait un réquisitoire
véhément contre la théologie de Pie IX, contre la contrainte
imposée aux doctrines libérales, contre la tyrannie de 1'Univers,
contre la partialité du Saint-Siege en faveur des écrivains laiques
qui censuraient et insultaient les ¢évéques, enfin et surtout
contre les atteintes portées a la hiérarchie ecclésiastique par
le césarisme démocratique de Pie IX, encourageant les perp¢-
tuels appels & Rome du bas clergé contre ses Ordinaires. »
Cette brochure, que M. des Houx croit avoir été rédigée sous
l'inspiration directe de Dupanloup par son vicaire général
Lagrange, mort depuis évéque de Chartres, fut distribuée aux
membres du conclave par le baron d'Yvoire et par les soins
de Mgr Galimberti, Léon XIII, une fois élu, sanctionna natu-
rellement sa mise a U'Index (p. 427—428). Pauvre Dupanloup,
trait¢ ainsi par un pape réputé libéral! quelle ironie!

Ensuite, voici comment Léon XIII fut élu pape, grace a
une ruse du cardinal Bartolini. Admirons une fois de plus a
quels jeux le St-Esprit est réduit dans les élections pontificales!
Les deux noms qui pouvaient rallier la majorité étaient celui
de Pecci et celui de Franchi. Pecci ayant pour adversaires
déclarés Sacconi, Oreglia, Randi, etc., «c'est alors, en cette
aprés-midi du 19 février, que le cardinal Bartolini déployva des



— 134 —

prodiges de diplomatie. 11 s’était lié, pendant une convalescence,
avec le cardinal Pecci. C'était un vieux Romain, de grand
bon sens, aux traits bouffis, au ventre énorme. Pie IX l'avait
surnommé la botfe ou le tonneau. Sous une apparente bon-
homie, il cachait une profonde astuce. » 11 entreprit de démontrer
a Franchi qu'entre Pie IX et lui, Franchi, il fallait un pape
de transition, sous peine de révolutionner trop brusquement
I'Eglise; que, s’il laissait passer Pecci, il aurait, lui, la secré-
tairerie d'Etat, et il y ferait valoir ses merveilleuses qualités
politiques; qu'il serait en réalité le vrai pape; que Pecci n'était
qu'un lettré et un malingre, condamné & une mort prochaine,
et qu'alors Franchi serait évidemment le pape du prochain
conclave. Franchi avala du coup I'hamegon, pria aussitdét ses
amis de voter pour Pecci, et Pecci fut élu... par le St.-Esprit!
(p. 435-438).

Dans les Souvenirs de 1886, M. des Houx disait: «Je ne
sais si notre siécle est destiné, aprés Fre IX, a revoir de
grands papes.» — Donc, Léon XIII n’était encore a cette
époque qu'un pefit pape. — « Clest l'affaire du St-Esprit, et
I'Eglise peut souffrir des épreuves em sa ftéle comme en ses
membres; elle en a souffert, elle en souffre encore, sans que
son €ternité recoive aucun dommage. Mais, si nous sommes
réservés a4 la joie de revoir pour 1'Eglise les temps d’héroisme
apostolique, le cardinal Farocchi semble 'nomme désigné par
la Providence » (pp. 163-164). On sait que le cardinal Parocchi
est 'ennemi personnel, récemment disgracié, de Léon XIII.

La politique étant faite de contradictions, Léon XIII n’étant
qu'un politicien et M. des Houx également, nous ne saurions
nous étonner de tous ces agissements. Nous serions toutefois
bien aises de savoir lequel de ses deux livres M. des Houx
a écrit de la main gauche, et lequel de la main droite. Atten-
dons le second volume. E. M.

Ed. JuLLiARD : Lamennais, son ceuvre et son évolution
religieuse ; Geneve, Imprimerie Suisse, in-8°, 80 p. 1899.

C'est surtout parce que nous avons traité, il y a quelques
années, le méme sujet dans les pages de cette Revue, que

-

nous sommes amenés a consacrer quelques lignes de critique



au livre de M. Julliard; car, a vrai dire, c'est une ceuvre de
jeunesse sur laquelle 'auteur aura a revenir, s'il a souci de
sa réputation littéraire et s'il veut étre juste envers Lamennais.
D'une facon générale, on peut dire que l'auteur, protestant de
naissance et d'éducation, n'a pas compris l'ame religieuse et
catholique de Lamennais: il n’en a compris ni les souffrances,
ni les aspirations; il n'est pas sorti du livre de I'Essai, ou
lLamennais, encore trés papiste, malmeéne le protestantisme.
M. Julliard n’a vu que cela et, par un procéd¢ inadmissible en
critique historique, il a jugé Lamennais sur une ceuvre qu'il
a écrite 37 ans avant sa mort et qu'il a mis plus de 20 ans
a renier dans 20 volumes divers, édités de 1834 a 1854. Clest
assez dire que le titre du livre de M. Julliard est faux. L’au-
teur a parlé de Lamennais premiére maniére; il n’a pas étudié
LLamennais apres les Paroles d'un croyant, c'est pourtant le
vrai, et si nous ne disons pas sans réserves, c’est le bon, nous
pouvons dire c'est le pur, c'est l'indépendant; nous n'ajoute-
rons pas: c’est le sincere; il le tut toute sa vie. Donc, ni
I'ceuvre, ni I'évolution religieuse de Lamennais ne nous ont
€te révélées par M. Julliard, malgré le titre de son ouvrage.

Page 22, L'auteur ramasse le fameux jugement qui traine
dans toutes les biographies de Lamennais et qui est d’inspi-
ration romaine, & savoir que Lamennais n’avait pas la voca-
tion ecclésiastique. Renan a dit, au contraire: « Il y eut tou-
jours chez Lamennais quelque chose du curé de village: un
grand gofit de simplicité et beaucoup de naiveté. » Cest peut-
étre trop d’honneur pour la majorité des curés de villages
que de les comparer intellectuellement et moralement a La-
mennais, mais nous sommes de ceux qui pensent que, si La-
mennais se décida tard et non sans lutte intérieure a entrer
dans I'état ecclésiastique, c'est qu'il avait une autre envergure
et un autre sérieux que la plupart des petits paysans qui
entrent au séminaire de par la volonté du curé de leur pa-
roisse, d’'accord avec des parents toujours émus a la pensée
que leur fils portera un jour une soutane, aprés avoir long-
temps bénéficié d'une bourse d’études. Qui donc, dans I'Eglise
romaine, douta jamais de la vocation de Lamennais jusqu'en
1834, soit durant 18 ans? Est-ce que Léon XII ne l'appelait
pas « le dernier Peére de I'Eglise »? Est-ce qu'en 1824, il ne
voulait pas encore, pour le retenir pres de sa personne, lui



— 136 —

donner le chapeau de cardinal, que Lamennais du reste re-
fusa? Qu'on dise qu'il n'avait pas la vocation jéswuitique, pour
laquelle il faut réaliser V'ut baculus, le perinde ac cadaver,
nous sommes d’accord, mais qu'on ne répete pas légerement
a la suite des écrivains romains que Lamennais n'avait pas
la vocation ecclésiastique. Nous souhaitons & toutes les Eglises
beaucoup de prétres et de pasteurs de la valeur intellectuelle
et morale de Lamennais.

Page 52. M. Julliard répéte 1'ode, bien connue, & I.éon XIII:
« [’Eglise catholique (romaine) a le bonheur d’avoir actuelle-
ment a4 sa téte un pape a visées hautes et a idées larges. »
Nous regrettons de ne pouvoir souscrire a ce jugement, qui
a fait le tour du monde sans ¢&tre assis sur des preuves. La
condamnation plus ou moins directe et plus ou moins gazce de
MM. Gibbons, Ireland et Keane, Schell et Miiller, Charbonnel
et Klein, de la sceur Marie du Sacré-Coeur, voire de l'évéque
de Nancy, M. Turinaz, ne nous laisse pas apercevoir des visées
beaucoup plus hautes et des idées beaucoup plus larges en
Léon XIII qu'en Pie [X, qui s’est immortalisé par le Syllabus,
ce défi a toutes les civilisations modernes.

Plus loin, M. Julliard fait des confusions beaucoup plus
graves, quand il dit (p. 57): « Et puis, quand Jésus-Christ a-t-il
enseigné une doctrine ? Malgré toute sa bonne volonté, La-
mennais n'a pu trouver une théologie toute faite dans les évan-
giles. » La doctrine et la théologie sont deux choses fort diff¢-
rentes. Que Jésus-Christ n’ait pas enseigné de théologie systc-
matique dans le sens restreint du mot, nous le pensons comme
M. Julliard, mais qu'il n'ait pas enseigné une doctrine, nous
ne sommes plus d'accord.

Deux pages plus loin, M. Julliard parle du culte des Saints,
cette espece de divinisation die prétre. Nous ne comprenons
pas. Si l'auteur avait écrit: « divinisation du pape canonisa-
teur », franseat, mais du prétre, pourquoi? Il y a & faire, avec
les protestants, en ce qui concerne le culte des Saints, des
distinctions que nous ne pouvons énumérer dans une courte
critique bibliographique.

Page 70, nous cueillons cette fleur: « Le protestantisme
est, dans son essence méme, une religion compléetement révéléc.
Ce qu'il rejette, c’est la tradition: il n’a pas besoin d’elle pour
compléter une ceuvre complete par elleeméme. En maintenant



la tradition, le catholicisme décreéte que les Ecritures ne sont
pas suffisantes et du méme coup il diminue la révélation. Ainsi
le protestantisme beaucoup plus que le catholicisme peut se
dire une religion révélée. » C'est la grande et déja vieille que-
relle catholique et protestante. Nous ne pouvons la réfuter en
trois lignes. Nous disons seulement que la tradition vraiment
‘atholique n'est pas un supplément & la révélation, c’en est un
¢claircissement dans les points obscurs, qui sont assez nom-
breux; et, ainsi entendue, nous ne vovons pas en quoi clle
diminue la révélation, pas plus qu'elle ne l'augmente; nous
voyons seulement qu'elle la rend plus compréhensible et ob-
jectivement plus lumineuse.

Page 71, M. Julliard écrit: « La définition que Lamennais
nous donnc de la religion exclut la foi: « Zoute religion se
compose de dogmies, de culte et de morale » ... .. A nous, pro-
testants, il faut quelque chose de plus, /a fo/. Un homme peut
dire Credo a tous les articles de la confession de foi la plus
compleéte, il peut venir tous les dimanches s'asseoir une heure
dans une église, il peut suivre strictement les regles de la
morale humaine, et n'étre pas un homme religieux. S'il n'a
pas la foi, c'est-a-dire, s'il n'est pas en communication directe
avec son Dieu par la priere et par le don de sa personne en
Jésus-Christ, ces devoirs qu'il remplit n’en feront jamais un
chrétien. » Sans parler de cette hypothése d'un homme croyant,
pratiquant et moral, et non religieux, hypothése pour nous
inadmissible, nous ferons observer a l'auteur que, ne nous
entendant pas sur les mots, nous pourrions discuter longtemps
sans fruit. Pour un catholique, la foi n'est pas «une commu-
nion directe avec Dieu par la priére et par le don de sa per-
sonne en Jésus-Christ », Nous ne savons pas s'il existe en
francais un mot pour exprimer cet état d’ame; ce serait sui-
vant le cas, I'extase, 'amour, la confiance, ou simplement la
priere fervente; mais en aucun dictionnaire cet état d’ame
n'a ét¢ appelé la foi. Pour nous, catholiques, et pour le com-
mun des lexicologues, croyons-nous, la foi est «une adhésion
de T'esprit & une doctrine qui nous a été révélée. » Mais il est
vrai que Jésus-Christ, d'aprés M. Julliard, n'a enseigné aucune
doctrine, de telle sorte que la foi chrétienne, entendue dans
le sens catholique, ne correspondrait & rien dans lesprit de
I'auteur; et comme le mot fo/ pourtant existe, il a fallu lui



— 138 —

trouver un autre sens que le sens traditionnel: c’est ce qu'a
fait M. Julliard et c'est ce qu'ont fait avec lui et avant lui
beaucoup de ses coreligionnaires. Nous arréterons 1a pour au-
jourd’hui la discussion. Non, la foi n’est pas un simple senti-
ment de confiance, c'est avant tout une conviction de l'intelli-
gence, fondée sur une doctrine.

Nous ne pouvons résister toutefois a la tentation de trans-
crire ici simplement les propositions suivantes que l'on peut
lire a la fin du livre de M. Julliard et qu’il se charge de
prouver: « L'ame de Jésus-Christ est une adme humaine reve-
nue a la perfection originelle aprés avoir pass¢ par la méme
évolution que toutes les Ames humaines. — Jésus-Christ avait
donc vécu sur la terre dans les mémes conditions que nous;
puis il avait reconquis a 1’état d'esprit sa nature d’homme
normal, créé a l'image de Dieu; c’est volontairement et de
son propre mouvement qu'il s’est réincarné pour sauver I'hu-
manité pécheresse. — Jésus était par conséquent Fils de Dieu
dans son essence, mais rien ne prouve qu’il est Fils unique.
— Cette christologie n'est en désaccord avec aucune des pa-
roles évangéliques. » Nous attendrons la preuve pour faire la
réfutation ; mais déja il nous semble que cette christologie est
bien «moderne». Si elle n'est pas, comme l'affirme 'auteur, en
désaccord avec les paroles évangéliques, elle nous parait peu
en accord avec la christologie traditionnelle, méme protestante:
elle tient plus d'Allan-Kardec que de Calvin.

Nous laissons les petites erreurs de détail. Ainsi l'abbé
Jean, frére de Lamennais, n'a jamais été archevéque de Rennes.
M. Julliard le décore trois fois de ce titre dans la seule page 47;
ce n'est donc pas une faute d'impression.

En terminant, nous louerons pourtant 'auteur des excellentes
choses que contient son livre et particuliérement des bonnes inten-
tions de la thése qui y est soutenue. Il s’exprime ainsi, p. 78:
« C'est avant tout le catholicisme romain que nous avons
voulu critiquer. Sans renier formellement son Essaz sur l'in-
différence, Lamennais a fini par abandonner bon nombre d’'idées
qu’il y a défendues, mais beaucoup de chrétiens en sont encore
restés aux doctrines étroites et erronées que nous avons Com-
battues. C'est pour essayer de les ramener a la vraie ftoi
chrétienne que nous avons entrepris la réfutation de ces doc-
trines. » Fiat!!! A. CHRETIEN.



— 139 —

Propst A. v. MaLrzeEw: Bitt-, Dank- und Weihe-Gottesdienste
der orthodox-katholischen Kirche des Morgenlandes; Berlin,
K. Siegismund, 1897, 8° 1135 S,

Mit dem Titel ist der Inhalt des Buches angegeben. Im
Vorwort giebt der Verfasser der Hoffnung Ausdruck, dass
seine eine vergleichende Darstellung des Rituals der versc¢hie-
denen Kirchen des Orients und Occidents gebende Arbeit nicht
iberfliissig sein werde, ,besonders in der Gegenwart, wo die
Frage der Wiedervereinigung der getrennten christlichen
Kirchen von verschiedenen Seiten aufgeworfen und erortert
wird“. In der historisch-dogmatischen Einleitung bespricht er
nun diese Wiedervereinigung eingehender. Von vornherein hilt
er die Moglichkeit der Union nicht fiir ausgeschlossen ,bei den-
Jenigen christlichen Kirchen, welche aus der apostolischen Zeit
die successio apostolica, d. h, eine giiltige Hierarchie bewahrt
haben*. Successio apostolica! Was in dieser Richtung bei Kuseb.
Hist. eccl.,, Clem. Rom. ep. 1 ad Cor., Herm. Past. I, vis. 3,
Iren. adv. haer. III, 3, VI, 26. 32. 33 etc., Hieron. comment. in
Tit.,, ep. 85, 146 etc., Ignat. ep. ad Ephes., Magnes., Trall,
Rom., Phil.,, Smyrn. zu lesen ist, das ist durch Friedrich (,Zur
iltesten Geschichte des Primates in der Kirche®) und durch
Langen (,Geschichte der romischen Kirche®) ins rechte Licht
gestellt worden. In Ansehung der petrinischen Succession
vollends fithrt v. Schulte (,1.ehrb. d. kath. Kirchenrechts“, 1873,
p. 231) aus, dass der mechanische juristische Successionsbegriff
den ganzen Primat schon aus dem Grunde vernichtet, weil es
mindestens 40 Jahre lang, Tmal tiber 1 Jahr, 3mal {iber 2 Jahre,
13mal tiber 6 Monate gar keine Piipste gab, weil es eine Reihe
von Papsten gab, die niemals ihr Bistum Rom gesehen haben,
also gar nicht Nachfolger Petri gewesen sind, die in Avignon
residierten und nur als Chefs einer Administration, nicht als
Bischofe auch tber Rom regierten, weil es eine Anzahl von
Fillen giebt, wo trotz der Existenz legitimer Pipste andere
gewahlt und anerkannt worden sind, weil Pius IX. und kein
Papst seit mehr als tausend Jahren beweisen kann, dass er
durch Bischofsweihe von Petrus abstamme. Und er kommt zu
dem Resultate: Die ununterbrochene Succession in des Petrus
(Apostolat) Episkopat ist historisch einfach nicht wahr. Dem
Herrn Verfasser ist nun neben den verschiedenen, von der



— 140 =

Orthodoxie abgewichenen orientalischen Kirchen vor allen die
ramische ,im zweifellosen Besitz der successio apostolica®, und
sie unterscheidet sich auch .nur in beschrinktem Masse® von
der orthodoxen orientalischen Glaubenslehre. Ja, dass der Papst
sich fir unfehlbar erklart, .ex sese, non ex consensu ecclesie®,
scheint ihm kein Hindernis der Union zu sein. Dem gegeniiber
verweisen wir vor allem auf die Erwiderung des griechischen
Patriarchen in Konstantinopel auf die pipstliche Einladung
zum Konzil: ,Wir erkliren mit Bedauern und zugleich mit
Aufrichtigkeit, weder eine solche Einladung noch einen solchen
Brief annehmen zu konnen, welche nur dieselben Prinzipien
wiederholen, die dem Geiste des Evangeliums und den Lehren
der okumenischen Konzilien, sowie der hl. Viter zuwider
sind* (Friedrich, Geschichte des vatikanischen Konzils, 1, 725):
wir verweisen ferner auf Janyszew, der den Anspruch des
Papstes aut Unfehlbarkeit und Allgewalt einen solchen nennt,
~welcher zwischen der orthodoxen und der romischen Kirche
eine der wichtigsten Schranken bildet, eine Schranke, die nach
den vatikanischen Dekreten gar uniibersteighar geworden®
(, Uber das Verhiltnis der Altkatholiken zur Orthodoxie®, 1891):
und wir verweisen endlich auf Dallinger, der in seinem 7. Vor-
trage tuber die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen
(1872 erklirt, dass keine Kirche an eine Vereinigung mit der
romischen Kirche denken konne, ,weil mit einer so vollig des-
potisch Konstituierten Kirche im Grunde eine Vereinigung nicht
stattfinden kann, sondern nur unbedingte Unterwerfung®. —
Den Aithatholiken gegeniiber scheint der Verfasser befangen zu
sein. Lr vermisst in dem ,, Gutachten der altkatholischen Bischofe
tiber den Bericht der Petersburger Kommission an die heiligste
Synode betrefls der Vereinigung der altkatholischen Kirche des
Westens mit den orthodoxen Kirchen des Ostens® beziiglich
der Lehre vom hl. Abendmahl die biindige Erkliirung, oh die
Altkatholiken die Lehre von der Eucharistie, wie sie in den
Bekenntnisschriften der orthodox-katholischen Kirche des Orients
dargestellt wird, annehmen. Auch ,die Giiltigkeit ihrer Hier-
archie® ist ihm noch nicht zweifellos festgestellt. Wir mochten
dem gegeniiber abermals auf von Maltzews Glaubensgenossen
Janyszew hinweisen, der sich iiberzeugt hat, .dass die ali-
katholischen Bischdfe sich dasselbe Grundprinzip zu eigen ge-
macht haben, welches von jeher das leitende Prinzip der



— 141 —

orthodoxen Kirche und speciell der orthodoxen Theologen ist®,
und der zu dem Resultate kommt: ,Wenn ich tberhaupt die
Darstellung des christlichen Glaubens und der christlichen Sitten-
lehre in den bei den Altkatholiken gangbaren Lehrbiichern
durchsehe, ohne einen einzigen Gedanken oder Ausdruck, der
das Gefiihl und den Glauben eines Orthodoxen verletze, anzu-
treffen, frage ich mich unwillkiirlich: welche etwa nicht ganz
ausgesprochenen dogmatischen Subtilitiiten konnen uns und die
Altkatholiken noch hindern, ungeachtet all unserer Verschieden-
heit in Bezug auf die dusseren Formen des kirchlichen Lebens,
unsere Briiderschaft in Christo aufrichtis anzuerkennen?®
(L. ¢. p. 26.) — Mit den Reformationskirchen, die englische nicht
ausgenommen, erscheint dem Verfasser eine Union unmoglich,
wegen mangelnder successio apostolica. Zu einem anderen
Ergebnis kam man in Ansehung der englischen Kirche auf den
Bonner Unionskonferenzen 1874, wo nach dem Referat Dol-
lingers anerkannt wurde, .dass die englische Kirche und die
von ihr herstammenden Kirchen die ununterbrochene bischof-
liche Succession bewahrt haben“. — Es ist ein eigentiimliches
Schauspiel: Wiahrend der Verfasser einer Union zustrebt, er-
richtet er gleichzeitig Schranken gegen dieselbe! Weleh un-
gleich hobherer Standpunkt ist doch der von Ddllinger ange-
nommene! ,Seht,” so spricht er seine Hoffnung fiir die Zu-
kunft aus (1. ¢.), ,als Getaufte sind wir alle, hitben und driben,
Brider und Schwestern in Christus, wir alle sind im Grunde
schon Glieder der allgemeinen Kirche. Lasst uns in diesem
grossen Garten Gottes iber die kontessionellen Ziune hinweg
einander die Hande reichen, und reissen wir diese Ziaune nieder,
um vollends uns umarmen zu konnen.* Und das sollte fest-
gehalten werden — dann werden auch Arbeiten, wie das vor-
liegende Werk wvon Maltzews, obgleich ohne strenge wissen-
schaftliche Methode und ohne griindliche theologische Prinzipien
gearbeitet, von wirklich praktischem Nutzen sein.
Konstanz. Pfarrer SCHIRMER.

Ad. MirxT: Die wiirttembergischen Waldensergemeinden 1699
bis 1899, Stuttgart, Scheufele, 1399,

Dollinger nannte in einer seiner beriihmten akademischen
Reden die Waldensergeschichte ein .wahres Martyrologium®.



e 14E —

Unzéhligemal sind die Hammerschlige des hl. Officinms auf
diesen Amboss niedergefallen: man hat ihre Dorfer verbrannt,
hat sie selbst scharenweise getdtet, hat sie in die unzuging-
lichen Schluchten des Gebirges getrieben, wo sie durch Hunger
und Krankheit umkamen. Alles hat sich an ihnen versucht,
die weltlichen und geistlichen Héaupter, Mitglieder aller Orden;
selbst Firstinnen zeigten sich nicht am wenigsten grausam.
Auch die Waffe der Verleumdung wurde gegen sie nicht ge-
spart. Wenn sie konnten, wanderten sie aus und liessen sich
nieder, wo immer ein Hoftnungsstrahl von Glaubensfreiheit
ihnen leuchtete: in Deutschland, den Niederlanden, der Schweiz.
(Dollinger, Rede tiiber die (zeschichte der religiosen Freiheit,
1888.) Mirkts Schrift giebt die Geschichte der Waldenser-
niederlassung in Wirttemberg seit dem Jahre 1699, Sie kamen
meist aus den italienischen Théalern. Die fiinf Stammgemeinden
waren : Villars, Diirrmenz, Pinache, Wurmberg-Lucerne und
Perouse mit iber 1800 Koépfen. Im [Laufe des Jahres 1700
kamen noch hinzu: Nordhausen, Neuhengstett, Palmbach. Nach
einem Verzeichnis vom Jahre 1702 betrug die Zahl der Ein-
wanderer iiber 2500 Personen. Es war odes, vom dreissig-
jahrigen Krieg her wiisteliegendes Land, das die Kolonisten
itbernahmen. Dazu kam, dass die meisten mit wenig Habe an-
gekommen waren, denn der grausame Befehl des Viktor Ama-
deus von Savoyven hatte ihnen nur zwei Monate Frist gegeben,
innerhalb welcher sie ihre Giiter verkaufen und bei Todes-
strafe die Heimat verlassen mussten. Die Regierung des Her-
zogs Eberhard Ludwig kam ihnen indes wohlwollend entgegen:
dankenswerte Forderung wurde den Heimatlosen allseits zu teil.
Mit grossem Fleiss widmeten sie sich nunmehr der Bebauung
des Bodens: ihnen verdankt das Land vor allem den Anbau
und die Verbreitung der Kartoffel. Dagegen erwies sich die
Hoffnung der Regierung, es wiirden die Gewerbe durch die
Einwanderer gefordert werden, als trigerisch. Die Waldenser
waren Bauern, nicht Industrielle. Ihre allgemeine Bildung war,
obwohl sie in den Staaten des Herzogs von Savoven die erste
Stelle in dieser Richtung eingenommen hatten, fir deutsche
Anforderungen eine mangelhafte. Auch hinsichtlich der mora-
lischen und religiosen Eigenschaften hatte man Besseres er-
wartet. Das Kirchenwesen war nach heimatlichem Muster ge-
ordnet. Es wurden regelmiissig Synoden gehalten, welche jedoch



143 —

nach Arnauds Tod 1721 allméhlich ganz aufhorten, so dass die
.Pfarrer und Vorsteher der Gemeinden thun und lassen konnten
nach ihrem arbitrio, was sie wollten*. So kamen Autoritiits-
bewusstsein, Ordnungssinn und Fihigkeit zum Gehorchen ab-
handen. Mit dem Schulwesen war es nicht besser bestellt.
Schulmeister war ein gewohnlicher Bauer aus der Gemeinde,
der lesen, schreiben und ordentlich singen konnte. Als Schul-
biicher dienten der franzosische Katechismus von Pictet und
das franzosische Neue Testament. Der Schulunterricht bestand
grosstenteils in nichts anderem, als in einem ziemlich unver-
stindigen Lesen in jenen zwel Bichern, im Auswendiglernen
eines Teils des ersteren, in etwas franzosisch Schreiben und
Singen. Rechnen wurde nicht getrieben. Als beste Lehrmethode
galt tiichtiges Priigeln. Das grosste Hemmnis eines erfolgreichen
Unterrichts war der Mangel der Sprache. Aus Piemont hatten
die Waldenser als tidgliche Umgangssprache das Patois, einen
provencalischen Dialekt, mitgebracht. Daran hingen sie mit
starrem Sinn, und so kam es, dass sie weder Franzosisch noch
Deutsch ordentlich lernten. Anders wurde es unter der Regie-
rung Friedrichs, des ersten Konigs von Wirttemberg. Die
Waldenser wurden nach Authebung ihrer Sonderstellung ganz
nach dem allgemeinen Landrecht behandelt. Am 30. Mai 1809
ernannte der Konig den reformierten Pfarrer Anhédusser in
Cannstatt zum Specialsuperintendenten (Dekan) der reformierten
Kirchengemeinden. Ein Jahr darauf erhielt derselbe den Aut-
trag, fir die allméahliche Einfithrung der deutschen Sprache im
Gottesdienste und im Schulunterricht der Waldenser besorgt zu
sein. Konig Wilhelm I. trat in die Fussstapfen seines Vaters.
Im Jahre 1818 liess er eine Untersuchung des Zustandes des
Kirchen- und Schulwesens in den Waldenserorten vornehmen.
Durch koniglichen Erlass vom 7./9. September 1823 wurde die
Union mit der Landeskirche und das Aufhoren der franzosischen
Sprache verfiigt. Diese einschneidende Verinderung, die anfangs
Missstimmung hervorgerufen hatte, bildete den Ausgangspunkt
fiir eine gesunde und glinstige Weiterentwicklung bis in unsere
Tage. Es ging nun voran auf allen Gebieten. Bedient von
treuen, eifrigen und uneigenniitzigen Geistlichen, regiert von
verstandigen Schultheissen, unterwiesen von ausgebildeten
Lehrern, von kirchlichen und staatlichen Behérden wohlwollend
behandelt und {iberwacht, hatten sie allen Grund, mit ihrer



— 144 —

Lage zufrieden und Gott und ihrem Herrscherhaus dank-
bar zu sein. Erloschen ist das Waldensertum in Dirrmenz
und in Wurmberg-Lucerne-Biirenthal. Reinerhaltene welsche
Ortschaften sind: Grossvillars, Perouse, Pinache, Neuhengstett,
Nordhausen, Serres, Kleinvillars, Schonenberg, Corres, Sengach
mit zusammen 2840 Evangelischen. Wie nunmehr das wirt-
schaftliche Leben der Gemeinden einen befriedigenden Stand
aufweist, so regt sich auch allenthalben religioses Leben und
kirchlicher Sinn. Auch der Verkehr mit der alten Heimat, der
seit einem Jahrhundert ganz abgebrochen war, wurde in den
siebziger Jahren wieder angebahnt und wird seitdem gepflegt.
Das ist in wenigen Strichen der Inhalt der auf Quellen gewissen-
haft aufgebauten, iiberaus fleissigen und verdienstlichen Arbeit,
Ptarrer SCHIRMER.

Mélanges de littérature et d’histoire religieuses, publiés
a4 l'occasion du jubilé ¢épiscopal de Mgr de Cabrieres,
éveque de Montpellier; Paris, A. Picard, 2 vol. in-folio, 1899,

Ces deux volumes contiennent trente-cing é€tudes, dues a
trente-cing auteurs différents. Dans le premier volume, on
remarquera surtout: /les origines de [l'épiscopat, par l'abbé
Douais; les Sentences de Jésus, par 'abbé Jacquier; I'Historia
acephala Arianovum, par 'abbé Batitfol; un écrit de St. Cé-
saire d'Arles (de mysterio sanctae Trinitatis), par dom Morin;
une note sur le sacramentaire de Gellone, par dom Cagin;
le De ordinatione officii Missee de Bernard Gui, par le
P. Doussot. — Dans le second volume: 'ceuvre littéraire de
Denys le chartreux, par dom Mougel; I'établissement des jésuites
a Montpellier (1626), par le P. Dudon; les Camisards a Satu-
rargues (1703), par l'abbé Bousquet; lhistoire abrégée des
Récollets de Saint-Pons et de leur couvent (1609-1823), par
I’abbé Estournet.

Bien entendu, ces ¢tudes sont de valeur trés inégale.
Quelques-unes ne sont que d’anciens manuscrits, publiés pour
la premiere fois et n'offrant d’autre intérét que de refléter
I'esprit de leur temps. D'autres méritent une lecture attentive,
et 'y reviendrai pour en faire profiter les lecteurs de la Revue.
Plusieurs regretteront que les grandes questions religieuses et
théologiques aient été écartées pour faire place a des questions



— [

ecclésiastiques et monacales d'intérét quelquefois médiocre;
mais M. Douais, dans sa lettre dédicatoire, en donne la rai-
son: «La théologie et I'exégese, formant une matiere réservée,
se trouvaient exclues par le fait méme. » Triste aveu et triste
signe des temps! Objectivement, il signifie: tyrannie consciente
en haut, et esclavage accepté en bas. O Eglise de France,
est-ce bien encore toi? La théologie et 'exégeése devenues des
matieres réservées et exclues pour plaire au prétendu succes-
seur de St. Pierre, n'est-ce pas la pire des péirifications? O
vieux coq gaulois, qui chantais le lever du jour, qu'es-tu de-
venu? Au lieu de chanter le Christ lumiére du monde, tu
chantes Pierre, Pierre reniant le Christ! Tunc cepit detestari
el jurarve quia won novisset Jiominem, et continuo gallus
cantavit! Que dirait la vieille Sorbonne, si elle était témoin
de telles réserves et de telles exclusions, elle qui, cependant,
a4 prévariqué en tant de circonstances pour plaire a Rome, a
la cour et aux jésuites! Ne trouverait-elle pas enfin que cette
fois la mesure est vraiment dépassée? E. M.

L. MiroT: La politique pontificale et le retour du Saint-
Siege a Rome en 1376; Paris, Bouillon, in-8°, 1899; 7 fr.

Les papes séjournerent a Avignon de 1309 a 1376. Clest
Grégoire XI qui rentra & Rome le 17 janvier 1377. Il fut
donc le septitme pape d’Avignon; je ne dis pas le dernier,
parce que, & sa mort, il y eut deux papes, dont 'un, Clément VII,
continua a résider a Avignon. Grégoire XI était un Francais,
du nom de Roger de Beaufort, et neveu de Ciément VI, 'un
et l'autre du Limousin. Pourquoi voulut-il quitter Avignon et
ramener la papauté a Rome? Clest ce que l'auteur examine
dans les plus grands détails et avec une érudition qui ne laisse
rien & désirer : dans un appendice, M. Mirot donne méme tous
les détails du départ et du transport des divers services:
bouteillerie, cuisine, vaisselle, maréchallerie, chancellerie, pan-
neterie, pelleterie, garde-robe, bagages, etc. Cest de I'érudition
trés moderne.

Trois idées ont dominé le pontificat de Grégoire XI: ré-
former I'Eglise, pacifier I'Occident pour combattre les infideles,
et ramener le Saint-Siege en [talie. D’apres la seconde vie de

Revue intern. de Théologie, Heft 29, 1900. 10



— 146 —

Grégoire X1, la cause déterminante du retour a Rome aurait
¢t¢ la suivante. Se promenant un jour dans les jardins du
palais avec un évéque (ejus cubicularium), le pape lui dit:
Pourquoi n’allez-vous pas a votre Eglise? A quoi le prélat
répondit: Saint-Pére, pourquoi n'allez-vous pas a la votre? —
Une autre raison, c'est que I'Etat pontifical était menacé par
les Etats voisins, notamment par les Visconti, et il était né-
cessaire que le pape fiit & Rome pour mieux défendre sa rovauté
italienne. — Troisieme raison: « Grégoire X1, dit 'auteur, con-
naissait la révélation faite a Montefiascone. Latino Orsini fut,
bientét apreés son avénement, chargé de lui transmettre une
nouvelle révélation, dans laquelle, au nom de la Vierge, sainte
Brigitte le suppliait, sous menace des plus grands malheurs,
de quitter la France. Ebranlé¢, Grégoire fit demander des éclair-
cissements par Gérard, abbé de Marmoutiers. Une nouvelle
révélation lui fut remise par Nicolas Orsini. lLes dépositions
de sainte Catherine de Suéde, fille de sainte Brigitte, sont
formelles en ce qui concerne les doutes du pape et les éclair-
cissements qu'il demande a la sainte. Quelle est la valeur des
affirmations de sainte Catherine? DBornons-nous a rappeler,
comme la plus grande preuve en faveur de leur véracité, que
le pontificat de Grégoire XI lui-méme vit commencer le proces
de canonisation de sainte Brigitte » (p. 54).

L'auteur se demande ce que serait devenue 1'Eglise d’'Occi-
dent, si la papauté était restée a Avignon. « Que serait-il
advenu, dit-il, de cette papauté francaise de moeeurs, d'intéréts,
d’aspirations, alors qu'allaient surgir dans d’autres pays des
réformateurs nationaux, tels que Wyclefl et bientot Jean Huss,
sinon peut-étre que, devanc¢ant de deux siécles la scission
luthérienne et la scission anglicane, il se serait fondé, a la fin
du XIV® et au début du XVe siecle, sur le modéle qu'offrait
la papauté légitime francaise, des Eglises nationales, protes-
tation des diverses nationalités chrétiennes contre l'accapare-
ment du pouvoir pontifical par l'une d’entre elles?» (p. 103.)
La vraie réponse, c’est que les Eglises nationales en question
cussent été un bienfait pour la religion et pour la paix des
Etats; c’est qu'elles eussent rendu impossible 'ultramontanisme
actuel, qui est 'ennemi de 1'Eglise catholique et de la paix
publique. D’ailleurs, ne peut-on pas retourner logiquement la
question, et demander de quel droit 1'Italie confisque & son



e AT

profit (si toutefois c'est un profit pour elle) la papauté¢? Car,
si la papauté ne doit pas étre francaise ou allemande, etc,,
pourquoi pourrait-elle étre italienne?

L'auteur, qui semble trés dévoué a la papauté « italienne »,
déclare que tous les papes d'Avignon ¢ furent des hommes de
raleur, d'une remarquable piété, d'une grande élévation morale »
(p. 4). En vérité, il n'est pas difficile, surtout si l'on considere
qu'a la page suivante il est obligé d'avouer que «le XIV®
siecle tut un siécle de moeurs relachées et que la cour ponti-
ficale ne fit pas exception ».

Notons, pour terminer cette notice, ce passage ot M. Mirot
caractérise les sources historiques italiennes, consultées par
lui: « Les sources italiennes, dit-il, peuvent se diviser en deux
oroupes: 1° celles qui sont défavorables au gouvernement
ecclésiastique. Nous y trouvons la plupart des chroniques de
cette époque, le Chronicon Placentinun:, le Specimen hislorie
de Sozomeno, les Aunales Mediolanenses, le Diario d’ anoninio
fiorentino, 1'Historia Pisana de Sardo et la Cromnica Sanese,
pour ne citer que les plus importantes. Elles présentent toutes
Je méme caractére : la haine des administrateurs ecclésiastiques
¢trangers. Les uns exposent franchement leurs griefs haineux,
ce sont les Annales Médiolanenses, le Diaro d anonimo et le
Chronicon Placentinum, les autres laissent deviner, sous leurs
attaques, la crainte que leur inspire 'ambition de Klorence ou
des Visconti. Mais, quelles qu’clles soient, le récit des événe-
ments quelquefois dénaturés et exagérés, y est généralement
exact. — 2° En opposition avec le premier groupe, nous ne
trouvons qu'une seule ceuvre: les Leftres de Ste. Catherine de
Sienne. Gémissant de létat politique et social de son pays,
Ste. Catherine ne voyait le salut que dans la restauration d’un
seul pouvoir, la papauté. Mais, interprete des veeux de U'ltalie
souffrante, elle ne craignait pas de dénoncer les abus, de
dévoiler le mal, afin que le pape plt v apporter le remede
nécessaire. La sincérité, la tranchise, 1a noblesse et 1'élévation
des sentiments font de ces lettres un des documents les plus
précieux pour l'étude de cette époque» (p. 1X-X). Avouons que
le témoignage de cette femme, qui du reste a dit avouer les per-
versités de la papauté, est de nulle valeur dans une question
d'exégese, de dogme et d'histoire, comme celle des origines de
la papauté. 1l serait temps que le dilettantisme prétendu reli-
gieux ne fit plus échec a la théologie scientifique. |



e 148 —

Novum Testamentuim Domini Nostri Jesu Christi Latine, secundum
Editionem Sancti Hieronymi ad Codicum Manuscriptorum fidem
recensuit Johannes WorbpswortH, S. T. P., Episcopus Saris-
buriensis, in operis societatem adsumto Henrico Juliano WHITE,
A. M., Collegii Mertonensis Socio. Partis Prioris Fasciculus
Quintus. Epilogus. Oxonii, I Typographeo Clarendoniano.
10 s. 6 d.

The labour and learning expended on that great work
must have been immense. Bishop John Wordsworth began it
when Fellow and Tutor of Brasenose College in the year 1877,
Though encouraged and assisted by many of the leading
scholars at home and abroad, he worked mainly by himself
in Oxford, and also at Rochester, where by virtue of his Exe-
getical Professorship he became one of the Canons, till his
advancement to the See of Salisbury made it necessary for
him to obtain help in his arduous research and compilation.
Yet, notwithstanding the efficient help which Mr. White has
rendered, it has not been possible to finish the Gospels till last
vear. Consequently, some twenty-one vears already have been
mainly expended in this arduous undertaking, and they have
only landed the editors at the end of the first part of the New
Testament. Yet it should be noticed in the title above that
the purpose of this edition does not include all the investiga-
tion which may be associated with the Vulgate. The Bishop's
object has not been exhaustive of the questions and the history
which concern the great Latin Translation of the New Testa-
ment, to say nothing ol the Bible. It is mainly confined to
antiquarian research. The question which he attempts to answer
is, “What was St. Jerome's edition, as relates to the exact
words of it, the materials from which that Father derived his
judgments respecting various readings, and the history of its
compilation”. As to the later history of this great version from
the time of St. Jerome till now, he treats it but brieflv. For
his own reasons, the learned Bishop has limited his examina-
tion. No doubt he has excellent reasons, and his work is exe-
cuted within the limits affixed all the more exhaustively and
effectively. The result is a most careful and probably correct
cdition of one of the leading critical versions which help us
to ascertain what was the original Greek text.

(Church Times, Dec. 1%, 1899.)



149 —

A. REBELLIAU: Bossuet; Paris, Hachette, in-18°, 1900, 2 fr.

On lira ce livre avec beaucoup de profit et de plaisir: il
est le résultat de ce qu'un esprit sérieux et bienveillant peut
penser de Bossuet, aprés avoir comparé tout ce qui jusqu'ici
a été écrit pour et contre lui. Est-ce le portrait définitif, le
bilan en stricte justice et en complete lumiere? Je ne le crois
pas, et je dirai tout a 'heure pourquoi.

Certes, Bossuet grandit et il grandira toujours davantage
comme éerivain et comme oraleur. La beauté classique de
son style, la simplicité et 'ampleur de son exposition, 1'éléva-
tion de son esprit et de son imagination seront toujours de
plus en plus admirées, parce qu'elles paraissent devoir devenir
de plus en plus rares. Ou trouver aujourd’hui des accents
aussi nobles, aussi soutenus, aussi impressionnants, et une
aptitude aussi merveilleuse 2 saisir et 4 mettre en relief & un
tel degré le coté oratoire des idées, I'éloquence des choses et
la sublimité¢ des sentiments? Bossuet, & ce point de vue, est
incomparable.

Mais, d’autre part, il semble réellement baisser comme
théologien, comme Aistorien, en un mot comme pensenr. On
voit mieux, en effet, comment il a échoué, ou a peu pres,
dans toutes ses ceuvres, sauf, peut-étre, dans sa lutte contre
le quiétisme; je dis pewnt-étre, parce que, l1a encore, bon nombre
lui trouvent des torts et admirent Fénelon., Examinons. Qu’a-t-il
fait de son éléve? Rien. Qu'est devenue sa politique? Rien.
Sa philosophie et, pour préciser, sa physiologie, sa théorie de
la connaissance, sa métaphysique, ont-elles réussi? Non. L’his-
toire, telle qu'il I'a écrite, voire méme celle des Romains et
des Juifs, a-t-elle triomphé? Non. A-t-il créé une école en
théologie? Non. Les casuistes qu'il a frappés, sont-ils vaincus?
Non; ils sont méme plus vivants que jamais. Les protestants
qu'il a cherché a écraser, ont-ils disparu? Loin de 1a; ils se
sont méme développés, sinon en France, du moins dans le
monde, et ses arguments contre eux ont finalement paru trés
faibles. Pitoyable, en vérité, a été son argumentation avec
Leibniz. Ses violences contre Richard Simon ont-elles arrété
la critique exégétique? Au contraire, elles l'ont excitée. Sa
these gallicane a-t-elle triomphé? Nullement; dix ans apreés les
Quatre Articles, Louis XIV lui-méme a laché pied, et l'ultra-



— 150 —

montanisme jésuitique n’a fait qu'envahir de plus en plus la
France et les pays latins. En sorte qu'il ne reste guere de
lui que ses chets-d'ceuvre littéraires. Eh quoi! tant de luttes,
tant d’efforts, tant d’écrits, pour si peu de résultats positifs!
Est-ce sa faute a lui? A-t-il mal vu et mal manceuvré? Pro-
bablement.

Si M. Rébelliau ne 'avoue pas clairement, il semble cepen-
dant s'étre rendu compte assez exactement de cette situation;
car son petit volume contient de grands aveux, quoique voilés
avec bienveillance, sur tous ces points. J'en citerai quelques-uns.

¢« Lors méme qu'il est matériellement le plus fort, sa pensce
est obligée soit & des concessions, soit a des désaveux, soit,
le plus souvent, a des outrances qui la gdtent... (p. 126).
Pour étre un philosophe, ce qui fait défaut a Bossuet, c'est
tout d'abord le propos délibéré d'appliquer a la science de
I'étre en général et de 'homme moral en particulier la raison
seule, et rien que les moyens de connaissance qu'elle admet...
(p. 86). Voila, quand on parle de Bossuet philosophe, les ré-
serves indispensables a faire... (p. 89). Méme dans I'Histoire
untverselle, 1l est facile de relever beawcoup d'erveurs... des
liypotheses hasardeuses . .. des crédulités fdcheuses. .. (p. 102).
Les erreurs de Bossuct ne sont pas toujours de ces fautes
légeres dont aucune ceuvre de longue haleine n’est exempte;
il fait volontiers des suppositions hasardeuses, comme celle
de l'origine orientale des Albigeois, des conclusions outrepas-
sant les faits, comme sa thése erronée de l'autorisation
officielle de la guerre civile par les synodes protestants de
France. Avouons encore qu'il n'a pas su s'affranchir toujours,
en dépcignant les réformateurs du XVI® sitcle, des préjugés
frangais du XTI siécle ... Bossuet s'indigne, avec une insis-
tance qui nous semble aujourd’hui inintelligente ... Toute la
société polie de ce temps se faisait des conditions extérieures
de la piét¢ une idée singulievement Cclroite, ombrageuse et
gourmée . ... Enfin et surtout, confessons que 1'« Histoire des
Variations » ne donne pas Uimpression de I'histoive désinléresseée.
L'auteur est pariiai, il a jugé d’avance, il ne s'en cache point...
De son dessein religieux, résultent forcément des outrances
o des étroitesses » (p. 113-116),

En parlant de la «brutale exécution » de Richard Simon
par Bossuet, M. Rébelliau avoue qu'«elle a soulevé I’indigna-



— 151 —

tion des contemporains comme elle souléeve la notre » (p. 126).
Plus loin, il lui reproche ses «draconniennes étroitesses» (p. 181),
ainsi que sa « réaction vers la tyrannie, pour le silence et les
ténébres »; et il l'accuse d’¢tre devenu «/le proscripteur ou
I"étouffenr de toute histoive et de toule connaissance ». 11 I'accuse
aussi, dans sa discussion avec Malebranche, d’étre «retourné
peu a peu a ses préjugés de jeunesse contre les sciences, contre
la raison » (p. 136).

Sur ses connaissances patrologiques, ¢coutons cet aveu:
«Si a4 fond que Bossuet et étudié les Peres, il les avait
¢tudiés dans le méme esprit que la Bible: pour le profit théo-
logique ou moral, avec la méme soumission dévote, insouciante
des difficultés qui relevent de Pérudition et de la critique. Il
s'en était fait une espéce de concordance ou ces difficultés
disparaissaient. Il les connaissait en prédicateur plus qu’en
lustorien. Aussi les objections de Jurien le trouvent jfort dé-
pourvu ... (p. 145). Cette longue et laboricuse et pénétrante
controverse de Bossuet, & quoi aboutissait-elle? A dloigner wun
pew plus les catholiques des protestants, en rapprochant ceux-ci
des libres-penseurs. Bossuet aurait pu se dire ce que Bayle
disait & Louis XIV: Vos triomphes sont ceux du déisme» (p. 153).

M. Rébelliau prétend que Bossuet, dans la question des
rapports de la monarchie francaise avec le Saint-Siége, a é€té
« sans tendances ultramontaines » (p. 106). Cela est peut-étre
vrai en ce sens que lintelligence de Bossuet n'inclinait nulle-
ment a l'ultramontanisme. Mais, d’autre part — M. Rébelliau
ne doit pas l'ignorer — Bossuet n'avait pas assez de fermeté;
son caractére ¢tait méme faible; il manquait d’os. Et par fai-
blesse de caractere, il a fait le pont a l'ultramontanisme. C'est
sur ce point surtout qu'il faut enfin parler franchement. Voyons,
par exemple, son sermon sur 1'Unité de I’Eglise. Bossuet s'y
contredit formellement; est-ce par défaut de logique? Non;
mais par défaut de caractére. Comment peut-on, d'un coté,
dire avec St. Bernard que le pape n'est pas le premier des
¢véques, mais l'un d'eux, et, d'un autre coté, ajouter que
I'Eglise de Rome a requ en sa plénitude l'autorité apostolique,
a moins qu'il n'attachat & 1'idée de plénitude aucune idée de
primauté? M. Rébelliau avoue ceci: « Parfois, vraiment, on
aurait presque peur d’étre dupe des prestiges d'une rhéiorique
de diplomate, si 'on ne savait avec quelle sincérité fonciere ()



e B =

I'intelligence (?) de Bossuet logeait ensemble les contradictions
utiles » (p. 139). Et M. Rébelliau appelle « merveilles d'équi-
libre » ces contradictions qu'il trouve ufiles, et qui, de fait,
ont été néfastes a la France et a I'Eglise. Oui, Bossuet était
de ces génies unitaires et synthétiques qui voyaient dans le
schisme le plus grand des maux, et qui, pour l'éviter, con-
sentaient & 1'hérésie et au mensonge. [l s'est trompé, parce
que 'unité en dehors de la vérité n'est qu'une duperie. M. Ré-
belliau prétend que Bossuet a ainsi « satisfait les sages, au
moing, des deux partis » (p. 140). Non, il faut avoir le courage
de le dire, il n'a satisfait les sages d’aucun parti, parce qu'il
n'y a pas de sagesse contre la vérité. Bossuet a voulu « adoucir
autant qu'il a pu les termes» des Quatre Articles (p. 140);
mais cet adoucissement mensonger n’a, en définitive, rien
sauveé, et tout s’est terminé par un « dénoliment piteux » (p. 140).
Oui, certes, honte a la lacheté de Louis XIV, et honte aussi &
la lacheté de Bossuet! Dire quon abandonne les « actes »,
mais qu'on n’abandonne pas la «doctrine », quand les actes
n'ont été accomplis que pour proclamer la doctrine, c'est
essayer de se sauver par une subtilité purement jésuitique.
Ici, Bossuet n'a ¢té qu'un caswiste, dans le plus mauvais sens
du mot.

Bref, il en sera de Bossuet comme de Thomas d’Aquin.
Tous deux auront été victimes de leur époque surtout, soit
parce qu’ils ont fait usage des matériaux frelatés de leur époque,
soit parce que les points de vue de leur époque étaient défec-
tueux, pour ne rien dire de plus. ¢« Bossuet, dit M. Rébelliau,
dépendit de som temps plus que son temps de lui » (p. 6). Clest
trés vrai. Aussi Bossuet ne sera-t-il jugé a sa véritable valeur
que lorsque le XVTII® siécle sera exactement connu. Chaque jour
on le connait mieux, en ce qui concerne les lettres, les arts et
I'histoire politique et sociale; mais la théologie du XVII® siécle
est encore trop surfaite et trop mal connue pour que le rdle
théologique de Bossuet soit sainement apprécié. Bossuet a
dit que, de son temps, la vie, dans la haute société, était
corrompue, mais «la foi pure». Il s’est trompé. La foi du
XVII® siecle, en France, n’était pas partout pure; la théologie
Vv €tait subtile, ergoteuse, passionnée et trompeuse; les écoles
y cherchaient moins la vérité méme que leur propre triomphe. 11
faudra bien qu'on en rabatte, et de beaucoup; et déja main-



-y

e 133 —

tenant les admirateurs de Bossuet qui disent: « Ce fut un
grand gallican », doivent pouvoir se convaincre que son galli-
canisme ne fut qu'un gallicanisme de décadence, fort ¢loigné
du gallicanisme du XIII® siécle, bien plus encore du catholicisme
de l'ancienne Eglise indivisée. Le christianisme et la théologie
en France, au XVII® siécle, loin d’étre 1'idéal, ne sont que des
dégénérescences. L'idéal est dans le catholicisme primitif, dont
la liberté et l'ampleur, égales a l'orthodoxie, faisaient place,
en dépit de la papauté romaine, a toutes les vérités et a
toutes les sciences. C'est a cet idéal que la France doit revenir.
E. MICHAUD.

Revue historique (F. Alcan; Paris, 108, boul. St. Germain ; 33 fr.
par an).

La livraison de novembre 1899 contient deux études, qui
méritent 'attention des théologiens.

LLa premiére est une étude de M. A. Luchaire, sur S¢. Ber-
nard. L'auteur commence par faire un trés grand éloge des
facultés de St. Bernard; il le grandit comme & plaisir, et il
personnifie en lui tout le systéeme politique et religieux de son
temps. Puis, il termine en disant qu’il a perdu la plupart des
causes pour lesquelles sa voix puissante avait retenti; qu'il a
fait de Clairvaux le chef-d’ccuvre de l'ascétisme monastique,
et que cependant cette congrégation a ¢été corrompue au
treizieme siécle jusqu'a n'avoir plus rien 4 reprocher & Cluny.
Bref, que fut donc I'ceuvre de St. Bernard? « IL.'opposition
inutile, dit M. Luchaire, d'un homme de génie aux courants
qui entrainaient son sitcle. » Pour moi, je n'oserais appeler
St. Bernard un homme de génie dans toute la force du terme;
en outre, 'opposition qu'il a faite aux mauvais courants qui
entrainaient la papauté vers la domination temporelle, vers la
cupidité, vers la superstition, vers l'erreur, n'a été nullement
inutile. Il a été vaincu, mais la force qu'il a dépensée dans la
lutte pour le bien n'a point été perdue. Ce qui l'a aftaibli,
c'est la passion aveugle et méme brutale qu’il a mise, d’autre
part, 4 servir quelques mauvaises causes, comme celle d'un
mysticisme excessif et antiscientifique. C'est par la précisé-
ment qu'il n'a été ni un saint irréprochable, ni un véritable
homme de génie. Donc, autant il faut admirer St. Bernard,



ce AR

quand il cherche a ramener la papauté a la vérité chrétienne
et a4 la morale chrétienne, quand il combat, non la grande
théologie, mais la scolastique de son temps, quand il traite
les Romains de cupides et de voleurs, quand il reconnait aux
empereurs leurs droits temporels sur la ville de Rome, quand
il se montre le défenseur convaincu des antiques croyances
et I'ennemi des innovations introduites par les théologiens de
son temps, etc., autant il faut le blamer d'avoir traité Abélard
comme il l'a fait, d’avoir en définitive enrayé le mouvement
de la réforme ecclésiastique, d'avoir écrit des paroles comme
celle-ci: « Le chevalier du Christ tue en conscience et meurt
plus tranquille; en mourant, il fait son salut: en tuant, il tra-
vaille pour le Christ. » Etc.

La seconde étude est celle de M. Fr. Rabbe, sur une société
secrete catholique au XVII® siecle, « la Compagnie du saint
sacrement ». Les Anunales de cette Compagnie ont €té écrites
par un de ses secrétaires, le comte Marc-Ren¢ de Vover
d'Argenson, qui a remis le manuscrit a M. de Noailles, ar-
chevéque de Paris, le 24 mai 1696 ; et c’est ce manuscrit qui,
conservé a la Bibliotheque nationale de Paris sous le n°® 14,489
du fonds francgais, fait l'objet de la publication de M. Rabbe.
Cette étude est extrémement intéressante par les détails inc-
dits qu'elle contient sur le fameux parti des dévots fanatiques,
au dix-septiéme siecle, notamment de 1627 a4 1665. Cette Com-
pagnie, qui fut une puissante institution de police religieuse,
fut a4 son origine toute laique, mais elle [init par admettre
comme membres bon nombre de prétres et d'évéques, entre
autres le P. de Condren, Vincent de Paul, 'abbé Olier, le fa-
meux abbé Roquette, méme Bossuet, etc. En dépit de quelques
exceptions, le type de dévot réalisé dans cette Compagnie fut
le dévot intrigant, hypocrite et passionné, que Moliere a voulu
peindre dans son Tartuffe. Aussi la Compagnie a-t-elle déployé
bec et ongles contre ce dernier (p. 299-302).

L.a premiére idée de cette Compagnie fut conc¢ue en
juin 1627 par un des grands seigneurs les plus acharnés a la
ruine du protestantisme, le duc Henri de Lévis de Ventadour,
le fils de cet Anne de Lévis, qui, de son chateau de la
Voulte, avait dirigé, pendant la guerre de religion de 1619 a
1622, les opérations de l'armée catholique contre la ville de
Privas. C'est en 1630 que cette Compagnie prit le nom de



« Compagnie du saint sacrement », parce que, dit d’Argenson,
il lui parut juste que, voulant étre trés secrete et trés cachee,
elle devait revétir les livrées du Dieu caché. Quoi qu'il en
soit, elle se distingua, dit M. Rabbe, « par un mélange incrovable
de spiritualité ignorante et niaise, d'aberrations mystiques, de
prosélytisme effréné, d’astuce consommée, de zeéle intolérant
dénué de toute conscience et de toute humanité » (p. 256).
Elle dirigea sa haine et ses efforts surtout contre les protes-
tants et contre les jansénistes (pp. 278, 287, 295). Elle fut ap-
prouvée par le pape Innocent X en 1652. Elle favorisa l'ceuvre
des missions, la propagande de ses idées et de ses dévotions
a l'étranger, et «le plan de faire de la monarchic francaise
une monarchie universelle au profit du catholicisme (romain),
plan, disait Fontenay-Mareuil, que la prise de la Rochelle avait
rendu plus facile a exécuter pour la France que pour I'Es-
pagne» (p. 282).

Son esprit général et son role ont €té saisis treés exactement
par M. Rabbe dans les lignes suivantes: « La fondation de
cette Compagnie n’est pas un fait isol¢ dans l'histoire religieuse
du XVII® siecle ; elle se rattache étroitement au grand réveil
de l'esprit catholique qui suivit la mort de Henri IV et profita
de l'é¢tat de trouble créé par la régence de Marie de Meédicis
pour s’'emparer de tous les instruments du pouvoir et réduire
a limpuissance tous les efforts de la liberté de conscience
provoqués par la Réforme. Aucun régne plus favorable pour
le succes d'une pareille entreprise que celui de Louis XIII,
-monarque faible, superstitieux et dévot, instrument docile entre
les mains d'un prince de I'Eglise et des Jésuites. De toutes
parts surgissent des réformateurs religieux, des convertisseurs
d'infideles et d'hérétiques, des fondateurs de couvents et de
congrégations, des illuminés et des saints se disant appelés
de Dieu pour combattre l'impiété et I'hérésie et ramener toutes
les sectes 4 l'unité de la foi catholique. Les hommes du monde
se métamorphosent du jour au lendemain en peéres de I'Eglise,
en cGirecteurs de la vie spirituelle. Les gens de qualit¢ ou de
condition, comme on disait alors, se jettent a corps perdu dans
la dévotion la plus extravagante, les pratiques les plus pué-
riles. I1 faut entendre quel cri de triomphe pousse 1'Eglise a
la vue de ces saintes recrues qui lui viennent de la cour et
de la ville, de la magistrature et de 'armée: « Les grands de



— 156 —

Juda, s'écrie loratorien Amelotte, membre de la Compagnie
du saint sacrement, et 'un des grands convertisseurs du temps,
passent dans la tribu de Lévi, et toutes sortes de personnes
de qualité sont appelées a la grace de la prétrise. Les cou-
ronnes de comtes et de ducs se fondent en calices et en ci-
boires. Les docteurs ont fermé les livres de Platon et d’Aris-
tote pour commenter les rituels et les catéchismes. Il ne s’admet
plus au rang des prophetes des personnes tirées de la garde
des bétes, ni qui se nourrissent de meures sauvages, comme
un Amos. »

Ce fut alors en France comme une contagion de fanatisme
que le clairvovant Nicole constatait ainsi en 1667 : « Notre
siecle, qui a été aussi fécond qu’'aucun autre en choses extra-
ordinaires, 1'a été particulietrement en fanatiques, et il semble
méme que les esprits soient tournés, je ne sais comment, de
ce coté-la el qu'ils y aient une pente naturelle. Car, comme
dans les maladies contagieuses on voit d'ordinaire que tous
les autres maux dégénérent en peste et en charbons, de méme
on a vu souvent en ce si¢cle que les dévotions déréglées et
établies sur des caprices humains dégénerent en illusions fa-
natiques. L’histoire des Ermites de Caen a ¢té célébre par
tout le rovaume, ef si 'on avait fait la recherche que l'on de-
vait de la Compagnie du saint sacvemeit, on aurail peut-élre
découvert bien d'autres choses de cetle nature. »

On peut dire en effet que la Compagnie du saint sacre-
ment fut comme la quintessence de l'esprit d'intolérance et de
fanatisme qui présida a ce grand mouvement catholique qui
devait aboutir a la révocation de 1'Edit de Nantes, a l'extinc-
tion de Port-Royal, & 'abolition de toutes les libertés si chére-
ment achetées par un siécle de protestations et de luttes.

C'est surtout a combattre par tous les moyens possibles,
per fas et mefas, 'hérésie de la R. P. R. qu'elle emploie sa
terrible influence, et sous ce rapport elle offre un supplément
précieux a l'histoire, si compléte déja, qu'a retracée de I'Edit
de Nantes le savant et exact Benoit. Nous savons aujourd’hui
d'ou partaient les coups qui ne cessaient dans tout le royaume
de porter atteinte aux garanties stipulées par cet Edit, et a
quel fover s'inspiraient cette multitude d’'arréts rendus contre
les protestants par les parlements, par le Conseil du roi ou
les intendants de province. La Compagnie fut assez puissante



— 157 —

aupreés d'eux pour neutraliser les bonnes intentions que Ma-
zarin manifesta plus d'une fois en faveur des persécutés. Elle
eut bientot, pour 'aider dans cette tiche, cinquante Compagnies
auxiliaires établies sur toute la surface de la France, l'instrui-
sant de tout ce qui se passait dans les provinces et recevant
d’elle toutes les instructions propres a obtenir des autorités
les décisions arbitraires qu'elle désirait. Il reste de cette en-
quéte occulte un monument bien précieux pour l'histoire reli-
gieuse de ce temps, unin-folio?), oli un agent de la Compagnie,
Filleau, a réuni, sur ses indications, toutes les décisions ca-
tholiques rendues contre les protestants en France depuis 1540
jusqu’en 1667 » (p. 249-251).

Bref, tous nos remerciements a M. Rabbe pour sa trés
intéressante et trés utile publication. E. M.

Jules Rov : St. Nicolas I**, 2¢ édit.; Paris, Lecoffre, in-18, 1899;
2 francs.

L’auteur avoue (p. VI) que le pape Nicolas I** est pour
beaucoup, méme dans le wonde catholique, < un objet de scan-
dale ». Pourquoi? Parce qu'on 'accuse « d’avoir fondé son gou-
vernement sur une ceuvre de mensonge, sur des documents
fabriqués, appelés Fausses Décrétales, c'est-d-dire sur des dé-
cisions papales qui ne viennent pas des papes auxquels 1l'au-
teur de ce recueil les attribue, ou qui ne sont pas reproduites
dans leur forme authentique, ou qui sont entiérement fabri-
quees. »

Or, M. Roy veut « justifier » Nicolas I¢*. Il veut le justifier
sur ce premier point, et aussi dans les prétentions qu’il a
¢levées contre Photius et contre 1'Eglise orientale, contre
Hincmar de Reims et contre 'Eglise gallicane, contre Jean de
Ravenne et contre U'Eglise italienne. Photius, Hincmar, Jean
et leurs partisans ont prétendu, en luttant contre les abus de

1 « Décisions catholiques ou recueil général des arréts rendus en toutes les
cours souveraines de France, en exécution ou interprétation des édits qui concernent
Pexercice de la R. P. R., examiné et approuvé par 1’Assemblée générale du clergé
de France, dédié a Mgr le Tellier, ministre et secrétaire d’Etat, par Jean Filleau,
conseiller d’Etat, doyen des docteurs régents és droits en 'Université de Poitiers. »
1668, in-fol.



— 138 —

pouvoir de Nicolas, défendre les droits de leurs Eglises et la
constitution méme de 1'Eglise catholique. M. Roy veut leur
infliger un démenti, malgré les nombreux catholiques qui con-
sidérent ce pape comme «un objet de scandale ». C'est une
grosse entreprise, et la premiere demande que les lecteurs
adressent naturellement a l'auteur, c'est qu'il veuille bien leur
faire connaitre sa compétence et ses sources.

Or, sur le premier point, l'auteur bat en retraite. Non
seulement il trouve de telles questions « fort délicates et vive-
ment débattues », mais il fait formellement l'aveu suivant :
« Je tiens & faire remarquer qu'il n'entre nullement dans mes
intentions de discuter des opinions théologiques qui sont en
dehors du cadre de cette étude (?) ainsi que de ma compé-
fence (7). L'étude que je poursuis est essentiellement du ressort
de T'histoire et du droit, et je m'efforcerai de lui conserver
ce caractere. Je me garderai donc de faire autre chose que
de constater des principes (?) et de rechercher les déductions
qui en ont été tirées, les faits qui en sont la conséquence »
(p. 83.) Quiconque connait tant soit peu les questions ccclé-
siastiques du [X°® siécle sera plus que surpris, il sera méme
profondément étonné qu'un écrivain qui n'est pas un théolo-
gien de profession, ait osé s’aventurer dans une histoire aussi
compliquée que celle-ci. Aussi l'auteur commence-t-il par une
confusion radicale qui vicie toute son étude: il ose appeler
principes les simples prétentions de Nicolas. Un logicien qui
commet une telle méprise a son point de départ, et qui érige
en principes constitutifs de I'Eglise des maximes entitrement
subversives de la constitution méme de 1'Eglise, se juge lui-
méme, soit comme théologien, soit comme canoniste, soit
comme historien. [.e volume de M. Roy n’est donc pas une
histoire, mais une apologie, et une apologie entachée d’incom-
pétence manifeste.

Cette conclusion est encore plus claire, si l'on examine
les sources « de science moderne » indiquées par lauteur
(p. 171-172). A part quelques ouvrages mentionnés pro forma,
ce ne sont que des sources ultramontaines de la plus belle
eau. Il ne faut y chercher, bien entendu, ni Fleury, dont l'es-
prit maintenant est hérétique, ni Guettée, ni Langen, ni Goetz,
ni méme Gasquet, dont Vouvrage sur 1'Empirve dbvzanlin el la
monarchie franque (1888) a sans doute paru trop suspect a



— 1539 —

cause de son ultramontanisme trop modéré. D'ailleurs, indé-
pendamment de ces sources, la mani¢re de raisonner de l'au-
teur est suffisamment caractéristique. Nicolas, dit-il, a vu et
montré dans la papauté comme dans I'Eglise romaine une
triple primauté, celle du sacerdoce, celle de lautorité doctri-
nale et celle de la royauté (p. 72); donc cette triple primauté
existe comme Nicolas 1'a vue et montrée. 11 a afirmé lui-méme
ses prérogatives; doxnc ses prérogatives sont certaines. [l ne
vient pas a l'idée de l'auteur d'examiner si ces fameux prin-
cipes ne sont que de vaines prétentions, en opposition avec
les doctrines et les faits de l'ancienne Eglise; il les accepte
comme des « principes », il en tire les conséquences, celles-ci
sont présentées comme indiscutées et indiscutables (ce qui est
doublement erroné), et le tour est joué! Voila « Saint Nicolas Ier
justifié » ! D’autres diraient et disent: Voila un pape novateur,
ambitieux, ignorant, prévaricateur, destructeur de la constitu-
tion de 1'Eglise, un pape anticatholique et antichrétien. Mais
M. Roy ne parait pas s'en douter; et il se borne simplement
a prétendre que Nicolas [°f « a réussi a établir cette convic-
tion que le pape est linterpréte de la tfoi, le chef de I'Eglise
universelle, qu'il est au-dessus de toutes les assemblées d'évéques,
au-dessus de tous les gouvernements; qu'a sa mort cette idée
a pris corps; qu'elle est formée et qu'elle ne périra pas»
(p. 136). Il ajoute : « Nicolas I** a préparé Grégoire VII »
(p. 138). Clest vrai, mais reste & savoir si c’est un vrai suc-
cesseur des apdtres qui a préparé un vrai successeur des
apdtres suivant la doctrine et les préceptes du Christ, ou si
ce n'est qu'un antéchrist qui a préparé un autre antéchrist.
La question vaut certes d'étre posée. Nicolas I** et Grégoire VII
ont voulu étre « au-dessus de toutes les assemblées d'évéques
et au-dessus de tous les gouvernements », M. Roy T'avoue; or
le Christ n'a-t-il pas dit formellement : « Les princes des nations
les dominent, mais il n'en sera pas ainsi parmi vous; celui
d’entre vous qui voudra étre le premier, devra étre votre
serviteur » (Matth. XX, pp. 25-27).

La Revue a déja publié une étude sur « 'ancienne et la
nouvelle Eglise en Occident au IX® siecle!)» et elle reviendra
prochainement sur le pontificat de Nicolas. Je n’ai donc pas

" Voir les numéros de juillet et d'octobre 18g6.



— 160 —

a discuter davantage, présentement, sur l'apologie tantaisiste
de M. Roy. Toutefois, son volume mérite d'étre signalé comme
curieux, encore a un autre point de vue plus général, en ce
sens qu’il montre ol en est réduite la critique dite historique
dans 1'école ultramontaine actuelle. Par exemple, M. Roy pré-
tend qu'on a attribué aux Fausses Décrétales « une autorité
qu'elles n'ont jamais eue, particuliérement en ce qui concerne
la liberté et l'indépendance de I'Eglise ainsi que l'influence
prépondérante de son chef; qu'elles n'ont rien changé en ces
matiéres 4 ce qui était l'essence méme de la dicipline ecclé-
siastique » (p. VI)! M. Roy veut méme en remontrer sur ce
point 2 Dom Coustant, qui, dit-il, a exagéré linfluence des
Fausses Décrétales (p. 167). M. Roy prétend que, indépen-
damment des Fausses Décrétales, il était « de principe » dans
I'ancienne Eglise que les causes des ¢véques fussent réservées
au pape; que le pape avait le droit de juger tout le monde
et de n'étre jug¢ par personne; que ses décrets, soit en ma-
tiere de foi, soit en matiere de discipline, ¢taient obligatoires
pour toute I'Eglise (p. 148)! On se demande vraiment dans
quels documents les ultramontains fran¢ais étudient l'histoire
de UEglise.

Ce n'est pas tout. M. Roy appelle « régne » le pontificat
de Grégoire I (7 604), de ce méme pape qui a protesté contre
le titre d’évéque universel dans l'Eglise et qui s'est appelé,
lui, éveque de Rome, servus servorum Dei (p. XXIX). M. Roy
enseigne que le VI® concile cccuménique a pris pour «regle»
le symbole du concile romain de 680 (p. XXXI). 11 traite de
« sanction divine » la réponse faite par le pape Zacharie a
I'évéque Burkhard et au prétre Fulrad sur cette simple gues-
tion politique: N'est-il pas juste que celui qui a la puissance
royale en ait aussi le titre ? (p. XXXIII). M. Roy en est encore
a soutenir que l'origine du pouvoir temporel des papes a été
exempte d’ambition humaine et d’habileté politique (p. XXXVTI);
que cette origine doit s'expliquer ainsi: «L'empereur avait
des droits sur I'Occident tout entier, et ces droits, i/ les tenait
du pape, son consécrateur, le pape les tenait lui-méme de
Constantin, qui avait cédé a St. Silvestre ommnes Iftalice Sseu
occidentalium regionum provincias, loca el civitates» (p. d).
M. Roy ne craint pas d'avancer que la papauté, cette torche
incendiaire, a ¢été «le vrai soutien de la politique des Etats,



— 161 —

ainsi que des droits de chacun». Il affirme «son droit a former
le pivot du monde chrétien» (p. XXXV)! Etrange pivof que
cet ambitieux qui se substitue a J.-C. comme chet de 1'Eglise,
qui traite en «adversaire » l'institution métropolitaine, qui veut
dominer les évéques, I'Eglise et les Etats, et qui bouleverse
tout sous prétexte de tout pacifier! Etrange notion de l'ordre,
de la soci¢té et du christianisme! Etrange notion de l'histoire,
de la discipline et du dogme!

M. Roy avoue cependant, finalement, que Nicolas fut un
novateur, en fixant dans son sens & lui des choses qui jusque
14 avaient été comprises en un sens contraire, «Ce qui est
bien certain, dit-il, c’est que le IX® sieécle, pour le droit ecclé-
siastique, fut une période de mouvement et d’agitation, qu'il
s’y fit un travail profond qui dut avoir pour but de fixer bien
des points sur lesquels on n'avait pas encore eiu besoin de
S'arvéter scrieuscment» (p. 157). En vérité, les Peres et les
Saints des huits premiers siecles ont ¢été bien étourdis, bien
légers, si les choses en question étaient réellement essentielles
a4 la vie de 1'Eglise, & la foi et & la sainteté. M. Roy continue:
«Une preuve évidente de ce fait, c'est que nous voyons les
experts les plus distingués tomber dans d'étranges contradic-
tions. ... Ces contradictions chez les esprits les plus distin-
gués du IXe® siecle nous prouvent que le droit public reposait
bien moins sur des constitutions que sur des précédents et
qu'il n’¢tait défini & peu prés nulle part» (p. 160). Habemus
confitentemn reum. La vérité est que la doctrine de J.-C. était
définie, que ses préceptes étaient définis, que ses moyens de
salut étaient définis, que la constitution de I'Eglise était définie,
et que Nicolas I*", en contredisant & toutes ces choses définies,
précieusement conservées par l'ancienne Eglise, a été¢ le fon-
dateur d’une Eglise nouvelle, 1'Eglise papiste, anticatholique
et antichrétienne. E. MicHaub.

Wenzel VLeek: Franz de Paula Graf Schonborn-Buchheim-
Wolfsthal, Kardinal der hl. rémischen Kirche, Erzbischof von
Prag, Metropolit und Primas des Konigreichs Béhmen. — Am
Grabe des Erzbischofs Schoénborn. Erinnerungen und Er-
wigungen. Prag 1899.

Rosmini hat einst einem Bischof, der sich bei ihm Rat ge-
holt, wie er sich in den Wirren der Gegenwart zu verhalten
Revue intern, de Théologie, Heft 29, 1900, 11



— 162 —

habe, geantwortet: ..Jeder Hirte der katholischen Kirche erfiille
heute seine Mission am besten und zeige sich auf der Hohe
derselben, wenn er sich jeder Teilnahme an irgend welcher
politischen Kontroverse enthilt, sich zu gunsten keiner Faktion
ausspricht, sich darauf zurtickzieht, allen Menschen in gleicher
Weise und allgemein die Gebote der Gerechtigkeit., Liebe,
Demut, Sanftmut und Giite zu predigen ... Ich meine, der
Bischof misse in diesen Zeiten vor allem cinen Balsam von
Liebe und Giite auf die Wunden der Menschheit triufeln.” Wer
nennt die Bischéfe der romischen Kirche, die diesem Bilde ent-
sprechen? Auch der am 25. Juni 1899 verstorbene Erzbischof
von Prag, Graf Schonborn, gehorte nicht zu ihnen. Obige zwei
Schriften sind freilich Dithyramben auf den Kardinal. Dass
der Mann eine glinzende Clarriere gemacht hat, darf man ruhig
zugeben. Geboren zu Prag am 24. Januar 1844 als dritter Sohn
des Reichsgrafen Erwin Schonborn, war er anfiinglich fiir die
diplomuatische Laufbahn bestimmt und widmete sich demgemiiss
juridischen Studien an der Prager Universitit, Da kam das
Jahr 1866. Der junge Graf trat in ein Kirassierregiment und
beteiligte sich als Lieutenant an den Kémpfen bei Nachod und
Koniggratz. Nach dem Kriege kehrte er nach Prag zuriick
und beendete seine juridischen Studien, Statt jedoch in die
diplomatische Laufbahn einzutreten, widmete er sich nunmehr
in Innsbruck und Rom theologischen Studien und wurde im
August 1873 von Kardinal Schwarzenberg zum Priester ge-
weiht. In den Jahren 1874 und 1875 weilte der Neugeweihte
in Rom, wurde dann. in die Heimat zurlickgekehrt, Kaplan in
Plan, 1879 Vizerektor, 1882 Rektor des Prager Klerikalseminars.
Im Jahre 1883 starb der Budweiser Bischof Jirsik; Graf Schon-
born wurde sein Nachfolger. Aber nur zwei Jahre verwaltete
er dieses Bistum. 1885 wurde Kardinal Schwarzenberg in die
Ewigkeit abberufen, und Graf Schonborn bestieeg nunmehr den
erzbischoflichen Stuhl von Prag. 1889 wurde er Kardinal. —
In wunderbarer Ubereinstimmung rithmen beide Schriften
Schonborns ILiebe zum czechischen Volke und zum riamischen
Stuhle. In ersterer Richtung nennt ihn Vlcek in einem Atem mit
Kardinal Schwarzenberg: .Sie entstammten nicht czechischem
Blute. sie waren Nachkommen alter deutscher Geschlechter:
auch nach ihrer politischen Uberzeugung waren sie vor allem
Osterreicher alten Schlages: sie wollten, dass das Habsburger-



— 163 —

Reich im Sivune der pragmatischen Sanktion und des Oktober-
Diploms einheitlich und miichtig sei, aber zugleich von seinen
historischen Grundlagen nicht abweiche und einen sicheren
Schild aller Nationen bilde, allen ihre Rechte, ihre Sprache,
ihre witten und Eigenttumlichkeiten belasse und allen gleich
gerecht werde.” Dennoch wird eines auftallenden Unterschiedes
zwischen beiden gedacht. Schwarzenbergs Umgangssprache
blieb die deutsche: ebenso las er nur deutsche Biicher und
Zeitschriften. Schonborn hingegen hat sich mit Bienenfleiss das
(Czechische angeeignet und sprach und las am liebsten Czechisch.
Als er nicht lange vor seinem Tode die Stadt Tabor besuchte,
begriisste ihn ein Staatswiirdentriager in deutscher Sprache.
Schinborn unterbrach ihn jedoch sotort mit den Worten: . Bitte,
('zechisch zu sprechen, in Tabor immer Czechisch.” Eine Lieb-
lingstrage des Lirzbischots an jingere Mitglieder des bohmischen
Adels war: .Nun, was macht Ihr Czechisch?® So wurde dieser
Abkommling eines alten rheinischen Geschlechtes, das dem
Deutschen Reiche einst drei Kurfiirsten gegeben hatte, ein
Parteigiinger der Czechen und Gegner der Deutschen. — In
Kirchlicher Beziehung wird man schwer Berithrungspunkte
zwischen Kardinal sSchonborn und Kardinal Schwarzenberg
auffinden kénnen. Von Kardinal Schwarzenberg durfte einer,
der ihn kannte, sagen: . Der Firsterzbischof von Prag, Kardinal
Schwarzenberg, hatte von jeher eine antijesuitische, der Wissen-
schaft ergebene Richtung, war ein treuer Anhinger der Giinther-
schen Philosophic und trat fiir diese ein mit vieler Ausdauer:
er gehorte zu jenen Bischofen, welche sich zu guuasten der
deutschen Gelehrtenversammlungen aussprachen: er hatte keine
Ader eines Infallibilisten an sich.® (v. Schulte. Der Altkatholi-
zismus, pag. 242, Schonborn hingegen war in allen seinen
Fibern pipstlich. Die Diocese Prag trachtete er mit einem
neuen Band an Rom zu Ketten: die Theologiestudierenden aus
dem Konigreich Bohmen soliten in Rom Studien obliegen und
vou dort zurickkehren .als vollkommene und erleuchtete
Priester, welche das romisch-czechische Zusammengehen pflegen
und die Gedanken Leos XITI. verbreiten sollten®. (Vicek, pag. 16.)
Sein Sinnen und Denken war: Rom und Prag. So gehorte er
mit zu jenen, die es verschuldeten. dass ein Teil des héhmischen
Volkes, und wahrlich nicht der schlechteste, aut den Plan trat
mit dem Feldgeschrei: Los von Rom und Prag! Und daran



— 164 —

dndert nichts das Lob, das dem Heimgegangenen in beiden
Schriften gespendet wird, dass er .ein guter und edler Mensch®,
.ein goldenes Herz®, ,ein Kavalier, wie er sein soll* war. Ein
Bischof nach der Zeichnung Rosminis war er nicht.

Pfarrer SCHIRMER.

Petites Notices.

* The Amervican Journal of 7Theology (Chicago), La livrai-
son d'octobre 1899 contient, entre autres articles intéressants:
une ¢tude du Rev. W. Rupp, sur les « ethical Postulates in
Theology »: une de MM. les prof. Hardy Ropes et Ch. Torrey
sur les « Logia », publiés et commentés par le Dr. Resch; un
traité ineédit du XII°® siecle contre les manichéens d'Italie, avec
une introduction par F.-C. Conybeare ; une étude de F.-P, Badham
sur le martyre de St. Jean; et de nombreux articles de critique
théologique. — Des lecteurs regrettent vivement que les Index
qui terminent chague livraison soient rédigés sur un plan
trop compliqué, qui rend les recherches par trop difficiles.
Pourquoi ne pas suivre le simple ordre alphabétique ? D'autant
plus que la plupart des volumes et des articles mentionnés
touchent & plusieurs branches de la théologic et ne sauraient
¢tre exactement classés dans une seule.

* Ferd. FABRE : (Fuvres choisies, par M. Pellisson; Paris,
Delagrave, in-12. Ce petit et élégant volume est précieux pour
les lecteurs qui n'ont ni le temps ni la possibilité de lire les
romans ecclésiastiques, dans lesquels I'habile romancier a peint
la vie du clergé francais avec tant d'exactitude et d’esprit.
Outre une intéressante notice sur l'auteur, on y trouvera des
extraits de Vabbé Tigrame (1873), de Mon oncle Célestin (1881),
de Ma wvocation (1889), etc.

¥ Fr. FUNCK-BRENTANO : Le drante des poisons, Paris, Ha-
chette, in-18, 1899, 3 fr. 50. Ces ¢tudes sur la société du
XVII® siecle et plus particulierement sur la cour de Louis XIV
d’apres les archives de la Bastille, sont du plus palpitant in-
térét. C'est le récit d'un procés poignant, jugé par la célebre
Chambre ardente. Louis XIV crut l'ensevelir dans une nuit
impénétrable en faisant briler, dans la cheminée de son propre



— 165 —

cabinet, les pieces de procédure ; les patientes investigations
de M. Funck-Brentano ont retrouvé des textes échappés aux
flammes. L’auteur ¢largit le récit en placant le drame dans
son milieu: la Cour du Roi. La marquise de Brinvilliers, la
marquise de Montespan y apparaissent dans leur vrai jour:
figures tragiques et imposantes tirées, semble-t-il, des tragédies
de Racine qui s'en est vraisemblablement inspiré. Le livre
contient un tableau treés neuf de la vie des sorcieres, des ma-
giciens et des devineresses qui eurent une action si impor-
tante sur la société du XVII® siécle. On sait que Racine lui-
méme fut impliqué dans le « Procés des Poisons ». M. Funck-
Brentano recherche dans quelle mesure 'accusation était fondée.
Une autre étude sur la « Mort de Madame », la gracieuse Hen-
riette d’Angleterre, duchesse d'Orléans, écrite en collaboration
avec le professeur Brouardel, doyen de la Faculté¢ de Méde-
cine, fournit la solution définitive du probléme, souvent agité :
« Madame est-elle morte empoisonnée ? » La plume de M., Funck-
Brentano, colorée et légeére, donne a ses études historiques
I'intérét dramatique et la vivacité d'un roman.

#*P.J. vaN HARDERWYK, Oud-Katholiek Pastoor, Schiedam:
Petrus en het Primaat in de oude Kerk. Antwoord naar aanlei-
ding der brochuren van Prof. G. J. P. J. Bolland en Dr. H. J.
A. M. Schaepman: Rotterdam, R. Reisberman (Hendriksen),
1899 Preis Fr. —.60. — Prof. Bolland hat in einigen Bro-
schiiren das romische Primat und auch die Orthodoxie ange-
fallen. Herr Schaepman, ein romischer Professor, hat hierauf
geantwortet. In dieser Broschiire verteidigt Pfarrer von Harder-
wyk die Echtheit von Matth. 16 und zeigt die manchen
Filschungen, Verdrehungen, Verkriippelungen und Auslassungen,
welche darch Schaepman gemacht sind, in seinem . Beweis-
platze~ (!) aus der H. Schrift und den Kirchenviitern um das
papalistische System zu retten.

Pfarrer van Harderwyk zeigt im ersten Teil seiner Bro-
schure, dass ein Primat von Petrus in der alten Kirche nicht
bekannt ist und die Machtsanspriiche Roms energisch bestritten
werden; im zweitenr Teil, dass das Primat von Jakobus und die
Kirche von Jerusalem gewesen ist: im dritten und letzten Teil
werden die unverschiinten Filschungen besprochen, welche
Rom schon in der ersten Zeit der Kirche in Arbeiten von
Kirchenviitern und Konzilienbeschlissen gemacht hat.



— 166 —

Wird vieles in dieser Broschiire uns schon bekannt sein
durch die Arbeiten von Reinkens, L.angen, Friedrich und andern,
die Broschiire giebt doch viele neue Gegeben und ist nicht
weniger interessant, weil ein Mitglied der hollandischen Kirche
dieses wichtige Thema im Holliindischen zum erstenmal behandelt.

E. v. d V.

* Prof. K. Hivry: Politisches Jahrbuch der schweizerischen
Eidgenossenschaft; XIII. Jahrgang, 1899; Bern, Wyss, in-18,
710 S. — Ce volume contient une sorte de revue religieuse
de Vannée, qui tire son importance soit des faits et des docu-
ments relatés, soit surtout des appréciations personnelles de
Pauteur: M. le prof. Hilty est, en effet, 'un des penseurs les
plus distingués de la Suisse. Les faits qu’il cite se rapportent
non seulement & la Suisse, mais encore aux autres pays, non
seulement aux diverses Eglises chrétiennes, mais encore &
I'islamisme, au boudhisme, etc. (pp. 453-483). On trouvera
(pp. 677-699) le texte trancais de l'encyclique de Léon XIII au
clergé de France.

* H. LESETRE : S'* Genevieve ; Paris, Lecoftre, 2¢ édit., in-12,
1900, 2 fr. Dans une courte préface, 'auteur rappelle les cri-
tiques qui ont ¢té élevées contre la valeur du premier ma-
nuscrit dans lequel a ¢té consignée la vie de la Sainte, puis
les réfutations de ces critiques par l'abbé Duchesne, par
C. Kohler, etc. Mais ne va-t-il pas trop loin lorsqu’il prétend
transformer la modeste bergeére de Nanterre en « mere de la
patrie » 7 Au liecu de la grandir, n'a-t-il pas plutdt aitére les
traits de sa vraie physionomie en la rapprochant (on ne sait
ni pourquoi ni comment) de Marguerite-Marie Alacoque (p. 21)?
L’auteur a cru devoir faire quelques réflexions sur la fréquence
des miracles dans la vie de la Sainte, comme s'il avait senti les
doutes qu'ils soulevent dans 'esprit des lecteurs; malheureuse-
ment les réflexions de l'honorable curé de Saint-Etienne du
Mont sont absolument insuffisantes; tout son récit, d'ailleurs,
trahit plus de zeéle que de critique.

* T. Rev. N. MILAS, évéque de Zara: Documenta spectantia
historiam  orithodoxe Diweceseos Dalmnalie ei Istrice a XV
usque ad XIX szculum; Volumen I; laderze, S. Artale, in-8°,
501 p., 1899. Dans sa préface, le savant auteur indique les
archives dans lesquelles il a puisé les documents édités par



o [T

lui, et il fait remarquer qu'il s'est fait un devoir de ne publier
que ceux qui lui ont paru absolument authentiques et dignes
de foi (quee omnino authentica et certe fidei essent, preater-
missis illis quee authentica ratione carerent vel parum sincera
viderentur). Ce premier et trés important volume contient
193 documents, dont le premier est du 27 avril 1412 et le
deirnier du mois de juillet 1796.

#* Fr. ROGET : Pensédes ;| Geneve, Georg, in-18, 200 p., 1899. —
Beaucoup de ces pensées sont tres religieuses ; c’est dire qu'elles
sont tres sérieuses, élevées, purifiantes et fortifiantes. L'auteur
est quelquefois d'une sincérité brutale contre les clergés qui
font de la religion une sorte de magie et d'exploitation, et qui
ménent & 'athéisme. Protestant, il n’épargne pas plus les pro-
testants que les autres. A certains pasteurs il reproche de faire
des chrétiens comme on fait des musiciens, et de se croire
trés avanceés quand ils leur ont enseigné la gamme protestante.
Aux catholiques-romains il lance cette vérité: « Il y a des gens
qui s'imaginent aller en paradis menés en volture par un
cocher mitré et par des chevaux en camail; on n'y va que
sur ses pieds.» Et encore: «La légende semble nécessaire a
la foi, et, par l'abus de la légende, la foi périt. » Un critique
cenevois a dit de ce petit livre « qu'il est riche de substance,
angoissant comme le point d'interrogation éternel de la vie,
frotté d'un suc amer qui fortifie; qu'il est le produit de toute
une ¢époque de culture disparue, oti les esprits ¢taient d'une
qualité plus distinguce, les luttes plus héroiques et les cceurs
mieux trempés ».

* SAINTE-BEUVE: Puages choisies, par H. Bernes; Paris,
Colin, 4 fr. Ces extraits se rapportent surtout a la critique
littéraire. Toutefois, les pages sur Bossuet nous donnent le
droit d'en parler ici. Elles sont anciennes (1862), et toujours
nouvelles, en ce sens qu'il est toujours opportun et sage de
remettre & leur vraie place les choses et les hommes, méme
les hommes de génie. Sainte-Beuve a admiré Bossuet, puisqu'il
I'a appelé «1'homme le plus véritablement ¢éloquent que nous
ayons eu dans notre langue »; mais, s'il lui a accordé¢ tout ce
qui lui est di, il a insisté, et avec raison, pour qu'on ne lui
accordat pas toute chose. « Ne lui accordons pas, a-t-il dit,
d’étre un historien accompli, ni méme un historien équitable,



— 168 —

ni un philosophe et un arbitre impartial des questions philo-
sophiques, ni un ami, & aucun degré, de l'examen et de la
critique. » Il ajoute qu'on a eu tort également de 'appeler un
Pere de 1'Eglise, parce que le rdle qu'il a consenti a jouer
n'a ¢té nullement le rdéle d'un Peére de I'Eglise. Sainte-Beuve
l'appelle « un conseiller d’Etat » de Louis XIV, et il lui reproche,
au sujet de la controverse avec Leibniz, de n'étre entré a
aucun moment dans I'esprit méme de cet essai de conciliation
chrétienne supérieure. Bref, il faut lire tout ce morceau tres
perspicace et tres fin.

* C. STAGE : Geist und Leben, Epistelpredigten, II. Band ;
Berlin, Schwetschke, in-8°, 587 S., 1899, Mk. 7. — Ces 72 pré-
dications ne sont pas dues a M. Stage seulement, mais 4 70 autres
pasteurs; elles forment le cycle d'une anncée, en y compre-
nant, outre les simples dimanches, les principales fétes. Des
tables tres précises facilitent les recherches sur les textes des
Ecritures qui ont été expliqués. La variét¢ des explications
et des points de vue n’est pas un des moindres attraits de ce
volume instructif et substantiel.

¥ Theologischer [ahresberichit (1898), von Prof. HOLTZMANN

und KRUGER; Berlin, Schwetschke ; — Erginzung zur zweiten
Abteilung, Kirchengeschichte von 1648 an, bearbeitet von
A. Hegler ; Mk. 2 ; — Vierte Abteilung, Praitische Theologic

und Kirchliche Kunst, bearbeitet von Marbach (Kalfechetik),
Lilmann (Pasloraltheologie), E. Foerster (Kivclienrecht wund
Kivchienverfassung), Hering (Rirchliches Vereinswesen id
christliche Liebesthitigkeit), O. Everling (Die FPredigl, ilre
Theorie und Praxis, und die Erbauungslitteratur), Hasenclever
(Kirchiiche Kunst), und Fr. Spitta (Liturgik); Mk. 8.

#* Major W. H. TurTtON: The Truth of Christianitv, being
an Examination of the more important arguments for and
against believing in that Religion ; new edition; London,
Kegan, 1897 ; 3 s. Cet ouvrage, gqui est une sorte de théodi-
cée chrétienne, est divisé en 25 chapitres répartis en 4 livres,
Le 1 livre traite de 1existence de Dieu, le 2¢ de la Révéla-
tion, le 3¢ de la religion juive, le 4¢ de la religion chrétienne.
Le Church Times a dit de l'auteur: « His own standpoint is
that of a convinced English Churchman, and his work includes
an admirable and lucid Chapter on the « Three Creeds », in which
he shows why Dogma is essential to Christianity. »



e 16D ==

* Dr. J. WATTERICH : Die Gegenwart des Hervn tm heiligen
Abendmall, eine biblisch-exegetische Untersuchung ; Heidel-
berg, C. Winter, 1900, — Der Verfasser schliesst seine
Studie wie folgt: « Bekannt ist die Stellung Theodorets als
Koryphie der den halben Orient vertretenden antioclienischen
Schule und seine Gegnerschaft zu der Schule von Alexan-
drien, die die andere Hilfte des Orients beherrschte. Das
Haupt dieser, der Geisteserbe des grossen Athanasius, war
der energische und scharfsinnige Patriarch von Alexandrien,
Cyrill. Obgleich in der Bekdmpfung des Nestorius nicht
einig mit Theodoret, stimmt er mit ihm in Bezug auf die
Art und Weise der Gegenwart Christi in der heiligen
Eucharistie, ndmlich in dem Bekenntnis der Konsubstantia-
tion des verklidrten Leibes und Blutes Christi zugleich mit
und in Brot und Wein vollig iiberein; Cyrill ist der erste
Kirchenvater, der sich bemiiht hat, das Wie der Gegenwart
des Herrn in der heiligen Fucharistie klarzustellen. Der
Besieger des Nestorius bekennt sich enischieden und wvollbe-
wusst zur Konsubstantiationslehre. ... Die Bewegung, welche
im [X. Jahrhundert mit Paschasius Radbertus ecinsetzte und
mit dem 4. Lateranischen Konzil unter Innocenz IIl. abschloss,
war keine gesunde Entwickelung, sondern ein verhingnis-
voller Riickschritt, eine den wiirdigen Anfang erstickende
Gewaltthat, eine Herausforderung an die elementarsten
Denkgesetze, auf denen alle Religion ruht, eine direkte und
dazu gdanzlich unnotice Gefihrdung des zartesten, innersten
Heiligtums der Erlosung. Es konnte nicht Wunder nehmen,
dass ein Abgrund dem andern rief, dass eine Ubertreibung
die entgegengesetzte andere reizte, auf die Zranssubstai-
tiationslehre des Paschasius die eben so falsche svmbolische
Verflichtigung des Sakraments von Berengar folgte. Die
Wahrheit, die in der Mitte lag, in der Konsubstantiations-
lehve, wurde versclimndnt. »



— 170 —

Librairie.

L. BonNET : Evangile de Jean et Actes des apodtres, avec in-
troductions, analyses et notes exégétiques; 2¢ édition aug-
mentée par A. Schreeder; Lausanne, Bridel, in-8°, 10 fr.

L. DELISLE: Notice sur un registre des procés-verbaux de la
Faculté de théologie de Paris, de 1505 4 1533; Paris, Klinck-
sieck, in-4°, 1899. (Voir la Revue internationale de Théologie,
janvier 1899, p. 210).

Alex. Ot1TO: Henvmungen des Christeniums, Orthodoxien nd
Gegner : 11. Heft; 1. Aus der Zeit der apostolischen und ka-
tholischen Kirche ; 2. Augustinus ; 3. Moderne Ketzerrichterei.
— Berlin, Schwetschke, in-8°, 123 5., 1899 ; Mk. 1.60.

Rev. M. PHILLIPs : The Teaching of the Vedas, what Light
does it throw on the Origin and Development of religion ?
London, Longmans, Green & Co., 6 s.

A. Picard et fils, éditeurs (Paris, 82, rue Bonaparte): Biblio-
graphie hellénique, par E. Legrand, 4 vol. in-8°, 100 fr.; —
La désolation des églises, monastéres et hopitaux en France
pendant la guerre de cent ans, par le P. H. Denifle, 3 vol,,
27 tr. — La chaire francgaise au XII® siecle, par 'abbé
Bourgain, in-8°, 3 fr.; — Hildebert de Lavardin, archevéque
de Tours, par A. Dieudonné¢, in-8°, 6 fr.; — Guillaume
d’Auvergne; évéque de Paris, par N. Valois, in-8°, 3 fr. —
Nous reviendrons prochainement suy plusieurs de ces impor-
tants ounvrages.

Fr. THUDICHUM : Kirchliche Filschungen ; 111, die Vergdtterung

der Apostel, insbesondere des Petrus; Berlin, Schwetschke,
1899 ; Mk. 2.




	Bibliographie théologique

