
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


759

VARIETES.

I. — Wichtigkeit eines katechetisch-homiletischen
Seminars für Studierende der Theologie.

Das Lebensziel des Theologie - Studierenden ist — in der
Regel Avenigstens — die Seelsorge. Die Grösse dieses Berufes
bezeichnet in ergreifender Kürze des Apostels Wort: „h-eov ydg

sff/.isv avvsoyoF (1 Kor. 3, 9) — Gottes Mitarbeiter an der
Menschenseele! Die Hauptseite dieses erhabenen Berufes bezeichnet
derselbe Apostel mit der Mahnung an seinen Schüler: „xrjgv^ov
ròv Xóyov" (2. Tim. 4, 2). Wie der Seelsorger dies thut, als
Katechet und als Homilet, darauf kommt es an, davon hängt
Aieles, ja alles ab.

Betrachten wir zunächst den Katecheten. Dessen Thätigkeit
geht über die enge Wortbedeutung des „xcctijxsìv" und „xrjQVffffsiv"
hinaus; er ist Lehrer und Erzieher. Das betont schon Hirscher
in seiner Katechetik. Er soll seine Katechumenen nicht bloss

unterrichten, sondern für das Reich Gottes heranbilden, darum
nicht bloss ihren Intellekt, sondern auch ihr Gemüt und ihren
Willen beeinflussen und bearbeiten. Gregor der Grosse verlangt :

„Quatenus quisquis se ad sacerdotem junxerit, sale sermonis
ejus conditus recédât" (Hom. 17 in Evang.). Das gilt in erster
Linie A*on dem jungen Katechumenen. „Sale sermonis ejus
conditus" — also nicht bloss unterrichtet, sondern auch
erquickt, gefestigt. Der Unterricht muss so beschaffen sein, dass

er nicht bloss die Erkenntnis vermittle, sondern auch Erhebung
des Herzens imd Festigung des Willens zum Zwecke eines christlichen

Wandels erziele, den Zögling zu einer sittlich-religiösen
Persönlichkeit erziehe. Die Aufgabe ist überaus schwierig.
Eine richtige Methode des „xiqQv'Çov tòv Xóyov" ist Haupterfor-
dernis. Der Katechet muss zu Comenius und Pestalozzi in die
Schule gehen: lehrt ihn Comenius die logische, so lehrt ihn
Pestalozzi die psychologische Seite des Unterrichts; zeigt ihm



— 760 —

jener den synthetischen, so zeigt ihm dieser den analytischen
Lehrgang — beide ergänzen sich. Vor allem gilt es, die

richtige Auswahl und Anordnung des Stoffes zu treffen ;

danach die richtige Bearbeitung oder Darstellung desselben. Will
z. B. der Katechet eine Erzählung der hl. Geschichte dem Zögling

vermitteln, so AAird er dieselbe zunächst selbst erzählen,
und zwar anschaulich, klar und lebendig, um gleich vron
vornherein die Aufmerksamkeit des Schülers zu fesseln ; dann Avird

er die Erzählung erotematisch zu bearbeiten und dem
Verständnis des Zöglings nahezubringen suchen; zuletzt lässt er
den so bearbeiteten Abschnitt den Schüler selbst erzählen. Nur
zu oft wird der Fehler gemacht, dass entweder nur akroama-
tisch oder nur erotematisch A-orgegangen Avird. Dort freilich,
avo es sich um die Erwerbung positiver Kenntnisse handelt,
Avie an höheren Schulen, hat die crotematische Lehrform ihre
Schranken. — Sehr wesentlich ist ferner der katechetische
Vortrag. Sprachrichtigkeit, Deutlichkeit, Bestimmtheit müssen
im Interesse des Intellekts, Würde und Schönheit, Lebhaftigkeit

und Kraft im Interesse des Gemütes und Willens gefordert
Averden. Der Ton des Vortrags sei gleich fern von pädagogischer
Tändelei Avie ATon jener monotonen Salbung, die ermüdend
Avirkt, auch Avenn sie mit paränetischen Zuthaten geschmückt ist.

Allein dies alles findet der Studierende der Theologie nicht
in einer glücklichen Stunde, avìc man einen Schatz findet; es

muss erworben werden, und zwar erAvorben Averden durch
praktische Anleitung und Übung.

Wir haben ein Analogon bei den Lehramtszöglingen der
Volksschule. Herbart war es, der sich nicht begnügte,
Pädagogik theoretisch zu lehren, sondern mit seinem akademischen
Lehrstuhl ein pädagogisches Seminar für seine Hörer eröffnete.
Heute ist mit jeder Lehrerbildungsanstalt eine Übungsschule
zur praktischen Ausbildung der Lehramtszöglinge verbunden.
Sie bietet ihnen die notAvendigen pädagogischen Anschauungen
in der Form der Hospitierung beim Unterrichte, aber auch
Gelegenheit zu selbständigen Lehrversuchen. Referent hat
derartige Lehrübimgen aus eigener Anschauung kennen gelernt.
Hat ein Zögling eine solche vorgenommen, so giebt er danach
eine Selbstkritik ab. Daim kritisieren die Kollegen und zuletzt
der Lehrer. Ein solches Kritikum ist ein Stück praktische
Pädagogik. Est ist zugleich eine Übung in dem „yvcölli ffsavTÓv".



— 761 —

Liegen doch die Ursachen eines unterrichtlichen Misserfolges
mit wenigen Ausnahmen in der lehrenden Persönlichkeit selbst
Das Kritikum bringt ihn zur Erkenntnis seiner Schwächen und

ermöglicht ihm die Abstellung derselben. Zwei Jahre nimmt
der Zögling an diesen Lehrübungen teil, und diese zwei Jahre
Praxis sind für die GeAvinnung eines pädagogischen Gedankenkreises

und für die Erwerbung eines intensiven Berufsinteresses
bedeutungsvoller als vier Jahre der besten theoretischen Unter-
Aveisung. Denn Avenn auch im Lehramte nur jener Praxis ein
Wert zukommt, welche von der Theorie, von der Wissenschaft
erleuchtet ist und unter Avissenschaftlicher Beurteilung und
Klärung Sicherheit des Lehrens erzielt: so sprechen Avir anderseits

nur jener Theorie einen Wert zu, Avelche fähig ist, einen
bestimmenden Einfluss auf das Wollen und Handeln des
Zöglings auszuüben.

Eine pädagogische Praxis hat auch der Theologie-Studierende,

soll er ein guter Katechet Averden, bitter nötig. Und
ist ihm auch dieselbe nicht immer auf dem obbezeichneten
Wege erreichbar, so bietet das katechetische Seminar schon
dadurch einen nicht hoch genug anzuschlagenden Gewinn, dass
der Leiter desselben Avenigstens einmal Avöchentlich einen
bestimmten Abschnitt aus dem Katechismus (biblische Geschichte,
Kirchenlied) mit den Mitgliedern des Seminars in katechetischer
Form behandelt.

Das „xìjQv'Cov tòv X.óyov" gilt ferner im engeren Sinne dem
Prediger. Die Wichtigkeit des Gegenstandes erhellt aus der
Grösse des ZAveckes : Befreiung und Heiligung der Seelen durch
die Wahrheit aus Gott. Wir möchten es darum auch gern
sehen, dass die Homiletik als selbständige Disciplin der
praktischen Theologie ihre Aufgabe Avissenschaftlich löse, nicht aber
im Schlepptau der Rhetorik gehe. Schon die herkömmliche
Regel A-on der Erfindung des Themas (inventio) lässt sich auf die
geistliche Rede nicht schablonenmässig anAvenden. Der Stoff
ist dem Prediger gegeben: er schöpft ihn aus der hl. Schrift.
Über die unerschöpfliche Tiefe der Schrift sagt Augustinus:
„Tanta est enim christianarum profunditas litterarum, ut in eis

quotidie proficerem, si eas solas ab ineunte pueritia usque ad
decrepitam senectutem maximo otio, summo studio, meliore in-
genio conarer addiscere ." (Ep. 137). Dass aber der
Prediger der ewigen Wahrheiten sich bedient, um damit die in



— 762 —

der Zeit nahegelegte Aufgabe zu lösen, ist klar. Alle grossen
Redner der Kirche sind Dolmetscher ihrer Zeit geAvesen und
haben beachtet, Avas dem lebenden Geschlechte nach dem
unveränderlichen Gesetze des Evangeliums not thut. So wird
denn der Prediger den Anforderungen des Zeitalters, sowie der
Sonderstellung der Gemeinde in demselben gebührende Rechnung

tragen; er Avird aus Bibel und Weltgeschichte, aus
Seelsorge und vom Markte des Lebens schöpfen und das aus
irdischen Quellen Gewonnene ins Licht der Offenbarung rücken.
Daraus ergiebt sich dann die Anordnung des Stoffes (dispositio)
naturgemäss von selbst. Auch die Darstellung (elocutio) wird
sich nicht sklavisch an die Regeln der Rhetorik zu binden
haben. Es ist wieder Augustinus, der sich über den
bewunderungswürdigen Charakter der Sprache der hl. Schrift äussert:
,.Modus autem ipse dicendi, quo sancta scriptura contexitur.
quam omnibus accessibilis, quamvis paucissimis penetrabilis,
Ea, qua? aperta continet, quasi amicus familiaris sine fuco ad

cor loquitur incloctorum atque doctorum. Ea vero, quœ in
mysteriis occultât, nec ipsa eloquio superbo erigit, quo non
audeat accedere mens tardiuscula et inerudita qnasi pauper ad

diAitem, sed invitât omnes humili sermone, quos non solum
manifeste pascal, sed etiam secreta exerceat veritate, hoc in
promtis quod in reconduis habens. Sed ne aperta fastidirentur,
eadem rursus operta desiderantur, desiderata quodam modo

renoA-antur, renoA-ata suaviter intimantur. His salubriter et

praA'a corriguntur et paiwa nutriuntur et magna oblectantur
ingenia" ^Ep. 137). Und so Avird auch der Vortrag (declamatio
et actio) ein der Erhabenheit des Gegenstandes entsprechender
sein. Auch er hat seine besondere Aufgabe. Cicero -vcle orat.
II, 28) sagt: „Oratoris est, et conciliare animos et docere et
moATere", und Augustinus erklärt als Aufgabe und Ziel Avahrer
Kanzelberedsamkeit : „ut A~eritas pateat, ut veritas placent, ut
Veritas moA-eat". Von clem „movere" hängt alles ab. Dieses
aber hängt Avieder zum nicht geringsten Teil A'on der Glut der
Überzeugung ab, die aus dem Prediger spricht. Der Zuhörer
muss \Ton dem Redner die Empfindung haben, „ut et ipse possi-
deat dominum et possideatur a domino" (Hieron. epist. acl

Nepot.).
Aber gesetzt, der Theologie-Studierende hat alle Regeln

der Rhetorik keimen gelernt, mehr noch, er hat sich an klassi-



— 763 -
sehen Vorbildern gebildet : an den Homilien des Chrysostomus,
den Reden des Ambrosius, den Sermones des Augustinus, er
kennt Bourdaloue, Bossuet, Fénelon so gut wie Tauler, Sailer
und Llirscher, er hat die Reden und Predigten von Reinkens,
Herzog und Weber studiert — mit alledem AAird er noch nicht
zum Redner, zum Prediger. Übung macht den Meister, gilt auch
hier. Paulus zieht Parallelen zwischen Prediger und Gärtnei',
Prediger und Baumeister (I. Kor. 3, 6—10). Nun, Gärtner Avie

Baumeister müssen ihre Lehre durchmachen! Die Alten hatten
ihre „TTQoyv/LiidffpaTa" — für unsere zukünftigen Prediger ist
die Forderung homiletischer Übungen unabAveisbar.

Wie A'ieles ist da zu lernen, zu üben! Wie können da
durch ausdauerndes Üben die grössten Hindernisse und
Schwierigkeiten überwunden Averden! Mancher Redner ist uns Bürge
dafür, wie Aveit man es bei sclrwacher Lunge durch planmässige
Lungengymnastik bringen, zu Avelcher reinen Aussprache man
durch beharrliche Übung gelangen kann. Und gerade dies
letztere ist nicht bloss eine äusserliche Forderung. Als
Darstellungsmittel des inneren Menschen ..kann die Aussprache
ein Ausdruck seelischer Kraft, Gesundheit und Harmonie Averden,

Avelcher zwar nicht so unmittelbar wie eine schöne Ge-

sichtsbilclung, aber Aiel nachhaltiger und inniger ergreift, weil
sie ein nicht von der Gunst der Natur A'eiiiehener, sondern
sittlich erarbeiteter Vorzug ist, der aus dem tiefsten Quell der
Persönlichkeit, dem Empfinden und Wollen des Menschen
entspringt" (Palleske, die Kunst des Vortrags). Auch die Tonlage

muss geübt Averden. Mancher Prediger spricht so
übermässig laut, als ob er seine Zuhörer für taub hielte, ein anderer
wieder haucht die Rede nur: der eine spricht monoton zum
Erbarmen, zum Übermass modulierend ein anderer. Die schöne
Aussprache verlangt eine mittlere Tonlage, einen massigen, zu
Anfang möglichst schwachen Stimmaufwand, damit die Steigerung

ebenso nach der Höhe und Stärke als nach dem tieferen
und leiseren Ton hin Spielraum behalte. Auch die Betonung,
die den Sinn der Rede heiworhebt (Sinnton), sowie nicht
zuletzt che Gebärdensprache (actio) müssen gebührende Beachtung
finden. Die trefflichsten AiiAveisungen A*ermögen hier wenig —
Übung führt zum Ziel. Darum giebt schon Sailer den Rat :

„Wage es nicht, öffentlich als Prediger aufzutreten, bis du nach
hinreichenden PrivatA-orübungen dir das Zeugnis geben darfst:



— 764 —

ich habe mich nun so fleissig vorgeübet, dass ich nach dem
Rate des Kenners auch öffentlich den Versuch wagen darf,
Gottes Wort an die Menschen zu verkünden" (Pastoraltheol.,
IL B., p. 208).

Wir kommen zu dem Resultat: Katechetisch-homiletische
Seminarübungen sind für den Theologie-Studierenden \-on nicht
zu unterschätzender Bedeutung; ihnen soll im Lehrplan des

letzten Studienjahres der gebührende Raum gewährt werden.
Nicht, als ob dadurch der fertige Katechet in die Schule, der
fertige Prediger auf die Kanzel käme — aber die nötigen
Vorbedingungen hierzu sind damit zweifellos gegeben.

Pfr. Sciiirmee.

Nachschrift der Redaktion. Die vorstehenden Anregungen
des tlerrn Pfarrer Schirmer sind ernster Beachtung Avert. Wie
wichtig es ist, class die Priesteramtskandiclaten Gelegenheit
erhalten, sich in der Erteilung des Religionsunterrichts und in
der Predigt auch praktisch auszubilden, Aveiss jeder, der
Lehrbücher der Katechetik und Homiletik studiert: Avas er dabei
geAAinnt, ist Avesentlich das, was Pfarrer Schirmer in den obigen
Ausführungen kurz und bündig zusammengestellt hat; aber
damit ist er noch kein guter Katechet und Prediger.

Es ist, Avie uns scheint, allerdings unerlässlich, dass der
Theologiestudierende die Avichtigsten Regeln der Katechetik
kennen lernt und in die Behandlung der kirchlichen
Lehrbücher für den Religionsunterricht theoretisch eingeführt Avird.

Daran aber sollte sich — Avenigstens in den ZAvei letzten
Semestern — die „Übungsschule" anschliessen. Es fragt sich

nur, Avie man zu einer solchen Übungsschule gelangen kann.
Man erreicht, wie AAir glauben, den ZAveck nur sehr
unvollkommen, Avenn der Kandidat die praktische Übung einfach
A-or dem Lehrer der Pastoraltheologie und den Studiengenossen
oder auch A-or einigen Musterschülern, die beigezogen Averden,
vorzunehmen hat. Bei diesem Verfahren wird der Kandidat
mit den HauptsctiAvierigkeiten. die er bei der Erteilung des

Unterrichts zu überwinden hat, kaum bekannt Averden. Die
Übungsschule muss der Religionsunterricht sein, der an dem

Orte, wo sich die theologische Lehranstalt befindet, den Kindern
der Gemeinde auf den \-erschiedenen Altersstufen erteilt Avird.



— 765 —

Der betreffende Pfarrer muss seinen künftigen Amtsgenossen
gestatten, an seinem Unterricht teilzunehmen, den Lehrstoff
und die Methode in den verschiedenen Klassen kennen zu
lernen und sodann in seiner Gegenwart praktische Versuche
zu machen. Wenn die theologische Bildungsanstalt und das
Pfarramt des betreffenden Ortes in normaler Beziehung zu
einander stehen, so wird es nicht schwer sein, die Priester -

amtskandidaten zu Katecheten heranzubilden, die ihrer
Aufgabe gewachsen sein werden.

Ähnlich dürfte es sich mit der Einführung ins Predigtamt
Arerhalten. Wir können die Forderung des Herrn Pfarrer Schirmer,

class den Priesteramtskandidaten Gelegenheit zu
homiletischen Übungen gegeben werde, nur lebhaft unterstützen.
Es sei gestattet, hier anzugeben, Avas in dieser Hinsicht an der
katholisch-theologischen Fakultät zu Bern geschieht. Abgesehen
davon, class in der Exegese häufig darauf aufmerksam gemacht
wird, wie dieses oder jenes Schriftwort homiletisch behandelt
werden kann, erhalten die Studierenden Avenigstens vier
Semester lang Gelegenheit zu homiletischen Übungen. Diese
bestehen in Besprechungen biblischer Texte, namentlich der sonn-
und festtäglichen Perikopen, zur Fixierung des Themas und
Gliederung des Predigtstoffes, sodann in der Ausarbeitung von
Skizzen und vollständigen Predigten, endlich im Vortrag von
Predigten im theologischen Hörsaal und vor gottesdienstlicher
Versammlung. Das alles halten wir für unerlässlich. Unsere
Gemeinden erwarten in der Regel nicht bloss eine homiletische
Erörterung ganzer biblischer Abschnitte, die zu mannigfaltigen
erbaulichen Bemerkungen Anlass geben, sondern wünschen,
dass sich der Prediger in einen bestimmten und genau
formulierten Gedanken, den er aus der biblischen Lesung geschöpft
hat, vertiefe und denselben nach seiner theoretischen und
praktischen Seite beleuchte. Das ist keineswegs leicht, bewahrt
aber den Prediger vor einem oberflächlichen Gerede, das immer
wieder auf die den Zuhörern bald bekannten Gemeinplätze
hinausläuft. Die Schwierigkeit, sich für jede Predigt auf ein
bestimmtes Thema zu beschränken, Avird aber erst empfunden,
wenn der angehende Prediger selbst daran geht, religiöse und
moralische Gedanken zu Predigtvorträgen auszuarbeiten. Das
muss geübt werden. Bei dieser Übung stellt sich der rechte
Ernst aber erst dann ein, wenn der Priesteramtskandidat weiss,



r

— 766 —

dass er seine Arbeit A"or einer gottesdienstlichen Versammlun
thatsächlich vorzutragen und damit eine erbauliche Wirkung
zu erzielen hat. Wir haben darum seit Aielen Jahren in Bern
die Übung eingeführt, vom ersten Adventsonntag bis Ostern
Abendgottesdienste zu halten, in denen ein Geistlicher die

Vesper celebriert, der Kandidat aber die Predigt hält. Die
Predigt ist jeweilen vorher im Kolleg A'orgelesen, kritisiert
und eventuell umgearbeitet Avorden. Eines Aveitern homiletischen
Seminars glauben wir nicht zu bedürfen.

Dass AAir auf die angedeutete Weise fertige Katecheten
und Prediger ausbilden, stellen wir uns allerdings nicht vor.
Aber es ist Avenigstens ein guter Anfang gemacht. Ein eifriger
Seelsorger, der seine Predigten schriftlich ausarbeitet, braucht
nur alte Jahrgänge zur Hand zu nehmen, um sich zu
überzeugen, dass er sein eigener Lehrmeister ist und sich selbst
Aveitcrbilclet.

II. — Les Légendes du « Salut des Pécheurs » du moine
Agapios Landos (f 1664).

Une Eglise, étant composée d'hommes imparfaits, aura
toujours, par le fait même, des erreurs et des taches à sa
charge. Si l'Ecriture et les Pères parlent ainsi de l'Eglise
universelle, à plus forte raison en est-il de même de toutes les
Eglises particulières. Oui, certes, c'est un fait que des théologiens

occidentaux ont enseigné des erreurs et qu'il y a des
taches dans l'Eglise occidentale. Nous, Occidentaux, nous le
confessons sans peine; c'est de la sincérité élémentaire. Nous
ferions injure à nos frères d'Orient si nous les croyions
incapables de faire le même aA-eu et de pratiquer la même sincérité

au sujet de l'Eglise orientale. Partout la maxime pro pie-
tate mentiri a été pratiquée ; et c'est à rétablir la vérité que
l'Eglise ancienne-catholique consacre ses efforts.

Autant l'Eglise ancienne-catholique professe de Annerati on
envers l'Eglise orthodoxe d'Orient, autant elle rejette ce qui,
dans quelques-uns de ses théologiens, est erroné et de nature
à compromettre son orthodoxie. Si la vérité chrétienne nous
fait un devoir de traiter de légende ce qui n'est que légende,
par exemple la Légende dorée de Jacques de Voragine (j 1298),
elle nous impose le même devoir envers le Salut des Pécheurs



— 767 —

du moine crétois Agapios Landos (f 1664). Grâce à Dieu, les

dogmes de l'Eglise orthodoxe sont distincts des légendes
superstitieuses contenues dans la troisième partie de cet ou-

vrage. Les deux premières sont consacrées à la doctrine et

aux procédés didactiques, et nous voulons croire que c'est à

cause des excellentes choses qui y sont contenues que cet

ouvrage a eu en Grèce un tel succès '). Quoi qu'il en soit, la
troisième partie n'est, dans ses 72 chapitres, qu'une série de

miracles légendaires.
Ce qu'il importe de remarquer, c'est que cette compilation

est formée en majeure partie d'emprunts aux traités ascétiques
italiens et latins ; l'auteur cite, en effet, perpétuellement, des

ouvrages latins et italiens, et presque pas d'ouvrages grecs.
On ne saurait donner trop d'attention à ce fait capital que
des théologiens orientaux, au lieu de s'en tenir à leur
orthodoxie, ont puisé, pour des causes diverses, toutes regrettables,
des légendes, des expressions inexactes, des arguments erronés,

dans les documents romanistes ; et qu'ainsi les erreurs
ultramontaines ont pénétré en Orient, s'y sont accréditées, et

que ce sont elles qui aujourd'hui créent les plus grandes
difficultés à l'union des Eglises orientales et anciennes-catholiques,
les théologiens orientaux précités voulant maintenir ces erreurs,
et les théologiens anciens-catholiques n'y pouvant en conscience
consentir.

Le P. L. Petit, dans l'étude qu'il a publiée sur le moine
Agapios Landos, s'exprime ainsi. Je le cite sans commentaire
et sans faire remarquer combien son appréciation coincide
avec tous les documents publiés dans la Revue sur ce point.
Nous ajouterons cette simple réflexion: si des théologiens
ultramontains constatent et reconnaissent eux-mêmes le fait des

emprunts et des erreurs, comment des théologiens orthodoxes
pourraient-ils les nier

« Agapios, dit le P. Petit, convient ingénument de ces

emprunts. S'il éprouve quelque crainte, ce n'est pas d'être
accusé cle plagiat, mais d'hérésie. A tout prix, il entend rester
orthodoxe ; et comme son long commerce avec des auteurs
étrangers aurait pu, sans même qu'il en eût conscience, altérer
la pureté de sa foi, il conjure ses censeurs de retrancher de

') Voir les Echos d Orient, juin 1900, p. 278.



— 768 —

son livre toute expression contraire à la doctrine de la sainte
Eglise catholique et apostolique des Grecs *). »

Huit religieux du mont Athos déclarèrent le 16 avril 1671

que leur confrère Agapios avait enseigné clans son livre,
relativement à l'eucharistie, «que le pain et le vin, après la
consécration du prêtre (sic), ne sont plus ni le pain ni le vin
desquels on ne voit que les apparences, le pain étant changé au
propre et véritable corps de J.-C, et le vin au propre et
véritable sang de J.-C. vivant, comme notre Eglise d'Orient nous
l'enseigne. » C'est ce témoignage que Nicole et Arnauld
voulurent faire valoir comme une preuve que l'Eglise d'Orient
enseignait non seulement la présence de J.-C. dans l'eucharistie,

mais même la transsubstantiation. Claude le nia. Richard
Simon intervint dans la dispute et montra les méprises des

auteurs de la « Perpétuité de la foi » 2).

J. Aymon rouvrit ce débat en 1708, dans ses « Monuments
authentiques de la religion des Grecs », et attaqua les conclusions

d'Arnauld et de Nicole. Eusèbe Renaudot les soutint
dans sa «Défense de la Perpétuité» (1709). Le Dr John Covel
de Cambridge, les attaqua de nouveau en 17223).

Le P. Petit ajoute (p. 283-285) : « C'est trop s'attarder
peut-être à une controverse éteinte depuis deux siècles. On ne
doute plus aujourd'hui ni de l'existence d'Agapios, ni de
l'authenticité de ses livres: on se contente de les ignorer. // y
aurait pourtant d'intéressantes recherches à faire, non plus
sur la doctrine de notre auteur, mais sur les documents dont
il s'est servi. Richard Simon, avec son ordinaire sagacité,
s'était bien aperçu de la provenance occidentale des éléments
mis en œuvre par Agapios; il s'était même proposé de publier
à ce sujet un ouA-rage qui n'a jamais vu le jour. Sans prétendre
épuiser la matière, je voudrais fournir ici quelques indications
rapides.

1) Ouvr. citi, p. 281.

2) Fides Ecclesiœ orientalis seu Gabrielis Metropolita Philadelphiensis opuscula,
in-40, Paris, 1671, préface, et p. 131 sq., 291-293.

3) «Agapius was a poor Bigotted Cretian Monk; and he hath heaped up a
parcel of specials Miracles to confirm this his Monstrous doctrine; for my part I
shall not wonder that this Cretian could assert Transsubstantiation, who so confidently
tells us such meer old Wifes fables to support it; and so I shall leave him to
St. Paul's Character of his Nation. » Some account of the I'resent Greek Church, 40,

Cambridge, 1722, p. 126.



— 769 —

« Les auteurs préférés d'Agapios, ceux du moins qu'il cite
le plus souvent, sont des auteurs latins, Ambroise et Augustin,
Grégoire le Grand et Pierre Damien, Vincent de Beau\Tais,
Albert le Grand et enfin Césaire. Tous ces écrivains, sauf le
dernier peut-être, sont connus du lecteur, non moins que leurs
ouvrages. Notre moine athonite les a-t-il directement consultés?

Je ne le pense pas. Il a dû rencontrer leurs noms dans
des compilations postérieures, analogues à la sienne, où il
aura puisé à pleines mains. J'ai nommé, parmi les autorités
d'Agapios, un certain Césaire, lequel n'est autre que Pierre
Césaire, religieux de l'Ordre de Cîteaux, dans le monastère
d'Heisterbach, près de Bonn, au diocèse de Cologne. Cet
écrivain, mort vers 1240, composa, de 1221 à 1223, un Livre sur
les Miracles, où, pour le dire immédiatement, l'invraisemblance
atteint les dernières limites du grotesque '). Or, la plupart des
récits du moine d'Heisterbach se retrouvent chez le moine
athonite. La similitude n'est pas seulement dans la narration,
mais encore dans les préceptes ascétiques dont les histoires
merveilleuses sont comme encadrées. J'irai même plus loin, et
je ne craindrai pas d'affirmer que, dans les deux premières
parties du Salut des Pécheurs, Agapios a simplement copié
son modèle, avec les réductions indispensables et des modifications

de plan presque insignifiantes. C'est sans doute par le
Livre sur les Miracles que notre auteur a connu les ouvrages
des anciens Pères latins dont il se réclame. Je ne parle pas
de l'Histoire lausiaque et du Pré spirituel de Jean Moschus,
qu'il a dû dépouiller directement.

« Dans la troisième partie exclusivement consacrée aux
prodiges opérés par la Mère de Dieu, Agapios a décalqué un
autre recueil qu'il cite fréquemment sous le nom de Ouviiara
TÎjg ^Ynsoayîag. Quel est ce recueil? Il m'aurait été impossible
de répondre à cette question, si l'auteur n'eût ajouté quelque
part à ce titre sommaire le mot tov 2dßavov2), mot énigma-
tique au premier abord, mais qui, examiné de près, fournit
une précieuse donnée. Il désigne évidemment le volume sui-

J) Le regretté Ph. Tamizey de Larroque a apprécié à leur valeur les récits
fantaisistes de Césaire. Voir Revue des questions historiques, I (1866), p. 179-182.

*) ni, 57-



— 770 —

\rant : Miracoli de la Madona, cioè, la gloriosa Virgine Maria.
Taurini, per Franclscum de Silva, l'anno 1496, in-4°l).

«On s'explique, dès lors, la présence, dans le Salut des

Pécheurs, d'une foule de miracles que l'on retrouve avec de

légères modifications de détails clans les mystères ou dans les

romans français du moyen âge. De part et d'autre, ce sont
mêmes faits, mêmes circonstances principales, et partant même
histoire. C. Gidel, dans ses Etudes sur la littérature grecque
moderne 2), a établi cette identité pour l'histoire de la Mane-
itine, de cette princesse qui eut les deux mains coupées, et à

qui ses deux mains furent rendues par la Sainte Vierge, qu'elle
avait toujours beaucoup vénérée. Le même auteur a tiré du
manuscrit français 7018, conservé à la Bibliothèque nationale,
quelques titres de miracles qui, rapprochés des titres d'Agapios,
permettent de conclure à une parfaite ressemblance entre les
deux versions. Citons-en quelques-uns :

« D'ung homme à qui Notre-Dame rendit la vue. On lit
dans Agapios: IIsqî tov TvcpXov ipcoTioD-évrog ino tov vôarog. —
D'ung peintre que le diable tresbuscha d'un eschafaut et qui
fut tenu par la main de Notre-Dame. Tlsoi tîjç slg tòv Çcoyoctcpov

¦Hav^arovgykcg. — Comment Dieu donna à Notre-Dame une
goutte de son sang pour sauver un pécheur. "On gad Çavig toî
ôsOtiotixov CU/.UCTOÇ vnsqßaivsi òXa Ta dvo^fxaTa. — D'ung fils de

juif que Notre-Dame garda d'ardoir. Tlsoi tov (irj (pls^tlévrog
Ticadog 'lovâaiov.

« Il serait facile de multiplier les rapprochements de ce

genre. Ceux qui viennent d'être indiqués suffiront, je l'espère,

pour établir que notre moine eut connaissance de ces légendes

par divers recueils italiens et latins, et spécialement par les

Miracoli de la Madona. M. Gidel n'admet pas chez Agapios
cette connaissance directe3) ; un examen plus attentif du Salut
des Pécheurs l'eût sans doute amené à une autre conclusion.

') J'emprunte ce titre à G. Fr. de Bure, Bibliographie instructive. Histoire, t. i8r,
Paris 1768, p. 437, qui en donne une description très précise. Brunet indique un

ouvrage sous ce titre: Miracoli de la gloriosa Vergine Maria. Mediol. 1469 (1478),
in-40. Cet ouvrage est sans doute le même que le précédent, mais le Manuel du

libraire ne fournit pas la clé du TOV 2lXßcci'OV.

'-) 8°, Paris, 1866, p. 289-301.

3) Op. cit., p. 293.



— 771 —

« Est-ce à dire que tout soit plagiat dans cette curieuse
compilation? Assurément non. En bon Cretois, Agapios a

pieusement recueilli les traditions de sa patrie et les a
enregistrées dans les derniers chapitres du Salut des Pécheurs.
En bon moine, il invective contre le relâchement général des

mœurs1), contre la simonie du clergé2), contre la corruption
des cénobites3), et ces invectives sont trop incisives, trop
concrètes, pour ne point venir d'un témoin oculaire. Chez lui,
d'ailleurs, le plagiat est voulu; il ne s'en cache pas, il nous
le présente comme son unique procédé littéraire. « 'Eyw, xallwg
tu Tjvoa ysyçau/iiéva slg Tei Tvniofiéva ßißXia, rd yçdcpw, xal âèv

Xsyw ano ôcxov /.lov tittotsç, &5ç to inQosïna slg to HQOoifiviov*).»
Il avoue même tenir de son confesseur cette ligne de
conduite : « o nvsvßUTtxog [tov tcutyjQ /j,s snçoGTal-s va [irj jtqoGItsOm

TinoTag arto Xóyov fiov, jjbóvov vd rd yodipco xaO-wg rd sï%aGiv ol
nuXaioi ysyQa^igtsva 5). » E. M.

») I, 6.

¦) I, 3o.
3) I, i°.
4) III, 5/. Il s'exprime ailleurs en termes presque identiques. II, 6 in fine; III, I.
°) III, 1. Il faudrait, pour être complet, dire un mot des traductions du Salut

des Pécheurs. Michel Nau parle d'une traduction arabe, Ecclesiœ romance grœcœque
vera effigies, in-40, Paris, 1680, p. 125. J.-M, Heineccius attribue cette traduction
aux Melchites, Abbildung der Griechischen Kirche, in-40, Leipzig, 1711, Anhang^
p. 68. Sathas l'attribue à Agapios lui-mime ou à un autre. Op. cit., p. 313.


	Variétés

