Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 32
Rubrik: Variétés

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VARIETES.

I. — Wichtigkeit eines katechetisch-homiletischen
Seminars fiir Studierende der Theologie.

Das Lebensziel des Theologie - Studierenden ist — in der
Regel wenigstens — die Seelsorge. Die Grosse dieses Berufes
bezeichnet in ergreifender Kiirze des Apostels Wort: ,deod yapo
ousy avvegyol® (1 Kor. 3, 9) — Gottes Mitarbeiter an der Men-
schenseele! Die Hauptseite dieses erhabenen Berufes bezeichnet
derselbe Apostel mit der Mahnung an seinen Schiiler: ,xjovEoy
rov Adyor® (2. Tim. 4, 2). Wie der Seelsorger dies thut, als Ka-
techet und als Homilet, darauf kommt es an, davon hingt
vieles, ja alles ab.

Betrachten wir zunéchst den Kafecheten. Dessen Thitigkeit
geht iiber die enge Wortbedeutung des ,xarnysiv® und ,xnovoosn
hinaus; er ist Lehrer und Erzieher. Das betont schon Hirscher
in seiner Katechetik. Er soll seine Katechumenen nicht bloss
unterrichten, sondern fiir das Reich Gottes heranbilden, darum
nicht bloss ihren Intellekt, sondern auch ihr Gemiit und ihren
Willen beeinflussen und bearbeiten. Gregor der Grosse verlangt:
,Quatenus quisquis se ad sacerdotem junxerit, sale sermonis
ejus conditus recedat® (Hom. 17 in Evang.). Das gilt in erster
Linie von dem jungen Katechumenen. ,Sale sermonis ejus
conditus® — also nicht bloss unterrichtet, sondern auch er-
quickt, gefestigt. Der Unterricht muss so beschaffen sein, dass
er nicht bloss die Erkenntnis vermittle, sondern auch Erhebung
des Herzens und Festigung des Willens zum Zwecke eines christ-
lichen Wandels erziele, den Zogling zu einer sittlich-religiosen
Personlichkeit erziehe. Die Aufgabe ist iiberaus schwierig.
Eine richtige Methode des ,x7ovEor wov Aoyor® ist Haupterfor-
dernis. Der Katechet muss zu Comenins und Pestalozzi in die
Schule gehen: lehrt ihn Comenius die logische, so lehrt ihn
Pestalozzi die psychologische Seite des Unterrichts; zeigt ihm



jener den synthetischen, so zeigt ihm dieser den analytischen
Lehrgang — beide ergéinzen sich. Vor allem gilt es, die
richtige Auswahl und Anordnung des Stoffes zu treffen; da-
nach die richtige Bearbeitung oder Darstellung desselben. Will
z. B. der Katechet eine Erzihlung der hl. Geschichte dem Zog-
ling vermitteln, so wird er dieselbe zunéchst selbst erzihlen,
und zwar anschaulich, klar und lebendig, um gleich von vorn-
herein die Aufmerksamkeit des Schiilers zu fesseln; dann wird
er die Erzihlung erotematisch zu bearbeiten und dem Ver-
staindnis des Zoglings nahezubringen suchen; zuletzt léisst er
den so bearbeiteten Abschnitt den Schiiler selbst erzihlen. Nur
zu oft wird der Fehler gemacht, dass entweder nur akroama-
tisch oder nur erotematisch vorgegangen wird. Dort freilich,
wo es sich um die Erwerbung positiver Kenntnisse handelt,
wie an hoheren Schulen, hat die erotematische I.ehrform ihre
Schranken. — Sehr wesentlich ist ferner der katechetische
Vortrag. Sprachrichtigkeit, Deutlichkeit, Bestimmtheit miissen
im Interesse des Intellekts, Wiirde und Schonheit, Lebhaftig-
keit und Kraft im Interesse des Gemiites und Willens gefordert
werden. Der Zon des Vortrags sei gleich fern von padagogischer
Téandelei wie von jener monotonen Salbung, die ermiidend
wirkt, auch wenn sie mit parianetischen Zuthaten geschmiickt ist.

Allein dies alles findet der Studierende der Theologie nicht
in einer gliicklichen Stunde, wie man einen Schatz findet; es
muss erworben werden, und zwar erworben werden durch
praktische Anleitung und Ubang.

Wir haben ein Analogon bei den Lehramtszoglingen der
Volksschule. Herbart war es, der sich nicht begniigte, Péada-
gogik theoretisch zu lehren, sondern mit seinem akademischen
Lehrstuhl ein pidagogisches Seminar fiir seine Horer erdffnete.
Heute ist mit jeder Lehrerbildungsanstalt eine Ubungsschule
zur praktischen Ausbildung der Lehramtszoglinge verbunden.
Sie bietet ihnen die notwendigen pidagogischen Anschauungen
in der Form der Hospitierung beim Unterrichte, aber auch
Gelegenheit zu selbstindigen Lehrversuchen. Referent hat der-
artige Lehribungen aus eigener Anschauung kennen gelernt.
Hat ein Zogling eine solche vorgenommen, so giebt er danach
eine Selbstkritik ab. Dann kritisieren die Kollegen und zuletzt
der Lehrer. Ein solches Kritikum ist ein Stiick praktische
Piadagogik. Estist zugleich eine Ubung in dem ,yr@ % geavedv®.



Liegen doch die Ursachen eines unterrichtlichen Misserfolges
mit wenigen Ausnahmen in der lehrenden Personlichkeit selbst!
Das Kritikum bringt ihn zur Erkenntnis seiner Schwichen und
ermoglicht ihm die Abstellung derselben. Zwei Jahre nimmt
der Zogling an diesen Lehriitbungen teil, und diese zwei Jahre
Praxis sind fiir die Gewinnung eines pidagogischen Gedanken-
kreises und fiir die Erwerbung eines intensiven Berufsinteresses
bedeutungsvoller als vier Jahre der besten theoretischen Unter-
weisung. Denn wenn auch im Lehramte nur jener Praxis ein
Wert zukommt, welche von der Theorie, von der Wissenschaft
erleuchtet ist und unter wissenschaftlicher Beurteilung und
Klarung Sicherheit des Lehrens erzielt: so sprechen wir ander-
seits nur jener Theorie einen Wert zu, welche fihig ist, einen
bestimmenden Kinfluss auf das Wollen und Handeln des Zog-
lings auszuliben.

Eine padagogische Praxis hat auch der Theologie-Studie-
rende, soll er ecin guter Katechet werden, bitter notig. Und
ist ihm auch dieselbe nicht immer auf dem obbezeichneten
Wege erreichbar, so bietet das katechetische Seminar schon
dadurch einen nicht hoch genug anzuschlagenden Gewinn, dass
der Leiter desselben wenigstens einmal wdchentlich einen be-
stimmten Abschnitt aus dem Katechismus (biblische Geschichte,
Kirchenlied) mit den MMitgliedern des Seminars in katechetischer
Form behandelt.

Das ,xjov&ov rov Aoyov® gilt ferner im engeren Sinne dem
Prediger. Die Wichtigkeit des Gegenstandes erhellt aus der
Grosse des Zweckes: Befreiung und Heiligung der Seelen durch
die Wahrheit aus Gott. Wir mochten es darum auch gern
sehen, dass die Homiletik als selbstiindige Disciplin der prak-
tischen Theologie ihre Aufgabe wissenschaftlich lése, nicht aber
im Schlepptau der Rhetorik gehe. Schon die herkémmliche
Regel von der Erfindung des Themas (inventio) liasst sich auf die
geistliche Rede nicht schablonenméssig anwenden. Der Stoff
ist dem Prediger gegeben: er schopft ihn aus der hl. Schrift.
Uber die unerschopfliche Tiefe der Schrift sagt Augustinus:
»Tanta est enim christianarom profunditas litterarum, ut in eis
quotidie proficerem, si eas solas ab ineunte pueritia usque ad
decrepitam senectutem maximo otio, summo studio, meliore in-
genio conarer addiscere....* (Ep. 137). Dass aber der Pre-
diger der ewigen Wahrheiten sich bedient, um damit die in



— 762 —

der Zeit nahegelegte Aufgabe zu losen, ist klar. Alle grossen
Redner der Kirche sind Dolmetscher ihrer Zeit gewesen und
haben beachtet, was dem lebenden Geschlechte nach dem un-
verinderlichen Gesetze des Evangeliums not thut. So wird
denn der Prediger den Anforderungen des Zeitalters, sowie der
Sonderstellung der GGemeinde in demselben gebiihrende Rech-
nung tragen; er wird aus Bibel und Weltgeschichte, aus
Seelsorge und vom Markte des Lebens schopfen und das aus
irdischen Quellen Gewonnene ins Licht der Offenbarung riicken.
Daraus ergiebt sich dann die Adwordnung des Stojfes (dispositio)
naturgemiiss von selbst. Auch die Darstellung (elocutio) wird
sich nicht sklavisch an die Regeln der Rhetorik zu binden
haben. s ist wieder Aagastinuns, der sich liber den bewunde-
rungswiirdigen Charakter der Sprache der hl. Schrift dussert:
~Modus autem ipse dicendi, quo sancta scriptura contexitur.
quam omnibus accessibilis, quamvis paucissimis penetrabilis,
Fa, quee aperta continet, quasi amicus familiaris sine fuco ad
cor loquitur indoctorum atque doctorum. Ea vero, quee in
mysteriis occultat, nec ipsa eloquio superbo erigit, quo non
audeat accedere mens tardiuscula et inerudita gqnasi pauper ad
divitem, sed invitat omnes humili sermone, quos non solum
manifeste pascat, sed etiam secreta exerceat veritate, hoc in
promtis quod in reconditis habens. Sed ne aperta fastidirentur,
eadem rursus operta desiderantur, desiderata quodam modo
renovantur, renovata suaviter intimantur. His salubriter et
prava corriguntur et parva nutriuntur et magna oblectantur
ingenia® (Ep. 137). Und so wird auch der Torirag (declamatio
et actio) ein der Erhabenheit des Gegenstandes entsprechender
sein. Auch er hat seine besondere Aufgabe. Cicero (de orat.
IT, 28) sagt: ,Oratoris est, et conciliare animos et docere et
movere®, und dagustinus erklart als Aufgabe und Ziel wahrer
Kanzelberedsamkeit: ,ut veritas pateat, ut veritas placeat, ut
veritas moveat®. Von dem ,movere* hangt alles ab. Dieses
aber hingt wieder zum nicht geringsten Teil von der Glut der
Uberzeugung ab, die aus dem Prediger spricht. Der Zuhorer
muss von dem Redner die Empfindung haben, ,ut et ipse possi-
deat dominum et possideatur a domino“ (Hieron. epist. ad
Nepot.).

Aber gesetzt, der Theologie-Studierende hat alle Regeln
der Rhetorik kennen gelernt, mehr noch, er hat sich an klassi-



— 5B -~

schen Vorbildern gebildet: an den Homilien des Chrysostomus,
den Reden des Ambrosius, den Sermones des Augustinus, er
kennt Bourdaloue, Bossuet, Fénelon so gut wie Tauler, Sailer
und Hirscher, er hat die Reden und Predigten von Reinkens,
Herzog und Weber studiert — mit alledem wird er noch nicht
zum Redner, zum Prediger. Ubung macht den Meister, gilt auch
hier. Paulns zieht Parallelen zwischen Prediger und Girtner,
Prediger und Baumeister (I. Kor. 3, 6—10). Nun, Gértner wie
Baumeister mitissen ihre Lehre durchmachen! Die Alten hatten
ihre ,mooyvurdonare® — flir unsere zukiinftigen Prediger ist
die Forderung homiletischer Ubungen unabweisbar.

Wie vieles ist da zu lernen, zu iiben! Wie konnen da
durch ausdauerndes Uben die grossten Hindernisse und Schie-
rigkeiten tberwunden werden! Mancher Redner ist uns Blirge
dafiir, wie weit man es bei schwacher Lunge durch planmaissige
Lungengymnastik bringen, zu welcher reinen Aussprache man
durch beharrliche Ubung gelangen kann. Und gerade dies
letztere ist nicht bloss eine #dusserliche Forderung. Als Dar-
stellungsmittel des inneren Menschen ,kann die Aussprache
ein Ausdruck seelischer Kraft, Gesundheit und Harmonie wer-
den, welcher zwar nicht so unmittelbar wie eine schone Ge-
sichtsbildung, aber viel nachhaltiger und inniger ergreift, weil
sie ein nicht von der Gunst der Natur verliehener, sondern
sittlich erarbeiteter Vorzug ist, der aus dem tiefsten Quell der
Personlichkeit, dem Empfinden und Wollen des Menschen ent-
springt® (Palleske, die Kunst des Vortrags). Auch die Zon-
lage muss gelibt werden. Mancher Prediger spricht so tiber-
méssig laut, als ob er seine Zuhorer fiir taub hielte, ein anderer
wieder haucht die Rede nur; der eine spricht monoton zum
Erbarmen, zum Ubermass modulierend ein anderer. Die schone
Aussprache verlangt eine mittlere Tonlage, einen missigen, zu
Anfang moglichst schwachen Stimmaufwand, damit die Steige-
rung ebenso nach der Hohe und Stirke als nach dem tieferen
und leiseren Ton hin Spielraum behalte. Auch die Befonung,
die den Sinn der Rede hervorhebt (Sinnton), sowie nicht zu-
letzt die Gebidrdensprache (actio) miissen gebithrende Beachtung
finden. Die trefflichsten Anweisungen vermogen hier wenig —
Ubung fihrt zum Ziel. Darum giebt schon Sailer den Rat:
., Wage es nicht, offentlich als Prediger aufzutreten, bis du nach
hinreichenden Privatvoritbungen dir das Zeugnis geben darfst:



— 764 —

ich habe mich nun so fleissig vorgelibet, dass ich nach dem
Rate des Kenners auch offentlich den Versuch wagen darf,
Gottes Wort an die Menschen zu verkiinden“ (Pastoraltheol.,
II. B,, p. 208).

Wir kommen zu dem Resultat: Katechetisch-homiletische
Seminariibungen sind fiir den Theologie-Studierenden von nicht
zu unterschitzender Bedeutung; ihnen soll im Lehrplan des
letzten Studienjahres der gebithrende Raum gewihrt werden.
Nicht, als ob dadurch der fertige Katechet in die Schule, der
fertige Prediger auf die Kanzel kime — aber die notigen Vor-
bedingungen hierzu sind damit zweifellos gegeben.

Pfr. SCHIRMER.

Nachschrift der Redaktion. Die vorstehenden Anregungen
des Herrn Pfarrer Schirmer sind ernster Beachtung wert. Wie
wichtig es ist, dass die Priesteramtskandidaten Gelegenheit
erhalten, sich in der Erteilung des Religionsunterrichts und in
der Predigt auch praktisch auszubilden, weiss jeder, der Lehr-
biicher der Katechetik und Homiletik studiert: was er dabei
gewinnt, ist wesentlich das, was Pfarrer Schirmer in den obigen
Ausfithrungen kurz und biindig zusammengestellt hat; aber
damit ist er noch kein guter Katechet und Prediger.

Es ist, wie uns scheint, allerdings unerlésslich, dass der
Theologiestudierende die wichtigsten Regeln der Katechetik
kennen lernt und in die Behandlung der kirchlichen Lehr-
biicher fiir den Religionsunterricht theoretisch eingefithrt wird.

Daran aber sollte sich — wenigstens in den zwei letzten
Semestern — die ,Ubungsschule® anschliessen. Es fragt sich

nur, wie man zu einer solchen ﬁbungssehule gelangen kann.
Man erreicht, wie wir glauben, den Zweck nur sehr unvoll-
kommen, wenn der Kandidat die praktische Ubung einfach
vor dem Lehrer der Pastoraltheologie und den Studiengenossen
oder auch vor einigen Musterschiilern, die beigezogen werden,
vorzunehmen hat. Bei diesem Verfahren wird der Kandidat
mit den Hauptschwierigkeiten, die er bei der Erteilung des
Unterrichts zu tberwinden hat, kaum bekannt werden. Die
Ubungsschule muss der Religionsunterricht sein, der an dem
Orte, wo sich die theologische Lehranstalt befindet, den Kindern
der Gemeinde auf den verschiedenen Altersstufen erteilt wird.



— 765 —

Der betreffende Pfarrer muss seinen kiinftigen Amtsgenossen
gestatten, an seinem Unterricht teilzunehmen, den Lehrstoft
und die Methode in den verschiedenen Klassen kennen zu
lernen und sodann in seiner Gegenwart praktische Versuche
zu machen. Wenn die theologische Bildungsanstalt und das
Ptarramt des betreffenden Ortes in normaler Beziehung zu
einander stehen, so wird es nicht schwer sein, die Priester-
amtskandidaten zu Katecheten heranzubilden, die ihrer Auf-
gabe gewachsen sein werden.

Ahnlich diirfte es sich mit der Einfithrung ins Predigtamt
verhalten. Wir konnen die Forderung des Herrn Ptarrer Schir-
mer, dass den Priesteramtskandidaten Gelegenheit zu homi-
letischen Ubungen gegeben werde, nur lebhaft unterstiitzen.
Es sei gestattet, hier anzugeben, was in dieser Hinsicht an der
katholisch-theologischen Fakultiit zu Bern geschieht. Abgesehen
davon, dass in der Exegese hiufig darauf aufmerksam gemacht
wird, wie dieses oder jenes Schriftwort homiletisch behandelt
werden kann, erhalten die Studierenden wenigstens vier Se-
mester lang Gelegenheit zu homiletischen Ubungen. Diese be-
stehen in Besprechungen biblischer Texte, namentlich der sonn-
und festtiglichen Perikopen, zur Fixierung des Themas und
Gliederung des Predigtstoffes, sodann in der Ausarbeitung von
Skizzen und vollstindigen Predigten, endlich im Vortrag von
Predigten im theologischen Horsaal und vor gottesdienstlicher
Versammlung. Das alles halten wir fiir unerlisslich. Unsere
Gemeinden erwarten in der Regel nicht bloss eine homiletische
Erorterung ganzer biblischer Abschnitte, die zu mannigfaltigen
erbaulichen Bemerkungen Anlass geben, sondern wiinschen,
dass sich der Prediger in einen bestimmten und genau for-
mulierten Gedanken, den er aus der biblischen Lesung geschopft
hat, vertiefe und denselben nach seiner theoretischen und
praktischen Seite beleuchte. Das ist keineswegs leicht, bewahrt
aber den Prediger vor einem oberflichlichen Gerede, das immer
wieder auf die den Zuhorern bald bekannten Gemeinpliitze
hinausliuft. Die Schwierigkeit, sich fir jede Predigt auf ein
bestimmtes Thema zu beschréinken, wird aber erst empfunden,
wenn der angehende Prediger selbst daran geht, religiose und
moralische Gedanken zu Predigtvortriigen auszuarbeiten. Das
muss geiibt werden. Bei dieser Ubung stellt sich der rechte
Ernst aber erst dann ein, wenn der Priesteramtskandidat weiss,



— 66 -—

dass er seine Arbeit vor einer gottesdienstlichen Versammlung
thatséichlich vorzutragen und damit eine erbauliche Wirkung
zu erzielen hat. Wir haben darum seit vielen Jahren in Bern
die Ubung eingefiihrt, vom ersten Adventsonntag bis Ostern
Abendgottesdienste zu halten, in denen ein Geistlicher die
Vesper celebriert, der Kandidat aber die Predigt hilt. Die
Predigt ist jeweilen vorher im Kolleg vorgelesen, Kkritisiert
und eventuell umgearbeitet worden. Eines weitern homiletischen
Seminars glauben wir nicht zu bediirfen.

Dass wir auf die angedeutete Weise fertige Katecheten
und Prediger ausbilden, stellen wir uns allerdings nicht vor.
Aber es ist wenigstens ein guter Anfang gemacht. Ein eifriger
Seelsorger, der seine Predigten schriftlich ausarbeitet, braucht
nur alte Jahrginge zur Hand zu nehmen, um sich zu ber-
zeugen, dass er sein eigener Lehrmeister ist und sich selbst
weiterbildet.

II. — Les Légendes du «Salut des Pécheurs» du moine
Agapios Landos (7 1664).

Une Eglise, étant composée d’hommes imparfaits, aura
toujours, par le fait méme, des erreurs et des taches a sa
charge. Si I'Ecriture et les Peres parlent ainsi de I'Eglise
universelle, & plus forte raison en est-il de méme de toutes les
Eglises particulieres. Oui, certes, c'est un fait que des théolo-
giens occidentaux ont enseigné des erreurs et qu'il y a des
taches dans 1'Eglise occidentale. Nous, Occidentaux, nous le
confessons sans peine; c’est de la sincérité élémentaire. Nous
ferions injure & nos fréres d'Orient si nous les croyions inca-
pables de faire le méme aveu et de pratiquer la méme sincé-
rit¢ au sujet de I'Eglise orientale. Partout la maxime pro pie-
tate mentiri a ¢té pratiquée; et c'est a rétablir la vérité que
I’Eglise ancienne-catholique consacre ses efforts.

Autant I'Eglise ancienne-catholique professe de vénération
envers 1'Eglise orthodoxe d'Orient, autant elle rejette ce qui,
dans quelques-uns de ses théologiens, est erroné et de nature
a4 compromettre son orthodoxie. Si la vérité chrétienne nous
fait un devoir de traiter de légende ce qui n’est que légende,
par exemple la Légende dorée de Jacques de Voragine (} 1298),
elle nous impose le méme devoir envers le Salut des Pécheurs



— T —

du moine crétois Agapios Landos (i 1664). Grace a Dieu, les
dogmes de l'Eglise orthodoxe sont distincts des légendes
superstitieuses contenues dans la troisieme partie de cet ou-
vrage. Les deux premiéres sont consacrées a la doctrine et
aux procédés didactiques, et nous voulons croire que c'est a
cause des excellentes choses qui y sont contenues que cet
ouvrage a eu en Grece un tel succes!). Quoi qu’il en soit, la
troisieme partie n'est, dans ses 72 chapitres, qu'une série de
miracles légendaires.

Ce qu'il importe de remarquer, c’est que cette compilation
est formée en majeure partie d'emprunts aux traités ascétiques
italiens et latins; l'auteur cite, en effet, perpétuellement, des
ouvrages latins et italiens, et presque pas d'ouvrages grecs.
On ne saurait donner trop d'attention & ce fait capital que
des théologiens orientaux, au lieu de s'en tenir a leur ortho-
doxie, ont puisé, pour des causes diverses, toutes regrettables,
des légendes, des expressions inexactes, des arguments erro-
nés, dans les documents romanistes, et qu'ainsi les erreurs
ultramontaines ont pénétré en Orient, s'y sont accréditées, et
que ce sont elles qui aujourd’hui créent les plus grandes diffi-
cultés a l'union des Eglises orientales et anciennes-catholiques,
les théologiens orientaux précités voulant maintenir ces erreurs,
et les théologiens anciens-catholiques n'y pouvant en conscience
consentir.

Le P. L. Petit, dans 'étude qu’il a publiée sur le moine
Agapios Landos, s'exprime ainsi. Je le cite sans commentaire
et sans faire remarquer combien son appréciation coincide
avec tous les documents publiés dans la Kevwe sur ce point.
Nous ajouterons cette simple réflexion: si des théologiens u/ira-
montains constatent et reconnaissent eux-mémes le fail des
emprunts el des erveurs, comment des théologiens orthodoxes
pourraient-ils les nier ?

« Agapios, dit le P. Petit, convient ingénitinent de ces
emprunts. S'il éprouve quelque crainte, ce #n’'es! pas d'étre
accusé de plagiat, mais d'hérésie. A tout prix, il entend rester
orthodoxe ; et comme son long commerce avec des auteurs
étrangers aurait pu, sans méme qu'il en efit conscience, altérer
la pureté de sa foi, il conjure ses censeurs de refrancher de

1) Voir les Zchos d& Oriemt, juin 1900, p. 278,



son livre toute expression contraire a la doctrine de la sainte
Eglise catholique et apostolique des Grecs?). »

Huit religieux du mont Athos déclarérent le 16 avril 1671
que leur confrére Agapios avait enseigné dans son livre, rela-
tivement 4 l'eucharistie, «que le pain et le vin, aprés la con-
sécration du prétre (sic), ne sont plus ni le pain nile vin des-
quels on ne voit que les apparences, le pain étant changé au
propre et véritable corps de J.-C, et le vin au propre et véri-
table sang de J.-C. vivant, comme notre Eglise d Orient nous
Uenseigne. » C'est ce témoignage que Nicole et Arnauld vou-
lurent faire valoir comme une preuve que l'Eglise d’Orient
enseignait non seulement la présence de J.-C. dans l'eucharis-
tie, mais méme la transsubstantiation. Claude le nia. Richard
Simon intervint dans la dispute et montra les méprises des
auteurs de la « Perpétuité de la foi» 2).

J. Aymon rouvrit ce débat en 1708, dans ses « Monuments
authentiques de la religion des Grecs», et attaqua les conclu-
sions d’Arnauld et de Nicole. Eustbe Renaudot les soutint
dans sa «Défense de la Perpétuité» (1709). Le Dr John Covel
de Cambridge, les attaqua de nouveau en 1722 3).

IL.e P. Petit ajoute (p. 283-283): «C'est trop s'attarder
peut-étre a une controverse éteinte depuis deux siécles. On ne
doute plus aujourd’hui ni de l'existence d’Agapios, ni de l'au-
thenticité de ses livres: on se contente de les ignorer. /I v
aurait pourlant d'intérvessantes wrecherches a faire, non plus
sur la doctrine de notre auteur, wmais sur ies documents dont
7l s’est servi. Richard Simon, avec son ordinaire sagacité,
s’était bien aperqu de la provenance occidentale des éléments
mis en ceuvre par Agapios; il s'était méme proposé de publier
a ce sujet un ouvrage qui n’a jamais vu le jour. Sans prétendre
épuiser la matiere, je voudrais fournir ici quelques indications
rapides.

Y OQuwr. cit?, p. 281.

%) Fides Ecclesie orientalis seu Gabrielis Metropolitze Philadelphiensis opuscula,
in-4°, Paris, 1671, préface, et p. 131 sq., 291-293.

*) «Agapius was a poor Bigotted Cretian Monk; and he hath heaped up a
parcel of specials Miracles to confirm this his Monstrous doctrine; for my part I
shall not wonder that this Cretian could assert Zranssubstantiation, who so confidently
tells us such meer old Wifes fables to support it; and so I shall leave him to

St. Paul’s Character of his Nation.» Some account of the [resent Greek Church, 4°,

Cambridge, 1722, p. 126.



«Les auteurs préférés d'Agapios, ceux du moins qu'il cite
le plus souvent, sont des auteurs latins, Ambroise et Augustin,
Grégoire le Grand et Pierre Damien, Vincent de Beauvais,
Albert le Grand et enfin Césaire. Tous ces écrivains, sauf le
dernier peut-étre, sont connus du lecteur, non moins que leurs
ouvrages. Notre moine athonite les a-t-il directement consul-
tés? Je ne le pense pas. Il a dit rencontrer leurs noms dans
des compilations postérieures, analogues a la sienne, ou il
aura puis¢ a pleines mains. J'ai nommé, parmi les autorités
d’Agapios, un certain Césaire, lequel n'est autre que Fierre
Césaire, religieux de 1I'Ordre de Citeaux, dans le monastére
d’Heisterbach, prés de Bonn, au diocese de Cologne. Cet écri-
vain, mort vers 1240, composa, de 1221 a 1223, un Livre sur
les Miracles, ou, pour le dire immédiatement, l'invraisemblance
atteint les derniéres limites du grotesque !). Or, la plupart des
récits du moine d'Heisterbach se retrouvent chez le moine
athonite. La similitude n’est pas seulement dans la narration,
mais encore dans les préceptes ascétiques dont les histoires
merveilleuses sont comme encadrées. J'irai méme plus loin, et
je ne craindrai pas d’affirmer que, dans les deux premieéres
parties du Salut des Pécheurs, Agapios a simplement copié
son modele, avec les réductions indispensables et des modifica-
tions de plan presque insignifiantes. C'est sans doute par le
Livre sur les Miracles que notre auteur a connu les ouvrages
des anciens Péres latins dont il se réclame. Je ne parle pas
de I'Histoire lausiaque et du Pré spirituel de Jean Moschus,
qu'il a di dépouiller directement.

« Dans la troisieme partie exclusivement consacrée aux
prodiges opérés par la Mere de Dien, Agapios a décalqué un
autre recueil qu'il cite fréquemment sous le nom de Guiuara
ti¢ Ymeouyias. Quel est ce recueil? Il m'aurait été impossible
de répondre a cette question, si 'auteur n'efit ajouté quelque
part a ce titre sommaire le mot zo? ZiAfarotv ?), mot énigma-
tique au premier abord, mais qui, examiné de prés, fournit
une précieuse donnée. Il désigne évidemment le volume sui-

) Le regretté Ph. Tamizey de Larroque a apprécié a leur valeur les récits
fantaisistes de Césaire. Voir Revue des questions historigues, 1 (1866), p. 179-182.

%) 1, 57.



770 —

vant : MirRacoLl DE LA MADONA, ¢10€, LA GLORIOSA VIRGINE MARIA.
Taurini, per Franciscum de Stlva, U'anno 1496, in-4°7).

«On s'explique, dés lors, la présence, dans le Saluf des
Pécheurs, d'une foule de miracles que l'on retrouve avec de
légeres modifications de détails dans les mystéres ou dans les
romans francais du moyen age. De part et d’autre, ce sont
mémes faits, mémes circonstances principales, et partant méme
histoire. C. Gidel, dans ses FEludes sur la Littérature grecque
moderne ?), a établi cette identité pour l'histoire de la Mane-
kine, de cette princesse qui eut les deux mains coupées, et a
qui ses deux mains furent rendues par la Sainte Vierge, qu'elle
avait toujours beaucoup vénérée. Le méme auteur a tiré du
manuscrit francais 7018, conservé a la Bibliothéque nationale,
quelques titres de miracles qui, rapprochés des titres d’Agapios,
permettent de conclure 4 une parfaite ressemblance entre les
deux versions. Citons-en quelques-uns:

« D'ung homme a qui Notre-Dame rendit la vue. On lit
dans Agapios: soi vol tvghot gttt Isvrog ¥mo 100 voaros. —
D’'ung peintre que le diable tresbuscha d'un eschafaut et qui
fut tenu par la main de Notre-Dame. el vijc sic tov {wyodgoy
Savuerovgyice. — Comment Dieu donna a Notre-Dame une
goutte de son sang pour sauver un pécheur. “Owu wid Javig rot
deomoTinod atiatos vreglaiver ode ra avouwruere, — D'ung fils de
juif que Notre-Dame garda d'ardoir. Hegi wod wy ¢gregxdevros
maidoc fovdaiov.

« Il serait facile de multiplier les rapprochements de ce
genre. Ceux qui viennent d’étre indiqués suffiront, je 1'espére,
pour établir que notre moine eut connaissance de ces légendes
par divers recueils italiens et latins, et spécialement par les
Miracoli de la Madona. M. Gidel n'admet pas chez Agapios
cette connaissance directe?®); un examen plus attentif du Salut
des Pécheurs et sans doute amené a une autre conclusion.

1) Pemprunte ce titre & G. FR. DE BURE, Bibliographic instructive, Histoire, t. 1°7,
Paris 1768, p. 437, qui en donne une description trés précise. Brunet indique un
ouvrage sous ce titre: Miracoli de la gloriosa Vergine Maria, Mediol. 1469 (1478),
in-4° Cet ouvrage est sans doute le méme que le précédent, mais le Manwue! du
libraire ne fournit pas la clé du 70T Etlﬁ(ﬂ‘oﬁ.

#) 8o, Paris, 1866, p. 289-301,

) 0Op. cit., p. 293.



— 771 —

« Est-ce a dire que tout soit plagiat dans cette curieuse
compilation? Assurément non. En bon Crétois, Agapios a
pieusement recueilli les traditions de sa patrie et les a enre-
gistrées dans les derniers chapitres du Salut des Pécheurs.
En bon moine, il invective contre le reldchement général des
meeurs !), contre la simonie du clergé?, contre la corruption
des cénobites?), et ces invectives sont trop incisives, trop con-
cretes, pour ne point venir d'un témoin oculaire. Chez lui,
d’ailleurs, le plagiat est voulu; il ne s’'en cache pas, il nous
le présente comme son unique procédé littéraire. « Eyw, xadwg
Te Moo yeyoeuudve sl 1¢ tvmoudve Fifkic, te yodgw, xci ddv
Aéyw dmo dixod wov timorss, oig to Emgosime sig 1o IMgooluvioy *). »
Il avoue méme tenir de son confesseur cette ligne de con-
duite: «¢ mvevuavixds pov mwarno ué €mpdorals ve iy mEOGIEOW
Timotag ¢mwo Adyov uwov, udvov va ra yodww xadws te siyeow of
rweekeol yeyoauusyeeS), » E. M.

B 1. 6.

1, 0.

1, 10,

*) III, 57. Il s’exprime ailleurs en termes presque identiques. II, 6 in fine; 111, 1.

) III, 1. Il faudrait, pour étre complet, dire un mot des traductions du Saluz
des Fécheuwrs. Michel Nau parle d’une traduction arabe, Ecclesie romane gracegue
vera effigies, in-4°, Paris, 1680, p. 125. J.-M. Heineccius attribue cette traduction
aux Melchites, Abbildung der Gricchischen Kirche, in-4°, Leipzig, 1711, Anhang,
p. 68. Sathas Vattribue a Agapios lui-méme ou & un autre. Op. cit., p. 313.




	Variétés

