Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Zur Geschichte der deutschen BibelUbersetzungen
Autor: Milhaupt, F.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 736

ZUR GESCHICHTE

DER

DEUTSCHEN BIBELUBERSETZUNGEN.

A. Die Ubersetzung des Ulfilas.

Schon wor dem Beginn der grossen Volkerwanderung, wie
Henne am Rbyn nachweist, hatten einzelne deutsche Stiéimme,
z. B. Alamannen und Markomannen, das Christentum kennen
gelernt, aber nicht in tieferem Grade. Auch als Soldaten,
Geiseln oder Sklaven im romischen Reiche wandten sich ihm
viele Germanen zu. In ausgedehnterem Masse aber fand es
erst um die Mitte des 4. Jahrhunderts bei den damals im jetzigen
Ruménien lebenden Westgoten Eingang, wo dieselben unter
Frithigern’s Fihrung, von Kaiser Valens beschiitzt, Wohnsitze
und gegen Athanarich Schutz fanden. Denn Athanarich, der
Fiihrer oder Iudex, wie er sich selbst nannte, der heidnischen
Westgotenpartei der Thervingen, war, voll Ehrfurcht gegen
das Heidentum als Religion der Vorfahren und darum voll Hass
gegen das Christentum als Religion der Romer, seit dem Jahre
5348 und spiter nochmals als Verfolger der christlichen, freilich
arianischen Goten aufgetreten in einem Masse, dass diese dadurch
geradezu zu Mirtyrern wurden, z. B. der heilige Nicetas.

Frithiger, ebenfalls ein Gotenhauptling, aus dem edelsten
Geschlechte stammend und im hoéchsten Ansehen stehend, hatte
sich seinerseits den Christen giinstig erwiesen, sie unter seinen
speciellen Schutz gestellt und bei dem Kaiser Valens um so
eher Hilfe gefunden, als dieser in religioser Beziehung den
Arianismus nach Kraften forderte, dabei in politischer Hinsicht
ausserdem die Macht Athanarichs zu schwichen bestrebt war.

Das eigentliche Organ der Christianisierung unter dem
Volke der Goten war Ulfilas oder Wulfila (von Vulfs, griechisch:



Sy

Ovigilae, lateinisch: Ulfila, gotisch: Hulfila; Cassiodor, hist.
trip. VIII, 13: Vulphilas, bei spédtern auch: Urfilos, Gulfilas,
Hulfilas, Gilfulas, Galfilas, Ulphias, Gulfias u. s. w.) = Wolflein
(311—381), der in jenem Gotenlande 311 geborene Sohn einer
bei den Streifziigen aus Kappadozien fortgeschleppten, wahr-
scheinlich griechischen Familie. Griechisch und gotisch waren
seine Muttersprachen; dazu lernte er auch lateinisch voll-
kommen und schrieb in allen drei Sprachen mehrere leider
verloren gegangene Biicher. Von Hause aus Christ, und zwar
Arianer, aber kein fanatischer, kam er frith nach Konstantinopel,
erhielt Fiihlung mit seinen Glaubensgenossen, wurde 341 in
Antiochia von einem arianischen Bischof selbst zum Bischof
geweiht und wirkte seitdem als Apostel bei den Goten mit
grossem Erfolge. Auxentius, ein dankbarer Schiiler und Biograph
des Ulfilas, wiahnt, die Weihe im 30. Lebensjahre sollte an-
deuten, dass Ulfilas nicht nur ein Erbe Gottes und Miterbe
Christi sein, sondern auch darin Christo und seinen Heiligen
nachfolgen miisse, dass, wie einst David im 30. Jahre zum
Konige und Propheten eingesetzt worden sei, um das Volk
Gottes, die Kinder Israels, zu regieren und zu lehren, so auch
Ulfilas als Prophet und Priester Christi das Volk der Goten
lenke und bessere, belehre und erbaue. Dies habe sich auch
nach dem Willen Gottes und mit Hilfe Christi durch seine
Amtsfithrung auf wunderbare Weise erfiillt. Und wie Joseph
in Agypten im 30. Jahre aufgetreten und unser Herr und Gott,
Jesus Christus, der Sohn Gottes, 30 Jahre alt, nach dem Fleische
eingesetzt und getauft worden sei, und darauf begonnen habe,
das Evangelium zu predigen und die Seelen der Menschen zu
welden, so habe auch Ulfilas durch Christi Veranstaltung und
Einsetzung das der Predigt ermangelnde Volk der Goten nach
der evangelischen, apostolischen und prophetischen Lehre heran-
gebildet, Gott zu loben gelehrt und viele dazu gebracht, wahre
Christen zu sein.

Da jedoch die christliche Lehre den kriegerischen Geist
des Volkes zu schwichen drohte, wurden die gotischen Christen
von ihren Fiirsten, vornehmlich von dem oben genannten
Athanarich verfolgt, wodurch Ulfilas mit seiner Gemeinde um
350 zur Flucht auf romisches Gebiet nach Mdésien, in die Gegend
des von Trajan erbauten Nicopolis am Fusse des Himus ge-
zwungen wurde. Diese gotische Gemeinde wandte sich daselbst



— 738 —

in unabhéngiger Stellung génzlich friedlichen Beschéftigungen
zu und befleissigte sich unter dem Primas Ulfilas eines so reinen
Lebenswandels, dass die Religion des Kreuzes bei den Ger-
manen schon in ihren Anféangen sittliche Frichte trug, wie sie
bei andern Voélkern nicht zu finden waren. . Gleich wie Gott“,
sagt der genannte Schiiller Auxentius, ,durch Moses sein Volk
von der Macht und Gewalt des Pharao und der Agypter be-
freite, durch das rote Meer hindurchfiihrte und sich zum Dienste
ausersah, so befreite er auch durch Ulfilas die Bekenner seines
heiligen, eingeborenen Sohmnes aus der Hand des Barbaren,
liess sie durch die Donau hindurchziehen und sorgte, dass sie
in dem Gebirge nach dem Vorbilde der Heiligen ihm dienen
konnten.“ Theodosius, obschon orthodox, d. h. Anhianger des
Nicaenums, verehrte und fragte den Bischof Ulfilas, der schon,
wie Philostorgius erzihlt, von Constantin hiiufig ,Moses der
Goten“ genannt, worden war, vieltach um Rat, selbst noch zu
einer Zeit, da die Verfolgung der Arianer unter ihm bereits
begonnen hatte (381); aber in demselben Jahre starb auch
dieser grosste Apostel der Goten, von ihnen selbst Presbyter
genannt, da ihnen Bischof (Papa) und Presbyter gleichbedeutend
war, im Leben von seinen (Glaubensbriidern wie ein Prophet
geehrt, im Tode von allen tief betrauert, von allen anwesenden
Bischofen feierlich bestattet. Auxentius, der nachmalige Bischof
von Dorostorus (Silistria), glaubt, in seiner Biographie den grossen
Goten nicht wiirdig genug loben zu konnen und doch auch
nicht g#inzlich schweigen zu dirfen: ,Mehr als alle bin ich
sein Schuldner, da er um so mehr an mir gearbeitet hat; der
mich von meiner frithesten Jugend von meinen Eltern als
Schiiler aufnahm, die hl. Schrift lehrte und die Wahrheit mir
aufschloss, der durch die Barmherzigkeit Gottes und die Gnade
Christi leiblich und geistig als seinen Sohn im Glauben mich
auferzog.”

Von ebenso grosser oder noch grosserer Bedeutung, sagt
Henne am Rhyn, als Wulfilas religioses und moralisches Wirken
war auch sein litterarisches, und damit kommen wir nun zu
unserm eigentlichen Thema: Seine Ubersetzung der hl. Schrift.
Wulfila war es zwar nicht, der den Goten eine Schrift gab,
die sie bereits hatten; aber er schuf als eine notwendige Vor-
arbeit aus etwa 14 griechischen, auch einigen lateinischen
Buchstaben, da ja auch in Konstantinopel schon damals die



739 —

lateinische Sprache bekannt war, und aus gotischen Runen ein
neues Alphabet, und erhob so die gotische Sprache zur Schrift-
sprache, ja in gewissem Sinne sogar zu einer damaligen Welt-
sprache, die z. B. das einzige Bindemittel zwischen Romern
und Hunnen war. Er war es, der die unumstosslichen Wahr-
heiten der Religion Jesu Christi dem Verstindnisse, der Fassungs-
kraft seines Volkes in gotischer Sprache enthiillte und néher
brachte, der tiberhaupt die christlichen Grundbegriffe und Ge-
danken durch einen deutschen Sprachstamm klar zu machen
bestrebt war. So sagt z. B. Sokrates, hist. eccl. IV, 33: wdre
d¢ xed Ovlgilas . .. yoduuave é@etos yordixd, xal vag Yeiac yoagog
eic Ty Térdon ustaleloy vovg faofdoove nevdavay ra Feie Aoy
neeosoxetacey. Cfr. Sozomenus, VI, 37, Nicephorus Call. XI, 48.
Philostorgius, der im tbrigen wenig mit Sokrates tibereinstimmt
und selbstiindig arbeitete, berichtet aber auch hist. eccl. II, 5:
xel 1@ T8 @Aha ait@y mspelsito, xal youpUdTOV @UTOIS 0lxEl0V
EUQETNS *ATCOTAC, (ETEPOROEY &l TNV GUIGY QWYY TQS youQug
cnc¢oeg. Der schon mehrfach genannte Auxentius schreibt in
seiner Schrift ,Uber das Leben und die Lehre des Ulfilas"
(herausgegeben und erlidutert von G. Waitz): ,Et ipsis tribus
linguis plures tractatus et multas interpretationes volentibus ad
utilitatem et eedificationem sibi ad eeternam memoriam et me-
moriam post se dereliquit.* Wenn nun auch der Biograph von
der Ubersetzung der hl. Schrift hier nicht direkt spricht, so
liegt das einfach daran, dass er sie als das Hauptwerk des
Ulfilas schon als allgemein bekannt voraussetzt; jedenfalls ist
sie in jenen ,multas interpretationes” mit eingeschlossen.
Dieses leider nur teilweise erhaltene Werk des Ulfilas,
das alteste herrlichste Denkmal unserer Muttersprache, .die
Urquelle der deutschen Sprachwissenschaft und das ehrwiirdige
Zeugnis eines bedeutenden Geistes“, wie der Litterarhistoriker
J. Scherr es treffend charakterisiert, reprisentiert, so wie es
uns heute vorliegt, allerdings nur zum Teil den &ltesten Text,
weil, wie dies nachgewiesen ist, spéterhin Anderungen nach
der lateinischen Ubersetzung erfolgt sind. Auch hatte Ulfilas,
was fur die damalige Zeit und fir sein Volk sehr bezeichnend
ist, von vornherein die Bilicher der Koénige wegen ihres
kriegerischen Geistes weggelassen, doch ohne hierdurch den
kriegerischen Charakter seiner Volksgenossen zu zerstéren.
Dass er aber aus dem ebengenannten Grunde das alte Testa-



— T

ment {iberhaupt nicht tiibersetzt habe, ist eine lingst wider-
legte Fabel. Das bei der mangelhaften Kultur des gotischen
Volkes ungemein schwierige Werk, dessen Sprache wesentlicher
Bereicherung bedurfte, der Ubersetzer diese aber am geeignetsten
hauptsichlich aus dem griechischen Alphabet sich holte, war
es, dem, wie Henne am Rhyn meint, der Arianismus seine
lange Dauer bei den germanischen Viélkern verdankte. Das
griechische Alphabet aber konnte Ulphilas schon deshalb um
so eher fiir die notwendige Sprachbereicherung zu Hiilfe nehmen,
als er ja die biblischen Biicher aus dem Griechischen, auch
das alte Testament nicht aus dem Hebraischen, sondern aus
der Septuaginta tbersetzen wollte. Auch bot sich ja gerade
durch und mit der Einfithrung der neuen Religion des Christen-
tums unter den Goten die beste Gelegenheit fiir Ulphilas dar,
dieses neue, richtiger gesagt erginzte Alphabet zur Durch-
fithrung zu bringen, gleichzeitig damit den dlteren Runen, diesen,
wie man wihnte, von Odin selbst herstammenden geheimnis-
vollen Zeichen, ihre vermeintliche Zauberkraft und den damit
verkniipften Aberglauben zu rauben, und so vielmehr jeden
Einzelnen die Wirkung des in den alten und auch neuen Zeichen
geoffenbarten neuen und erneuernden lebendigen Gotteswortes
an sich erproben zu lassen.

Der Codex argenteus, der Codex carolinus und der Codex
ambrosianus bewahren vornehmlich die geretteten Bruchsticke
der Wulfilas-Bibeliibersetzung.

Der erste Codex — so benannt entweder nach den silberuen
Beschligen seiner Einbanddecke oder, wie andere meinen, nach
den silberfarbenen Uncialbuchstaben, die auf sehr feines purpur-
farbiges Pergament aufgezeichnet sind (die Anfangslinien der
Evangelien und die erste Linie jeder Abteilung sind von Gold-
farbe gezeichnet) — wurde im 16. Jahrhundert von Arnold
Mercator, dem Sohne des durch seine Landkarten berithmt ge-
wordenen Gerhard Mercator, in der Ndhe von Essen, in der
damals von dem Abte Henricus Duden geleiteten Benediktiner-
abtei Werden an der Ruhr entdeckt. Wann, wie, ob zufillig oder
absichtlich, und durch wen dieser silberne Codex nach Werden
gekommen ist, kann wohl kaum mehr festgestellt werden. Am
wahrscheinlichsten und berechtigtsten diirfte die Annahme wohl
sein, dass diese Bibeliibersetzung etwa im 9. Jahrhundert dort-
hin gelangte, als niamlich ein Vorgéinger des obengenannten Abtes



T —

Duden, Liudgerus, mit seinen Moénchen die niederdeutschen,
d. h. also die séchsischen Volksstimme fiir das Christentum zu
gewinnen suchte, insofern nédmlich als dieser Zweig germanischer
Sprachen, das Sachsische und Gotische, in engster Verwandt-
schaft standen. Is ist diese Moglichkeit des Erwerbs fir das
Kloster Werden aber auch deshalb um so eher denkbar, als
von ebendiesem Liudgerus sein Biograph Altfrid (cf. Vita Liud-
geri II, 8) erzahlt, er habe grindliche biblische Kenntnisse
besessen und diese tiberall nach Moglichkeit verbreitet. Jene
grindlichen Kenntnisse lassen sich am besten erkliren und
zuriickfithren auf den Aufenthalt des Liudgerus in Italien
(zwischen 775 und 780), wo er zweifellos fiir seine bevorstehende
Bekehrungsarbeit unter den Sachsen die gotische Handschrift
studierte, und diese vielleicht bald nachher (als das Kloster
Werden gegriindet wurde um das Jahr 780) auch dorthin ver-
bracht wurde. Denkbar ist ferner die andere Moglichkeit, dass
Karl der Grosse, dem ja die Bekehrung der Sachsen sehr am
Herzen lag und der selbst blutige Kriegsziige zu diesem Zwecke
(zwischen 782 und 804) unternahm, das Werk des Ulfilas nach
Werden verbringen liess. Wenigstens spricht der gelehrte Abt
des beriihmten Klosters Reichenau, Walafrid Strabo (f 849),
schon von gotischen Schriftwerken, die in Deutschland sich
gefunden hétten. De rebus eccl. T sagt Strabo nédmlich: Gothi,
qui et GGetae eo tempore, quod ad fidem Christi licet non recto
itinere perducti sunt, in Greecorum provinciis commorantes,
nostrum 1i. e. theotiscum sermonem habuerunt et ut historiee
testantur postmodum studiosi illius gentis, divinos libros in sue
locutionis proprietatem transtulerunt, quorum adhuc monumenta
apud nonnullos exstant.

Dass Strabo mit diesen seinen Worten um so eher den Codex
in Werden meinen Konnte, dirfen wir wohl auch um so eher
annehmen, als ein frither im Kloster Werden ansissiger Monch,
Namens Edelfrid, unter der Regierung Karls des Grossen nach
dem Kloster Reichenau {ibersiedelte, und so sehr leicht die
Kunde von dem Codex argenteus dorthin drang. Der vor-
erwiahnte Edelfrid wird uns auch spéterhin bei der Besprechung
eines biblischen Epos, des .Heliand“, begegnen.

Endlich ist auch noch eine dritte, freilich weniger wahrschein-
liche Moglichkeit denkbar, dass ndmlich der Codex schon lange
vor der Regierung Karls des Grossen in Deutschland zu finden war.

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900. 49



= T3 =

Gregor v. Tours (T 594) berichtet ndmlich in seiner . Ge-
schichteder Franken“, der wichtigsten Geschichtsquelle im 6. Jahr-
hundert, IV, 10, dass in der westgotischen Stadt Narbonne etwa
zwanzig mit Gold und Edelsteinen verzierte Evangelienbehilt-
nisse mit einigen Blattern, evangeliorum capsee, aufbewahrt
worden seien. Es ist nun nicht unmaoglich, dass, als der Franken-
konig 631 die Stadt Narbonne eroberte, diese kostbaren capsse
samt den zugehorigen Bléittern nicht etwa den pliundernden
Soldaten iiberlassen, sondern von jenem an Kirchen und Kloster
verschenkt wurden. Indessen gilt von allen diesen denkbaren
Fillen tber den Erwerb des Codex argenteus fiir das Kloster
Werden das Wort: Non liquet.

Kaum nun war unser Codex im 16. Jahrhundert wieder
ans Tageslicht befordert worden, als sich auch allenthalben
reges Interesse fir ihn zeigte. Zahlreiche Abschriften wurden
angefertigt und weiter verbreitet, so von dem Bibliothekar des
Kardinals Granvella in Flandern, Anton Morillon. Durch dessen
Bruder Max angeregt, verdffentlichte bald nachher der Philosoph
und Arzt Goropius Becanus in seinen Origines Antverpianse
das Vater unser und andere Kkleine Stiicke. Becanus betont
dabei besonders das hohe Alter der Handschrift, die er benutzt
habe und die in einem alten Kloster im bergischen Lande
(4 Meilen von Koln) aufbewahrt sei. Ferner war es der Rektor
der Schule zu Antwerpen und Professor zu Leyden, Vulcanus,
der von dem Codex argenteus Notiz nimmt in einer anonym
erschienenen, aber von ihm herausgegebenen Schrift: Commen-
tariolus de literis et lingua Getarum sive Gothorum. An die
genaueren Nachrichten tber diesen Commentariolus kniipft sich
ibrigens auch die Behauptung an, dass der Codex argenteus
schon um das Jahr 1600 sich in Prag befunden haben miisse
und nicht erst, wie wir noch sehen werden, zur Zeit des
dreissigjahrigen Krieges dorthin gefliichtet worden sei. Jener
Commentariolus enthélt nédmlich vielfach erlduternde Rand-
glossen von einem gewissen Strein. Derselbe war um das Jahr
15660 kaiserlicher Rat, ein Mann von griindlicher vielseitiger
Bildung. In seiner Schrift: ,Apologia oder Schutzred iiber das
Durchl. Haus Osterreich von weiland Kaiser Friedrich I. Dem-
selben Anno 1156 erthailten ansechlichen Privilegio“ nimmt er
darauf Bezug, dass ein (vorher genanntes) anstéssig scheinen-
des Wort ,auch im Gottischen Evangelj Buech, dessen Sr. Kay:



— 743 —

Maytt Original haben®, sich finde. Der genannte Strein starb
aber schon lange vor Ausbruch des dreissigjihrigen Krieges.
Will man nun seine Worte urgieren, so miisste, da diese Nach-
richt ja also auch lange vor Ausbruch des Krieges geschrieben
ist, der Codex argenteus sich schon damals im Besitze des
Kaisers Rudolf vorgefunden haben und vermutlich im kaiser-
lichen Schatz auf dem Hradschin zu Prag aufbewahrt worden
sein., Es liesse sich dies immerhin so erkliren, dass Kaiser
Rudolf schon vor 1600 von Strein auf den wertvollen Codex
hingewiesen und bewogen worden wire, ihn als eine Selten-
heit, auf welche tberhaupt es der Kaiser ja besonders abge-
sehen hatte, fiir seinen Schatz kéuflich zu erwerben.

Die gewdhnliche und von den meisten Gelehrten fest-
gehaltene Ansicht ist allerdings die, dass der Codex Ulfilee erst
in den Unruhen und Gefahren des dreissigjihrigen Krieges
nach Prag gefliichtet worden ist. Dort wurde er 1648, wenige
Monate vor Abschluss des westfidlischen Friedens, von den
Schweden erbeutet, als sie unter General Konigsmark wider
Erwarten die Kleinseite von Prag erklommen hatten, und in
die konigliche Biblothek nach Stockholm tbertragen. Bald
darauf schenkte ihn die ddnische Konigin Christine dem hollén-
dischen Gelehrten Isaac Vossius, dessen hohe Gonnerin sie
war; andere meinen auch, Vossius habe ihn sich selbst
geschenkt, d. h. gestohlen, was indes nicht erwiesen ist; viel-
mehr spricht gegen diese letztere Ansicht ein Hymnus des
Ulitius auf den Grafen de la Gardie, in welchem Hymnus eben
auch Vossius riihmend erwéhnt wird. Es kam das wertvolle
Buch ndmlich bald wieder durch Kauf des genannten Grafen
Magnus Gabriel de la Gardie um 400 Reichsthaler von Vossius
an die 1477 gestiftete Universitit Upsala, die noch heute unter
ihrer ca. 250,000 Binde zahlenden Bibliothek eben den Codex
argenteus als eines der wertvollsten Besitztiimer ansehen darf.

Auf Veranlassung ebendesselben Grafen de la Gardie
wurde vorsichtshalber auch von einem gewissen Derrer eine
Buchstabe fiir Buchstabe, Wort fir Wort, Linie fiir Linie ge-
treue Abschrift auf genau der gleichen Anzahl Blitter beige-
figt; leider ist diese Abschrift bei dem grossen Brande von
Upsala im Jahre 1702 zu Grunde gegangen.

Welche Stiicke der Ubersetzung des Ulfilas sind nun in
diesem Codex argenteus eigentlich enthalten? Philostorgius II, 5



SRR, (. -

berichtet zwar, Ulfilas habe die ganze Bibel mit Ausnahme der
Biicher der Konige — aus dem schon oben angegebenen
Grunde — tibersetzt. Doch ist von dem alten Testamente
tiberhaupt nur ein kleiner Bruchteil auf unsre Zeit gekommen:
Esra II, 8—42, und Nehemia V, 13—18; VI, 14—19; VII, 1—3;
von dem Neuen Testament gliicklicherweise ein gut Teil mehr.
Liicken allerdings sind auch hier zahlreiche vorhanden, aber
ausser dem Hebréderbriefe ist von allen Evangelien und pauli-
nischen Briefen ein guter Rest geblieben. Was nun den Codex
argenteus zunéchst betrifft, so enthilt derselbe griossere Bruch-
stiicke der vier Evangelien, und zwar in derselben Reihenfolge,
wie dies in der Itala der Fall ist: Matthdus, Johannes, Lukas,
Markus.

Matthaus beginnt indessen erst mit V, 15 bis VI, 32. Dann
folgt schon eine Liicke bis VII, 12. Ferner fehlen von diesem
Evangelisten: X, 1—23, XI, 25 bis XXVI, 70. Schliesslich fehlt
das ganze letzte Hauptstiick.

Das kurze Markus-Evangelium ist etwas weniger dirftig
vorhanden; so fehlen: VI, 31—54; XII, 38—XIII, 18; XIII, 29—
XIV, 5; XIV, 16—41; XVI, 12 bis Schluss.

Von Lukas vermissen wir: X, 30—XIV, 9; XVI 24—XVII,
3; XX, 3 bis Schluss.

Johannes vollends beginnt erst mit V, 45. Dazu fehlen
noch die Stiicke: XI, 47—XII, 1; XII, 49—XIII, 11; XIX, 13
bis Schluss.

Wir sehen also, es ist wenig genug, was uns vom Codex
argenteus (im engern Sinne) geblieben ist, und auch selbst die
noch vorhandenen Verse entbehren der vollkommenen Leser-
lichkeit. Doch das einmal ans Tageslicht Geférderte gab Anlass
genug, mit um so grosserm Eifer nach dem noch Fehlenden
und vielleicht noch nicht dem Zahne der Zeit zum Opfer Ge-
fallenen weiter zu forschen, gliicklicherweise nicht ohne Erfolg.

Ungefihr um das Jahr 1760, bald nachdem die Heraus-
gabe der Sacrorum Evangeliorum versio Gothica (ex codice ar-
genteo emendata atque suppleta, cum interpretatione latina et
annotationibus Erici Benzelii non ita pridem Archiep. Upsali-
ensis edidit, observationes suas adiecit, et grammaticam Gothi-
cam preemisit Edwardus Lye, MDCCL) erfolgt war, fand man
in der Bibliothek zu Wolfenbiittel ein Palimpsest, das, mit den
Origines des Isidorus von Sevilla oder Hispalensis beschrieben,



— 745 —

als erste (urspringliche) Schrift Fragmente aus dem Romer-
briefe, freilich nur mit vieler Miihe, erkennen liess. Es ist das
Verdienst des Konsistorialrates Franz Anton Knittel, diesen
Teil des Codex argenteus ans Licht gebracht zu haben. Denn
dass dieses Stick zur Ubersetzung des Ulfilas gehorte, deuten
Sprache und Schriftziige an, die ganz genau denjenigen des
Codex zu Upsala gleichen und die alte vorhieronymianische
lateinische Ubersetzung daneben haben. Dieser Codex war
wohl, wie Knittel meint, zu derselben Zeit wie der Codex ar-
genteus in Italien entstanden, gehorte frither dem Kloster
Weissenburg an und wurde spater nach Wolfenbiittel verbracht.
Es stellten sich davon noch folgende Abschnitte heraus: Rom.
XI, 33—36 ivil; XII, 1—5; 17—21; XIII, 1—5; XIV, 9—20;
XV, 3—13 inkl. 1762 erschienen diese gesammelt in dem sog.
Codex Carolinus unter dem Titel: Ulphilee Versionem Gothicam
nonnullorum capitum epistolee Pauli ad Romanos e littura M.
S. rescripti bibliothecee Guelpherbytanse cum variis monumen-
tis ineditis eruit, commentatus est, deditque foras Franc. Ant.
Knittel, Brunovici 1762.

Es war dies ein erfreulicher Fortschritt in dem Sammeln
der hochwichtigen Dokumente aus den frithesten Anfingen
germanischen Christentums. Freilich, von den fehlenden Evan-
gelienstiicken hatte sich auch hier noch nichts gefunden. In-
dessen ist der Umstand, dass von dem Codex argenteus gerade
der Anfang, d. h. die fiinf ersten Kapitel des Matthius-Evan-
geliums und der Schluss, d. h. die letzten Verse des 16. Ka-
pitels von Markus (nach Ulfilas’ Zahlung das letzte) fehlen,
wohl so zu erkliren, dass bei der Plinderung von Prag mit
den kostbaren, wertvollen Decken auch eine Anzahl Blitter
losgerissen und von den raubgierigen Soldaten vielleicht ver-
nichtet wurden. Fehlten aber erst einmal die steifen Einband-
decken, so lag die Gefahr sehr nahe, dass allméhlich sich
vereinzelte Blatter, sei es aussen, sei es aus der Mitte des
Buches, loslésten und verloren gingen; erst dem schon ge-
nannten Grafen de la Gardie ist es zu danken, dass ein weiterer
Verlust gehemmt wurde, dadurch, dass dieser die loshingen-
den Blétter, nun aber freilich nach der heute uns geldufigen
Ordnung: Matthius, Markus, Lukas und Johannes, binden liess.

Man ehrte das wenige, sagt Hug, was man nunmehr von
den Briefen Pauli (und den Evangelien) besass, als eine Gabe



s UG - o

des Glickes, und vermass sich kaum, von der Zukunft einen
betrichtlichen Zuwachs zu gewértigen, als im Jahre 1817
Kardinal Angelo Mai von ansehnlichen Bestandteilen der
gotischen Ubersetzung, die er in der Ambrosianischen Biblio-
thek entdeckt hatte, Nachricht gab. Es waren dies b grissere
pergamentene Palimpseste, urspriinglich wohl aus dem Kloster
Bobbio in Ligurien stammend und auf die Bibliotheca Ambro-
siana in Mailand gebracht, welche in den Jahren 1819—1839
von Mai und C. O. Castiglione publiziert wurden; namentlich
letzteren machten seine deutschen Sprachkenntnisse zu einem
tichtigen brauchbaren Mitarbeiter. Ein genauer Bericht iiber
die Handschriften nach Form und Inhalt wurde zun&chst be-
arbeitet und demselben einzelne Stiicke der gotischen Urkun-
den beigelegt, unter dem Titel: Ulphilee partium ineditarum in
Ambrosianis palimpsestis ab Angelo Mai repertarum specimen
coniunctis curis eiusdem Maii et Caroli Octavii Castilianeei editum.
Mediolani Regiis typis MDCCCXIX.

Auch hierwie dort unter den Origines des Isidorus von Sevilla
waren es Palimpseste, unter denen sich unter den Homilien
Gregors des Grossen iiber den Propheten Ezechiel eine éltere
ausgewaschene Schriftlage fand, die sich als Fragment der
Paulinen herausstellte und zwar des Briefes an die Romer,
der beiden Korinthier-Briefe, des Briefes an die Galater,
Epheser, Philipper, Kolosser, der beiden an die Thessalonicher,
der beiden an Timotheus, des Briefes an Titus und an Phile-
mon.

Ein anderes Palimpsest, {iberschrieben mit einem Kommen-
tar des hl. Hieronymus iiber den Propheten Jesaia und etwa
100 Jahre spéiiter entstanden, d. h. etwa im 9. Jahrhundert zum
Palimpseste gemacht, bot weitere Reste der Paulusbriefe. Doch
macht schon dieses Fragment, ja teilweise sogar das vorher-
genannte den Eindruck einer gewissen Flichtigkeit in der
Schrift; auch scheint es, als ob nicht ein und dieselbe gewandte
Hand den gotischen Text aufgezeichnet habe.

Mai, der sich mit Recht einmal am rechten Orte und auf
der richtigen Spur wiahnte, ruhte nun nicht, und seine eifrige
grindliche Forscherarbeit wurde noch mehr von Erfolg ge-
kront. Ein dritter Codex, von manchen Gelehrten als der
eigentliche Codex Ambrosianus bezeichnet, enthélt zwar nur
vier Blatter von kleinerer Form, ist aber darum von grisstem



S < -

Werte, dass er unter einem lateinischen Evangelientexte zwei
weitere Bruchstiicke aus dem gotischen Matthiiusevangelium
lieferte, und zwar gerade solche, die in dem schon besprochenen
Codex argenteus fehlten, niamlich Matthius: XXV, 38—XXVI,
3; XXVI, 66—XXVII, also eine hochst wichtige Erginzung.

Auch die schon frither erwihnten Fragmente aus der Ul-
filas-Ubersetzung des Alten Testamentes kamen auf der Biblio-
theca Ambrosiana ans Licht. So vor allem unter einem latei-
nischen Kommentar zu den Biichern der Konige, unter ein-
gestreuten Ausziigen aus Plautus und Seneca fanden sich als
Urschrift die Biicher Esra und Nehemia, allerdings mit grossen
Liicken: auf vier Seiten Nehemia V, 13—18; VI, 14—19; VII,
1—3; auf 2 Seiten Esra II, 28 ff.

Erwahnenswert ist auch noch ein Appendix, der diesen
Ambrosianischen Fundsticken beigefiigt war: der Rest eines
gotischen Kalenders, der die letzte Woche des Monats Juni
und den ganzen Juli aufweist, mit derselben Schrift gezeichnet,
wie die von Kardinal Mai gefundenen Paulinen. Man geht
wohl nicht irre, wenn man mit Hug dieses Manuskript als das
Bruchstiick eines Kirchenbuches ansieht; denn darauf hin
deuten zwei darin verzeichnete volkstiimliche Kirchenfeste:
das eine am 23. Juni: das Fest der beim Gotenvolk getiéteten
Méartyrer und des Fritharik; das andere am 29. Juni: Gedéacht-
nis der Mértyrer, die mit Vereka, dem Priester, und Batwin,
dem Diener der Gesamtkirche des Gotenvolkes, verbrannt
wurden. (Man vergleiche damit auch unser heutiges ., Peter- und
Paulusfest® am gleichen Tage.)

Blicken wir nun einmal zuriick auf alle die besprochenen
Fragmente der Ulfilaischen Bibeliibersetzung: den Codex ar-
genteus, den Codex Carolinus und die zuletzt genannten Am-
brosianischen Codices, so ldsst sich von all diesen, in sprach-
licher Hinsicht beurteilt, wohl behaupten, dass wir in der
durchweg tibereinstimmenden Ausdrucksweise das beste Be-
weismittel sehen diirfen dafiir, dass dieselben, wenn auch in
spiaterer Zeit in einzelnen Teilen liberarbeitet, dennoch ihrer
urspriinglichen Anlage nach zu einem grossen Ganzen zu- -
sammengehorten. Auffallend konnte nur scheinen, dass sich
von dem Alten Testamente bis heute noch nichts vorgefunden
hat ausser den ganz geringen Bruchstiicken zweier unbedeuten-
der Biicher. Wollte man indessen daraus den Schluss ziehen,



e TUB . —

dass Ulfilas tiberhaupt vom Alten Testamente nur wenige Teile
tibersetzt habe, so wiirde man, abgesehen von den Biichern
der Konige (s. 0.), sehr irren. Denn wenn auch manches an
das lLicht zu fordern erst noch der eifrigen Forschung der
Zukunft {iberlassen bleiben muss, so haben wir doch ver-
schiedene Anhaltspunkte dafur, dass auch das alte Testament
in gotischem Texte vorhanden war, und im verborgeunen viel-
leicht noch ist. Abgesehen davon, dass Philostorgius II, 5, wie
schon erwihnt, bezeugt: Ulfilas habe vwc yodgac crdoec ins
Gotische iibersetzt (mit Ausnahme der Biicher der Konige), ab-
gesehen auch davon, dass der Gote Isidorus in seinem Chroni-
kon schreibt: Utrumque testamentum linguam in propriam
transtulit, und im Chron. Got.: scripturas novi et veteris testamenti
in eandem linguam convertit — abgesehen von all diesen
Zeugnissen sprechen auch innere Griinde fir jene Annahme.
Aus einem DBriefe des hl. Hieronymus (7 420) an zwei gotische
Priester Sunnia und Fretela geht dies z. B. beziiglich der
Psalmen deutlich hervor. Jene beiden befragten niamlich den
Autor der Vulgata {iber den Sinn einiger Psalmstellen nach
dem hebraischen Urtexte, welche Frage an sich schon voraus-
setzt, dass Ulfilas sich mit der Ubersetzung der Psalmen be-
schéiftigt hatte. Wiire dies nicht der Fall gewesen, also die
Psalmen den gotischen Priestern unbekannt gewesen, so wiirde
eine solche Anfrage nicht zu erkliren sein. Sie waren offenbar
dazu veranlasst worden, nachdem ihnen auch ein Nachforschen
in den voneinander abweichenden griechischen Lesarten des
Alten Testamentes, welche sie vielleicht besassen, keine ge-
niigende Aufklarung geboten hatte.

Ferner: In dem Fragmente eines Kommentars zum
Johannesevangelium — unter dem Titel Skeireins bekannt —
findet sich eine Psalmstelle (Ps. 53, 2 f.) citiert, ebenso in dem
ersten der Ambrosianischen Codices (siehe oben) zu Ephes.
4, 8, die Stelle Ps. 63, 19 angefiihrt. Sprachlich stimmen die
sog. Skeireins mit den Johannesstellen des Ulfilas genau iiber-
ein, somit ist wohl die Schlussfolgerung berechtigt: es werden
auch die Psalmen in dem Codex argenteus — es gelte hier
die pars pro toto — des Ulfilas vorhanden gewesen seien.

Von andern weniger beweisenden Citaten des alten Testa-
mentes wie 4. Mos. 19, 2ff,, von im Alten Testamente und bei
Ulfilas gebriuchlichen Zahlzeichen sehen wir hier ab. Jeden-



falls aber darf man wohl noch hinzufiigen, dass es hochst
unwahrscheinlich ist, dass Ulfilas solche weniger wichtigen
Blicher wie Iisdras und Nehemias tibersetzt haben sollte, ohne
auch die weit bedeutenderen, wie die 5 Biicher Moses, die
Psalmen, die Propheten, mit in sein Werk einzuschliessen.

Fine mustergiiltige Gesamtausgabe alles dessen, was uns
bis jetzt von der Ubersetzung der hl. Schrift durch den grossen
Apostel der Goten bekannt geworden ist, wurde, zugleich mit
einem vollstindigen Apparat, publiziert von (. v. Gabelentz
und dem im Méarz d. J. verstorbenen Ulfilasforscher J. Laebe,
spéiter auch von H. F. Massmann u. a.

Zum Schlusse dieser Besprechung der Ulfilas-Bibeliiber-
setzung sei hier noch eine Probe aus dem Codex argenteus
angefligt. Das Markusevangelium VII, 3—5, lautet nach der
gotischen Bibeliibersetzung (das gotische Zeichen p ist gleich
dem englischen th).

iudaieis niba ufta pwahand han duns ni matjand . haban-
dans anafilh pize sinistane . jah af mapla niba daupsand ni
mat jand . jah anpar ist manag pa tei andnemun du haban
daupei nins stikle jah aurkje jah ka tile jah ligre:

(Juden essen nicht, sie waschen denn die Hinde, haltend
den Auftrag der Altesten. Und vom Markt, wenn sie sich nicht
waschen, essen sie nicht: und anderes ist viel, was sie tiber-
kamen zu halten: Waschungen der Becher und Kriige und
Kessel und Lager.)

Am Fusse eines jeden Pergamentblattes finden sich Siulen
aufgezeichnet, die, nach keiner der bekannten Ordnungen aus-
geflihrt, die Kanones des Eusebius, seitlich die Zahlen enthalten,
welche auf dieselben zuriickverweisen.

Bonn, a. Rh.
Lic. th. F. MULHAUPT.

(Fortsetzung folgt.)




	Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen

