
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen

Autor: Mülhaupt, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


736

ZUR GESCHICHTE
DER

DEUTSCHEN BIBELÜBERSETZUNGEN.

A. Die Übersetzung des Ulfllas.
Schon vor dem Beginn der grossen Völkerwanderung, wie

Henne am Rhyn nachweist, hatten einzelne deutsche Stämme,
B. Alamannen und Markomannen, das Christentum kennen

gelernt, aber nicht in tieferem Grade. Auch als Soldaten,
Geiseln oder Sklaven im römischen Reiche Avandten sich ihm
Aiele Germanen zu. In ausgedehnterem Masse aber fand es

erst um die Mitte des 4. Jahrhunderts bei den damals im jetzigen
Rumänien lebenden Westgoten Eingang, avo dieselben unter
Frithigern's Führung, Avon Kaiser Valens beschützt, Wohnsitze
und gegen Athanarich Schutz fanden. Denn Athanarich, der
Führer oder Iudex, wie er sich selbst nannte, der heidnischen

Westgotenpartei der Thervingen, war, voll Ehrfurcht gegen
das Heidentum als Religion der Vorfahren und darum voll Hass

gegen das Christentum als Religion der Römer, seit dem Jahre
348 und später nochmals als Verfolger der christlichen, freilich
arianischen Goten aufgetreten in einem Masse, dass diese dadurch
geradezu zu Märtyrern wurden, z. B. der heilige Nicetas.

Fritbiger, ebenfalls ein Gotenhäuptling, aus dem edelsten
Geschlechte stammend und im höchsten Ansehen stehend, hatte
sich seinerseits den Christen günstig erwiesen, sie unter seinen
speciellen Schutz gestellt und bei dem Kaiser ATalens um so

eher Hülfe gefunden, als dieser in religiöser Beziehung den
Arianismus nach Kräften förderte, dabei in politischer Hinsicht
ausserdem die Macht Athanarichs zu schwächen bestrebt Avar.

Das eigentliche Organ der Christianisierung unter dem
Volke der Goten war Ulfllas oder WTulfila tyon Vulfs, griechisch :



— 737 —

OvXçptXaç, lateinisch : Ulfila, gotisch : Hulfila ; Cassiodor, hist.
trip. Vili, 13: Vulphilas, bei spätem auch: Urfilos, Gulfilas,
Hulfilas, Gilfulas, Galfilas, Ulphias, Gulfias u. s. w.) Wölflein
(311—381), der in jenem Gotenlande 311 geborene Sohn einer
bei den Streifzügen aus Kappadozien fortgeschleppten,
wahrscheinlich griechischen Familie. Griechisch und gotisch waren
seine Muttersprachen ; dazu lernte er auch lateinisch Aroll-

kommen und schrieb in allen drei Sprachen mehrere leider
verloren gegangene Bücher. Von Hause aus Christ, und zwar
Arianer, aber kein fanatischer, kam er früh nach Konstantinopel,
erhielt Fühlung mit seinen Glaubensgenossen, wurde 341 in
Antiochia von einem arianischen Bischof selbst zum Bischof
geweiht und wirkte seitdem als Apostel bei den Goten mit
grossem Erfolge. Auxentius, ein dankbarer Schüler und Biograph
des Ulfllas, wähnt, die Weihe im 30. Lebensjahre sollte
andeuten, dass Ulfllas nicht nur ein Erbe Gottes und Miterbe
Christi sein, sondern auch darin Christo und seinen Heiligen
nachfolgen müsse, dass, Avie einst David im 30. Jahre zum
Könige und Propheten eingesetzt worden sei, um das Volk
Gottes, die Kinder Israels, zu regieren und zu lehren, so auch
Ulfllas als Prophet und Priester Christi das Volk der Goten
lenke und bessere, belehre und erbaue. Dies habe sich auch
nach dem Willen Gottes und mit Hülfe Christi durch seine

Amtsführung auf wunderbare Weise erfüllt. Und wie Joseph
in Ägypten im 30. Jahre aufgetreten und unser Herr und Gott,
Jesus Christus, der Sohn Gottes, 30 Jahre alt, nach dem Fleische
eingesetzt und getauft Avorden sei. und darauf begonnen habe,
das Evangelium zu predigen und die Seelen der Menschen zu
weiden, so habe auch Ulfllas durch Christi Veranstaltung und
Einsetzung das der Predigt ermangelnde Volk der Goten nach
der evangelischen, apostolischen und prophetischen Lehre
herangebildet, Gott zu loben gelehrt und viele dazu gebracht, wahre
Christen zu sein.

Da jedoch die christliche Lehre den kriegerischen Geist
des Volkes zu schwächen drohte, wurden die gotischen Christen
von ihren Fürsten, vornehmlich ATon dem oben genannten
Athanarich verfolgt, wodurch Ulfllas mit seiner Gemeinde um
350 zur Flucht auf römisches Gebiet nach Mösien, in die Gegend
des von Trajan erbauten Nicopolis am Fusse des Hämus
gezwungen Avurde. Diese gotische Gemeinde Avandte sich daselbst



— 738 —

in unabhängiger Stellung gänzlich friedlichen Beschäftigungen
zu und befleissigte sich unter dem Primas Ulfllas eines so reinen
LebensAvandels, dass die Religion des Kreuzes bei den
Germanen schon in ihren Anfängen sittliche Früchte trug, wie sie
bei andern Völkern nicht zu finden Avaren. „Gleich wie Gott",
sagt der genannte Schüler Auxentius, „durch Moses sein Volk
ATon der Macht und Gewalt des Pharao und der Ägypter
befreite, durch das rote Meer hindurchführte und sich zum Dienste
ausersah, so befreite er auch durch Ulfllas die Bekenner seines

heiligen, eingeborenen Sohnes aus der Hand des Barbaren,
liess sie durch die Donau hindurchziehen und sorgte, dass sie
in dem Gebirge nach dem Vorbilde der Heiligen ihm dienen
konnten." Theodosius, obschon orthodox, d. h. Anhänger des

Nicaenunis, verehrte und fragte den Bischof Ulfllas, der schon,
wie Philostorgius erzählt, A-on Constantin häufig „Moses der
Goten" genannt.Avorden Avar, vielfach um Rat, selbst noch zu
einer Zeit, da die Verfolgung der Arianer unter ihm bereits
begonnen hatte (381); aber in demselben Jahre starb auch
dieser grösste Apostel der Goten, von ihnen selbst Presbyter
genannt, da ihnen Bischof (Papa) und Presbyter gleichbedeutend
Avar, im Leben vTon seinen Glaubensbrüdern Avie ein Prophet
geehrt, im Tode ATon allen tief betrauert, von allen aiiAvesenclen
Bischöfen feierlich bestattet. Auxentius, der nachmalige Bischof
ATon Dorostorus (Silistria), glaubt, in seiner Biographic den grossen
Goten nicht würdig genug loben zu können und doch auch
nicht gänzlich schAveigen zu dürfen : „Mehr als alle bin ich
sein Schuldner, da er um so mehr an mir gearbeitet hat; der
mich von meiner frühesten Jugend A-on meinen Eltern als
Schüler aufnahm, die hl. Schrift lehrte und die Wahrheit mir
aufschloss, der durch die Barmherzigkeit Gottes und die Gnade
Christi leiblich und geistig als seinen Sohn im Glauben mich
a uferzog."

Von ebenso grosser oder noch grösserer Bedeutung, sagt
Henne am Rhyn, als Wulfilas religiöses und moralisches Wirken
war auch sein litterarisches, und damit kommen Avir nun zu
unserm eigentlichen Thema : Seme Übersetzung der hl. Schrift.
Wulfila Avar es zwar nicht, der den Goten eine Schrift gab,
die sie bereits hatten ; aber er schuf als eine notwendige
Vorarbeit aus etwa 14 griechischen, auch einigen lateinischen
Buchstaben, da ja auch in Konstantinopel schon damals die



— 739 —

lateinische Sprache bekannt war, und aus gotischen Runen ein
neues Alphabet, und erhob so die gotische Sprache zur
Schriftsprache, ja in gewissem Sinne sogar zu einer damaligen
Weltsprache, die z. B. das einzige Bindemittel zwischen Römern
und Hunnen war. Er war es, der die unumstösslichen Wahrheiten

der Religion Jesu Christi dem Verständnisse, der Fassungskraft

seines Volkes in gotischer Sprache enthüllte und näher
brachte, der überhaupt die christlichen Grundbegriffe und
Gedanken durch einen deutschen Sprachstamm klar zu machen
bestrebt war. So sagt z. B. Sokrates, hist. eccl. IV, 33: tóts
âè xcéi OvXtflXag yçdfXfiaTa s(psvQs yoritixd, xal Tag tlsiag yoatpdg

slg Tr]v rócdoìv [israßuXwv Tovg ßaoßccQOVg ßctvlrdrsiv tu Usta Xéyia

nciQsOxevaOev. Cfr. Sozomenus, VI, 37, Nicephorus Call. XI, 48.

Philostorgius, der im übrigen Avenig mit Sokrates übereinstimmt
und selbständig arbeitete, berichtet aber auch hist. eccl. II, 5 :

xal cd ts dXXd ai'Tcöv ins/ielecio, xal yQctufxutwv uvTolg oixsioov

svosrrjg xcnaOrdg, (.UTSipQaOsv slg rr^v avcolv (faivrjv tc*ç yqacpàg

dndoag. Der schon mehrfach genannte Auxentius schreibt in
seiner Schrift „Über das Leben und die Lehre des Ulfllas"
(herausgegeben und erläutert von G. Waitz): „Et ipsis tribus
unguis plures tractatus et multas interpretcdiones volentibus ad

utilitatem et geclificationem sibi ad aeternam memoriam et
memoriali! post se dereliquit." Wenn nun auch der Biograph atou

der Übersetzung der hl. Schrift hier nicht direkt spricht, so

liegt das einfach daran, dass er sie als das Hauptwerk des
Ulfllas schon als allgemein bekannt \roraussetzt; jedenfalls ist
sie in jenen „multas interpretationes" mit eingeschlossen.

Dieses leider nur teihveise erhaltene Werk des Ulfllas,
das älteste herrlichste Denkmal unserer Muttersprache, „die
Urquelle der deutschen SpracliAvissenschaft und das ehrAvürdige
Zeugnis eines bedeutenden Geistes", Avie der Litterarhistoriker
J. Scherr es treffend charakterisiert, repräsentiert, so Avie es

uns heute ATorliegt, allerdings nur zum Teil den ältesten Text,
weil, wie dies naehgeAAiesen ist, späterhin Änderungen nach
der lateinischen Übersetzung erfolgt sind. Auch hatte Ulfllas,
was für die damalige Zeit und für sein Volk sehr* bezeichnend
ist, von vornherein die Bücher der Könige wegen ihres
kriegerischen Geistes weggelassen, doch ohne hierdurch den

kriegerischen Charakter seiner Volksgenossen zu zerstören.
Dass er aber aus dem ebengenannten Grunde das alte Testa-



— 740 —

ment überhaupt nicht übersetzt habe, ist eine längst widerlegte

Fabel. Das bei der mangelhaften Kultur des gotischen
Volkes ungemein schAvierige Werk, dessen Sprache wesentlicher
Bereicherung bedurfte, der Übersetzer diese aber am geeignetsten
hauptsächlich aus dem griechischen Alphabet sich holte, Avar
es, dem, wie Henne am Rhyn meint, der Arianismus seine
lange Dauer bei den germanischen Völkern verdankte. Das
griechische Alphabet aber konnte Ulphilas schon deshalb um
so eher für die notAvendige Sprachbereicherung zu Hülfe nehmen,
als er ja die biblischen Bücher aus dem Griechischen, auch
das alte Testament nicht aus dem Hebräischen, sondern aus
der Septuaginta übersetzen Avollte. Auch bot sich ja gerade
durch und mit der Einführung der neuen Religion des Christentums

unter den Goten die beste Gelegenheit für Ulphilas dar,
dieses neue, richtiger gesagt ergänzte Alphabet zur
Durchführung zu bringen, gleichzeitig damit den älteren Runen, diesen,
Arie man Avähnte, A^on Odin selbst herstammenden geheinmis-
A'ollen Zeichen, ihre vermeintliche Zauberkraft und den damit
ATerknüpften Aberglauben zu rauben, und so Aielmehr jeden
Einzelnen die Wirkung des in den alten und auch neuen Zeichen
geoffenbarten neuen und erneuernden lebendigen Gotteswortes
an sich erproben zu lassen.

Der Codex argenteus, der Codex carolinus und der Codex
ambrosianus bew-ahren A-ornehmlich die geretteten Bruchstücke
der Wulfilas-Bibelübersetzung.

Der erste Codex — so benannt entweder nach den silbernen
Beschlägen seiner Einbanddecke oder, wie andere meinen, nach
den silberfarbenen Uncialbuchstaben, die auf sehr feines
purpurfarbiges Pergament aufgezeichnet sind (die Anfangslinien der
Evangelien und die erste Linie jeder Abteilung sind von Goldfarbe

gezeichnet) — Avurde im 16. Jahrhundert \Ton Arnold
Mercator, dem Sohne des durch seine Landkarten berühmt ge-
Avordenen Gerhard Mercator, in der Nähe \Ton Essen, in der
damals \-on dem Abte Henricus Duden geleiteten Benediktinerabtei

Werden an der Ruhr entdeckt. Wann, Avie, ob zufällig oder

absichtlich, und durch Aven dieser silberne Codex nach Werden
gekommen ist, kann wohl kaum mehr festgestellt werden. Am
Avahrscheinlichsten und berechtigtsten dürfte die Annahme wohl
sein, dass diese Bibelübersetzung etwa im 9. Jahrhundert dorthin

gelangte, als nämlich ein Vorgänger des obengenannten Abtes



— 741 —

Duden, Liudgerus, mit seinen Mönchen die niederdeutschen,
d. h. also die sächsischen Volksstämme für das Christentum zu
gewinnen suchte, insofern nämlich als dieser Zweig germanischer
Sprachen, das Sächsische und Gotische, in engster Verwandtschaft

standen. Es ist diese Möglichkeit des Erwerbs für das

Kloster Werden aber auch deshalb um so eher denkbar, als
von ebendiesem Liudgerus sein Biograph Altfrid (cf. Vita Liud-
geri II, 8) erzählt, er habe gründliche biblische Kenntnisse
besessen und diese überall nach Möglichkeit verbreitet. Jene

gründlichen Kenntnisse lassen sich am besten erklären und
zurückführen auf den Aufenthalt des Liudgerus in Italien
(zwischen 775 und 780), avo er ZAveifellos für seine bevorstehende
Bekehrungsarbeit unter den Sachsen die gotische Handschrift
studierte, und diese Aielleicht bald nachher (als das Kloster
Werden gegründet wurde um das Jahr 780) auch dorthin
verbracht Avurde. Denkbar ist ferner die andere Möglichkeit, dass

Karl der Grosse, dem ja die Bekehrung der Sachsen sehr am
Herzen lag und der selbst blutige Kriegszüge zu diesem ZAvecke

(ZAvischen 782 und 804) unternahm, das WTerk des Ulfllas nach
Werden verbringen liess. Wenigstens spricht der gelehrte Abt
des berühmten Klosters Reichenau, Walafrid Strabo (f 849),
schon von gotischen Schriftwerken, die in Deutschland sich
gefunden hätten. De rebus eccl. 7 sagt Strabo nämlich : Gothi,
qui et Getse eo tempore, quod ad fidem Christi licet non recto
itinere perducti sunt, in Greecorum provinciis commorantes,
nostrum i. e. theotiscum sermonem habuerunt et ut historiée
testantur postmodum studiosi illius gentis, divinos libros in sua?

locutionis proprietatem transtulerunt, quorum aclhuc monumenta
apud nonnnllos exstant.

Dass Strabo mit diesen seinen Worten um so eher den Codex
in Werden meinen konnte, dürfen wir Avohl auch um so eher
annehmen, als ein früher im Kloster Werden ansässiger Mönch,
Namens Edelfrid, unter der Regierung Karls des Grossen nach
dem Kloster Reichenau übersiedelte, und so sehr leicht die
Kunde A'on dem Codex argenteus dorthin drang. Der vor-
erAvähnte Edelfrid wird uns auch späterhin bei der Besprechung
eines biblischen Epos, des „LIeliand", begegnen.

Endlich ist auch noch eine dritte, freilich weniger wahrscheinliche

Möglichkeit denkbar, dass nämlich der Codex schon lange
vor der Regierung Karls des Grossen in Deutschland zu finden wxar.

Bertie intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 49



— 742 —

Gregor v. Tours (f 594) berichtet nämlich in seiner „Ge-
schichteder Franken", der wichtigsten Geschichtsquelle im6.
Jahrhundert, IV, 10, dass in der westgotischen Stadt Narbonne etwa
zwanzig mit Gold und Edelsteinen verzierte Evangelienbehältnisse

mit einigen Blättern, evangeliorum capsae, aufbewahrt
worden seien. Es ist nun nicht unmöglich, dass, als der Frankenkönig

631 die Stadt Narbonne eroberte, diese kostbaren capsae
samt den zugehörigen Blättern nicht etwa den plündernden
Soldaten überlassen, sondern von jenem an Kirchen und Klöster
Arerschenkt wurden. Indessen gilt von allen diesen denkbaren
Fällen über den Erwerb des Codex argenteus für das Kloster
Werden das Wort: Non liquet.

Kaum nun Avar unser Codex im 16. Jahrhundert wieder
ans Tageslicht befördert worden, als sich auch allenthalben
reges Interesse für ihn zeigte. Zahlreiche Abschriften Avurden

angefertigt und weiter verbreitet, so von dem Bibliothekar des

Kardinals Granvella in Flandern, Anton Morillon. Durch dessen
Bruder Max angeregt, veröffentlichte bald nachher der Philosoph
und Arzt Goropius Becanus in seinen Origines Antverpianse
das Vater unser und andere kleine Stücke. Becanus betont
dabei besonders das hohe Alter der Handschrift, die er benutzt
habe und die in einem alten Kloster im bergischen Lande
(4 Meilen von Köln) aufbewahrt sei. Ferner Avar es der Rektor
der Schule zu Antwerpen und Professor zu Leyden, Vulcanus,
der von dem Codex argenteus Notiz nimmt in einer anonym
erschienenen, aber von ihm herausgegebenen Schrift : Commen-
tariolus de Uteris et lingua Getarum sive Gothorum. An die

genaueren Nachrichten über diesen Commentariolus knüpft sich
übrigens auch die Behauptung an, dass der Codex argenteus
schon um das Jahr 1600 sich in Prag befunden haben müsse
und nicht erst, Avie Avir noch sehen werden, zur Zeit des

dreissigjährigen Krieges dorthin geflüchtet worden sei. Jener
Commentariolus enthält nämlich vielfach erläuternde
Randglossen von einem gewissen Strein. Derselbe war um das Jahr
1560 kaiserlicher Rat, ein Mann A'on gründlicher vielseitiger
Bildung. In seiner Schrift : „Apologia oder Schutzred über das
Durchl. Haus Österreich ATon weiland Kaiser Friedrich I.
Demselben Anno 1156 erthailten ansechlichen Privilegio" nimmt er
darauf Bezug, dass ein (vorher genanntes) anstössig scheinendes

Wort „auch im Gottischen Evangelj Buech, dessen Sr. Kay:



— 743 —

Maytt Original haben", sich finde. Der genannte Strein starb
aber schon lange \Tor Ausbruch des dreissigjährigen Krieges.
Will man nun seine Worte urgieren, so musste, da diese Nachricht

ja also auch lange vor Ausbruch des Krieges geschrieben
ist, der Codex argenteus sich schon damals im Besitze des

Kaisers Rudolf vorgefunden haben und vermutlich im kaiserlichen

Schatz auf dem Hradschin zu Prag aufbeAvahrt worden
sein. Es liesse sich dies immerhin so erklären, dass Kaiser
Rudolf schon vor 1600 von Strein auf den wertvollen Codex
hingeAAiesen und beAvogen Avorden wäre, ihn als eine Seltenheit,

auf welche überhaupt es der Kaiser ja besonders
abgesehen hatte, für seinen Schatz käuflich zu erwerben.

Die geAvöhnliche und \ron den meisten Gelehrten
festgehaltene Ansicht ist allerdings die, dass der Codex Ulfllas erst
in den Unruhen und Gefahren des dreissigjährigen Krieges
nach Prag geflüchtet Avorden ist. Dort wurde er 1648, wenige
Monate vor Abschluss des Avestfälischen Friedens, von den
Schweden erbeutet, als sie unter General Königsmark wider
Erwarten die Kleinseite von Prag erklommen hatten, und in
die königliche Biblothek nach Stockholm übertragen. Bald
darauf schenkte ihn die dänische Königin Christine dem
holländischen Gelehrten Isaac Vossius, dessen hohe Gönnerin sie

Avar; andere meinen auch, Vossius habe ihn sich selbst
geschenkt, d. h. gestohlen, was indes nicht enviesen ist;
vielmehr spricht gegen diese letztere Ansicht ein Hymnus des

Ulitius auf den Grafen de la Gardie, in welchem Hymnus eben
auch Vossius rühmend erwähnt Avird. Es kam das wertvolle
Buch nämlich bald Avieder durch Kauf des genannten Grafen
Magnus Gabriel de la Gardie um 400 Reichsthaler von Vossius
an die 1477 gestiftete Universität Upsala, die noch heute unter
ihrer ca. 250,000 Bände zählenden Bibliothek eben den Codex
argenteus als eines der wertvollsten Besitztümer ansehen darf.

Auf Veranlassung ebendesselben Grafen de la Gardie
wurde vorsichtshalber auch von einem geAvissen Derrer eine
Buchstabe fin Buchstabe, Wort für Wort, Linie für Linie
getreue Abschrift auf genau der gleichen Anzahl Blätter beigefügt;

leider ist diese Abschrift bei dem grossen Brande von
Upsala im Jahre 1702 zu Grunde gegangen.

Welche Stücke der Übersetzung des Ulfllas sind nun in
diesem Codex argenteus eigentlich enthalten '? Philostorgius II, 5



— 744 —

berichtet zwar, Ulfllas habe die ganze Bibel mit Ausnahme der
Bücher der Könige — aus dem schon oben angegebenen
Grunde — übersetzt. Doch ist A'on dem alten Testamente
überhaupt nur ein kleiner Bruchteil auf unsre Zeit gekommen :

Esra II, 8—42, unclNehemia V, 13—18; VI, 14—19," VII, 1—3;
von dem Neuen Testament glücklicherweise ein gut Teil mehr.
Lücken allerdings sind auch hier zahlreiche vorhanden, aber
ausser dem Hebräerbriefe ist von allen E\-angelien und pauli-
nischen Briefen ein guter Rest geblieben. Was nun den Codex

argenteus zunächst betrifft, so enthält derselbe grössere Bruchstücke

der vier Evangelien, und zwar in derselben Reihenfolge,
wie dies in der Itala der Fall ist: Matthäus, Johannes, Lukas,
Markus.

Matthäus beginnt indessen erst mit V, 15 bis VI, 32. Dann
folgt schon eine Lücke bis VII, 12. Ferner fehlen von diesem
Evangelisten : X, 1—23, XI, 25 bis XXVI, 70. Schliesslich fehlt
das ganze letzte Hauptstück.

Das kurze Markus-Evangelium ist etwas Aveniger dürftig-
vorhanden; *so fehlen: VI, 31—54; XII, 38—XIII, 18; XIII, 29—

XIV, 5; XIV, 16—41; XVI, 12 bis Schluss.
Von Lukas vermissen wir: X, 30—XIV, 9; XVI 24—XVII,

3 ; XX, 3 bis Schluss.
Johannes A-ollends beginnt erst mit V, 45. Dazu fehlen

noch die Stücke: XI, 47—XII, 1; XII, 49—XIII, 11: XIX, 13

bis Schluss.
Wir sehen also, es ist wenig genug, was uns vom Codex

argenteus (im engern Sinne) geblieben ist, und auch selbst die
noch A^orhandenen Verse entbehren der vollkommenen
Leserlichkeit. Doch das einmal ans Tageslicht Geförderte gab Anlass
genug, mit um so grösserm Eifer nach dem noch Fehlenden
und Aielleicht noch nicht dem Zahne der Zeit zum Opfer
Gefallenen weiter zu forschen, glücklicherweise nicht ohne Erfolg.

Ungefähr um das Jahr 1760, bald nachdem die Herausgabe

der Sacrorum Evangeliorum versio Gothica (ex codice
argenteo emendata atque suppleta, cum interpretatione latina et
annotationibus Erici Benzelii non ita pridem Archiep. Upsali-
ensis edidit, observationes suas adiecit, et grammaticam Gothi-
cam preemisit Edwardus Lye, MDCCL) erfolgt Avar, fand man
in der Bibliothek zu Wolfenbüttel ein Palimpsest, das, mit den
Origines des Isidorus von SeAilla oder Hispalensis beschrieben,



— 745 —

als erste (ursprüngliche) Schrift Fragmente aus dem Römerbriefe,

freilich nur mit vieler Mühe, erkennen liess. Es ist das
Verdienst des Konsistorialrates Franz Anton Knittel, diesen
Teil des Codex argenteus ans Licht gebracht zu haben. Denn
dass dieses Stück zur Übersetzung des Ulfllas gehörte, deuten
Sprache und Schriftzüge an, die ganz genau denjenigen des

Codex zu Upsala gleichen und die alte vorhieronymianische
lateinische Übersetzung daneben haben. Dieser Codex Avar

wohl, wie Knittel meint, zu derselben Zeit Avie der Codex
argenteus in Italien entstanden, gehörte früher dem Kloster
Weissenburg an und Avurde später nach Wolfenbüttel A^erbracht.
Es stellten sich davon noch folgende Abschnitte heraus: Rom.

XI, 33—36 ivil; XII, 1—5; 17—21; XIII, 1—5; XIV, 9—20;
XV, 3—13 inkl. 1762 erschienen diese gesammelt in dem sog.
Codex Carolinus unter dem Titel : Ulphilas Versionem Gothicam
nonnullorum capitimi cpistolœ Pauli ad Romanos e littura M.
S. rescripti bibliothecse Guelpherbytanae cum varus monumen-
tis ineditis eruit, commentatus est, deditque foras Franc. Ant.
Knittel, Brunovici 1762.

Es war dies ein erfreulicher Fortschritt in dem Sammeln
der hocliAvichtigen Dokumente aus den frühesten Anfängen
germanischen Christentums. Freilich, von den fehlenden EATan-

gelienstücken hatte sich auch hier noch nichts gefunden.
Indessen ist der Umstand, dass Aron dem Codex argenteus gerade
der Anfang, d. h. die fünf ersten Kapitel des Matthäus-Evangeliums

und der Schluss, d. h. die letzten Verse des 16.

Kapitels ATon Markus (nach Ulfllas' Zählung das letzte) fehlen,
Avohl so zu erklären, dass bei der Plünderung von Prag mit
den kostbaren, Avertvollen Decken auch eine Anzahl Blätter
losgerissen und von den raubgierigen Soldaten vielleicht
vernichtet wurden. Fehlten aber erst einmal die steifen Einbanddecken,

so lag die Gefahr sehr nahe, dass allmählich sich
vereinzelte Blätter, sei es aussen, sei es aus der Mitte des

Buches, loslösten und A^erloren gingen; erst dem schon
genannten Grafen de la Gardie ist es zu danken, dass ein Aveiterer
Verlust gehemmt Avurde, dadurch, class dieser die loshängenden

Blätter, nun aber freilich nach der heute uns geläufigen
Ordnung: Matthäus, Markus, Lukas und Johannes, binden liess.

Man ehrte das Avenige, sagt Hug, Avas man nunmehr von
den Briefen Pauli (und den Evangelien) besass, als eine Gabe



— 746 -
des Glückes, und vermass sich kaum, von der Zukunft einen
beträchtlichen Zuwrachs zu gewärtigen, als im Jahre 1817

Kardinal Angelo Mai von ansehnlichen Bestandteilen der
gotischen Übersetzung, die er in der Ambrosianischen Bibliothek

entdeckt hatte, Nachricht gab. Es waren dies 5 grössere
pergamentene Palimpseste, ursprünglich wohl aus dem Kloster
Bobbio in Ligurien stammend und auf die Bibliotheca Ambrosiana

in Mailand gebracht, Avelche in den Jahren 1819—1839

von Mai und C. 0. Castiglione publiziert wurden; namentlich
letzteren machten seine deutschen Sprachkenntnisse zu einem
tüchtigen brauchbaren Mitarbeiter. Ein genauer Bericht über
die Handschriften nach Form und Inhalt wurde zunächst
bearbeitet und demselben einzelne Stücke der gotischen Urkunden

beigelegt, unter dem Titel : Ulphilas partium ineditarum in
Ambrosianis palimpsestis ab Angelo Mai repertarum specimen
coniunctis curis eiusdem Maii et Caroli Octavii Castilianasi editum.
Mediolani Regiis typis MDCCCXIX.

Auch hierwie dort unter den Origines des Isidorus von Sevilla
waren es Palimpseste, unter denen sich unter den Homilien
Gregors des Grossen über den Propheten Ezéchiel eine ältere
ausgewaschene Schriftlage fand, die sich als Fragment der
Paulinen herausstellte und zwar des Briefes an die Römer,
der beiden Korinthier-Briefe, des Briefes an die Galater,
Epheser, Philipper, Kolosser, der beiden an die Thessalonicher,
der beiden an Timotheus, des Briefes an Titus und an Philemon.

Ein anderes Palimpsest, überschrieben mit einem Kommentar

des hl. Hieronymus über den Propheten Jesaia und etwa
100 Jahre später entstanden, d. h. etwa im 9. Jahrhundert zum
Palimpseste gemacht, bot weitere Reste der Paulusbriefe. Doch
macht schon dieses Fragment, ja teilweise sogar das
vorhergenannte den Eindruck einer gewissen Flüchtigkeit in der
Schrift ; auch scheint es, als ob nicht ein und dieselbe gewandte
Hand den gotischen Text aufgezeichnet habe.

Mai, der sich mit Recht einmal am rechten Orte und auf
der richtigen Spur Avähnte, ruhte nun nicht, und seine eifrige
gründliche Forscherarbeit wurde noch mehr von Erfolg
gekrönt. Ein dritter Codex, von manchen Gelehrten als der
eigentliche Codex Ambrosianus bezeichnet, enthält zwar nur
vier Blätter von kleinerer Form, ist aber darum von grösstem



— 747 —

Werte, dass er unter einem lateinischen EArangelientexte zwei
Aveitere Bruchstücke aus dem gotischen Matthäusevangelium
lieferte, und ZAvar gerade solche, die in dem schon besprochenen
Codex argenteus fehlten, nämlich Matthäus: XXV, 38—XXVI,
3; XXVI, 65—XXVII, also eine höchst wichtige Ergänzung.

Auch die schon früher erwähnten Fragmente aus der Ul-
filas-Übersetzung des Alten Testamentes kamen auf der Biblio-
theca Ambrosiana ans Licht. So vor allem unter einem
lateinischen Kommentar zu den Büchern der Könige, unter
eingestreuten Auszügen aus Plautus und Seneca fanden sich als
Urschrift die Bücher Esra und Nehemia, allerdings mit grossen
Lücken: auf vier Seiten Nehemia V, 13—18; VI, 14—19: VII,
1—3; auf 2 Seiten Esra II, 28 ff.

Erwähnenswert ist auch noch ein Appendix, der diesen
Ambrosianischen Fundstücken beigefügt war: der Rest eines
gotischen Kalenders, der die letzte Woche des Monats Juni
und den ganzen Juli aufweist, mit derselben Schrift gezeichnet,
wie die von Kardinal Mai gefundenen Paulinen. Man geht
Avohl nicht irre, Avenn man mit Hug dieses Manuskript als das
Bruchstück eines Kirchenbuches ansieht; denn darauf hin
deuten ZAvei darin verzeichnete volkstümliche Kirchenfeste:
das eine am 23. Juni: das Fest der beim Gotenvolk getöteten
Märtyrer und des Fritharik; das andere am 29. Juni: Gedächtnis

der Märtyrer, die mit Vereka, dem Priester, und Batwin,
dem Diener der Gesamtkirche des GotenA-olkes, verbrannt
Avurden. (Man Arergleiche damit auch unser heutiges „Peter- und
Paulusfest" am gleichen Tage.)

Blicken wir nun einmal zurück auf alle die besprochenen
Fragmente der Ulfilaischen Bibelübersetzung: den Codex
argenteus, den Codex Carolinus und die zuletzt genannten Am-
brosiam'schen Codices, so lässt sich von all diesen, in sprachlicher

Hinsicht beurteilt, Avohl behaupten, dass Avir in der
durchweg übereinstimmenden AusdrucksAveise das beste Be-
Aveismittel sehen dürfen dafür, dass dieselben, Avenn auch in
späterer Zeit in einzelnen Teilen überarbeitet, dennoch ihrer
ursprünglichen Anlage nach zu einem grossen Ganzen
zusammengehörten. Auffallend könnte nur scheinen, class sich
von dem Alten Testamente bis heute noch nichts vorgefunden
hat ausser den ganz geringen Bruchstücken ZAveier unbedeutender

Bücher. Wollte man indessen daraus den Schluss ziehen,



— 748 —

dass Ulfllas überhaupt vom Alten Testamente nur wenige Teile
übersetzt habe, so würde man. abgesehen A'on den Büchern
der Könige (s. o.), sehr irren. Denn wenn auch manches an
das Licht zu fördern erst noch der eifrigen Forschung der
Zukunft überlassen bleiben muss, so haben wir doch
verschiedene Anhaltspunkte dafür, dass auch das alte Testament
in gotischem Texte vorhanden war, und im A-erborgenen
vielleicht noch ist. Abgesehen davon, dass Philostorgius II, 5, AAie

schon erwähnt, bezeugt: Ulfllas habe rag yodtpag dndtiag ins
Gotische übersetzt (mit Ausnahme der Bücher der Könige),
abgesehen auch davon, dass der Gote Isidorus in seinem Chroni-
kon schreibt: Utrumque testamentum linguam in propriam
transtulit, und im Chron. Got. : scripturas novi et veteris testamenti
in eandem linguam convertit — abgesehen von all diesen
Zeugnissen sprechen auch innere Gründe für jene Annahme.
Aus einem Briefe des hl. Hieronymus (f 420) an zwei gotische
Priester Sunnia und Fretela geht dies z. B. bezüglich der
Psalmen deutlich hervor. Jene beiden befragten nämlich den
Autor der Vulgata über den Sinn einiger Psalmstellen nach
dem hebräischen Urtexte, Avelche Frage an sich schon AToraus-

setzt, dass Ulfllas sich mit der Übersetzung der Psalmen
beschäftigt hatte. Wäre dies nicht der Fall geAvesen, also die
Psalmen den gotischen Priestern unbekannt gewesen, so Avurde
eine solche Anfrage nicht zu erklären sein. Sie waren offenbar
dazu veranlasst worden, nachdem ihnen auch ein Nachforschen
in den voneinander abAveichenclen griechischen Lesarten des
Alten Testamentes, welche sie vielleicht besässen, keine
genügende Aufklärung geboten hatte.

Ferner: In dem Fragmente eines Kommentars zum
Johannesevangelium — unter dem Titel Skeireins bekannt —
findet sich eine Psalmstelle (Ps. 53, 2 f.) citiert, ebenso in dem
ersten der Ambrosianischen Codices (siehe oben) zu Ephes.
4, 8, die Stelle Ps. 68, 19 angeführt. Sprachlich stimmen die

sog. Skeireins mit den Johannesstellen des Ulfllas genau überein,

somit ist Avohl die Schlussfolgerung berechtigt: es Averden
auch die Psalmen in dem Codex argenteus — es gelte hier
die pars pro toto — des Ulfllas vorhanden gewesen seien.

Von andern Aveniger beAveisenden Citateli des alten
Testamentes Avie 4. Mos. 19, 2 ff., von im Alten Testamente und bei
Ulfllas o-ebräuchlichen Zahlzeichen sehen AAir hier ab. Jeden-



— 749 -
falls aber darf man wohl noch hinzufügen, dass es höchst
unwahrscheinlich ist, dass Ulfllas solche Aveniger wichtigen
Bücher wie Esdras und Nehemias übersetzt haben sollte, ohne
auch die weit bedeutenderen, AAie die 5 Bücher Moses, die
Psalmen, die Propheten, mit in sein Werk einzuschliessen.

Eine mustergültige Gesamtausgabe alles dessen, was uns
bis jetzt ATon der Übersetzung der hl. Schrift durch den grossen
Apostel der Goten bekannt geworden ist, Avurde, zugleich mit
einem vollständigen Apparat, publiziert von C. v. Gabelentz
und dem im März d. J. Aerstorbenen Ulfilasforscher .1. Lcebe,
später auch A'on LI. F. Massmann u. a.

Zum Schlüsse dieser Besprechung der Ulfilas-Bibelüber-
setzung sei hier noch eine Probe aus dem Codex argenteus
angefügt. Das Markusevangelium VII, 3—5, lautet nach der
gotischen Bibelübersetzung (das gotische Zeichen p ist gleich
dem englischen th).

iudaieis niba ufta pAvahancl hau duns ni matjand haban-
clans anafilh pize smistane jah af mapla niba daupsancl ni
mat jancl jah anpar ist manag pa tei anclnemun du haban
daupei nins stikle jah aurkje jah ka tile jah ligre:

(Juden essen nicht, sie waschen denn die Hände, haltend
den Auftrag der Ältesten. Und vom Markt, Avenn sie sich nicht
waschen, essen sie nicht: und anderes ist viel, Avas sie
überkamen zu halten: Waschungen der Becher und Krüge und
Kessel und Lager.)

Am Fusse eines jeden Pergamentblattes finden sich Säulen

aufgezeichnet, die, nach keiner der bekannten Ordnungen
ausgeführt, die Kanones des Eusebius, seitlich die Zahlen enthalten,
Avelche auf dieselben zurüclcverweisen.

Bonn, a. Rh.
Lie. th. F. MÜLHAUPT.

(Fortsetzung folgt.)


	Zur Geschichte der deutschen Bibelübersetzungen

