Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 691 —

LES

CORRUPTIONS DE LIDEE CATHOLIQUE.

IV. — Le catholicisme et le césaro-papisme’).

Si le cléricalisme, le scolasticisme ou le médiévisme et le
formalisme, sont des corruptions de l'idée catholique, le césaro-
papisme en est une plus grande encore. Le but de cette étude
est de signaler non seulement l'erreur anticatholique, mais
encore sa gradation toujours croissante et toujours plus grave.
Puissent les vrais chrétiens, ceux qui comprennent vraiment
l'universalisme de l'esprit de J.-C., comprendre en méme temps
tout le danger que font courir au christianisme les corruptions

que nous analysons une a une et dont nous montrons le fatal
enchainement!

. — Le césaro-papisme est une des conséquences logiques
du cléricalisme: car, étant donné l'esprit de domination et
d’intolérance dans le clergé et par le clergé dans 1'Eglise ?),
il est impossible qu'on n’aboutisse pas forcément au césaro-
papisme, c’est-a-dire au gouvernement de I'Eglise par un pape
transformé en césar, Je prends le mot « césar» dans son plus
mauvais sens de monarque politique absolu et en qui la volonté
tient lieu de raison (stat pro ratione voluntas).

La vérité chrétienne sur ce point est cependant bien facile
a constater. Jésus-Christ a dit expressément a ses disciples:
« Vous savez que les chefs des nations les dominent et que
les plus grands exercent un pouvoir sur elles. 7/ #’en sera pas
ainsi parmi vous, mais quiconque voudra étre plus grand
parmi vous, devra é&tre wvofre minisive, et quiconque voudra

1) Voir la Revwe, janvier 1900, p. 92-105; avril, p. 240-262; juillet,
p- 504-527.
2) Voir la Revue, janvier 1900, p. 93-94, 100-102.



étre le premier parmivous, devra étre volre serviteur. C'est
ainsi que le Iils de I'homme n’est pas venu pour étre servi,
mais pour servir» (Matth. XX, 25—28). Et encore: « Ne vous
appelez pas maitres, car vous ' avez qu'un Maitre et vous étes
tous fréres... Ne vous appelez pas maitres, car wvotre seul
Maitre est le Christ. Celui d’entre vous qui est plus grand sera
votre ministre » (Matth. XXIII, 8—11).

Il est impossible de parler plus clairement. Aussi St. Paul
¢crit-il expressément aux Corinthiens (77¢ £p. I, 23): «Nous
ne dominons pas sur votre foi, nous ne sommes que des aides
(adjutores) pour votre joie.» KEt St. Pierre dit de méme
(fr® Ep. V, 2—3): « Paisses le troupeau de Dieu qui vous est
confié, veillant sur lui non par contrainte, mais de bon gré;...
non en maitrisant ceux qui vous sont ¢échus en partage, mais
en étant de cceur les modeles du troupeau.» Dans les Actes
des Apotres, dans les Epitres de St. Paul, c'est presque tou-
jours le mot munisterinm qui est employé pour caractériser
I'action et 'autorité des apotres: per mznisterium ipsius (Act.
XXI, 19); ministerizezmm meum (Rome. X1, 13); in ministerium
sanctorum (/ Cor. XV1, 135); in opus munisterii (Ephes. IV, 12); etc.

D'ou il résulte évidemment: 1° que I'Eglise chrétienne n’a
quun scul chef, qu'un seul maitre, qu'une seule téte, J.-C.;
2° que les membres de la hiérarchie ecclésiastique, quels qu'ils
soient, ne sont que des ministres et des serviteurs, et non des
maitres; 3° qu'il n'y a pas d'autre autorité dans I'Eglise de
J.-C. que celle de ]J.-C. méme, celle qui est exprimée par la
doctrine qu'il a enseignée, par les préceptes qu'il a imposés,
par les moyens de salut qu'il a établis; 4° que l'administration
dite ecclésiastique ne saurait étre autre chose que la garde
de cette doctrine (depositum custodi), 1'enseignement des moyens
pour mettre en pratique ces préceptes (docenies eos servare
omnia quecumque mandavi vobis), et enfin 'administration des
sacrements pour la sanctification des ames (ad consummationein
sanctorum, in opus ministerti, in @dificationem Ccorporis
Christi).

Or, gu'ont fait les corrupteurs de l'idée catholique? Au
lieu de garder fidelement le dépot, ils en ont fait leur pro-
priété, ajoutant, retranchant, changeant I’humain en divin, le
divin en humain, dénaturant, falsifiant, corrompant ainsi le
dogme, la miorale et la liturgie.



— 693 —

Au lieu d'apprendre aux hommes a observer tous les
préceptes du Christ, les corrupteurs de l'idée catholique ont
substitué aux préceptes du Christ les leurs propres. Ayant fait
main basse sur le dépot du Christ, ils se sont glissés eux-mémes
a la place du Christ. Sous prétexte d’étre ses représentants
et ses coopérateurs, ils se sont faits d’autres Christs (sacerdos
alter Christus). La ou le Christ avait dit: Mandavi vobis, ils
ont dit comme lui: Mandavi vobis. Et ainsi les préceptes du
clergé sont devenus des préceptes du Christ, préceptes divins,
obligatoires sous peine de péché «mortel» et par conséquent
aussi de damnation «éternelle ».

La ol le Christ avait choisi des disciples et des apdtres,
ils se sont choisi, 4 eux et pour eux, des swujets et des subor-
donnés.

La ou le Christ avait établi des préposés et des surveil-
lants, ils ont établi des maitres et des chefs. L'épiscopat, qui
n'est, d’aprés le mot lui-méme, qu'une surveillance, ils en ont
fait un pouvoir, dont les devoirs ont été¢ vite transformés en
droits. Et ces évéques ne se sont pas contentés d'étre les
chefs de leurs dioceéses et les maitres de leurs clergés, ils ont
encore convoité d'étre des princes, comme le premier d’entre
eux en Occident a convoité d'étre roi; et on a eu effectivement,
dans 1'Eglise du Christ, dans I'Eglise de Celui qui a dit: «Ne
vous appelez pas maitres, vous étes tous fréres», on a eu,
dis-je, des princes-évéques et un pape-roi.

St. Paul, & Milet, avait dit aux prétres (rovg mosoSvrépovg)
de I'Eglise d’Ephese: «Le St. Esprit vous a établis évéques
pour paitre 1'Eglise de Dieu» (Actes, XX, 28). Qu'ont-ils fait?
Profitant d'une traduction spécieuse et méme inexacte ol le
mot paitre, en grec mowuaivar, est remplacé par le mot latin
regere, ils se sont érigés non seulement en directenrs, mais en
recleurs, en régents, et méme en rois (reges).

St. Paul avait caractérisé 'apostolat et la mission du clergé
en général par le mot munistéere. Qu’ont-ils fait? Ils ont changé
ce mot en fmperium. ministeére est devenu administration,
administration est devenue gouvernement, gouvernement est
devenu commandement, et commandement zmperium.

C’est ainsi que 1'évéque de Rome, prétendant & un honneur
particulier et a une préséance, a transformé cette primauté
d’honnenr en juridiction, et cette juridiction dans 1'Eglise en

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900, 46



— B4 —

juridiction su» I'’Eglise, juridiction absolue, poussée jusqu'a
I'infaillibilité.

St. Paul a dit 2 Timothée: «Travaille comme un bon sol-
dat du Christ» (11 77m. 11, 3). Et eux, remplacant le Christ
par le pape, ils disent & chaque fidele: Travaille comme un
bon soldat du pape! En employant le mot «soldat», St. Paul
voulait dire que chaque disciple du Christ doit lutter contre
ses mauvaises passions, combattre ses propres erreurs et ses
propres défauts, pour faire vivre le Christ en lui: FVivo, jam
non ego, vivit vero in me Christus. Mais eux, ils emploient
le mot «soldat» dans son sens mondain et politique, et ils
introduisent le militarisme séculier dans 'Eglise. Clest ce qu'ils
appellent FEcclesia wmilitans. St. Paul a dit expressément:
« Quiconque combat pour Dieu ne doit pas se méler a des
affaires séculieres» (II 77m. 11, 4); et eux, oubliant Dieu, ils
ne combattent plus que pour des affaires temporelles: le pou-
volr temporel du pape, sa royauté temporelle, les secours
d’argent & verser dans ses caisses, voila les grandes luttes
de leur vie religieuse. St. Paul a écrit aux Corinthiens: «Ce
n'est pas selon la chair que nous combattons» (II Cor. X, 3),
et eux, que font-ils autre chose que de combattre pour la sa-
tisfaction de leur ambition, pour la domination de leur pape-
roi, pour le triomphe des affaires cléricales, lesquelles ne sont
plus que des affaires terrestres et mondaines, de cupidité et
d'orgueil? Que font les Croix des Assomptionnistes, sinon
combattre pour faire triompher leurs candidats dans les élec-
tions politiques, combattre par le mensonge et la calomnie
contre leurs adversaires, et remplir leurs caisses de dix-huit
cent mille francs de petite monnaie pour les affaires cou-
rantes ?

Lorsqu’'on voit le Christ sur sa croix, victime pour le salut
du monde, et qu'on regarde la Croix des Assomptionnistes,
moyen d'exploitation pour la perdition des ames et la ruine
sociale, comment ne pas constater que ceci est la négation
méme de cela?

II. — Et sous quel prétexte s'est faite cette transtormation
corruptrice? Sous l'empire d'un pur sophisme, a peine falla-
cieux tant il est grossier, & savoir: 1I'Eglise est une société a
laquelle J.-C. a certainement donné tout ce qui est nécessaire



— 695 —

a4 son propre gouvernement; or il est nécessaire que son chef,
le pape, possede linfaillibilité et la puissance absolue, puis-
sance absolue dans l'Eglise, sur I'Eglise et méme sur les so-
ciétés temporelles et les Etats; donc le pape posseéde réellement,
de droit divin, cette infaillibilité et cette omnipotence. Tel est
argument sur lequel repose, au fond, tout le systéeme papal.

Les erreurs qu’il contient sont manifestes a toute intelli-
gence droite. Oui, I'Eglise est une société; mais il est faux
qu’elle soit une société¢ de l'ordre politique et temporel. Elle
est une société¢ essentiellement et exclusivement religieuse et
spirituelle. Le Christ méme a distingué nettement ces deux
ordres, lorsqu’il a dit: «Rendez a César ce qui est de César,
et 4 Dieu ce qui est de Dieu», et lorsqu’il a expressément
fait remarquer a ses disciples que les nations (sociétés poli-
tiques et temporelles) sont gouvernées par des princes qui
exercent le pouvoir sur elles (polestatem exercent in eo0s), mais
qu’il ne doit pas en étre ainsi dans 'Eglise: non ita erit inter
vos (Matth. XX, 25—26). L’Eglise chrétienne, n’étant pas po-
litique et temporelle, ne saurait étre ni assimilée aux sociétés
politiques et temporelles, ni gouvernée comme elles. Son but
et sa fin étant essentiellement spirituels et religieux, ses moyens
d'action doivent également n'étre que spirituels et religieux.
Avec le dogme enseigné par le Christ, avec les préceptes
imposés par lui, avec les moyens de salut établis par lui, elle
a toute l'autorité nécessaire, elle posséde tout ce qu’exige la
sanctification des Ames. Le reste lui est non seulement superfly,
mais nuisible, en ce sens qu’il la détourne de sa fin religieuse
et spirituelle.

Ce sont 1a des vérités de bon sens. Qui ne voit, en effet,
quune doctrine professée extérieurement et publiquement
n'exige aucunement une administration politique ? que des vertus
pratiquées extérieurement et publiquement n’ont besoin d’au-
cune administration politique? que des sacrements peuvent
aussi étre administrés extérieurement et publiquement sans
recourir a4 aucune administration politique? Donc, le christia-
nisme peut étre intégralement préché et pratiqué sans que
I'Eglise, a laquelle il est confié comme un simple dépot, soit
assimilée a une socié¢té temporelle et politique?).

1) Voir la Revue, octobre 1899, p. 783-786.



— 696 —

Mais, dit-on, cette Eglise doit avoir des biens a gérer
temporellement,; une autorité temporelle lui est donc nécessaire.
Sophisme: car les biens ecclésiastiques peuvent étre adminis-
trés par des conseils de paroisse; la vocation spirituelle des
évéques, des prétres et méme des diacres n’a rien a faire
avec eux. De méme que la sacristie est en dehors du temple,
ainsi ne faut-il pas confondre la besace avec le spirituel, ni
corrompre le principal par l'accessoire.

Il est donc évident que I'Eglise, société spirituelle et reli-
gieuse, peut étre parfaitement extérieure, visible et publique,
sans posséder en elleméme aucun élément de l'ordre politique
et temporel. Loin d’'en étre amoindrie, elle n’en est que plus
indépendante et plus parfaite. C'est en ce sens que les Saints
ont parlé, notamment St. Bernard dans ses lettres au pape
Eugene IIIL

III. — Ces vérités sont si simples, si faciles & comprendre,
qu'elles seraient parfaitement comprises et pratiquées, si ce
n’était 'ambition des uns et l'intérét des autres qui s’y opposent
et qui les obscurcissent.

De tout temps, il y a eu, dans le champ du Seigneur,
de livraie a c6té du bon grain, des ambitieux et des cupides
a coté des justes et des saints. Cela s'est vu déja avant
I'époque de Constantin. A partir de Constantin, il est notoire
que l'esprit politique, les mceurs mondaines et les usages de
cour se sont glissés parmi les fideles et surtout dans la hié-
rarchie; les évéques ont été mis, pour plusieurs choses, sur le
méme rang que les gouverneurs politiques et les juges tem-
porels des provinces de ’empire, soit d’Orient, soit d’Occident.
Mettre ainsi I'Eglise, comme société, sur le méme pied que
I'empire, modeler 'administration de celle-1a sur l'administra-
tion de celui-ci, calquer la division des provinces ecclésiastiques
sur celle des provinces politiques, transformer peu a peu les
évéques en gouvernenrs des Eglises particulieres comme étaient
les gouverneurs politiques des provinces impériales, tout cela
n'était que trop naturel, il faut l'avoucr. Clergés et fideles se
laissérent séduire par des apparences trompeuses de gloire et
de triomphe, surtout aprés les persécutions subies; et peu a
peu la notion de I'Eglise comme société spirituelle et reli-
gieuse s’altéra. Les esprits droits, les ames fideéles et pures



la conserveérent intacte; car le Christ a promis d’étre avec
son Eglise jusqu'a la consommation des sieécles. Mais toujours
est-il que laltération en question chez beaucoup est un fait
historique notoire.

A partir du IX° siécle surtout, la royauté temporelle du
pape de Rome aggrava cet état de choses. Vint Nicolas I¢,
qui fit de la papauté romaine, déja royauté temporelle, une
véritable royauté spirituelle, que les Grégoire IX, les Inno-
cent IV, les Innocent XI, les Pie IX, etc., devaient pousser
jusqu'a l’absolutisme le plus complet, et méme jusqu'a l'in-
faillibilité. J'ai déja exposé dans le détail l'histoire de cette
transformation ), et je ne saurais y revenir ici. Ce qui a pré-
servé 1'Orient de cette hérésie, c'est, d'une part, l'existence de
ses quatre patriarcats, lesquels, en s’équilibrant les uns les
autres, ont empéché la transformation du patriarcat en mo-
narchie; et, d'autre part, c'est la présence de l'empereur a
Constantinople, présence qui a maintenu le patriarche de cette
ville dans sa véritable situation. L’'Occident n'a malheureuse-
ment pas eu ces garanties. Le départ de Constantin de Rome
a permis a l'évéque de cette ville de prendre peu a peu sa
place, en flattant les ambitions politiques des Romains et en
paraissant habilement défendre leurs intéréts temporels. Et, en
outre, l'unité du patriarcat en Occident a donné a ce méme
évéque la facilit¢ d'acquérir sur d’aussi vastes territoires et
sur des Eglises particulieres aussi nombreuses, une juridiction
sans cesse grandissante, abusive au dernier chef et césarienne
dans le plus mauvais sens du mot.

De ce que cet établissement et ce développement se sont
accomplis trés habilement et dans des circonstances qui les
ont rendus en quelque sorte naturels, certains esprits sont
disposés a en conclure qu'ils ont été voulus par la Providence
et qu'on doit par conséquent les tenir pour légitimes. Nous
protestons. Des esprits droits, des consciences justes ne sau-
raient sanctionner a ce point la théorie du fait accompli: ce
serait non seulement le triomphe de liniquité, mais encore
son approbation. Non, 'habileté n'est pas la vérité; non, la
faveur des circonstances n’est pas la justice. Une falsification,

Y L’ancienne et la nowvelle Eglise en Occident, au IX° sitcle; voir la Revue,
juillet et octobre 1896, p. 463-488, et 654-681.



— 698 —

pour naturelle qu'elle paraisse, reste une falsification; et une
corruption, pour ancienne qu'elle soit, reste une corruption.
C'est dans de tels cas que le temps, réellement, ne fait rien
a l'affaire. C'est en religion surtout que les essences des choses
doivent &étre respectées et maintenues: Depositum custods . ..
Licet nos aut angelus de celo evangelizet vobis preterquam
quod evangelizavimus vobis, anathema sit. En vain répéterait-
on de sieécle en sieécle que deux et deux font cing, et préten-
drait-on que telle est la tradition et tel le bon ton, l'erreur
resterait 'erreur, et I'ancienneté du vice ne le changerait pas
en vertu. C'est en vain qu'on affecte, en répétant ces men-
songes, une gravité austere — austére, bien qu'elle craque de
temps en temps, méme en trés hauts lieux — cette gravité
ne détruit pas la profonde immoralité des intrigues, des tra-
hisons, des corruptions, qu'elle ne dissimule qu'aux yeux de
ceux qui veulent bien étre dupes. L'iniquité cachée reste
iniquité, et, comme le cadavre mal couvert de terre, elle em-
poisonne l'atmosphere et répand autour d’elle des germes de
mort. Nous ne le voyons que trop, hélas! dans lhistoire de
toutes les nations soumises au régime papiste. La démonstra-
tion est si évidente qu'on peut méme ajouter que, parmi les
nations non papistes, celles qui sont les plus vigoureuses et les
plus prospéres sont précisément celles qui résistent le plus a
ce régime destructeur.

Et s'il en est ainsi méme dans l'ordre temporel et poli-
tique, a plus forte raison doit-il en étre ainsi dans lordre
spirituel et religieux. Effectivement, une religion qui consen-
tirait 4 sanctionner le mensonge, a approuver l'erreur, a
donner gain de cause a l'ambition et a la cupidité, ne serait
pas une religion. C'est cependant, hélas! ce que Rome a fait
et ce a quoi ont consenti toutes les Eglises soumises a Rome.
Que celles-ci ne prétextent pas la sainteté de l'obéissance.
L'’obéissance n'est sainte que lorsqu'elle est pratiquée dans la
vérité et dans la justice, envers une autorité légitime et non
envers des usurpateurs, envers des lois authentiques et régu-
lieres, et non envers de fausses lois fabriquées par de faux
chefs, transgresseurs eux-mémes de la parole de leur Maitre.
Cette obéissance absolument perverse, obéissance de décadence
et de mort, n'engendre que des passions mauvaises et des
scandales; et cela, parce qu'elle n'est fondée que sur le men-



— 699 —

songe et l'intérét. La, ce sont des luttes d'étiquette et des
compétitions de préséance jusqu'au pied des autels!); ici, de
basses intrigues de courtisans pour arriver a 1'épiscopat, pour
passer ensuite d'un €évéché & un archevéché, pour décrocher
plus tard le chapeau rouge et surtout la tiare. L’'histoire des
conclaves est peut-étre l'histoire la plus humiliante, comme
celle de l'inquisition est la plus barbare. Tout cela, parce
qu'on a fait du clergé une caste, de la hiérarchie une cour,
du ministére sacerdotal et épiscopal un instrument de domi-
nation (znstrumentum regni), de la papauté, non pas une charge
sainte (bonum opus), mais un trone d'idole, centre non pas de
I'’Eglise, mais des passions et des convoitises humaines, véri-
table césaro-papisme.

IV. — Que le césaro-papisme, loin d'étre le catholicisme,
en soit la corruption par lintroduction du pouvoir temporel
dans 1'Eglise et de la politique la plus machiavélique dans
I'administration des choses saintes, c’est ce que I'histoire de
la papauté et des Eglises soumises a la papauté démontre
péremptoirement. A ceux qui ne pourraient faire cette étude
détaillée, je recommanderais de s'en rapporter au comte Joseph
de Maistre, une des plus grandes autorités de l'ultramonta-
nisme moderne, un de ceux qui ont le mieux compris 1'essence
du systéme romain. Or personne n'explique mieux que le
comte de Maistre comment et pourquoi le pape doit posséder

1) On lit dans les J/émoires du vicomte de Reiset, commandant des gardes
du corps et gentilhomme de la chambre de Louis XVII, au sujet des funérailles de
ce monarque :

« L’abstention de l'archevéque de Paris et de son clergé aux funérailles du roi
fut séverement jugée, quoiqu’on en connaisse maintenant le motif, Il a obéi, en ne
venant pas, a une préoccupation d’amour-propre personnel, tandis que, de son coté,
le prince de Croy s’obstinait 4 ne pas se rendre aux observations de monseigneur
de Quelen. En vertu de som titre de grand-auménier, le cardinal voulait avoir le
pas sur I'archevéque, tandis que ce dernier prétendait présider la cérémonie puisqu’elle
sc passait dans son diocese o il a tout pouvoir, Ceite question de suprématie
n’intéressait personne, et personne ne se serait avisé de remarquer si le cardinal de
Croy était précédé ou non de la croix archiépiscopale en signe de juridiction, mais
ils se sont entétés; ni l'un ni l'autre n’a voulu céder et la conclusion est qu’ils se
sont abstenus tous les deux. Pour bien marquer son mécontentement, le cardinal de
Croy, qui était chargé de porter le cceur du roi, a eu vite fait de venir en simple
cape rouge et s’est bien gardé de revétir les habits de chceur et les ornements
pontificaux; ces misérables questions sont lamentables et de semblables mesquineries
ne font ni aimer ni respecter le haut clergé.»



— 700 —

une autorité absolue et infaillible. Le comte de Maistre ne
s'embarrasse pas des textes des Ecritures et des Peres qui
pourraient le géner; il ne prend méme pas la peine de les
expliquer, il passe a coté. Rien de plus simple et de plus
commode. L'Evangile et les Péres sous ses pieds, il fait de
la politique, non pas pour régler sa politique d'aprés I'Evan-
gile et d’aprés les enseignements du Christ, mais, au contraire,
pour adapter le christianisme & sa propre politique personnelle,
pour le faire a4 son image et le plier & son systéme, pour y
introduire ses maximes politiques et ses procédés politiques.
Ecoutons-le.

« Pour épargner les deux choses les plus précieuses de
l'univers, le temps et l'argent, hatez-vous d'écrire 4 Rome
afin d'en faire venir une décision légale qui déclarera le doute
illégal: c'est tout ce qu’il vous faut; la politique n’en demande
pas davantage?) ... '

«Il ne peut y avoir de société humaine sans gouverie-
ment, ni de gouvernement sans souveraineté, ni de souve-
raineté sans infaillibilité,; et ce dernier privilege est si abso-
lument nécessaire qu'on est forcé de supposer linfaillibilité,
méme dans les souverainetés temporelles (ou elle n'est pas),
sous peine de voir l'association se dissoudre. L’ Eglise ne de-
mande vien de plus que les autres souverainetés, quoiqu’elle
ait au-dessus d'elles une immense supériorité, puisque l'infailli-
bilité est d'un coté humainement supposée, et de l'autre divi-
nement promise?), »

Dans la préface de la seconde édition de cet ouvrage (1820),
de Maistre est revenu sur cette question et a dit, en parlant
de lui: «L’auteur a montré d'abord qu'en veriu des seules lois
sociales toute souvevaineté est infaillible de sa nature,; que les
grands tribunaux méme jouissent de cetle prévogative, sans
laquelle nul gouvermement ne serait possible. Partant de ce
principe incontestable, il a dit: «Puisque la souveraineté est
tnfaillible de sa nature, Dieu n'a donc fait que diviniser cette
loi en la portant dans son Eglise, qui est wne société soumise
a toutes les lois de la souveraineté?).» Il ajoute que «les mots

Y Du Zape, L. I, ch. 17; édit. PELAGAUD, 1857, p. 139.
P b) b

%) Ch. 19, p. 147-148.
%) P. XXXVI.



— 701 —

de souveraineté et d'infaillibilité sont deux symomymes nati-
rels » ).

Le raisonnement du comte de Maistre est donc trés clair,
clair jusqu'a la naiveté: L’Eglise est «une société soumise a
toutes les lois de la souveraineté ». Donc elle possede la sou-
veraineté, c’est-a-dire un gouvernement souverain. Or « sou-
veraineté et infaillibilité sont synonymes ». Donc le souverain
de I'Eglise, c’est-a-dire le pape, est infaillible. — De plus,
pourquoi le pape est-il infaillible ? Parce qu'il est souverain.
Pourquoi le pape est-il souverain? Parce que I'Eglise est une
société et qu'il n'y a pas de société sans gouvernement et
sans souverain. Donc la pensée premieére et fondamentale de
de Maistre, c'est que 1'Eglise doit étre assimilée aux sociétés
politiques, et que, comme celles-ci, elle doit étre «soumise a
toutes les lois de la souveraineté». Il ne se doute méme pas
que I'Eglise puisse étre une société non politique, une société
sans gouvernement politique et sans souverain politique. Et
c’est en vertu de cette notion politique de la société, du gou-
vernement et de la souveraineté, qu’il introduit dans I'Eglise
un pape politiquement souverain et politiquement infaillible.
On ne saurait donc identifier plus clairement le christianisme
avec le césaro-papisme.

V. — En présence de telles aberrations, on se demande
comment des esprits qui ont une certaine culture peuvent les
admettre. Que le clergé romaniste les défende et les répande,
c’est son métier, c'est son gagne-pain, c'est sa gloriole et ses
galons. Mais qu'en dehors de ce clergé ambitieux, dominateur
et exploiteur, il se trouve, pour les soutenir, des hommes qui
devraient étre soucieux de la dignité de la raison humaine,
des savants qui devraient défendre lindépendance de la
science, des peres de famille qui devraient protéger l'avenir
intellectuel et moral de leurs enfants, des patriotes qui de-
vraient ne pas enchainer la prospérité de leur patrie au char
de triomphe d'une curie de toutes maniéres inférieure, telle
est I'énigme. Ce qui l'explique, c’est qu'il est réellement des
hommes que la lumitre offusque et qui veulent étre trompés;
des hommes que la liberté blesse et qui ont plaisir & se ruer

1) P. XXXVIL



— 702 —

dans la servitude; des hommes qui trouvent trop pénible de
se gouverner eux-mémes d'aprés la loi d'une conscience res-
ponsable, et qui préferent étre gouvernés aveuglément et
passivement par d’autres hommes encore plus aveugles qu'eux!
Ce qui explique cette énigme, c'est que, dans le monde catho-
lique-romain, on ne lit plus ni 'Evangile ni les Peres; si 'on
y lit encore quelques ouvrages d'histoire, c’est de Ihistoire
frelatée, de laquelle sont éliminés tous les documents et tous
les faits qui sont contraires au systéme. «Périsse la vérité,
pourvu que le parti soit sauvé!»

En quelques lignes, M. de Schoulpnikoff a résumé ainsi
la question d'aprés les Ecritures; c'est la démonstration évi-
dente que le catholicisme vraiment chrétien est précisément
le contraire du césaro-papisme. Priere de lire attentivement?).

«a) Quatre passages dans les évangiles (Matt. X'VIII, 1-4;
Marc IX, 33-37; Luc IX, 46, 48; Luc XXII, 24) nous repré-
sentent les apotres se disputant entre eux, chacun d’eux pré-
tendant étre le plus grand. Nous lisons en outre dans deux
passages des ¢évangiles (Matt. XX, 21 et Marc X, 35-43) que
les disciples de Jésus, Jean et Jacques, fils de Zébédée, adres-
serent au Seigneur la sollicitation d'étre placés l'un a sa
droite, l'autre A sa gauche dans son royaume. Les exhorta-
tions que le Seigneur adressait a ses disciples a la suite de
ces dissensions paraissent n'avoir eu aucun effet sur eux, car
la veille méme de la mort du Seigneur, une pareille discussion
s'éleva entre eux et c’est pourquoi Jésus employa un moyen
énergique pour les corriger de leur orgueil; il leur montra un
exemple d’humilité en leur lavant les pieds. Comment pourrait-
on expliquer ces dissensions parmi les apotres si les paroles
que Jésus adressa a Pierre en leur présence avaient eu réelle-
ment le sens que leur attribue I'Eglise de Rome? Et dans ce
cas-la pourquoi Pierre ne coupait-il pas court & ces disputes
en leur rappelant que c'est lui que le Seigneur avait élevé a
la dignité de son vicaire et chef de I'Eglise? Enfin, pourquoi
Jésus lui-méme, tout en exhortant les apodtres a étre humbles,
ne leur disait-il pas: «Avez-vous oublié¢ que c’est Pierre que
j'ai établi comme votre chef?» Si les paroles de notre texte

Yy Appel pressant a nos [freves catholigues qui cherchent la wérité, p. 101-106;
Lausanne, Bridel, 1899.



(qui, par parenthése, ne se rencontrent qu'une fois dans
I'évangile de saint Matthieu) contenaient vraiment le dogme
qu'en déduit T'Eglise de Rome et dont l'importance, selon
I'enseignement de cette Eglise, est telle que le salut de nos
ames en dépend, comment admettre que Jésus n’ait pas cru
devoir arréter ces disputes parmi les disciples en insistant sur
la suprématie qu'il accordait & Pierre et sur la nécessité de
lui obéir comme ses disciples avaient obéi a lui-méme?

b) En quittant la terre, Jésus dit a tous ses apotres:
« Allez et instruisez toutes les nations, les baptisant au nom
du Pere, du Fils et du Saint-Esprit et leur apprenant & garder
tout ce que je vous ai commandé. Et voici, je suis avec vous
jusqu’a la fin du monde.» Et il n’a pas ajouté: «Et obéissez
A Pierre comme a moi-méme, car c’est lui que je vous laisse
a4 ma place, c'est lui qui est mon vicaire,» ce que le Seigneur
aurait dit sans doute s’il avait eu vraiment lintention de faire
de Pierre son vicaire. Bien au contraire, les paroles du Sei-
gneur ¢tablirent une parfaite égalité entre tous les apotres.

¢/ Aprés l'ascension de Jésus, Pierre, s'il elt été réelle-
ment son vicaire, aurait dt agir en conséquence et prendre
en main un pouvoir dictatorial sur toute I'Eglise. Nous voyons
tout le contraire. Quand il retourna a Jérusalem de chez Cor-
neille, qu’il était allé baptiser selon 1'ordre de Dieu, les membres
de I'Eglise de Jérusalem lui adressérent des reproches pour
avoir demeuré dans la maison d'un palen et avoir baptisé un
incirconcis; Pierre crut devoir excuser sa conduite devant
I'Eglise et lui expliquer les motifs qui l'induisirent a entrer
dans la maison d'un paien. Serait-ce ainsi qu'agirait actuelle-
ment le pape si quelques membres de son Eglise osaient venir

I'accuser publiquement de transgresser les commandements de
Dieu ?

Environ dix-sept ans aprés l'ascension du Sauveur se
présenta une grave question dont la solution devait avoir une
grande influence sur le développement du christianisme parmi
les paiens. Il s'agissait de décider si les paiens convertis au
christianisme devaient étre soumis a la circoncision et a toutes
les autres exigences de la loi de Moise. Saint Paul, 'apotre
des Gentils, trouvait que cela n'était pas nécessaire, tandis

que plusieurs des membres de 1'Eglise de Jérusalem étaient



— 704 —

d'un avis contraire. Si Pierre efit été le vicaire de Jésus, la
marche de I'Eglise efit été toute tracée: elle aurait da de-
mander les ordres de saint Pierre et s'y conformer. Bien au
contraire, tous les apétres se rassemblérent a Jérusalem pour
décider cette question. Dans cette réunion, qui fut une espéce
de concile de toute I'Eglise de ce temps, Pierre occupa-t-il au
moins la place de président? Pas méme cela; ce fut Jacques
qui présida cette assemblée; la décision fut prise par l'assem-
blée tout entiére et les termes en furent suggérés par Jacques
eu sa qualité de président.

d) Nous lisons dans les Actes (VIII, 14) que les apdtres
a4 Jérusalem, ayant appris que le diacre Philippe préchait
I’Evangile a Samarie, y envoyerent Pierre et Jean. Comment
les apotres auraient-ils pu imposer ainsi leur volonté a Pierre
et 'envoyer a Samarie si Pierre efit été leur chef supréme et
le vicaire de Jésus? Les évéques pourraient-ils envoyer le pape
pour accomplir quelque mission selon leur direction? Un supé-
rieur et a plus forte raison un chef supréme peut-il étre en-
voyé ainsi par ses inférieurs?

¢) Dans l'épitre aux Galates (II, 11, 16) nous lisons que
Pierre se trouvant & Antioche, qui était la résidence de Paul
et le centre de 1’évangélisation des Gentils, se rendit coupable
de dissimulation, car avant l'arrivée de quelques Juifs de Jé-
rusalem, envoyés par Jacques, il mangeait avec les Gentils,
mais des que ces messagers de Jacques furent arrivés, il se
retira et se sépara des Gentils par crainte des juifs; <« alors,
dit saint Paul, je lui résistai en face, car il méritait d’étre
repris et ne marchait pas de droit pied selon la vérité de
I'Evangile.» Comment? le vicaire de Jésus-Christ, le chef su-
préme, infaillible de toute I'Eglise chrétienne méritait d'étre
repris, car il s'était rendu coupable de dissimulation et ne
marchait pas de droit pied selon la vérité de I'Evangile?
Voila des paroles qui doivent paraitre bien étranges aux ca-
tholiques (romains), et elles le seraient en effet, si Pierre efit
été vraiment le vicaire infaillible de Jésus-Christ; c'est précisé-
ment parce qu’il n’était ni vicaire ni infaillible que I'énergique
réprimande de saint Paul lui fut adressée, et elle le fut avec
raison, car la coupable dissimulation de Pierre aurait pu
causer beaucoup de mal a I'Eglise d’Antioche et arréter le
développement du christianisme parmi les palens.



— 700 —

f) Saint Paul, dans 1'épitre aux Ephésiens, écrit: « Lui-
méme (Jésus-Christ) a donné les uns comme apdtres, d’autres
comme prophetes, d’autres comme évangélistes, d’autres comme
pasteurs et docteurs pour le perfectionnement des saints, pour
I'ceuvre du ministere, pour ['édification du corps de Christ»
(Eph. IV, 11, 12).

« En mentionnant ainsi les différents ministéres établis
dans I'Eglise par Jésus, saint Paul passe sous silence le mi-
nistére qui, selon les idées catholiques romaines, est le plus
important de tous: celui du vicariat de saint Pierre et de ses
successeurs. Il en aurait certainement fait mention avant tous
les autres, s’il avait existé.

«Nous trouvons aussi beaucoup de passages dans la
Parole de Dieu qui affirment la parfaite égalité des apotres et
qui enseignent clairement que ce n’est pas Pierre, mais Jésus-
Christ seul qui est le chef, le fondement de 1'Eglise chrétienne.
Voici quelques-uns de ces passages: Matthieu XXIII, 8-11;
Jean XX, 21; Matthieu XIX, 28; Ephésiens II, 19, 10; Ephé-
siens 1, 22, 33; Ephésiens IV, 14, 16; Colossiens I, 17, 18;
Actes X1V, 11; I Corinthiens III, 11.»

VI. — Concluons:

1° L'ancienne Eglise n’a pas connu le césaro-papisme que
I’Eglise romaine pratique aujourd’hui.

20 Ce césaro-papisme est contraire aux saintes Ecritures,
ainsi qu'a la tradition catholique de I'Eglise indivisée des huit
premiers siécles,

3° Il a pris naissance en Occident, au IX® siecle, et il s'y
est développé¢ antichrétiennement, au mépris de la constitution
de I'Eglise catholique, et malgré les enseignements contraires
des plus grands théologiens et les protestations des plus grands
Saints.

4° 11 constitue aujourd’hui un des plus graves périls qui
menacent non seulement 1'Eglise chrétienne universelle, mais
encore l'ordre social tout entier.

5° C'est donc un devoir impérieux et urgent, pour tout
chrétien, pour tout catholique, pour tout homme de conscience
droite, pour tout citoyen dévoué a son pays, de combattre ce

systéme antichrétien et antisocial, énergiquement et efficace-
ment.



— 706 —

6° Cette ¢énergie et cette efficacité doivent consister, en
général, a séparer nettement la religion de la politique, et a
mettre les clergés dans 1'obligation de concentrer toute leur
activit¢ dans la morale et la religion, en dehors de toute
politique, quelle qu’elle soit.

7° Un des moyens particuliers les plus efficaces serait,
pour tous les Etats qui sont indépendants de Rome et pour
les gouvernements qui se disent laiques, de ne reconnaitre
aucun caractére politique et diplomatique soit au pape, soit
a4 ses nonces; de ne traiter avec eux que pour des affaires
d'ordre exclusivement religieux; et de leur interdire absolu-
ment et efficacement de s'immiscer, en quoi que ce soit, dans
les affaires politiques et temporelles des pays ou ils sont recus.
Nemo militans Deo implicat se mnegotits swecularibus, ut el
placeat cui se probavit (11 Tim. 11, 4). Dépouillés de leur au-
réole diplomatique, de leur influence politique et des privileges
dont les Etats les favorisent, les agents de la papauté, réduits
a leur stricte valeur scientifique et religieuse, seraient vite,
par la force des choses, condamnés a l'impuissance. Quel
progreés pour U'Eglise! Quelle délivrance pour le monde!

V. — Le catholicisme et l'ultramontanisme.

Ultramontanisme vient de uliva montes (au deld des monts).
Ce terme, employé par les Francais, signifie le systéme reli-
gieux et ecclésiastique qui est adopté et pratiqué au dela des
Alpes, (’est-a-dire & Rome méme. Donc, en réalité, uitramon-
tanisme et romawniSme sont synonymes.

A ce point de vue général, on peut déja se convaincre que
l'ultramontanisme est une corruption du catholicisme. Car le
catholicisme, d’aprés son étymologie méme, est essentiellement
universel, et T'ultramontanisme essentiellement romain. Res-
treindre 1'univers a une ville, confondre orbi et urbi, enfermer
le royaume de Dieu dans Rome, emprisonner 1'Esprit saint
dans le Vatican, c'est évidemment corrompre le catholicisme.
Et si 'on prend le mot et les choses d'une autre fagon, en
voulant imposer Rome a T'univers, en voulant que les choses
romaines soient universelles, en exigeant que toutes les autres
villes de la catholicité n'aient d'autre doctrine que celle de
Rome, d’autres sentiments que ceux de Rome, d'autres usages
que ceux de Rome, en un mot, d’'autre esprit et d’autre vie



— 707 —

que l'esprit et la vie de Rome, la corruption de l'idée catho-
lique n’en est pas moins évidente.

Cette corruption de l'idée catholique frappera davantage
encore les esprits, si l'on réfléchit qu'au fond I'ultramonta-
nisme ou le romanisme, c’'est ce méme cléricalisme, ce méme
scolasticisme, ce méme formalisme, ce méme césaro-papisme
que nous avons déja analysés et expliqués, et qui sont tous
des corruptions évidentes, palpables, du véritable catholicisme
chrétien.

Mais entrons davantage dans la question, en analysant
un a un tous les éléments qui la composent, et en montrant
comment ils sont erronés.

On entend par ultramontanisme ou romanisme le systéme:
1° qui reconnait le pape comme chef absolu et infaillible de
I'Eglise universelle; — 2° qui proclame la supériorité du pape
sur le concile cecuménique; — 3° qui enseigne que le pape
posséde une juridiction absolue, ordinaire et immédiate sur
toute I'Eglise; — 4° qui revendique pour le pape la royauté
temporelle sur les Etats dits pontificaux; — 3° qui lui attribue
un pouvoir, soit indirect, soit méme direct, sur le temporel
des Etats; — 06° qui tient pour cecuméniques le IV® concile
de Constantinople (869-870), les cinq de Latran (1123, 1139,
1179, 1215, 1512-1517), les deux de Lyon (1245 et 1274), celui
de Vienne (1311-1312), celui de Pise (1409); ceux de Constance
(1414-1418) et de Bale (1431-1443), 4 part quelques sessions
dites schismatiques; celui de Florence (1438-1445), celui de
Trente (1545-1563), celui du Vatican (1869-1870); et qui, par
conséquent, impose comme autant d'articles de foi toutes
leurs définitions dogmatiques; 7° le systéme qui reconnait a
la curie et aux congrégations romaines le droit de régler et
d’administrer les choses de I'Eglise universelle (de juger les
causes des évéques, des prétres et des réguliers, de juger les
doctrines scientifiques, philosophiques et historiques sous pré-
texte qu'elles touchent a la foi, de changer a leur gré la dis-
cipline et la liturgie, de décider a leur gré des affaires ma-
trimoniales, de statuer sur les affaires de conscience, péchés
véniels et mortels, de disposer de prétendues indulgences
applicables aux aAmes du purgatoire, de trancher les proces
de béatification et de canonisation, etc.); — 8° enfin, le sys-
téme qui impose comme accomplies sous linspiration du



St. Esprit les ¢lections des papes dans les conclaves, et qui
fait découler de ces «élus», dés qu'ils ont accepté leur élec-
tion, la juridiction de I'Eglise, le pouvoir des clefs (pouvoir
de lier et de délier, etc.), 'infaillibilité, etc.

Tels sont les ¢léments essentiels de l'ultramontanisme. Je
ne saurais évidemment, dans un simple article de revue, les
examiner dans toute leur étendue: car ce sont des volumes
qu'il faudrait écrire sur chacun. Mais la critique, pour étre
vraie, n’a pas besoin d’étre longue, et il suffira de quelques
arguments 14 olt cent pourraient étre rangés en ordre de
bataille ).

1. 7l est faux que le pape soit le chef absolu et infaillible
de I'Eglise universelle.

Les anciens-catholiques ont démontré cette proposition
avec une érudition qu'aucun théologien romaniste n’a réfutée;
les ouvrages des Decellinger, des Reinkens, des Reusch, des
Langen, des Friedrich, des Schulte, des Michelis, des Huber, etc.,
sont la, toujours debout, irréfutés et irréfutables, sans parler
des ouvrages des théologiens des autres Eglises qui démontrent
la méme thése. Toutes les Eglises chrétiennes, sauf le parti
ultramontain, sont unanimes sur ce point. Méme dans I'Eglise
romaine, de nombreux théologiens — et les meilleurs — ont
combattu l'infaillibilité papale, les uns comme doctrine inop-
portune, les autres comme doctrine erronée. De fait, non
seulement U'Ecriture sainte ne l'enseigne pas, mais I'Ecriture
sainte enseigne manifestement le contraire. De fait, a quel
chapitre, & quel verset est-il parlé du pape, du successeur de
St. Pierre? ol est-il dit que ce sera 1'évéque de Rome, et que
cet évéque, a lui seul, indépendamment des autres apodtres, et
méme au besoin contre eux, sera omnipotent et infaillible?
Les textes abondent contre une pareille doctrine. Les Peres
n'ont jamais eu idée d'un tel systeme. Les quelques paroles
que les ultramontains leur prétent pour faire croire qu’ils ont
admis un pape infaillible (comme, par exemple, « Rome a
parlé, la cause est finie»), sont toutes détachées a dessein de
leur contexte et détournées de leur sens authentique et véri-

1) Voir, pour plus amples informations, mes ouvrages intitulés: Comment
I Eglise  romaine n’est plus catholigue, 1872; — La PFapauté antickrétienne,
1873; — etc.



— 709 —

table. L'histoire est remplie de faits démontrant les erreurs
et les crimes des papes; plusieurs ont été condamnés comme
hérétiques par des conciles cecuméniques.

Comme le dogme doit étre toujours le méme et comme
il doit remonter, pour étre vrai, jusqu'au Christ, il résulterait,
si lautorité absolue et infaillible de 1'évéque de Rome était
un dogme, qu'elle a toujours été reconnue comme telle dans
toute I'Eglise, que toutes les bulles des papes, toutes les dé-
cisions prises par eux comme chefs de I'Eglise, sont et ont
toujours ¢été des définitions dogmatiques, inattaquables et in-
faillibles, imposées comme de foi divine a la conscience des
fideles. Or, les bulles des papes sont remplies d'erreurs,
erreurs touchant non seulement & la religion, mais encore a
la morale, & la politique, a 'ordre social, au droit des gens, etc.
Si de telles ¢énormités devaient étre admises en théorie et en
pratique, ce serait l'anarchie et le chaos social, et 1'Eglise
du Christ ne serait qu’'une Babel. Examinée de pres, cette
doctrine d’'un homme érigé en idole, en vice-Dieu, en «infail-
lible », serait un blasphéme et une monstruosité, si elle n’était
une absurdité absolument grotesque; et l'on se demande com-
ment des hommes sérieux peuvent en parler sans rire. Au
fait, ils n’en parlent pas, pas méme le pape! Léon XIII com-
mande, mais sans oser se dire infaillible!

2. Il est faux que le pape soit supérieur au concile cecu-
ménique.

Le concile de Constance, dans ses sessions IV® et V¢, a
formellement et expressément enseigné: «Que ledit concile de
Constance légitimement assemblé au nom du St, Esprit, faisant
un concile général qui représente 'Eglise catholique militante,
a requ immédiatement de Jésus-Christ une puissance a laquelle
toute personne de quel état et dignité qu’elle soit, méme papale,
est obligée d’obéir dans ce qui appartient a la foi, a l'extir-
pation du présent schisme, et a la réformation de I'Eglise dans
son chef et dans ses membres. »

Les théologiens ultramontains répliquent que cette décla-
ration n’a pas été approuvée par le pape, et que par consé-
quent elle n'est pas de foi. C’est bientdt dit et fort commode.
S’il fallait, pour qu'un jugement fat vrai et valide, qu'il fat
approuvé par celui qui est en cause et condamné, ol en

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900. 47



— 710 —

seraient la vérité et la justice? Le concile ne croyait certes
pas, quand il a déclaré que le pape devait lui obéir, qu'il
avait besoin, pour cela, de l'autorisation et de l'approbation
du pape. Les ultramontains commettent manifestement une
pétition de principe, et leur échappatoire n’est qu'un truc.
D’ailleurs, Martin V, a la dernieére session du concile, a dé-
claré « qu'il observerait tout ce qui avait été arrété sur les ma-
tieres de la foi conciliariter, c'est-a-dire synodalement et en
pleine session, et non ce qui y avait été fait d’'une autre ma-
niére.» Or, les sessions IV® et V¢ ont été absolument correctes.
Enfin, quand méme cette décision du concile ne serait pas
dogmatique, il resterait toujours comme fait — et c’est ici le
point important — que la supériorité du concile sur le pape a
¢té officiellement enseignée par un concile; qu'elle a été la
doctrine commune de I'Eglise d’Occident & l'époque en ques-
tion et longtemps encore aprés?), que par conséquent la doc-
trine contraire (soit la doctrine ultramontaine d’aujourd’hui),
ne saurait ¢étre dogmatique, le vrai dogme remontant aux
apotres et a J.-C. méme.

Il suffit, pour constater 1'erreur de la thése ultramontaine,
de remarquer: que le prétendu prédécesseur du pape, St. Pierre,
n'a manifesté ni exercé aucune supériorit¢ sur le concile de
Jérusalem; qu’'il a méme été repris, & Antioche, par l'apodtre
Paul; que rien, dans les épitres de St. Pierre, ne témoigne
d'une supériorité de cet apotre sur ses freres; qui ni Cyprien,
ni Augustin — pour ne citer que ces deux Peres — n’ont
placé I'évéque de Rome au-dessus des conciles, mais bien les
conciles au-dessus de l'évéque de Rome; que, dans les sept
conciles cecuméniques, aucun évéque de Rome n'a exercé la
moindre supériorité, mais qu'au contraire les conciles ont
examiné et controle les documents romains comme les autres,
et que plusieurs ont méme condamné et anathématisé I'évéque

1) 11 est dit, dans l'article II de la Déclaration du clergé de France, de 1682 :
« que les décrets du saint concile cecuménique de Constance contenus dans les
sessions IV et V, approuvés par le saint-sicge apostolique, confirmés par la pratigue
de toute I Lglise et des pontifes vomains et observés religicusement dans tous les temps
par I'Eglise gallicane, demeurent dans leur force et vertu; et que I’Eglise de France
n’approuve pas lopinion de ceux qui donnent atteinte a ces décrets, ou qui les
affaiblissent, en disant que leur autorité n’est pas bien établie, qu’ils ne sont point
approuvés, et qu’ils ne regardent que le temps du schisme, »



— 711 —

de Rome comme hérétique; ce qui suppose évidemment la
supériorité des conciles sur les papes.

Donc il est clair que le systéme ultramontain, sur ce
second point, est aussi erroné et aussi anticatholique que sur
le premier.

3. Il est faux que le pape posseéde une juridiction absolue,
ordinaive et tmmédiate sur toute I'Eglise.

Quiconque connait les ¢léments de la théologie sait que
c'est a4 son Eglise que J.-C. a confié le dépot de sa doctrine,
de ses préceptes, de ses moyens de salut, et par conséquent
de son autorité; que, dés les temps apostoliques, des évéques
et des prétres ont été établis pour précher cette doctrine, pour
enseigner ces préceptes, pour administrer ces moyens de salut;
que les évéques et les prétres n'ont formé qu'un seul épisco-
pat et un seul sacerdoce, ¢galement possédé par tous et en
commun, selon les propres paroles de St. Cyprien: « Apostolis
omnibus post resurrectionem suam parem potestatem tribuit
(Dominus)... Hoc erant utique et ceeteri apostoli quod fuit
Petrus, pari consortio preediti et hownoris et polestatis (De
Unitate Ecclesize, c. 4); que les évéques et les prétres tiennent
leur épiscopat et leur sacerdoce, c’est-a-dire leur ministere ou
leur pouvoir ministériel, de Jésus-Christ méme, le fondateur
et le pontife de la Nouvelle-Alliance, et cela, par I'Eglise dont
ils sont les membres, les envoyés et les ministres, et dans
laquelle ils ont été ordonnés; que les évéques ont toujours
été considérés comme les ministres ordinaires de leurs diocéses,
et les prétres comme les ministres ordinaires de leurs paroisses;
que, dans cette constitution de 1'Eglise, il est impossible d’ad-
mettre qu'un évéque quelconque, fat-ce celui de Rome, puisse
empiéter sur I'épiscopat d'un autre évéque et prétendre exercer
une juridiction immeédiate et ordinaire sur les diocéses des
autres évéques; que, par conséquent, les privileges faussement
attribués par le parti ultramontain a 1'évéque de Rome, sont
absolument contraires a la constitution catholique de 1'Eglise.

La vérité est que les évéques des villes principales, surtout
des villes ol les apotres mémes ont fondé des Eglises, ont
naturellement exercé une plus grande influence que les évéques
des villes ordinaires et des campagnes; qu'ainsi se sont établis



— 712 —

les archevéchés, les métropoles, les exarcats, les primats, les
patriarcats; que, parmi les cing patriarcats, celui de Rome,
capitale de I'Empire, a joui de la primauté d’honneur. Mais
cette primauté n’a été d’abord qu'une simple primauté d’hon-
neur. C’est par ambition, et grice a des circonstances que
I'histoire a mises en pleine lumiere, que cette primauté d’hon-
neur a ¢té transformée peu a peu, dans le cours des siecles,
en primauté de juridiction, d’abord de juridiction dans I'Eglise
(in Ecclesia), puis de juridiction sur 1'Eglise (in Ecclesiam) ;
d’abord de juridiction extraordinaire et limitde aux causes
majeures seulement, puis de juridiction ordinaire et absolue,
pour toutes les causes; d’abord de juridiction médiate (mé-
diante ordinario), puis de juridiction mmédiate.

C’est par ces voies détournées et habilement conduites,
mais déloyales et coupables, que Rome a réussi a asservir
d’abord, a annihiler ensuite l'autorité de ses évéques et de
ses prétres, et qu'elle a pu attribuer a son pape une juridic-
tion absolue, ordinaire et immédiate sur toute I'Eglise, et
cela, au mépris de la constitution catholique de I'Eglise. Bref,
étaient tenues comme maximes essentielles dans I'Eglise galli-
cane, les maximes suivantes: les évéques ont regu leur auto-
rit¢ directement de J.-C., nullement de St. Pierre et des papes;
— la primauté du siége apostolique ne lui donne point le
droit d’exercer une juridiction immédiate dans tous les dioceses
et en toutes sortes de matieres; car s'il y avait un évéque
universel, les autres ne seraient point véritablement évéques;
— les évéques sont juges en premiére instance des matieres
de la foi; — ils ne peuvent étre jugés que par leurs con-
freres.

Donc, la troisitme thése de l'ultramontanisme est, elle
aussi, anticatholique.

4. [l est faux que le pape ait un droit a la royauté tem-
porelle sur les Etats dits pontificaux.

J.-C. a distingué le domaine religieux et le domaine tem-
porel, quand il a dit: «Rendez & César ce qui est de César,
et & Dieu ce qui est de Dieu.» 1l a assigné a son Eglise un
but et une mission autres que le but et la mission des rois,
des empereurs et des Etats. Faire d'un évéque un prince et
un roi, c'est mettre la confusion et le désordre a la place de



— 713 —

Pordre; c'est faire de l'anarchie dans U'Eglise et dans la so-
ciété. Prétendre que 1'Eglise serait incomplete et qu’elle ne
pourrait pas accomplir sa mission spirituelle, qui est la pré-
dication de l'évangile et la sanctification des ames, si le pape
n’est pas roi temporel, c’est non seulement commettre une
erreur manifeste, mais c’est encore contredire formellement
J.-C. méme, qui a dit a ses apdtres: «Vous savez que les
princes des nations les dominent... Il n'en sera pas ainsi
parmi vous...» (Matth. XX, 25-26). Evidemment, 1'Eglise de
J.-C. n’est pas un royaume temporel. Tout ce discours de J.-C.
est clair et catégorique. Il faut le lire et le relire. Il faut se
rappeler que le Christ a préché le royaume de Dieu et non
le royaume du pape. Il faut comprendre que, si J.-C. lui-méme,
Fils de Dieu, a dit que son royaume n’est pas de ce monde,
le pape a tort de prétendre que son royaume a lui, prétendu
représentant de J.-C., est avant tout de ce monde. La contra-
diction est flagrante.

L'origine de la royauté temporelle de l'évéque de Rome
est d’ailleurs bien connue: elle ne repose ni sur le droit divin,
ni sur la mission religieuse de I'Eglise, société essentiellement
religieuse, mais uniquement sur les ambitions de 1'évéque de
Rome, sur la politique des premiers rois carolingiens et sur
celle des Romains, qui avaient intérét a se rendre entiere-
ment indépendants de l'empereur. Prétexter les donations de
Pépin et de Charlemagne pour revendiquer au XIX° siecle la
royauté sur les Etats dits pontificaux, c'est supposer que les
habitants de ces Etats ont été donnés au pape une fois pour
toutes, qu'ils n'ont plus pu, a partir de cette donation, s'ap-
partenir, ni exercer leurs droits de citoyens, qu’ils sont encore
et a tout jamais, de par Pépin et Charlemagne, les sujets du
pape, toutes choses essentiellement contraires au droit naturel
et qui font sourire.

Bref, le catholicisme et I'Eglise catholique ont existé sans
la royauté du pape; ils existent actuellement sans elle. Elle
ne leur est donc nullement nécessaire. Les gémissements du
pape ne sont pas des raisons, ses menaces encore moins.
Vouloir identifier cette royauté temporelle avec le catholicisme
et le catholicisme avec cette royauté temporelle, c'est vouloir
fausser le catholicisme. Les catholiques-romains eux-mémes
sentent tres bien, a4 part les fanatiques et les intéressés, com-



— 714 —

bien leurs prétentions sont ruinées; et ils doivent au fond en
prendre leur parti, puisqu'ils parlent de conciliation entre le
Vatican et le Quirinal. Ils devront donc renoncer prochaine-
ment & ce quatrieme article de leur credo.

5° Il est faux que le pape possede un pouvoir quelcongue,
sout divect, soit indivect, sur le temporel des Etats.

Le pape, qui aurait voulu étre roi spirituel de I'Eglise
universelle afin de pouvoir lever a4 son aise des taxes sur les
Eglises particulieres, et disposer a son gré des bénéfices et
des domaines ecclésiastiques, aurait voulu aussi, comme roi
des rois, dominer sur les Etats, disposer des couronnes, les
enlever a ses ennemis, les donner a ses amis, recevoir de
ceux-ci des contributions et secours de toute espéce, etc.
Tandis que le Christ s'est enfui parce qu'on voulait le faire roi
(Ev. de St. Jean, V1, 135), Grégoire VII, Innocent I1I, Boniface VIII
et d'autres se sont efforcés, au contraire, de réunir dans leurs
mains les deux glaives, et cela, tout en se disant les vicaires
et les représentants du Christ! L’histoire démontre que ce réve
ambitieux et antichrétien des papes a ¢té combattu par les
vrais chrétiens, méme dans I'Eglise romaine.

Je ne saurais faire ici le récit des démeélés «entre le
sacerdoce et l'empire». Qu'il suffise de rappeler la Pragma-
tique-Sanction de St. Louis et celle de Bourges (1438-1439). Si
le texte et la date (1268-1269) de la premiére, attribuce a
St. Louis, peuvent &tre contestés, il est incontestable que les
dispositions qui y sont contenues sont conformes aux protes-
tations que ce roi adressa formellement au pape, et aux me-
sures qu’il sut prendre lui-méme, toutes les fois que 'occasion
s’en présenta.

On sait que, lorsque Louis XI voulut (1461) abolir la prag-
matique de Bourges et certaines ordonnances par lui faites
en conséquence de cette constitution ecclésiastique, le parle-
ment lui adressa d'énergiques remontrances, et lui rappela
qu'en 1406, 1407 et 1418, les rois de France avaient défendu
contre les entreprises des papes les libertés anciennes et les
franchises de 1'Eglise de France, qu'’ils appelaient aussi «liber-
tés canoniques, droit commaun, lois imprescriptibles» .

On sait aussi que, lorsque le monitoire de la Congréga-
tion du St. Office (du 28 septembre 1563) eut déclaré la reine



— § —

de Navarre privée de son royaume, biens, meubles et immeubles
quelconques, dans le cas ou elle ne comparaitrait pas devant
le pape pour se purger de laccusation d’hérésie, le roi
Charles IX requit du pape, en termes séveéres, la révocation
de ce monitoire et de tous autres semblables, annon¢ant qu'il
réprimerait toute entreprise contre les droits de son royaume.
Le mémoire qui accompagnait cette requéte rappelait que les
rois de France ont toujours conservé la liberté ancienne de
I'Eglise «telle qu'elle est portée par la loy de Dieu et les
conciles généraux et universels de I'Eglise », et que, «si aucuns
papes de Rome les ont voulu plus avant asservir, ils y ont
réclamé et résisté ».

On sait comment les prétentions de Grégoire XIV contre
Henri IV furent combattues par l'assemblée du clergé¢, tenue
a Chartres le 21 septembre 1591. Le principal considérant de
cette décision invoquait «1’authorité de I'Escriture Saincte, des
saincts décrets, conciles généraux, constitutions canoniques,
exemples des Saincts Péres, dont l'antiquité est pleine, droicts
et libertez de I'Eglise gallicane, desquelles les évesques se sont
toujours prévalus et défendus contre de pareilles entreprises ».

Rappelons encore louvrage de Pierre Pithou sur les
Libertes de I’ Eglise gallicane, ouvrage que Daguesseau a appelé
¢« le palladium de la France»!); ainsi que le premier des arti-
cles de 1682, ainsi concu: «Que St. Pierre et ses successeurs,
vicaires de J.-C., et que toute I'Eglise méme, n'ont rec¢u de
puissance de Dieu que sur les choses spirituelles et qui con-
cernent le salut, ef non point sur les choses temporelles et
civiles; J.-C. nous apprenant lui-méme que son rovaume 'est
point de ce monde : et en un autre endroit, qu'il faut rendre
a César ce qui est a César et @ Diew ce qui est a Diew, et
qu'ainsi ce précepte de 'apdtre St. Paul ne peut en rien étre
altéré ou ébranlé: Que foute persomne soit soumise aux piis-
sances supérieurves, carv il w'y a pas de puissance qui ne
vienne de Diewn, et c’'est lui qui ordonne celles qui sont sur la
terve. Celui donc qui s'oppose aux puissances, résiste a I'orvdre
de Dienr., Nous déclarons en conséquence que les rois et les

~

souverains ne sont soumis & aucune puissance ecclésiastique

1) Voir sur ces matieres les intéressants articles de M. E.-H. Vollet sur la
Diclaration du clergé de France et sur le Gallicanisme, dans la Grande Encyclopédie,



— P16 =

par Yordre de Dieu, dans les choses temporelles; qu'ils ne
peuvent étre déposés directement ni indirectement par l'auto-
rité des chefs de I'Eglise; que leurs sujets ne peuvent étre
dispensés de la soumission et de 'obéissance qu'ils leur doivent,
ou absous du serment de fidélité; et que cette doctrine, néces-
saire pour la tranquillité publique, non moins avantageuse a
I'Eglise qu'a T'Etat, doit étre inviolablement suivie comme con-
forme a la parole de Dieu, a la tradition des saints Peres et
aux exemples des Saints. »

Je m’arréte, parce que les documents en faveur de cette
these de droit commun sont légion et qu'il est impossible de
les citer tous ici. Que les lecteurs ultramontains veuillent bien
remarquer que, méme dans le cas ou cette thése antiultramon-
taine leur paraitrait discutable et méme erronée, un fait reste-
rait toujours vrai et indiscutable, & savoir: que la doctrine
des prétentions ultramontaines, loin d’avoir €té crue partout,
toujours et par toutes les Eglises particuliéres, a été expres-
sément condamnée et repoussée, comme fausse et contraire a
la foi chrétienne et a la loi de Dieu, par des Eglises tenues
cependant pour orthodoxes et faisant partie de 'Eglise catho-
lique. D’otu il suit que la doctrine ultramontaine non seulement
n'est pas catholique, mais qu’elle est contraire au dogme vrai-
ment catholique?).

6° 1l est faux que les conciles préseniés par Rome comme
cecuméniques a partiv du IV® de Constantinople (869-§70),
soient véellement cecuméniques, et que leurs définitions prélen-
dues dogmaliques soient véellement des dogmes.

11 est notoire, en eftet, que ces conciles ont €té exclusive-
ment occidentanx ; que les Eglises d'Orient ne les ont jamais
ratifiés; qu’elles les ont méme constamment rejetés comme
pseudo-cecuméniques; que, de fait, ils ne remplissent aucune
des conditions de la véritable cecuménicité. Ce premier point
est incontestable.

Que les ultramontains ne prétextent pas que l'approbation
et la déclaration du pape suffisent et tiennent lieu de toutes

1) Voir, sur cette question, l'ouvrage de Le Noble: Ze Bouclier de la France,
ou les Sentiments de Gerson et des canonistes touchant les différends des rois de

France avec les papes; Cologne, Sambix, 1692.



— 717 —

les autres conditions. L’évéque de Rome ne remplace pas les
autres évéques; le patriarche d'Occident ne saurait suppléer
au défaut des quatre autres patriarches; le titre de chef de
I'Eglise universelle qu'il s’arroge au mépris du vrai droit catho-
lique, ne saurait ni supprimer les Eglises orthodoxes d’Orient,
restées fideles a l'ancienne foi catholique, ni annihiler leurs
protestations. Méme quand 1'évéque de Rome serait resté ortho-
doxe, il ne serait qu'un des facteurs de I'cecuménicité, et non
le seul facteur. Ces notions sont tellement él¢émentaires qu’il
serait blessant pour les lecteurs sérieux d’insister.

Outre cette considération générale sur Voccidentalité des
conciles en question (occidentalité qui est méme loin d’étre
complete, étant données les nombreuses oppositions qui ont
été, en Occident, dirigées contre eux), il est une considération
particuliere qui doit étre faite sur chacun d'eux, a savoir: que
les définitions dogmatiques qui y ont été formulées sont, les
unes, des erreurs manifestes et méme des hérésies positives,
et d’autres, des doctrines discutables, souvent en dehors du
vrai dogme chrétien et étrangeres au dépot de la révélation.
On y a dogmatisé les subtilités de la scolastique du moyen-
dge, soit sur I'ame, «forme substantielle » du corps, soit sur
la théorie aristotélicienne de la substance et des accidents,
etc., etc. Le concile de Trente n'a été, effectivement, dans la
plupart de ses dogmes, que l'aristotélisme et le scolasticisme
mis en formules et en anathémes, comme le concile du Vatican
n'a été que 'escamotage jésuitique du gallicanisme. Ce qui était
blanc avant ce dernier concile, y est devenu noir subitement,
ce qui était orthodoxe en 1663, en 1682, en 1761, a &été, le
18 juillet 1870, déclaré hérétique sans plus de facon. Aussi
I'évéque Le Courtier a-t-il appelé ce concile «ludibrium Vati-
canum (la farce du Vatican)», et l'archevéque Darboy «un
concile de sacristains ».

Dong, ici encore, la thése ultramontaine est anticatholique.

7° Il est faux que la curie et les congrégations romaines
atent le droit de régler et d’administrer les choses de I’FEglise
universelle.

Ou l'évangile parle-t-il de la curie romaine ? Ou St. Pierre
lui-méme reconnait-il des droits aux congrégations romaines?
Ou les Péres en font-ils la moindre mention ? On sait qu’elles



— 718 —

sont d'origine relativement récente: celle de l'inquisition ou
du saint-office a été instituée par la bulle Licet de initio de
Paul [II, du 2 juillet 1542; celle du Consistoire, par la bulle
Immensa cterni de Sixte V, du 23 janvier 1587 ; celle des
évéques et des réguliers ne remonte qu'a Grégoire XIII et a
Sixte V; celle du concile a été créée le 10 aolt 1564 par le
motu proprio Alias nonnullus de Pie IV, complété par Pie V;
celle de la Propagande, commencée en 1597 sous Clément VIII,
n'a été complétement organisée que par la bulle /uscrutabili
de Grégoire XV ; celle de la Propagande pour les affaires du
rite oriental a ¢été commencée par Urbain VIII, organisée
sous Benoit XIV et réorganisée en 1862 par Pie IX; celle de
I'Index n'a été définitivement instituée qu’en 1571 par Pie V;
celle des rites, le 23 janvier 1587 par la bulle /mniensa elerni
de Sixte V ; celle de l'examen des évéques, le 15 mai 1591
par la constitution Onus apostolice de Grégoire XIV; etc.
Donc il est clair que I'Eglise et méme la papauté peuvent
vivre sans elles, puisque de fait elles ont vécu des siecles
sans elles. Il est clair que ces congrégations ne sont que des
ccuvres des papes, et non des institutions de 'Eglise méme.
Il est clair que les papes ne les ont établies que par des
abus de pouvoir et pour des abus de pouvoir, afin de réaliser
les empiétements projetés par eux sur I'Eglise, et d'exercer la
juridiction universelle qu'ils se sont adjugée au mépris de
I'ancien droit commun. Toutes ces tentacules de la pieuvre
romaine n'ont pas plus de droits que les papes eux-mémes;
or les prétendus droits de ceux-ci ne sont que des violations
des droits de 1'Eglise.

C’est ainsi que les congrégations romaines ont été traitées
en France deés leur apparition. L'ouvrage de Pierre Pithou sur
les Libertez de I'Eglise gallicane est tres instructif sur ce
point. On y voit que la puissance du pape et des congréga-
tions est «retenue et bornée par les canons et régles des
anciens conciles de I'Eglise receus en ce royaume». Art. 41:
« Aussi I'Eglise gallicane n’a point receu indifféremment tous
canons et épistres décrétales, se tenant principalement a ce
qui est contenu en l'ancienne collection appelée Corpus cano-
num.» 42: «Le pape ne peut dispenser, pour quelque cause
que ce soit, de ce qui est de droict divin et naturel, ny de ce
dont les saincts conciles ne lui permettent de faire grace.»



— 719 —

43: «Les reigles de Chancellerie apostolique, durant mesmes
le pontificat du pape qui les a faictes ou autorisées, ne lient
I'Eglise gallicane, sinon en tant que volontairement elle en
recoit la pratique.» 44: «Bulles ou lettres apostoliques de
citation exécutoriales, fulminatoires ou autres, ne s'exécutent
en France sans parealis du roy ou de ses officiers.» 48: «Le
pape ne peut augmenter les taxes de provisions qui se font
en cour de Rome des bénéfices de France, sans le consente-
ment du roy et de I'Eglise gallicane. » Etc., etc.

Les décisions de !'Index, en particulier, n’étaient pas
recues en France; elles ne l'ont été que depuis la campagne
organisée par les jésuites et par Veuillot en vue de la défini-
tion de l'infaillibilité du pape.

Toute cette machinerie est donc exclusivement ultramon-
taine, et nullement catholique. Nos Péres, bons catholiques,
s’en sont moqués comme de futiles engins, simples sabres de
bois et attrape-nigauds.

8° Il est faux que les conclaves soient infaillibles et qu'ils
atent le pouvotr de conférver Uinfaillibilité au pape qu’ils élisent.
Cette machinerie des conclaves est nouvelle aussi.
D’abord, on sait que l'élection des papes n'a été le privi-
lege des cardinaux qu'en vertu d'une décision de Nicolas II,
en 1059 ; jusque la les évéques de Rome étaient élus comme
partout par le clergé et les fideles de la ville, avec le concours
des évéques voisins (umiverse fraternitatis sujfragio, episco-
porum judicio). Or, nul n'osera soutenir que Rome a été plus
privilégiée en cela que les autres villes. «De 867 a 1048, dit
M. E.-H. Vollet, on compte 44 papes; la plupart étaient des
hommes souillés de vices et ne reculant devant aucun crime;
il serait difficile de trouver dans l'histoire des dynasties sécu-
lizres une pareille série de princes vicieux et criminels?). »
Ensuite, 1'origine du conclave n’est pas moins intéressante.
Clément IV étant mort a Viterbe le 29 novembre 1268, les
cardinaux restérent 17 mois sans pouvoir s'accorder sur le
choix de son successeur. Ils se disposaient a se séparer sans
avoir rien conclu. St. Bonaventure, un des membres du sacré-
college, révéla ce dessein aux habitants de Viterbe, et les
détermina a tenir les cardinaux enfermés dans le palais ponti-

Y)Y Grande Encyclopédiz, art. Pape.



— 720 —

fical, jusqu’'a ce qu'ils eussent consommé 1'élection. Au bout
d'un an entier de séquestration, les cardinaux, réduits de 18
a 15, ne s'étaient point encore entendus. On imagina d’enlever
la toiture de 'édifice; et le jour méme, sous des torrents de
pluie, Grégoire X fut élu (1°* septembre 1271). Telle fut I'ori-
gine du conclave, dont Grégoire imposa l'institution au concile
général de Lyon, en 1274 1)

Donc, de fait, ni la ville de Rome n’a joui d'un privilege
surnaturel quelconque en ce qui concerne 1'élection de son
évéque, puisque, d'aprés lhistoire la plus irréfragable, elle a
élu plusieurs évéques criminels; ni le college des cardinaux,
ni le conclave ne sont d’institution divine, mais seulement
d’institution humaine et trés humaine. L’histoire authentique
des conclaves démontre qu’il s'y passe des intrigues inouies,
des compromis absolument scandaleux, d'iniques marchandages
de conscience, des tripotages (le mot n'est pas trop fort) in-
dignes de gens d’Eglise. On sait que «les couronnes» y ont
le droit d’exclusion, et y répandent 'or sans scrupule pour faire
élire leur candidat?). De fait, s'il s’est trouvé un pape qui a
pu faire cardinal un homme comme Dubois (en 1721), de quel
droit et pour quelles raisons les ultramontains peuvent-ils pré-
tendre que l'élection faite par de tels hommes et dans de telles
conditions soit I'ccuvre de 1'Esprit saint? N'est-ce pas insulter
I'Esprit saint et blasphémer? Et si 'action de U'Esprit saint
ne saurait se voir dans le fait de 1'élection méme du pape,
ou peut-on l'apercevoir? Est-ce dans la remise de «l'anneau
du pécheur », ou dans 1'«adoration» dont le nouvel élu, assis
sur l'autel, est I'objet de la part des cardinaux qui lui baisent
les pieds? Rien ne le prouve. Est-ce dans la cérémonie du
« couronnement » ? Mais cette cérémonie regarde plutot le pape
comme prince temporel que comme pontife, et rien n'y indique,
pas plus que dans lintronisation, la moindre garantie d'infail-
libilité.

Nous sommes donc, toute analyse sérieusement faite, en
présence d’'un leurre manifeste et d'une pure mystification, en

1) 7bid.
%) Voir, par exemple, I’histoire du conclave de 1676, ou a été élu Innocent XI;
du conclave de 1689, ou a été élu Alexandre VIII; du conclave de 1721, ou a été

¢élu Innocent XIII (I’étude sur ce dermier conclave a paru dans la Rewize, 1897, 17°¢
et 18¢ livraisons).



e T3

ce sens que les ultramontains veulent faire passer pour «sainte
et sacrée », pour une transmission religieuse de la juridiction
ecclésiastique universelle et du privilege divin de l'infaillibilité
personnelle, une série d'actions absolument profanes, dont
quelques-unes méme sont entachées de mensonge, d'hypocrisie,
de vénalité et de simonie, pour ne rien dire de plus. Clest
donc le cas de répéter, plus que partout ailleurs, le mot connu:
« Qui trompe-t-on ici?»

Javais songé, tout d’abord, a fortifier cette démonstration
tres abrégée, en rapportant quelques-unes des plaintes et
méme des protestations, qui se sont élevées, dans 1'Eglise
romaine elle-méme, de la part des théologiens les plus émi-
nents et des Saints les plus vénérés, contre le systéme appelé
wltramontanisme, ou romanisme, quelquefois curialisme, sys-
teme devenu aujourd’hui le catholicisme-romain officiel. Je dis
« officiel », parce que tel est effectivement le catholicisme
romain sanctionné par le fait de l'acceptation, dans toute
I’Eglise romaniste, du concile du Vatican. Mais ces citations,
assez considérables, exigeraient une place que la Revwue ne
peut leur accorder pour le moment. J'espére les publier plus
tard, dans une étude spéciale.

Conclusion

Cela est catholique qui a été cru toujours, partout et par
toutes les Eglises particulieres orthodoxes.

Or, aucun des huit points constituant l'ultramontanisme
n'a été cru toujours, partout et par toutes les Eglises particu-
lieres orthodoxes; au contraire, ces huit points ont été expres-
sément condamnés et rejetés soit par des conciles, soit par
des Eglises entitres, soit par des théologiens éminents, soit
par des Saints reconnus comme tels méme dans 1'Eglise
romaine.

Donc T'ultramontanisme est awnticatholique, et c'est avec
raison qu’il doit étre tenu pour une corrupiion du catholicisme.

A continuer. E. Micuavup.




	Les corruptions de l'idée catholique

