
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 691

LES

CORRUPTIONS DE L'IDÉE CATHOLIOUE.

IV. — Le catholicisme et le césaro-papisme ').

Si le cléricalisme, le scolasticisme ou le médiéAisme et le

formalisme, sont des corruptions cle l'idée catholique, le césaro-
papisme en est une plus grande encore. Le but cle cette étude
est de signaler non seulement l'erreur anticatholique, mais
encore sa gradation toujours croissante et toujours plus grave.
Puissent les A-rais chrétiens, ceux qui comprennent AU-aiment

l'universalisme de l'esprit de J.-C, comprendre en même temps
tout le danger que font courir au christianisme les corruptions
que nous analysons une à une et dont nous montrons le fatal
enchaînement!

I. — Le césaro-papisme est une des conséquences logiques
du cléricalisme : car, étant donné l'esprit de domination et
d'intolérance dans le clergé et par le clergé dans l'Eglise2),
il est impossible qu'on n'aboutisse pas forcément au césaro-
papisme, c'est-à-dire au gouvernement de l'Eglise par un pape
transformé en césar. Je prends le mot « césar » dans son plus
mauA-ais sens de monarque politique absolu et en qui la A'olonté
tient lieu de raison (stat pro ratione voluntas).

La vérité chrétienne sur ce point est cependant bien facile
à constater. Jésus-Christ a dit expressément à ses disciples :

« A'bus savez que les chefs des nations les dominent et que
les plus grands exercent un pouvoir sur elles. Ll n'en sera pas
ainsi parmi vous; mais quiconque A'oudra être plus grand
parmi a-qus, devra être votre ministre, et quiconque voudra

') Voir la Revue, janvier 1900, p. 92-105; avril, p. 240-262; juillet,
p. 504-527.

2) Voir la Revue, janvier 1900, p. 93-94. 100-102.



— 692 —

être le premier parmi A'ous, devra être votre serviteur. C'est
ainsi que le Fils de l'homme n'est pas venu pour être serAi,
mais pour servir » (Matth. XX, 25—28). Et encore : « Ne vous
appelez pas maîtres, car vous n'avez qu'un Maître et vous êtes
tous frères... Ne vous appelez pas maîtres, car votre seul
Maître est le Christ. Celui d'entre a^ous qui est plus grand sera
votre ministre» fMatth. XXIII, 8—11).

Il est impossible de parler plus clairement. Aussi St. Paul
écrit-il expressément aux Corinthiens (ID Ep. I, 23) : « Nous
ne dominons pas sur votre foi, nous ne sommes que des aides
(adjutores) pour A-otre joie. » Et St. Pierre dit de même
(In Ep. V, 2—3) : « Paissez le troupeau de Dieu qui a-ous est
confié, veillant sur lui non par contrainte, mais de bon gré ;...
non en maîtrisant ceux qui a-ous sont échus en partage, mais
en étant de cœur les modèles du troupeau. » Dans les Actes
des Apôtres, clans les Epîtres de St. Paul, c'est presque
toujours le mot ministerium qui est employé pour caractériser
l'action et l'autorité des apôtres : per ministerium ipsius (Act.
XXI, 19); ministerium meum (Rom. XI, 13); in ministerium
sanctorum(ICor. XVI, 15); in opus ministerii(Ephes. IV, 12); etc.

D'où il résulte évidemment: 1° que l'Eglise chrétienne n'a
qu'un seul chef, qu'un seul maître, qu'une seule tête, J.-C. ;

2° que les membres de la hiérarchie ecclésiastique, quels qu'ils
soient, ne sont que des ministres et des serviteurs, et non des

maîtres ; 3° qu'il n'}- a pas d'autre autorité dans l'Eglise de

J.-C. que celle de J.-C. même, celle qui est exprimée par la
doctrine qu'il a enseignée, par les préceptes qu'il a imposés,

par les moyens de salut qu'il a établis; 4° que l'administration
dite ecclésiastique ne saurait être autre chose que la garde
de cette doctrine (depositimi custodi), l'enseignement des moyens
pour mettre en pratique ces préceptes (docentes eos servare
omnia quœcumque mandavi vobis), et enfin l'administration des

sacrements pour la sanctification des âmes (ad consumrnatlonem
sanctorum, in opus ministerii, in œdijtcationem corporis
Christi).

Or, qu'ont fait les corrupteurs de l'idée catholique? Au
lieu de garder fidèlement le dépôt, ils en ont fait leur
propriété, ajoutant, retranchant, changeant l'humain en divin, le

divin en humain, dénaturant, falsifiant, corrompant ainsi le

dogme, la morale et la liturafie.



— 693 —

Au lieu d'apprendre aux hommes à observer tous les

préceptes du Christ, les corrupteurs de l'idée catholique ont
substitué aux préceptes du Christ les leurs propres. Ayant fait
main basse sur le dépôt du Christ, ils se sont glissés eux-mêmes
à la place du Christ. Sous prétexte d'être ses représentants
et ses coopérateurs, ils se sont faits d'autres Christs (sacerdos
alter Christus). Là où le Christ avait dit : Mandavi vobis, ils
ont dit comme lui : Mandavi vobis. Et ainsi les préceptes du

clergé sont devenus des préceptes du Christ, préceptes divins,
obligatoires sous peine de péché « mortel » et par conséquent
aussi de damnation «éternelle».

Là où le Christ avait choisi des disciples et des apôtres,
ils se sont choisi, à eux et pour eux, des sujets et des
subordonnés.

Là où le Christ avait établi des préposés et des surveillants,

ils ont établi des maîtres et des chefs. L'épiscopat, qui
n'est, d'après le mot lui-même, qu'une surveillance, ils en ont
fait un pouvoir, dont les devoirs ont été vite transformés en
droits. Et ces évêques ne se sont pas contentés d'être les
chefs de leurs diocèses et les maîtres de leurs clergés, ils ont
encore convoité d'être des princes, comme le premier d'entre
eux en Occident a convoité d'être roi ; et on a eu effectivement,
dans l'Eglise du Christ, dans l'Eglise de Celui qui a dit : « Ne
vous appelez pas maîtres, vous êtes tous frères», on a eu,
dis-je, des princes-évêques et un pape-roi.

St. Paul, à Milet, avait dit aux prêtres (tovç nQsaßvTSQovg)

de l'Eglise d'Ephèse : « Le St. Esprit vous a établis évêques
pour paître l'Eglise de Dieu » (Actes, XX, 28). Qu'ont-ils fait
Profitant d'une traduction spécieuse et même inexacte où le
mot paître, en grec noigt,ahsiv, est remplacé par le mot latin
regere, ils se sont érigés non seulement en directeurs, mais en
recteurs, en régents, et même en rois (reges).

St. Paul avait caractérisé l'apostolat et la mission du clergé
en général par le mot ministère. Qu'ont-ils fait? Ils ont changé
ce mot en Imperium : ministère est devenu administration,
administration est devenue gouvernement, gouA^ernement est
devenu commandement, et commandement Imperium.

C'est ainsi que l'évêque de Rome, prétendant à un honneur
particulier et à une préséance, a transformé cette primauté
d'honneur en juridiction, et cette juridiction dans l'Eglise en

Revue intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 46



— 694 —

juridiction sur l'Eglise, juridiction absolue, poussée jusqu'à
l'infaillibilité.

St. Paul a dit à Timothée : « Travaille comme un bon soldat

du Christ» (II Tim. II, 3). Et eux, remplaçant le Christ
par le pape, ils disent à chaque fidèle : Travaille comme un
bon soldat du pape! En employant le mot «soldat», St. Paul
voulait dire que chaque disciple du Christ doit lutter contre
ses mauvaises passions, combattre ses propres erreurs et ses

propres défauts, pour faire vivre le Christ en lui : Vivo, jam
non ego, vivit vero in me Christus. Mais eux, ils emploient
le mot « soldat » dans son sens mondain et politique, et ils
introduisent le militarisme séculier clans l'Eglise. C'est ce qu'ils
appellent Ecclesia militans. St. Paul a dit expressément :

« Quiconque combat pour Dieu ne doit pas se mêler à des
affaires séculières » (II Tint. II, 4) ; et eux, oubliant Dieu, ils
ne combattent plus que pour des affaires temporelles: le pouvoir

temporel du pape, sa royauté temporelle, les secours
d'argent à verser dans ses caisses, voilà les grandes luttes
de leur \ie religieuse. St. Paul a écrit aux Corinthiens : « Ce

n'est pas selon la chair que nous combattons» (II Cor. X, 3);
et eux, que font-ils autre chose que de combattre pour la
satisfaction de leur ambition, pour la domination de leur pape-
roi, pour le triomphe des affaires cléricales, lesquelles ne sont
plus que des affaires terrestres et mondaines, de cupidité et
d'orgueil? Que font les Croix des Assomptionnistes, sinon
combattre pour faire triompher leurs candidats dans les
élections politiques, combattre par le mensonge et la calomnie
contre leurs adversaires, et remplir leurs caisses de dix-huit
cent mille francs de petite monnaie pour les affaires
courantes

Lorsqu'on \7oit le Christ sur sa croix, Aictime pour le salut
du monde, et qu'on regarde la Croix des Assomptionnistes,
moyen d'exploitation pour la perdition des âmes et la ruine
sociale, comment ne pas constater que ceci est la négation
même de cela?

IL — Et sous quel prétexte s'est faite cette transformation
corruptrice? Sous l'empire d'un pur sophisme, à peine
fallacieux tant il est grossier, à savoir : l'Eglise est une société à

laquelle J.-C. a certainement donné tout ce qui est nécessaire



— 695 -
à son propre gouvernement ; or il est nécessaire que son chef,
le pape, possède l'infaillibilité et la puissance absolue,
puissance absolue dans l'Eglise, sur l'Eglise et même sur les
sociétés temporelles et les Etats ; donc le pape possède réellement,
de droit divin, cette infaillibilité et cette omnipotence. Tel est
l'argument sur lequel repose, au fond, tout le système papal.

Les erreurs qu'il contient sont manifestes à toute intelligence

droite. Oui, l'Eglise est une société; mais il est faux
qu'elle soit une société de l'ordre politique et temporel. Elle
est une société essentiellement et exclusivement religieuse et
spirituelle. Le Christ même a distingué nettement ces deux
ordres, lorsqu'il a dit : « Rendez à César ce qui est de César,
et à Dieu ce qui est de Dieu», et lorsqu'il a expressément
fait remarquer à ses disciples que les nations (sociétés
politiques et temporelles) sont gou\rernées par des princes qui
exercent le pouvoir sur elles (potestatem exercent in eos), mais
qu'il ne doit pas en être ainsi dans l'Eglise : non ita erit inter
vos (Matth. XX, 25—26). L'Eglise chrétienne, n'étant pas
politique et temporelle, ne saurait être ni assimilée aux sociétés
politiques et temporelles, ni gouvernée comme elles. Son but
et sa fin étant essentiellement spirituels et religieux, ses moyens
d'action doivent également n'être que spirituels et religieux.
Avec le dogme enseigné par le Christ, avec les préceptes
imposés par lui, avec les moyens de salut établis par lui, elle
a toute l'autorité nécessaire, elle possède tout ce qu'exige la
sanctification des âmes. Le reste lui est non seulement superflu,
mais nuisible, en ce sens qu'il la détourne de sa fin religieuse
et spirituelle.

Ce sont là des A-érités de bon sens. Qui ne voit, en effet,
qu'une doctrine professée extérieurement et publiquement
n'exige aucunement une administration politique? que des vertus
pratiquées extérieurement et publiquement n'ont besoin d'aucune

administration politique? que des sacrements peuvœnt
aussi être administrés extérieurement et publiquement sans
recourir à aucune administration politique Donc, le christianisme

peut être intégralement prêché et pratiqué sans que
l'Eglise, à laquelle il est confié comme un simple dépôt, soit
assimilée à une société temporelle et politique1).

*) Voir la Revue, octobre 1899, p. 783-786.



- 696 —

Mais, dit-on, cette Eglise doit avoir des biens à gérer
temporellement; une autorité temporelle lui est donc nécessaire.
Sophisme : car les biens ecclésiastiques peuvent être administrés

par des conseils de paroisse ; la vocation spirituelle des

évêques, des prêtres et même des diacres n'a rien à faire
avec eux. De même que la sacristie est en dehors du temple,
ainsi ne faut-il pas confondre la besace avec le spirituel, ni
corrompre le principal par l'accessoire.

Il est donc évident que l'Eglise, société spirituelle et
religieuse, peut être parfaitement extérieure, visible et publique,
sans posséder en elle-même aucun élément de l'ordre politique
et temporel. Loin d'en être amoindrie, elle n'en est que plus
indépendante et plus parfaite. C'est en ce sens que les Saints
ont parlé, notamment St. Bernard dans ses lettres au pape
Eugène III.

III. — Ces vérités sont si simples, si faciles à comprendre,
qu'elles seraient parfaitement comprises et pratiquées, si ce
n'était l'ambition des uns et l'intérêt des autres qui s'y opposent
et qui les obscurcissent.

De tout temps, il y a eu, dans le champ du Seigneur,
de l'ivraie à côté du bon grain, des ambitieux et des cupides
à côté des justes et des saints. Cela s'est vu déjà avant
l'époque de Constantin. A partir de Constantin, il est notoire
que l'esprit politique, les mœurs mondaines et les usages de

cour se sont glissés parmi les fidèles et surtout clans la
hiérarchie; les évêques ont été mis, pour plusieurs choses, sur le
même rang que les gouverneurs politiques et les juges
temporels des provinces de l'empire, soit d'Orient, soit d'Occident.
Mettre ainsi l'Eglise, comme société, sur le même pied que
l'empire, modeler l'administration de celle-là sur l'administration

de celui-ci, calquer la division des provinces ecclésiastiques
sur celle des provinces politiques, transformer peu à peu les

évêques en gouverneurs des Eglises particulières comme étaient
les gouverneurs politiques des proAinces impériales, tout cela
n'était que trop naturel, il faut l'aAroucr. Clergés et fidèles se

laissèrent séduire par des apparences trompeuses de gloire et
de triomphe, surtout après les persécutions subies ; et peu à

peu la notion de l'Eglise comme société spirituelle et
religieuse s'altéra. Les esprits droits, les âmes fidèles et pures



— 697 —

la conservèrent intacte; car le Christ a promis d'être avec
son Eglise jusqu'à la consommation des siècles. Mais toujours
est-il que l'altération en question chez beaucoup est un fait
historique notoire.

A partir du IXe siècle surtout, la royauté temporelle du

pape de Rome aggrava cet état de choses. Vint Nicolas Ier,

qui fit de la papauté romaine, déjà royauté temporelle, une
véritable royauté spirituelle, que les Grégoire IX, les Innocent

IV, les Innocent XI, les Pie IX, etc., devaient pousser
jusqu'à l'absolutisme le plus complet, et même jusqu'à
l'infaillibilité. J'ai déjà exposé clans le détail l'histoire de cette
transformation '), et je ne saurais y revenir ici. Ce qui a
préservé l'Orient de cette hérésie, c'est, d'une part, l'existence de

ses quatre patriarcats, lesquels, en s'équilibrant les uns les

autres, ont empêché la transformation du patriarcat en
monarchie; et, d'autre part, c'est la présence de l'empereur à

Constantinople, présence qui a maintenu le patriarche de cette
ville dans sa véritable situation. L'Occident n'a malheureusement

pas eu ces garanties. Le départ de Constantin de Rome
a permis à l'évêque de cette ville de prendre peu à peu sa

place, en flattant les ambitions politiques des Romains et en

paraissant habilement défendre leurs intérêts temporels. Et, en

outre, l'unité du patriarcat en Occident a donné à ce même
évêque la facilité d'acquérir sur d'aussi v^astes territoires et
sur des Eglises particulières aussi nombreuses, une juridiction
sans cesse grandissante, abusive au dernier chef et césarienne
dans le plus mauvais sens du mot.

De ce que cet établissement et ce développement se sont
accomplis très habilement et dans des circonstances qui les
ont rendus en quelque sorte naturels, certains esprits sont
disposés à en conclure qu'ils ont été A^oulus par la Providence
et qu'on doit par conséquent les tenir pour légitimes. Nous
protestons. Des esprits droits, des consciences justes ne
sauraient sanctionner à ce point la théorie du fait accompli : ce
serait non seulement le triomphe de l'iniquité, mais encore
son approbation. Non, l'habileté n'est pas la vérité ; non, la
faveur des circonstances n'est pas la justice. Une falsification,

]) Vancienne et la nouvelle Eglise en Occident, au IX" siècle ; voir la Revue,

juillet et octobre 1896, p. 463-4S8, et 654-681.



— 698 —

pour naturelle qu'elle paraisse, reste une falsification; et une
corruption, pour ancienne qu'elle soit, reste une corruption.
C'est dans de tels cas que le temps, réellement, ne fait rien
à l'affaire. C'est en religion surtout que les essences des choses
doivent être respectées et maintenues : Depositum custodi
Licet nos aut angelus de ccelo evangelizet vobis prœterquam
quod evangelisavimus vobis, anathema sit. En vain répéterait-
on de siècle en siècle que deux et deux font cinq, et
prétendrait-on que telle est la tradition et tel le bon ton, l'erreur
resterait l'erreur, et l'ancienneté du Aice ne le changerait pas
en vertu. C'est en A_ain qu'on affecte, en répétant ces
mensonges, une gravité austère — austère, bien qu'elle craque de

temps en temps, même en très hauts lieux — cette gravité
ne détruit pas la profonde immoralité des intrigues, des
trahisons, des corruptions, qu'elle ne dissimule qu'aux yeux de

ceux qui veulent bien être dupes. L'iniquité cachée reste
iniquité, et, comme le cadavre mal couvert de terre, elle
empoisonne l'atmosphère et répand autour d'elle des germes de

mort. Nous ne le voyons que trop, hélas! dans l'histoire de
toutes les nations soumises au régime papiste. La démonstration

est si évidente qu'on peut même ajouter que, parmi les
nations non papistes, celles qui sont les plus vigoureuses et les

plus prospères sont précisément celles qui résistent le plus à

ce régime destructeur.
Et s'il en est ainsi même dans l'ordre temporel et

politique, à plus forte raison doit-il en être ainsi dans l'ordre
spirituel et religieux. Effectivement, une religion qui consentirait

à sanctionner le mensonge, à approuver l'erreur, à

donner gain de cause à l'ambition et à la cupidité, ne serait
pas une religion. C'est cependant, hélas! ce que Rome a fait
et ce à quoi ont consenti toutes les Eglises soumises à Rome.

Que celles-ci ne prétextent pas la sainteté de l'obéissance.
L'obéissance n'est sainte que lorsqu'elle est pratiquée dans la
vérité et dans la justice, envers une autorité légitime et non
envers des usurpateurs, envers des lois authentiques et
régulières, et non envers de fausses lois fabriquées par de faux
chefs, transgresseurs eux-mêmes de la parole de leur Maître.
Cette obéissance absolument perverse, obéissance de décadence
et de mort, n'engendre que des passions mauvaises et des

scandales; et cela, parce qu'elle n'est fondée que sur le men-



— 699 —

songe et l'intérêt. Là, ce sont des luttes d'étiquette et des

compétitions de préséance jusqu'au pied des autels *) ; ici, de
basses intrigues de courtisans pour arriver à l'épiscopat, pour
passer ensuite d'un évêché à un archevêché, pour décrocher
plus tard le chapeau rouge et surtout la tiare. L'histoire des
conclaves est peut-être l'histoire la plus humiliante, comme
celle de l'inquisition est la plus barbare. Tout cela, parce
qu'on a fait du clergé une caste, de la hiérarchie une cour,
du ministère sacerdotal et episcopal un instrument de
domination (instrumentum regni), de la papauté, non pas une charge
sainte (boiium opus), mais un trône d'idole, centre non pas de

l'Eglise, mais des passions et des convoitises humaines,
véritable césaro-papisme.

IV. — Que le césaro-papisme, loin d'être le catholicisme,
en soit la corruption par l'introduction du pouvoir temporel
dans l'Eglise et de la politique la plus machiavélique dans
l'administration des choses saintes, c'est ce que l'histoire de
la papauté et des Eglises soumises à la papauté démontre
péremptoirement. A ceux qui ne pourraient faire cette étude
détaillée, je recommanderais de s'en rapporter au comte Joseph
de Maistre, une des plus grandes autorités de l'ultramontanisme

moderne, un de ceux qui ont le mieux compris l'essence
du système romain. Or personne n'explique mieux que le
comte de Maistre comment et pourquoi le pape doit posséder

*) On lit dans les Mémoires du vicomte de Reiset, commandant des gardes
du corps et gentilhomme de la chambre de Louis XVIII, au sujet des funérailles de

ce monarque :

« L'abstention de l'archevêque de Paris et de son clergé aux funérailles du roi
fut sévèrement jugée, quoiqu'on en connaisse maintenant le motif. Il a obéi, en ne
venant pas, à une préoccupation d'amour-propre personnel, tandis que, de son côté,
le prince de Croy s'obstinait à ne pas se rendre aux observations de monseigneur
de Quelen. En vertu de som titre de grand-aumônier, le cardinal voulait avoir le

pas sur l'archevêque, tandis que ce dernier prétendait présider la cérémonie puisqu'elle
se passait dans son diocèse où il a tout pouvoir. Cette question de suprématie
n'intéressait personne, et personne ne se serait avisé de remarquer si le cardinal de

Croy était précédé ou non de la croix archiépiscopale en signe de juridiction, mais
ils se sont entêtés; ni l'un ni l'autre n'a voulu céder et la conclusion est qu'ils se

sont abstenus tous les deux. Pour bien marquer son mécontentement, le cardinal de

Croy, qui était chargé de porter le cœur du roi, a eu vite fait de venir en simple
cape rouge et s'est bien gardé de revêtir les habits de chœur et les ornements
pontificaux; ces misérables questions sont lamentables et de semblables mesquineries
ne font ni aimer ni respecter le haut clergé. »



— 700 —

une autorité absolue et infaillible. Le comte de Maistre ne
s'embarrasse pas des textes des Ecritures et des Pères qui
pourraient le gêner; il ne prend même pas la peine de les
expliquer, il passe à côté. Rien de plus simple et de plus
commode. L'Evangile et les Pères sous ses pieds, il fait de

la politique, non pas pour régler sa politique d'après l'EA^an-

gile et d'après les enseignements du Christ, mais, au contraire,
pour adapter le christianisme à sa propre politique personnelle,
pour le faire à son image et le plier à son système, pour y
introduire ses maximes politiques et ses procédés politiques.
Ecoutons-le.

« Pour épargner les deux choses les plus précieuses de

l'univers, le temps et l'argent, hâtez-vous d'écrire à Rome
afin d'en faire venir une décision légale qui déclarera le doute
illégal : c'est tout ce qu'il vous faut ; la politique n'en demande
pas davantage *)

« Il ne peut y avoir de société humaine sans gouvernement,

ni de gouvernement sans souveraineté, ni de
souveraineté sans infaillibilité ; et ce dernier privilège est si
absolument nécessaire qu'on est forcé de supposer l'infaillibilité,
même dans les souverainetés temporelles (où elle n'est pas),
sous peine de voir l'association se dissoudre. L'Eglise ne
demande rien de plus que les autres souverainetés, quoiqu'elle
ait au-dessus d'elles une immense supériorité, puisque l'infaillibilité

est d'un côté humainement supposée, et de l'autre
divinement promise2).»

Dans la préface de la seconde édition de cet ouvrage (1820),
de Maistre est revenu sur cette question et a dit, en parlant
de lui: «L'auteur a montré d'abord qu'en vertu des seules lots
sociales toute souveraineté est infaillible de sa nature ; que les

grands tribunaux même jouissent de cette prérogative, sans
laquelle nul gouvernement ne serait possible. Partant de ce

principe incontestable, il a dit : « Puisque la souveraineté est

infaillible de sa nature, Dieu n'a donc fait que diviniser cette
loi en la portant dans son Eglise, qui est une société soumise
à toutes les lois de la souveraineté*).» Il ajoute que «les mots

') Du l'ape, L. I, ch. 17; édit. Pélagaud, 1857, p. 139.

2) Ch. 19, p. 147-148.

3) P. XXXVI.



— 701 —

de souveraineté et dé infaillibilité sont deux synonymes naturels

» l).
Le raisonnement du comte de Maistre est donc très clair,

clair jusqu'à la naïveté : L'Eglise est « une société soumise à

toutes les lois de la souveraineté ». Donc elle possède la
souveraineté, c'est-à-dire un gouvernement souverain. Or «

souveraineté et infaillibilité sont synonymes ». Donc le soiuTerain
de l'Eglise, c'est-à-dire le pape, est infaillible. — De plus,
pourquoi le pape est-il infaillible Parce qu'il est souArerain.

Pourquoi le pape est-il souverain? Parce que l'Eglise est une
société et qu'il n'y a pas de société sans gouvernement et
sans souverain. Donc la pensée première et fondamentale de
de Maistre, c'est que l'Eglise doit être assimilée aux sociétés
politiques, et que, comme celles-ci, elle doit être « soumise à

toutes les lois de la souA'eraineté ». Il ne se doute même pas
que l'Eglise puisse être une société non politique, une société
sans gouA'ernement politique et sans souverain politique. Et
c'est en vertu de cette notion politique de la société, du
gouvernement et de la souveraineté, qu'il introduit dans l'Eglise
un pape politiquement souverain et politiquement infaillible.
On ne saurait donc identifier plus clairement le christianisme
avec le césaro-papisme.

V. — En présence de telles aberrations, on se demande
comment des esprits qui ont une certaine culture peuvent les
admettre. Que le clergé romaniste les défende et les répande,
c'est son métier, c'est son gagne-pain, c'est sa gloriole et ses
galons. Mais qu'en dehors de ce clergé ambitieux, dominateur
et exploiteur, il se trouA-e, pour les soutenir, des hommes qui
devraient être soucieux de la dignité de la raison humaine,
des savants qui de\raient défendre l'indépendance de la
science, des pères de famille qui devraient protéger l'avenir
intellectuel et moral de leurs enfants, des patriotes qui
devraient ne pas enchaîner la prospérité de leur patrie au char
de triomphe d'une curie de toutes manières inférieure, telle
est l'énigme. Ce qui l'explique, c'est qu'il est réellement des
hommes que la lumière offusque et qui veulent être trompés ;

des hommes que la liberté blesse et qui ont plaisir à se ruer

') P. XXXVII.



— 702 —

dans la servitude; des hommes qui trouvent trop pénible de
se gouverner eux-mêmes d'après la loi d'une conscience
responsable, et qui préfèrent être gouvernés aveuglément et
passivement par d'autres hommes encore plus aveugles qu'eux!
Ce qui explique cette énigme, c'est que, dans le monde
catholique-romain, on ne lit plus ni l'Evangile ni les Pères; si l'on
y lit encore quelques ouvrages d'histoire, c'est de l'histoire
frelatée, de laquelle sont éliminés tous les documents et tous
les faits qui sont contraires au système. « Périsse la vérité,
pourvu que le parti soit sauvé »

En quelques lignes, M. de Schoulpnikoff a résumé ainsi
la question d'après les Ecritures; c'est la démonstration
évidente que le catholicisme vraiment chrétien est précisément
le contraire du césaro-papisme. Prière de lire attentiA-ement *).

«a) Quatre passages dans les évangiles (Matt. XVIII, 1-4;
Marc IX, 33-37; Luc IX, 46, 48; Luc XXII, 24) nous
représentent les apôtres se disputant entre eux, chacun d'eux
prétendant être le plus grand. Nous lisons en outre dans deux
passages des évangiles (Matt. XX, 21 et Marc X, 35-45) que
les disciples de Jésus, Jean et Jacques, fils de Zébédée,
adressèrent au Seigneur la sollicitation d'être placés l'un à sa

droite, l'autre à sa gauche dans son royaume. Les exhortations

que le Seigneur adressait à ses disciples à la suite de

ces dissensions paraissent n'avoir eu aucun effet sur eux, car
la veille même de la mort du Seigneur, une pareille discussion
s'éleA^a entre eux et c'est pourquoi Jésus empioA'a un moyen
énergique pour les corriger de leur orgueil ; il leur montra un
exemple d'humilité en leur lavant les pieds. Comment pourrait-
on expliquer ces dissensions parmi les apôtres si les paroles
que Jésus adressa à Pierre en leur présence avaient eu réellement

le sens que leur attribue l'Eglise de Rome? Et dans ce
cas-là pourquoi Pierre ne coupait-il pas court à ces disputes
en leur rappelant que c'est lui que le Seigneur avait élevé à

la dignité de son Aicaire et chef de l'Eglise Enfin, pourquoi
Jésus lui-même, tout en exhortant les apôtres à être humbles,
ne leur disait-il pas : « Avcz-a-ous oublié que c'est Pierre que
j'ai établi comme A'otre chef? » Si les paroles de notre texte

1) Appel pressant a nos frères catholiques qui cherchent la vérité, p. I0I-106;
Lausanne, Bridel, 1899.



— 703 —

(qui, par parenthèse, ne se rencontrent qu'une fois clans

l'évangile de saint Matthieu) contenaient vraiment le dogme
qu'en déduit l'Eglise de Rome et dont l'importance, selon
l'enseignement de cette Eglise, est telle que le salut de nos
âmes en dépend, comment admettre que Jésus n'ait pas cru
devoir arrêter ces disputes parmi les disciples en insistant sur
la suprématie qu'il accordait à Pierre et sur la nécessité de

lui obéir comme ses disciples avaient obéi à lui-même?

b) En quittant la terre, Jésus dit à tous ses apôtres:
« Allez et instruisez toutes les nations, les baptisant au nom
du Père, du Fils et du Saint-Esprit et leur apprenant à garder
tout ce que je vous ai commandé. Et voici, je suis avec vous
jusqu'à la fin du monde.» Et il n'a pas ajouté: «Et obéissez
à Pierre comme à moi-même, car c'est lui que je vous laisse
à ma place, c'est lui qui est mon vicaire, » ce que le Seigneur
aurait dit sans doute s'il avait eu vraiment l'intention de faire
de Pierre son vicaire. Bien au contraire, les paroles du

Seigneur établirent une parfaite égalité entre tous les apôtres.

c) Après l'ascension de Jésus, Pierre, s'il eût été réellement

son vicaire, aurait dû agir en conséquence et prendre
en main un p'ou\roir dictatorial sur toute l'Eglise. Nous voyons
tout le contraire. Quand il retourna à Jérusalem de chez
Corneille, qu'il était allé baptiser selon l'ordre de Dieu, les membres
de l'Eglise de Jérusalem lui adressèrent des reproches pour
avoir demeuré dans la maison d'un païen et avoir baptisé un
incirconcis ; Pierre crut devoir excuser sa conduite devant
l'Eglise et lui expliquer les motifs qui l'induisirent à entrer
dans la maison d'un païen. Serait-ce ainsi qu'agirait actuellement

le pape si quelques membres de son Eglise osaient venir
l'accuser publiquement de transgresser les commandements de

Dieu?

Environ dix-sept ans après l'ascension du Sauveur se

présenta une grave question dont la solution deA-ait avoir une
grande influence sur le développement du christianisme parmi
les païens. Il s'agissait de décider si les païens convertis au
christianisme devaient être soumis à la circoncision et à toutes
les autres exigences de la loi de Moïse. Saint Paul, l'apôtre
des Gentils, trouvait que cela n'était pas nécessaire, tandis
que plusieurs des membres de l'Eglise de Jérusalem étaient



— 704 —

d'un avis contraire. Si Pierre eût été le vicaire de Jésus, la
marche de l'Eglise eût été toute tracée : elle aurait dû
demander les ordres de saint Pierre et s'y conformer. Bien au
contraire, tous les apôtres se rassemblèrent à Jérusalem pour
décider cette question. Dans cette réunion, qui fut une espèce
de concile de toute l'Eglise de ce temps, Pierre occupa-t-il au
moins la place de président? Pas même cela; ce fut Jacques
qui présida cette assemblée ; la décision fut prise par l'assemblée

tout entière et les termes en furent suggérés par Jacques
eu sa qualité de président.

d) Nous lisons dans les Actes (VIII, 14) que les apôtres
à Jérusalem, ayant appris que le diacre Philippe prêchait
l'Evangile à Samarie, y envoyèrent Pierre et Jean. Comment
les apôtres auraient-ils pu imposer ainsi leur volonté à Pierre
et l'envoj'er à Samarie si Pierre eût été leur chef suprême et
le vicaire de Jésus? Les évêques pourraient-ils envoyer le pape
pour accomplir quelque mission selon leur direction? Un supérieur

et à plus forte raison un chef suprême peut-il être
envoyé ainsi par ses inférieurs?

e) Dans l'épître aux Galates (II, 11, 16) nous lisons que
Pierre se trouvant à Antioche, qui était la résidence de Paul
et le centre de l'évangélisation des Gentils, se rendit coupable
de dissimulation, car avant l'arrivée de quelques Juifs de
Jérusalem, envoyés par Jacques, il mangeait avec les Gentils ;

mais dès que ces messagers de Jacques furent arrivés, il se
retira et se sépara des Gentils par crainte des Juifs ; « alors,
dit saint Paul, je lui résistai en face, car il méritait d'être
repris et ne marchait pas de droit pied selon la Arérité de

l'Evangile.» Comment? le vicaire de Jésus-Christ, le chef
suprême, infaillible de toute l'Eglise chrétienne méritait d'être
repris, car il s'était rendu coupable de dissimulation et ne
marchait pas de droit pied selon la vérité de l'Evangile
Voilà des paroles qui doivent paraître bien étranges aux
catholiques (romains), et elles le seraient en effet, si Pierre eût
été vraiment le Aicaire infaillible de Jésus-Christ ; c'est précisément

parce qu'il n'était ni vicaire ni infaillible que l'énergique
réprimande de saint Paul lui fut adressée, et elle le fut avec
raison, car la coupable dissimulation de Pierre aurait pu
causer beaucoup de mal à l'Eglise d'Antioche et arrêter le
déAreloppement du christianisme parmi les païens.



— 705 —

f) Saint Paul, dans l'épître aux Ephésiens, écrit : « Lui-
même (Jésus-Christ) a donné les uns comme apôtres, d'autres
comme prophètes, d'autres comme évangélistes, d'autres comme
pasteurs et docteurs pour le perfectionnement des saints, pour
l'œuvre du ministère, pour l'édification du corps de Christ »

(Eph. IV, 11, 12).

« En mentionnant ainsi les différents ministères établis
dans l'Eglise par Jésus, saint Paul passe sous silence le
ministère qui, selon les idées catholiques romaines, est le plus
important de tous: celui du vicariat de saint Pierre et de ses

successeurs. Il en aurait certainement fait mention avant tous
les autres, s'il avait existé.

« Nous trouvons aussi beaucoup de passages dans la
Parole de Dieu qui affirment la parfaite égalité des apôtres et
qui enseignent clairement que ce n'est pas Pierre, mais Jésus-
Christ seul qui est le chef, le fondement de l'Eglise chrétienne.
Voici quelques-uns de ces passages: Matthieu XXIII, 8-11 ;

Jean XX, 21; Matthieu XIX, 28; Ephésiens II, 19, 10; Ephésiens

I, 22, 33; Ephésiens IV, 14, 16; Colossiens I, 17, 18;
Actes XIV, 11; I Corinthiens III, IL»

VI. — Concluons :

1° L'ancienne Eglise n'a pas connu le césaro-papisme que
l'Eglise romaine pratique aujourd'hui.

2° Ce césaro-papisme est contraire aux saintes Ecritures,
ainsi qu'à la tradition catholique de l'Eglise indivisée des huit
premiers siècles.

3° 11 a pris naissance en Occident, au IXa siècle, et il s'y
est développé antichrétiennement, au mépris de la constitution
de l'Eglise catholique, et malgré les enseignements contraires
des plus grands théologiens et les protestations des plus grands
Saints.

4° Il constitue aujourd'hui un des plus graves périls qui
menacent non seulement l'Eglise chrétienne universelle, mais
encore l'ordre social tout entier.

5° C'est donc un devoir impérieux et urgent, pour tout
chrétien, pour tout catholique, pour tout homme de conscience
droite, pour tout citoyen dévoué à son pays, de combattre ce
système antichrétien et antisocial, énergiquement et efficacement.



— 706 —

6° Cette énergie et cette efficacité doivent consister, en
général, à séparer nettement la religion de la politique, et à

mettre les clergés clans l'obligation de concentrer toute leur
activité dans la morale et la religion, en dehors de toute
politique, quelle qu'elle soit.

7° Un des moyens particuliers les plus efficaces serait,
pour tous les Etats qui sont indépendants de Rome et pour
les goin-ernements qui se disent laïques, de ne reconnaître
aucun caractère politique et diplomatique soit au pape, soit
à ses nonces ; de ne traiter aA-ec eux que pour des affaires
d'ordre exclusi\-ement religieux; et de leur interdire absolument

et efficacement de s'immiscer, en quoi que ce soit, dans
les affaires politiques et temporelles des pays où ils sont reçus.
Nemo militans Deo impliccit se negotiis sœcularibus, ut ei
ptaceat cui se probavit (II Tint. II, 4). Dépouillés de leur
auréole diplomatique, cle leur influence politique et des privilèges
dont les Etats les favorisent, les agents de la papauté, réduits
à leur stricte valeur scientifique et religieuse, seraient vite,
par la force des choses, condamnés à l'impuissance. Quel
progrès pour l'Eglise Quelle délivrance pour le monde

V. — Le catholicisme et l'ultramontanisme.
Ultramontanisme vient de ultra montes (au delà des monts).

Ce terme, employé par les Français, signifie le système
religieux et ecclésiastique qui est adopté et pratiqué au delà des
Alpes, c'est-à-dire à Rome même. Donc, en réalité, ultramontanisme

et romanisme sont synonymes.
A ce point de vue général, on peut déjà se convaincre que

l'ultramontanisme est une corruption du catholicisme. Car le
catholicisme, d'après son etymologic même, est essentiellement
universel, et l'ultramontanisme essentiellement romain.
Restreindre l'univers à une ville, confondre orbi et urbi, enfermer
le royaume de Dieu dans Rome, emprisonner l'Esprit saint
dans le Vatican, c'est évidemment corrompre le catholicisme.
Et si l'on prend le mot et les choses d'une autre façon, en
voulant imposer Rome à l'univers, en voulant que les choses
romaines soient universelles, en exigeant que toutes les autres
villes de la catholicité n'aient d'autre doctrine que celle de

Rome, d'autres sentiments que ceux de Rome, d'autres usages
que ceux de Rome, en un mot, d'autre esprit et d'autre vie



— 707 —

que l'esprit et la vie de Rome, la corruption de l'idée catholique

n'en est pas moins évidente.
Cette corruption de l'idée catholique frappera daArantage

encore les esprits, si l'on réfléchit qu'au fond l'ultramontanisme

ou le romanisme, c'est ce même cléricalisme, ce même
scolasticisme, ce même formalisme, ce même césaro-papisme
que nous avons déjà analysés et expliqués, et qui sont tous
des corruptions évidentes, palpables, du véritable catholicisme
chrétien.

Mais entrons daA'antage dans la question, en analysant
un à un tous les éléments qui la composent, et en montrant
comment ils sont erronés.

On entend par ultramontanisme ou romanisme le système :

1° qui reconnaît le pape comme chef absolu et infaillible de

l'Eglise universelle ; — 2° qui proclame la supériorité du pape
sur le concile œcuménique; — 3° qui enseigne que le pape
possède une juridiction absolue, ordinaire et immédiate sur
toute l'Eglise ; — 4° qui revendique pour le pape la royauté
temporelle sur les Etats dits pontificaux ; — 5° qui lui attribue
un pouvoir, soit indirect, soit même direct, sur le temporel
des Etats ; — 6° qui tient pour œcuméniques le IVe concile
de Constantinople (869-870), les cinq de Latran (1123, 1139,
1179, 1215, 1512-1517), les deux de Lyon (1245 et 1274), celui
de Vienne (1311-1312), celui de Pise (1409); ceux de Constance
(1414-1418) et de Bâle (1431-1443), à part quelques sessions
dites schismatiques; celui de Florence (1438-1445), celui de
Trente (1545-1563), celui du Vatican (1869-1870); et qui, par
conséquent, impose comme autant d'articles de foi toutes
leurs définitions dogmatiques ; 7° le système qui reconnaît à

la curie et aux congrégations romaines le droit de régler et
d'administrer les choses de l'Eglise universelle (de juger les
causes des évêques, des prêtres et des réguliers, de juger les
doctrines scientifiques, philosophiques et historiques sous
prétexte qu'elles touchent à la foi, de changer à leur gré la
discipline et la liturgie, de décider à leur gré des affaires
matrimoniales, de statuer sur les affaires de conscience, péchés
véniels et mortels, de disposer de prétendues indulgences
applicables aux âmes du purgatoire, de trancher les procès
de béatification et de canonisation, etc.); — 8° enfin, le
système qui impose comme accomplies sous l'inspiration du



— 708 —

St. Esprit les élections des papes dans les conclaves, et qui
fait découler de ces «élus», dès qu'ils ont accepté leur élection,

la juridiction de l'Eglise, le pouvoir des clefs (pouvoir
de lier et de délier, etc.), l'infaillibilité, etc.

Tels sont les éléments essentiels de l'ultramontanisme. Je
ne saurais évidemment, dans un simple article de revue, les
examiner dans toute leur étendue : car ce sont des A'olumes

qu'il faudrait écrire sur chacun. Mais la critique, pour être
vraie, n'a pas besoin d'être longue, et il suffira de quelques
arguments là où cent pourraient être rangés en ordre de

bataillex).

1. Il est faux que le pape sott le chef absolu et Infaillible
de l'Eglise universelle.

Les anciens-catholiques ont démontré cette proposition
avec une érudition qu'aucun théologien romaniste n'a réfutée;
les ouATages des Dœllinger, des Reinkens, des Reusch, des

Langen, des Friedrich, des Schulte, des Michelis, des Huber, etc.,
sont là, toujours debout, irréfutés et irréfutables, sans parler
des ouvrages des théologiens des autres Eglises qui démontrent
la même thèse. Toutes les Eglises chrétiennes, sauf le parti
ultramontain, sont unanimes sur ce point. Même dans l'Eglise
romaine, de nombreux théologiens — et les meilleurs — ont
combattu l'infaillibilité papale, les uns comme doctrine
inopportune, les autres comme doctrine erronée. De fait, non
seulement l'Ecriture sainte ne l'enseigne pas, mais l'Ecriture
sainte enseigne manifestement le contraire. De fait, à quel
chapitre, à quel A^erset est-il parlé du pape, du successeur de
St. Pierre? où est-il dit que ce sera l'évêque de Rome, et que
cet évêque, à lui seul, indépendamment des autres apôtres, et
même au besoin contre eux, sera omnipotent et infaillible
Les textes abondent contre une pareille doctrine. Les Pères
n'ont jamais eu idée d'un tel système. Les quelques paroles
que les ultramontains leur prêtent pour faire croire qu'ils ont
admis un pape infaillible (comme, par exemple, « Rome a
parlé, la cause est finie»), sont toutes détachées à dessein de

leur contexte et détournées de leur sens authentique et véri-

*) Voir, pour plus amples informations, mes ouvrages intitulés: Comment

l'Eglise romaine n'est plus catholique, 1872; — La Rapatile antichrétienne,
1873; — etc.



— 709 —

table. L'histoire est remplie de faits démontrant les erreurs
et les crimes des papes ; plusieurs ont été condamnés comme
hérétiques par des conciles œcuméniques.

Comme le dogme doit être toujours le même et comme
il doit remonter, pour être vrai, jusqu'au Christ, il résulterait,
si l'autorité absolue et infaillible de l'évêque de Rome était
un dogme, qu'elle a toujours été reconnue comme telle dans
toute l'Eglise, que toutes les bulles des papes, toutes les
décisions prises par eux comme chefs de l'Eglise, sont et ont
toujours été des définitions dogmatiques, inattaquables et
infaillibles, imposées comme de foi divine à la conscience des
fidèles. Or, les bulles des papes sont remplies d'erreurs,
erreurs touchant non seulement à la religion, mais encore à

la morale, à la politique, à l'ordre social, au droit des gens, etc.
Si de telles énormités devaient être admises en théorie et en
pratique, ce serait l'anarchie et le chaos social, et l'Eglise
du Christ ne serait qu'une Babel. Examinée de près, cette
doctrine d'un homme érigé en idole, en vice-Dieu, en «infaillible»,

serait un blasphème et une monstruosité, si elle n'était
une absurdité absolument grotesque ; et l'on se demande
comment des hommes sérieux peuvent en parler sans rire. Au
fait, ils n'en parlent pas, pas même le pape Léon XIII
commande, mais sans oser se dire infaillible!

2. 77 est faux que le pape soit supérieur au concile
œcuménique.

Le concile de Constance, dans ses sessions IVe et Ve, a
formellement et expressément enseigné : « Que ledit concile de
Constance légitimement assemblé au nom du St. Esprit, faisant
un concile général qui représente l'Eglise catholique militante,
a reçu immédiatement de Jésus-Christ une puissance à laquelle
toute personne de quel état et dignité qu'elle soit, même papale,
est obligée d'obéir dans ce qui appartient à la foi, à l'extirpation

du présent schisme, et à la réformation de l'Eglise dans
son chef et dans ses membres. »

Les théologiens ultramontains répliquent que cette
déclaration n'a pas été approuvée par le pape, et que par conséquent

elle n'est pas de foi. C'est bientôt dit et fort commode.
S'il fallait, pour qu'un jugement fût vrai et valide, qu'il fût
approuvé par celui qui est en cause et condamné, où en

Revue intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 47



— 710 -
seraient la vérité et la justice? Le concile ne croyait certes
pas, quand il a déclaré que le pape devait lui obéir, qu'il
avait besoin, pour cela, de l'autorisation et de l'approbation
du pape. Les ultramontains commettent manifestement une
pétition de principe, et leur échappatoire n'est qu'un truc.
D'ailleurs, Martin V, à la dernière session du concile, a
déclaré « qu'il observerait tout ce qui avait été arrêté sur les
matières de la foi conciliariter, c'est-à-dire synodalement et en
pleine session, et non ce qui y aA7ait été fait d'une autre
manière. » Or, les sessions IVe et Ve ont été absolument correctes.
Enfin, quand même cette décision du concile ne serait pas
dogmatique, il resterait toujours comme fait — et c'est ici le

point important — que la supériorité du concile sur le pape a
été officiellement enseignée par un concile ; qu'elle a été la
doctrine commune de l'Eglise d'Occident à l'époque en question

et longtemps encore après1), que par conséquent la
doctrine contraire (soit la doctrine ultramontaine d'aujourd'hui),
ne saurait être dogmatique, le vrai dogme remontant aux
apôtres et à J.-C. même.

Il suffit, pour constater l'erreur de la thèse ultramontaine,
de remarquer: que le prétendu prédécesseur du pape, St. Pierre,
n'a manifesté ni exercé aucune supériorité sur le concile de

Jérusalem ; qu'il a même été repris, à Antioche, par l'apôtre
Paul; que rien, dans les épîtres de St. Pierre, ne témoigne
d'une supériorité de cet apôtre sur ses frères ; qui ni Cyprien,
ni Augustin — pour ne citer que ces deux Pères — n'ont
placé l'évêque de Rome au-dessus des conciles, mais bien les
conciles au-dessus de l'évêque de Rome ; que, dans les sept
conciles œcuméniques, aucun évêque de Rome n'a exercé la
moindre supériorité, mais qu'au contraire les conciles ont
examiné et contrôlé les documents romains comme les autres,
et que plusieurs ont même condamné et anathematise l'évêque

') Il est dit, dans l'article II de la Déclaration du. clergé de France, de 1682 :
« que les décrets du saint concile œcuménique de Constance contenus dans les
sessions IV et V, approuvés par le saint-siège apostolique, confirmés par la pratique
de toute l'Eglise et des pontifes romains et observés religieusement dans tous les temps

par l'Eglise gallicane, demeurent dans leur force et vertu; et que l'Eglise de France
n'approuve pas l'opinion de ceux qui donnent atteinte à ces décrets, ou qui les

affaiblissent, en disant que leur autorité n'est pas bien établie, qu'ils ne sont point
approuvés, et qu'ils ne regardent que le temps du schisme. »



— 711 —

de Rome comme hérétique ; ce qui suppose évidemment la
supériorité des conciles sur les papes.

Donc il est clair que le système ultramontain, sur ce
second point, est aussi erroné et aussi anticatholique que sur
le premier.

3. Il est faux que le pape possède une juridiction absolue,
ordinaire et immédiate sur toute l'Eglise.

Quiconque connaît les éléments de la théologie sait que
c'est à son Eglise que J.-C. a confié le dépôt de sa doctrine,
de ses préceptes, de ses moyens de salut, et par conséquent
de son autorité ; que, dès les temps apostoliques, des évêques
et des prêtres ont été établis pour prêcher cette doctrine, pour
enseigner ces préceptes, pour administrer ces moyens de salut;
que les évêques et les prêtres n'ont formé qu'un seul épiscopat

et un seul sacerdoce, également possédé par tous et en

commun, selon les propres paroles de St. Cyprien: «Apostolis
omnibus post resurrectionem suam parent potestatem tribuit
(Dominus). Hoc erant utique et cœteri apostoli quod fuit
Petrus, pari consortio prœditi et honoris et potestatis (De
Unitate Ecclesiae, c. 4) ; que les évêques et les prêtres tiennent
leur épiscopat et leur sacerdoce, c'est-à-dire leur ministère ou
leur pouvoir ministériel, de Jésus-Christ même, le fondateur
et le pontife de la Nouvelle-Alliance, et cela, par l'Eglise dont
ils sont les membres, les envoyés et les ministres, et dans
laquelle ils ont été ordonnés ; que les évêques ont toujours
été considérés comme les ministres ordinaires de leurs diocèses,
et les prêtres comme les ministres ordinaires de leurs paroisses;
que, dans cette constitution de l'Eglise, il est impossible
d'admettre qu'un évêque quelconque, fût-ce celui de Rome, puisse
empiéter sur l'épiscopat d'un autre évêque et prétendre exercer
une juridiction immédiate et ordinaire sur les diocèses des

autres évêques; que, par conséquent, les privilèges faussement
attribués par le parti ultramontain à l'évêque de Rome, sont
absolument contraires à la constitution catholique de l'Eglise.

La vérité est que les évêques des villes principales, surtout
des villes où les apôtres mêmes ont fondé des Eglises, ont
naturellement exercé une plus grande influence que les évêques
des villes ordinaires et des campagnes ; qu'ainsi se sont établis



— 712 —

les archevêchés, les métropoles, les exarcats, les primats, les

patriarcats ; que, parmi les cinq patriarcats, celui de Rome,
capitale de l'Empire, a joui de la primauté d'honneur. Mais
cette primauté n'a été d'abord qu'une simple primauté d'honneur.

C'est par ambition, et grâce à des circonstances que
l'histoire a mises en pleine lumière, que cette primauté d'honneur

a été transformée peu à peu, dans le cours des siècles,
en primauté de juridiction ; d'abord de juridiction dans l'Eglise
(in Ecclesia), puis de juridiction sur l'Eglise (in Ecclesiam) ;
d'abord de juridiction extraordinaire et limitée aux causes
majeures seulement, puis de juridiction ordinaire et absolue,
pour toutes les causes; d'abord de juridiction médiate
(mediante ordinario), puis de juridiction immédiate.

C'est par ces voies détournées et habilement conduites,
mais déloyales et coupables, que Rome a réussi à asservir
d'abord, à annihiler ensuite l'autorité de ses évêques et de

ses prêtres, et qu'elle a pu attribuer à son pape une juridiction

absolue, ordinaire et immédiate sur toute l'Eglise, et
cela, au mépris de la constitution catholique de l'Eglise. Bref,
étaient tenues comme maximes essentielles dans l'Eglise
gallicane, les maximes suivantes: les éArêques ont reçu leur autorité

directement de J.-C, nullement de St. Pierre et des papes ;

— la primauté du siège apostolique ne lui donne point le
droit d'exercer une juridiction immédiate dans tous les diocèses
et en toutes sortes de matières; car s'il y aArait un évoque
universel, les autres ne seraient point A'éritablement évêques;
— les évêques sont juges en première instance des matières
de la foi; — ils ne peu\Tent être jugés que par leurs
confrères.

Donc, la troisième thèse de l'ultramontanisme est, elle
aussi, anticatholique.

4. ß est faux que le pape ait un droit à la royauté
temporelle sur les Etats dits pontificaux.

J.-C. a distingué le domaine religieux et le domaine
temporel, quand il a dit : « Rendez à César ce qui est de César,
et à Dieu ce qui est de Dieu. » Il a assigné à son Eglise un
but et une mission autres que le but et la mission des rois,
des empereurs et des Etats. Faire d'un évêque un prince et
un roi, c'est mettre la confusion et le désordre à la place de



— 713 —

l'ordre; c'est faire de l'anarchie dans l'Eglise et dans la
société. Prétendre que l'Eglise serait incomplète et qu'elle ne
pourrait pas accomplir sa mission spirituelle, qui est la
prédication de l'évangile et la sanctification des âmes, si le pape
n'est pas roi temporel, c'est non seulement commettre une
erreur manifeste, mais c'est encore contredire formellement
J.-C. même, qui a dit à ses apôtres : « Vous savez que les

princes des nations les dominent... Il n'en sera pas ainsi
parmi vous ...» (Matth. XX, 25-26). Evidemment, l'Eglise de

J.-C. n'est pas un royaume temporel. Tout ce discours de J.-C.
est clair et catégorique. Il faut le lire et le relire. Il faut se

rappeler que le Christ a prêché le royaume de Dieu et non
le royaume du pape. Il faut comprendre que, si J.-C. lui-même,
Fils de Dieu, a dit que son royaume n'est pas de ce monde,
le pape a tort de prétendre que son royaume à lui, prétendu
représentant de J.-C, est avant tout de ce monde. La contradiction

est flagrante.
L'origine de la royauté temporelle de l'évêque de Rome

est d'ailleurs bien connue : elle ne repose ni sur le droit divin,
ni sur la mission religieuse de l'Eglise, société essentiellement
religieuse, mais uniquement sur les ambitions de l'évêque de

Rome, sur la politique des premiers rois carolingiens et sur
celle des Romains, qui avaient intérêt à se rendre entièrement

indépendants de l'empereur. Prétexter les donations de

Pépin et de Charlemagne pour revendiquer au XIXe siècle la
royauté sur les Etats dits pontificaux, c'est supposer que les
habitants de ces Etats ont été donnés au pape une fois pour
toutes, qu'ils n'ont plus pu, à partir de cette donation,
s'appartenir, ni exercer leurs droits de citoyens, qu'ils sont encore
et à tout jamais, de par Pépin et Charlemagne, les sujets du

pape, toutes choses essentiellement contraires au droit naturel
et qui font sourire.

Bref, le catholicisme et l'Eglise catholique ont existé sans
la royauté du pape; ils existent actuellement sans elle. Elle
ne leur est donc nullement nécessaire. Les gémissements du

pape ne sont pas des raisons, ses menaces encore moins.
Vouloir identifier cette royauté temporelle avec le catholicisme
et le catholicisme avec cette royauté temporelle, c'est vouloir
fausser le catholicisme. Les catholiques-romains eux-mêmes
sentent très bien, à part les fanatiques et les intéressés, com-



— 714 —

bien leurs prétentions sont ruinées; et ils doivent au fond en
prendre leur parti, puisqu'ils parlent de conciliation entre le
Vatican et le Quirinal. Ils devront donc renoncer prochainement

à ce quatrième article de leur credo.

5° B est faux que le pape possède un pouvoir quelconque,
soit direct, soit indirect, sur le temporel des Etats.

Le pape, qui aurait voulu être roi spirituel de l'Eglise
universelle afin de pouvoir lever à son aise des taxes sur les
Eglises particulières, et disposer à son gré des bénéfices et
des domaines ecclésiastiques, aurait voulu aussi, comme roi
des rois, dominer sur les Etats, disposer des couronnes, les
enleA-er à ses ennemis, les donner à ses amis, recevoir de

ceux-ci des contributions et secours de toute espèce, etc.
Tandis que le Christ s'est enfui parce qu'on voulait le faire roi
(Ev. de St. Jean, VI, 15), Grégoire VU, Innocent III, Boniface VIII
et d'autres se sont efforcés, au contraire, de réunir dans leurs
mains les deux glaives, et cela, tout en se disant les Aicaires
et les représentants du Christ L'histoire démontre que ce rêve
ambitieux et antichrétien des papes a été combattu par les
vrais chrétiens, même dans l'Eglise romaine.

Je ne saurais faire ici le récit des démêlés « entre le
sacerdoce et l'empire». Qu'il suffise de rappeler la
Pragmatique-Sanction de St. Louis et celle de Bourges (1438-1439). Si
le texte et la date (1268-1269) de la première, attribuée à

St. Louis, peuvent être contestés, il est incontestable que les

dispositions qui y sont contenues sont conformes aux protestations

que ce roi adressa formellement au pape, et aux
mesures qu'il sut prendre lui-même, toutes les fois que l'occasion
s'en présenta.

On sait que, lorsque Louis XI A-oulut (1461) abolir la
pragmatique de Bourges et certaines ordonnances par lui faites
en conséquence de cette constitution ecclésiastique, le parlement

lui adressa d'énergiques remontrances, et lui rappela
qu'en 1406, 1407 et 1418, les rois de France avaient défendu
contre les entreprises des papes les libertés anciennes et les

franchises de l'Eglise de France, qu'ils appelaient aussi «libertés

canoniques, droit commun, lois imprescriptibles».
On sait aussi que, lorsque le monitoire de la Congrégation

du St. Office (du 28 septembre 1563) eut déclaré la reine



— 715 —

de Navarre privée de son royaume, biens, meubles et immeubles
quelconques, dans le cas où elle ne comparaîtrait pas deA'ant
le pape pour se purger de l'accusation d'hérésie, le roi
Charles IX requit du pape, en termes sévères, la réArocation
de ce monitoire et de tous autres semblables, annonçant qu'il
réprimerait toute entreprise contre les droits de son royaume.
Le mémoire qui accompagnait cette requête rappelait que les
rois de France ont toujours conservé la liberté ancienne de

l'Eglise « telle qu'elle est portée par la loy de Dieu et les
conciles généraux et universels de l'Eglise », et que, «si aucuns
papes de Rome les ont voulu plus avant asservir, ils y ont
réclamé et résisté».

On sait comment les prétentions de Grégoire XIV contre
Henri IV furent combattues par l'assemblée du clergé, tenue
à Chartres le 21 septembre 1591. Le principal considérant de

cette décision invoquait « l'authorité de l'Escriture Saincte, des

saincts décrets, conciles généraux, constitutions canoniques,
exemples des Saincts Pères, dont l'antiquité est pleine, droicts
et libertez de l'Eglise gallicane, desquelles les evesques se sont
toujours prévalus et défendus contre de pareilles entreprises».

Rappelons encore l'ouvrage de Pierre Pithou sur les
Libertés de l'Eglise gallicane, ouvrage que Daguesseau a appelé
< le palladium de la France » l) ; ainsi que le premier des articles

de 1682, ainsi conçu: «Que St. Pierre et ses successeurs,
vicaires de J.-C, et que toute l'Eglise même, n'ont reçu de

puissance de Dieu que sur les choses spirituelles et qui
concernent le salut, et non point sur les choses temporelles et

civiles ; J.-C. nous apprenant lui-même que son royaume n'est
point de ce monde : et en un autre endroit, qu'il faut rendre
à César ce qui est à César et à Dieu ce qui est à Dieu ; et

qu'ainsi ce précepte de l'apôtre St. Paul ne peut en rien être
altéré ou ébranlé : Que toute personne soit soumise aux
puissances supérieures ; car il n'y a pas de puissance qui ne
vienne de Dieu., et c'est lui qui ordonne celles qui sont sur la
terre. Celui donc qui s'oppose aux puissances, résiste ci l'ordre
de Dieu. Nous déclarons en conséquence que les rois et les
souverains ne sont soumis à aucune puissance ecclésiastique

') Voir sur ces matières les intéressants articles de M. E.-H. \rollet sur la

Déclaration du clergé de France et sur le Gallicanisme, dans la Grande Encyclopédie.



— 716 —

par l'ordre de Dieu, dans les choses temporelles ; qu'ils ne
peuvent être déposés directement ni indirectement par l'autorité

des chefs de l'Eglise ; que leurs sujets ne peuvent être
dispensés de la soumission et de l'obéissance qu'ils leur doivent,
ou absous du serment de fidélité ; et que cette doctrine, nécessaire

pour la tranquillité publique, non moins avantageuse à

l'Eglise qu'à l'Etat, doit être inviolablement suivie comme
conforme à la parole de Dieu, à la tradition des saints Pères et
aux exemples des Saints. »

Je m'arrête, parce que les documents en faveur de cette
thèse de droit commun sont légion et qu'il est impossible de
les citer tous ici. Que les lecteurs ultramontains A7euillent bien
remarquer que, même dans le cas où cette thèse antiultramon-
taine leur paraîtrait discutable et même erronée, un fait resterait

toujours Arrai et indiscutable, à savoir: que la doctrine
des prétentions ultramontaines, loin d'avoir été crue partout,
toujours et par toutes les Eglises particulières, a été expressément

condamnée et repoussée, comme fausse et contraire à

la foi chrétienne et à la loi de Dieu, par des Eglises tenues
cependant pour orthodoxes et faisant partie de l'Eglise catholique.

D'où il suit que la doctrine ultramontaine non seulement
n'est pas catholique, mais qu'elle est contraire au dogme
vraiment catholique *).

6° Il est faux que les conciles présentés par Rome comme
œcuméniques à partir du IVe de Constantinople (869-870),
soient réellement œcuméniques, et que leurs définitions prétendues

dogmatiques soient réellement des dogmes.

Il est notoire, en effet, que ces conciles ont été exclusivement

occidentaux ; que les Eglises d'Orient ne les ont jamais
ratifiés ; qu'elles les ont même constamment rejetés comme
pseudo-œcuméniques; que, de fait, ils ne remplissent aucune
des conditions de la véritable œcuménicité. Ce premier point
est incontestable.

Que les ultramontains ne prétextent pas que l'approbation
et la déclaration du pape suffisent et tiennent lieu de toutes

x) Voir, sur cette question, l'ouvrage de Le Noble: Le Bouclier de la France,
ou les Sentiments de Gerson et des canonistes touchant les différends des rois de

France avec les papes; Cologne, Sarnbix, 1692.



— 717 —

les autres conditions. L'évêque de Rome ne remplace pas les
autres évêques ; le patriarche d'Occident ne saurait suppléer
au défaut des quatre autres patriarches ; le titre de chef de

l'Eglise universelle qu'il s'arroge au mépris du vrai droit catholique,

ne saurait ni supprimer les Eglises orthodoxes d'Orient,
restées fidèles à l'ancienne foi catholique, ni annihiler leurs
protestations. Même quand l'évêque de Rome serait resté orthodoxe,

il ne serait qu'un des facteurs de l'œcnménicité, et non
le seul facteur. Ces notions sont tellement élémentaires qu'il
serait blessant pour les lecteurs sérieux d'insister.

Outre cette considération générale sur Voccidentalité des
conciles en question (occidentalité qui est même loin d'être
complète, étant données les nombreuses oppositions qui ont
été, en Occident, dirigées contre eux), il est une considération
particulière qui doit être faite sur chacun d'eux, à savoir: que
les définitions dogmatiques qui y ont été formulées sont, les

unes, des erreurs manifestes et même des hérésies positives,
et d'autres, des doctrines discutables, souvent en dehors du
vrai dogme chrétien et étrangères au dépôt de la révélation.
On y a dogmatisé les subtilités de la scolastique du moyen-
âge, soit sur l'âme, « forme substantielle » du corps, soit sulla

théorie aristotélicienne de la substance et des accidents,
etc., etc. Le concile de Trente n'a été, effectivement, dans la
plupart de ses dogmes, que l'aristotélisme et le scolasticisme
mis en formules et en anathèmes, comme le concile du Vatican
n'a été que l'escamotage jésuitique du gallicanisme. Ce qui était
blanc avant ce dernier concile, y est deAœnu noir subitement;
ce qui était orthodoxe en 1663, en 1682, en 1761, a été, le
18 juillet 1870, déclaré hérétique sans plus de façon. Aussi
l'évêque Le Courtier a-t-il appelé ce concile « ludibrium Vati-
canum (la farce du Vatican)», et l'archevêque Darboy «un
concile de sacristains».

Donc, ici encore, la thèse ultramontaine est anticatholique.

7° /7 est faux que la curie et les congrégations romaines
aient le droit de régler et d'administrer les choses de l'Eglise
universelle.

Où l'évangile parle-t-il de la curie romaine Où St. Pierre
lui-même reconnaît-il des droits aux congrégations romaines
Où les Pères en font-ils la moindre mention On sait qu'elles



— 718 —

sont d'origine relativement récente: celle de l'inquisition ou
du saint-office a été instituée par la bulle Licet de initio de
Paul III, du 2 juillet 1542; celle du Consistoire, par la bulle
Lmmensa œlerni de Sixte V, du 23 janvier 1587 ; celle des

évêques et des réguliers ne remonte qu'à Grégoire XIII et à

Sixte V; celle du concile a été créée le 10 août 1564 par le
motu proprio Allas nonnullus de Pie IV, complété par Pie V ;

celle de la Propagande, commencée en 1597 sous Clément VIII,
n'a été complètement organisée que par la bulle Inscrutabili
de Grégoire XV ; celle de la Propagande pour les affaires du
rite oriental a été commencée par Urbain VIII, organisée
sous Benoît XIV et réorganisée en 1862 par Pie IX ; celle de

l'Index n'a été définitivement instituée qu'en 1571 par Pie V;
celle des rites, le 23 janvier 1587 par la bulle hnmensa œterni
de Sixte V ; celle de l'examen des évêques, le 15 mai 1591

par la constitution Onus apostoltcœ de Grégoire XIV ; etc.
Donc il est clair que l'Eglise et même la papauté peuvent
vivre sans elles, puisque de fait elles ont Arécu des siècles
sans elles. Il est clair que ces congrégations ne sont que des

œu\rres des papes, et non des institutions de l'Eglise même.
Il est clair que les papes ne les ont établies que par des
abus de pouvoir et pour des abus de pouvoir, afin de réaliser
les empiétements projetés par eux sur l'Eglise, et d'exercer la
juridiction universelle qu'ils se sont adjugée au mépris de
l'ancien droit commun. Toutes ces tentacules de la pieuAo-e
romaine n'ont pas plus de droits que les papes eux-mêmes ;

or les prétendus droits de ceux-ci ne sont que des violations
des droits de l'Eglise.

C'est ainsi que les congrégations romaines ont été traitées
en France dès leur apparition. L'ouvrage de Pierre Pithou sur
les Libertés de l'Eglise gallicane est très instructif sur ce
point. On y \Toit que la puissance du pape et des congrégations

est « retenue et bornée par les canons et règles des
anciens conciles de l'Eglise receus en ce royaume». Art. 41:
« Aussi l'Eglise gallicane n'a point receu indifféremment tous
canons et épistres décrétales, se tenant principalement à ce
qui est contenu en l'ancienne collection appelée Corpus cano-
num. » 42 : « Le pape ne peut dispenser, pour quelque cause
que ce soit, de ce qui est de droict divin et naturel, ny de ce
dont les saincts conciles ne lui permettent de faire grâce. »



- 719 —

43: «Les reigles de Chancellerie apostolique, durant mesmes
le pontificat du pape qui les a faictes ou autorisées, ne lient
l'Eglise gallicane, sinon en tant que volontairement elle en
reçoit la pratique. » 44 : « Bulles ou lettres apostoliques de

citation exécutoriales, fulminatoires ou autres, ne s'exécutent
en France sans parealis du roy ou de ses officiers. » 48 : « Le
pape ne peut augmenter les taxes de provisions qui se font
en cour de Rome des bénéfices de France, sans le consentement

du roy et de l'Eglise gallicane. » Etc., etc.
Les décisions de l'Index, en particulier, n'étaient pas

reçues en France ; elles ne l'ont été que depuis la campagne
organisée par les jésuites et par Veuillot en vue de la définition

de l'infaillibilité du pape.
Toute cette machinerie est donc exclusivement ultramontaine,

et nullement catholique. Nos Pères, bons catholiques,
s'en sont moqués comme de futiles engins, simples sabres de
bois et attrape-nigauds.

8° Ll est faux que les conclaves soient infaillibles et qu'ils
aient le pouvoir de conférer l'infaillibilité au pape qu'ils élisent.

Cette machinerie des conclaves est nouvelle aussi.

D'abord, on sait que l'élection des papes n'a été le privilège

des cardinaux qu'en vertu d'une décision de Nicolas II,
en 1059 ; jusque là les évêques de Rome étaient élus comme
partout par le clergé et les fidèles de la ville, avec le concours
des évêques voisins (universœ fraternitatis suffragio,
episcoporum judicio). Or, nul n'osera soutenir que Rome a été plus
privilégiée en cela que les autres Ailles. «De 867 à 1C48, dit
M. E.-H. Vollet, on compte 44 papes ; la plupart étaient des
hommes souillés de vices et ne reculant devant aucun crime ;

il serait difficile de trouver dans l'histoire des dynasties
séculières une pareille série de princes vicieux et criminels '). »

Ensuite, l'origine du conclave n'est pas moins intéressante.
Clément IV étant mort à Viterbe le 29 novembre 1268, les
cardinaux restèrent 17 mois sans pouvoir s'accorder sur le
choix de son successeur. Ils se disposaient à se séparer sans
avoir rien conclu. St. Bonaventure, un des membres du sacré-
collège, révéla ce dessein aux habitants de Viterbe, et les
détermina à tenir les cardinaux enfermés dans le palais ponti-

*) Grande Encyclopédie, art. Pape.



— 720 —

ficai, jusqu'à ce qu'ils eussent consommé l'élection. Au bout
d'un an entier de séquestration, les cardinaux, réduits de 18

à 15, ne s'étaient point encore entendus. On imagina d'enlever
la toiture de l'édifice ; et le jour même, sous des torrents de

pluie, Grégoire X fut élu (1er septembre 1271). Telle fut l'origine

du conclave, dont Grégoire imposa l'institution au concile
général de Lyon, en 1274 x).

Donc, de fait, ni la ville de Rome n'a joui d'un privilège
surnaturel quelconque en ce qui concerne l'élection de son
évêque, puisque, d'après l'histoire la plus irréfragable, elle a
élu plusieurs évêques criminels; ni le collège des cardinaux,
ni le concla\-e ne sont d'institution divine, mais seulement
d'institution humaine et très humaine. L'histoire authentique
des conclaves démontre qu'il s'y passe des intrigues inouïes,
des compromis absolument scandaleux, d'iniques marchandages
de conscience, des tripotages (le mot n'est pas trop fort)
indignes de gens d'Eglise. On sait que « les couronnes » y ont
le droit d'exclusion, et y répandent l'or sans scrupule pour faire
élire leur candidat2). De fait, s'il s'est trouvé un pape qui a

pu faire cardinal un homme comme Dubois (en 1721), de quel
droit et pour quelles raisons les ultramontains peuvent-ils
prétendre que l'élection faite par de tels hommes et dans de telles
conditions soit l'œuvre de l'Esprit saint? N'est-ce pas insulter
l'Esprit saint et blasphémer? Et si l'action de l'Esprit saint
ne saurait se AToir dans le fait de l'élection même du pape,
où peut-on l'aperceAroir? Est-ce dans la remise de «l'anneau
du pêcheur», ou dans l'« adoration » dont le nouvel élu, assis
sur l'autel, est l'objet de la part des cardinaux qui lui baisent
les pieds? Rien ne le prouve. Est-ce dans la cérémonie du
« couronnement» Mais cette cérémonie regarde plutôt le pape
comme prince temporel que comme pontife, et rien n'y indique,
pas plus que dans l'intronisation, la moindre garantie d'infaillibilité.

Nous sommes donc, toute analyse sérieusement faite, en

présence d'un leurre manifeste et d'une pure mystification, en

J) ibid.
2) Voir, par exemple, l'histoire du conclave de 1676, où a été élu Innocent XI;

du conclave de 1689, où a été élu Alexandre Vili; du conclave de 1721, où a été

élu Innocent XIII (l'étude sur ce dernier conclave a paru dans la Revue, 1897, 17e
et 18e livraisons).



— 721 —

ce sens que les ultramontains veulent faire passer pour « sainte
et sacrée», pour une transmission religieuse de la juridiction
ecclésiastique universelle et du privilège divin de l'infaillibilité
personnelle, une série d'actions absolument profanes, dont
quelques-unes même sont entachées de mensonge, d'hypocrisie,
de vénalité et de simonie, pour ne rien dire de plus. C'est
donc le cas de répéter, plus que partout ailleurs, le mot connu :

« Qui trompe-t-on ici »

J'avais songé, tout d'abord, à fortifier cette démonstration
très abrégée, en rapportant quelques-unes des plaintes et
même des protestations, qui se sont élevées, dans l'Eglise
romaine elle-même, de la part des théologiens les plus
éminents et des Saints les plus vénérés, contre le système appelé
ultramontanisme, ou romanisme, quelquefois citrialisme,
système devenu aujourd'hui le catholicisme-romain officiel. Je dis
« officiel », parce que tel est effectivement le catholicisme
romain sanctionné par le fait de l'acceptation, dans toute
l'Eglise romaniste, du concile du Vatican. Mais ces citations,
assez considérables, exigeraient une place que la Revue ne

peut leur accorder pour le moment. J'espère les publier plus
tard, dans une étude spéciale.

Conclusion :

Cela est catholique qui a été cru toujours, partout et par
toutes les Eglises particulières orthodoxes.

Or, aucun des huit points constituant l'ultramontanisme
n'a été cru toujours, partout et par toutes les Eglises particulières

orthodoxes ; au contraire, ces huit points ont été expressément

condamnés et rejetés soit par des conciles, soit par
des Eglises entières, soit par des théologiens éminents, soit
par des Saints reconnus comme tels même dans l'Eglise
romaine.

Donc l'ultramontanisme est anticatholique, et c'est avec
raison qu'il doit être tenu pour une corruption du catholicisme.

A continuer. E. Michaud.


	Les corruptions de l'idée catholique

