
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: L'ancien-catholicisme et le protestantisme

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 673

L'ANCIEN-CATHOLICISME
ET

LE PROTESTANTISME.1)

i.

I. Le « mouvement ancien-catholique » est le mouvement
qui a été provoqué, dans le sein même de l'Eglise catholique,
par la définition dogmatique de la doctrine de l'infaillibilité
papale, en 1870. L' « ancien-catholicisme » est le catholicisme
même, non tel que l'Eglise romaine l'enseigne et le représente,

mais tel qu'il a été enseigné et professé par l'ancienne
Eglise catholique, c'est-à-dire par l'Eglise indivisée d'Orient et
d'Occident pendant les huit premiers siècles. Il ne faut pas
confondre un mouvement religieux avec la religion même,
défendue par ce mouArement : le mouvement dépend des hommes
qui le font et le dirigent; la religion est indépendante d'eux,
elle existe en elle-même dans ses documents historiques et
doctrinaux. Donc ceux qui, voyant des imperfections clans le
mouvement ancien-catholique, en rendraient solidaire l'ancien-
catholicisme même, se tromperaient. Les anciens-catholiques
sont les premiers à reconnaître les fautes qui ont été commises,
à droite et à gauche, dans l'exécution de leur réforme ; mais

') Plusieurs amis de la Revue internationale de Théologie m'ayant exprimé le
désir que j'y reproduisisse l'étude parue dans la Revue chrétienne (avril 189g, pp. 253
à 267) sous ce titre: L'Ancien-catholicisme, j'y ai introduit les modifications suivantes:
1° Dans le but de rendre plus claires encore les différences qui existent entre l'ancien-
catholicisme et le protestantisme, j'ai doublé la seconde partie, en y ajoutant des
documents nouveaux; 2° j'ai retranché la troisième, qui ne contenait guère que des détails
déjà connus des lecteurs de la Revue. En sorte que la présente étude est en grande
partie nouvelle. Son but est de préciser la position respective des deux Eglises, point
important pour préciser plus tard leurs relations futures.



— 674 —

leur religion, l'ancien-catholicisme même, ils en sont toujours
de plus en plus épris, à mesure qu'ils en aperçoivent davan-
tage la beauté divine. A leurs yeux, ancien-catholicisme et

christianisme, c'est tout un ; non pas qu'ils refusent le titre
de chrétien à quiconque n'est pas ancien-catholique, mais en

ce sens que le christianisme, tel qu'ils l'aperçoivent dans les
Ecritures, dans la tradition universelle, en un mot dans ses
documents authentiques, leur apparaît sous la forme même de
l'ancien-catholicisme tel qu'ils le conçoivent.

Mais, dira-t-on, comment un mouvement qui n'a commencé
qu'en 1870 et à l'occasion d'une seule question, l'infaillibilité
papale, a-t-il pu prendre pour objectif le christianisme primitif,
ou le catholicisme orthodoxe des huit premiers siècles? Quel
lien logique y a-t-il entre le rejet de l'infaillibilité papale et la
profession du catholicisme orthodoxe de l'Eglise indivisée des

huit premiers siècles? C'est que les infaillibilistes, en voulant
substituer la papauté infaillible à l'Eglise universelle, deA'aient
nécessairement déterminer leurs adversaires à revendiquer plus
hautement que jamais les droits de l'Eglise universelle; or
l'Eglise universelle, c'est l'Eglise une et indivisée ; d'autre part,
quand l'Eglise a-t-elle été une et indivisée dans la profession
cle la même foi et dans l'acceptation des mêmes conciles
œcuméniques Pendant les huit premiers siècles : car, à partir du

neuvième, le pape Nicolas Ier a commencé à ériger la papauté
romaine en institution nouArelle et anticatholique, et à proA'o-
quer la diAision entre l'Eglise orientale et l'Eglise occidentale.
Les anciens-catholiques n'ont pas voulu se borner à renArerser
le sommet de l'édifice romain; la logique leur faisait un devoir
d'en renverser aussi la base. Pie IX a fait le sommet, Nicolas Ier

la base. Donc ils ont eu raison de remonter au delà de ce
dernier pape. L'infaillibilité du pape était le couronnement logique,
non du catholicisme (comme le disent ceux qui confondent le

papisme aArec le catholicisme), mais du papisme ou du
romanisme. Les anciens-catholiques étaient donc logiques, en repoussant

non seulement le fruit, mais encore le germe, et en reAre-

nant au catholicisme A-rai et orthodoxe, c'est-à-dire au
catholicisme qui a existé avant l'établissement de la papauté
anticatholique ; catholicisme qui toutefois a continué depuis Nicolas

Ier, non seulement en Orient, mais même en Occident, où

tant de docteurs et de saints n'ont cessé, à toutes les époques,



— 675 —

de protester contre les erreurs de la hiérarchie romaine, en
faveur des doctrines catholiques, des traditions catholiques et
des libertés catholiques.

IL Mais ce n'est là qu'un aperçu très extérieur et très
incomplet du mouvement ancien-catholique. Entrons dans l'intérieur

même.
Le point de départ et la cause occasionnelle de ce mouvement

ont été, comme je l'ai dit, la transformation de la doctrine
de l'infaillibilité papale en dogme. 11 faut savoir que, clans l'Eglise
catholique, on appelle « dogmes » les enseignements diAins qui
ont été « crus toujours, partout et par tous » comme venant de

J.-C. même, et qui par conséquent sont contenus comme tels dans
les Ecritures et dans la tradition universelle. Donc soutenir
que l'infaillibilité personnelle cle l'évêque de Rome est un dogme,
c'est soutenir qu'elle est enseignée dans les Ecritures et dans
la tradition universelle, et qu'elle a été « crue toujours, partout

et par tous ». Or, soutenir une telle chose, c'est fausser
les Ecritures, c'est fausser la tradition universelle, les Pères et

l'histoire, et de plus, c'est renverser la constitution même de

l'Eglise universelle.
Donc, les anciens-catholiques, en repoussant l'infaillibilité

du pape, en soutenant qu'elle est une erreur et une hérésie,
qu'elle est le renversement de la constitution de l'Eglise
universelle, ont accompli ipso facto les deux actes suivants :

1° Ils ont protesté contre la conduite erronée de la papauté,
de la hiérarchie romaine et de tous leurs adhérents. Cette
protestation a été de leur part un acte de conscience, de foi et
de science.

2° Ils ont fait appel à la vérité chrétienne, c'est-à-dire aux
enseignements mêmes de Jésus-Christ, aux seuls vrais dogmes,
tels qu'ils sont contenus dans les Ecritures, clans la tradition
universelle, dans les Pères et dans l'histoire.

Ces deux actes sont la caractéristique même du mouvement
ancien-catholique ; en eux se trouve tout ce qui distingue ce
mouvement de réforme, et tout ce qui le différencie des autres
mouvements. On y voit clairement comment cette protestation
est essentiellement un acte de conscience religieuse, de foi
chrétienne et cVhonnêteté scientifique ; comment elle a été accomplie,
par ceux qui l'ont faite, pour justifier leur conscience et sauver



— 676 —

leur âme, pour combattre la falsification des Evangiles et des

Pères, pour remettre en plus grande lumière les enseignements
du Christ, qui est la lumière du monde, le seul médiateur, le
seul maître de son Eglise; comment enfin elle a été du même

coup une rupture aArec le pape prévaricateur et sacrilège, et un
attachement plus étroit au Christ et à son Eglise.

III. Si l'on réfléchit à tout ce que contiennent ces simples
indications, on comprendra aisément pourquoi les anciens-catholiques

attachent tant d importance, comme d'ailleurs les catholiques

d'autrefois, à tout ce qui est foi objective ou dogme, à

l'étude des sources authentiques et complètes dans lesquelles se

trouve cette foi chrétienne objectiA"e, à l'application scrupuleuse
du critérium catholique, par lequel ils peuvent discerner, dans
ces sources, ce qui Aient réellement de J.-C. et ce qui ne Aient
que des hommes, ce qui est réellement dogme et ce qui n'est
que spéculation théologique, ce qui doit être un dans l'Eglise
une et universelle et ce qui peut être multiple et varié, ce qui
doit faire autorité pour tous les fidèles disciples du Maître et
ce qui doit rester libre pour tous ces mêmes disciples, ce qui
doit être obligatoire pour tous, quels qu'ils soient, et ce qui doit
être laissé au libre arbitre de tous, quels qu'ils soient.

Aux yeux des anciens-catholiques, il n'y a donc qu'un seul
Maître, et ce Alaître est le Christ et non pas l'Eglise : l'Eglise
n'est que l'épouse du Christ et la dépositaire de ses enseignements,

de ses préceptes, et de tous les éléments religieux qu'il
lui a confiés. De plus, l'Eglise n'est pas la hiérarchie, mais la
société de tous les fidèles, ecclésiastiques et laïques. Les anciens-
catholiques unissent le Christ et l'Eglise : le Christ qui Ait dans

son Eglise, et l'Eglise qui doit vivre de J.-C, vivre de sa
doctrine, de sa grâce et de sa sainteté, et qui n'a pas d'autre
autorité ni d'autre mission que d'enseigner ce que le Christ lui
a enseigné et pas autre chose : docentes eos servare omnia
quœcumque mandavi vobis (Alatth. xxvni, 20). Tout ce qui est
de nature à exalter et à glorifier le Christ, à étendre son

royaume spirituel, à fortifier son Eglise dans l'accomplissement
de sa mission sainte, tel est ce que veulent les anciens-catholiques.

Ils repoussent énergiquement et pour ce même motif
tout ce qui est papauté, papisme, cléricalisme, glorification des

hommes, exploitation des fidèles par le clergé, comme aussi du



— 677 —

clergé par les fidèles, particularisme étroit et exclusif, esprit
de sacristie et de coterie, jalousie entre Eglises, question de

primauté, de préséance, cle pouvoir temporel, d'ambition,
d'orgueil, de vanité, de colifichets, d'amulettes, de chapeaux rouges
ou violets, etc. A tout cela ils disent : Vade retro me, Satana,
quoniam non sapis quœ Dei sunt, sed quœ sunt hominum
(Marc, vm, 33).

Pour les anciens-caholiques, les sources dans lesquelles se

trouvent les enseignements et les préceptes du Christ sont les
Ecritures canoniques et la tradition universelle. Je dis tradition
universelle, et non particulière seulement à telle contrée, à telle
époque, à telle Eglise. De là leur vénération pour les
Ecritures et pour les Pères, l'application avec laquelle ils les
étudient et les enseignent. A une époque comme la nôtre, ou tant
d'exégètes ont cherché à amoindrir le plus possible les
Ecritures, non seulement comme livre inspiré, mais même comme
livre simplement humain, ils estiment plus indispensable que
jamais de remettre en honneur l'étude de la patrologie, non
certes pour y décomnir les défauts et les lacunes des Pères

comme docteurs privés (cette découverte' est de médiocre
intérêt et de médiocre utilité), mais pour y constater historiquement

ce qu'ils ont enseigné comme doctrine universellement
crue, comme doctrine Amenant des Apôtres et de Jésus-Christ
même. Le christianisme étant un fait objectif, l'enseignement
donné par Jésus-Christ étant un fait objectif, les anciens-catholiques

se croient dans l'obligation d'étudier ce fait objectif d'après
les méthodes historiques objectives les plus strictes.

On le voit, l'un des points principaux de la réforme ancienne-
catholique consiste à distinguer les enseignements mêmes du
Christ et ceux des théologiens, qui, en les expliquant, les ont
encadrés de leurs réflexions et de leurs interprétations personnelles.

Là est le divin, ici est l'humain. C'est pourquoi ils
attachent une importance capitale au critérium, c'est-à-dire au

moyen par lequel on peut sûrement, infailliblement, faire cette
distinction. A leurs yeux, ce critérium n'est ni la parole du

pape parlant ex cathedra, ni l'accord de la seule Eglise
enseignante (autrement'dit du seul clergé, sans les fidèles), ni le
libre examen individuel, ni le sentimentalisme individuel, ni la

croyance en une inspiration individuelle ou en une assistance
individuelle ; car ils estiment que ces prétendues règles conduisent

Revue intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 45



— 678 —

tous les jours à des erreurs palpables. A leurs yeux, ce
critérium est celui de l'ancienne Eglise universelle, tel que Vincent
de Lérins l'a formulé : « ce qui a été cru toujours, partout et pat-
tous ». Us croient qu'il est facile de faire cette constatation en
étudiant la patrologie et l'histoire, car il est facile de distinguer

lorsque les Pères et les docteurs ont parlé comme hommes
priArés ou comme témoins de la foi constante, universelle et
unanime de l'Eglise. Lorsqu'on est en présence d'une
attestation constante, uniATerselle et unanime de l'Eglise universelle,
on est éAidemment en présence d'une doctrine qui remonte à

Jésus-Christ; sinon, non. Sans doute, les théologiens qui ont
intérêt à transformer leurs opinions en dogmes, prétendent que
leurs opinions sont A'oisines de la foi; qu'elles ont toujours
été, sinon de foi explicite, du moins de foi implicite; qu'elles
ont toujours fait partie, sinon de la tradition connue, du moins
de la tradition latente, etc. ; mais tous ces sophismes, tous ces

subterfuges, les anciens-catholiques les rejettent absolument.
De telles opinions peuvent être très respectables, comme aussi
très erronées ; dans le premier cas, ils les respectent, mais ils
refusent de les considérer comme des dogmes ; dans le second,
ils les répudient.

Us prennent donc le mot dogme, dans son ancien sens de

jugement, décision ou décret. Le décret par excellence est celui
qui a été prononcé par le Christ. Les paroles du Christ, A7oilà

donc les jugements divins, les décisions divines, les décrets
diAins ; elles seules constituent le vrai dogme : omne et solum
revelatum. Les décrets ecclésiastiques ne sauraient être mis
sur le même rang; car l'Eglise n'est pas Jésus-Christ, et lorsque

l'Eglise a décidé en matière de discipline ou d'administration,

elle n'a jamais entendu transformer ses canons en
vérités absolues ou en dogmes. Ses seules définitions de foi sont
celles où elle a constaté la foi constante, universelle et unanime
de toutes les Eglises particulières orthodoxes ; dans de telles
définitions, elle n'a pas fait le dogme ; elle l'a seulement fait
connaître et promulgué officiellement : car le dogme n'est pas
dogme parce que l'Eglise l'a défini, mais l'Eglise l'a défini

parce qu'il est dogme de sa nature, parce qu'il vient de Jésus-
Christ, parce qu'il a été cru dès le commencement comme tel:
quod audistis ab initio..., quod habuimus ab initio..., quemadmodum

audìstis ab initio, comme le répète saint Jean. Donc les



— 679 —

anciens-catholiques ne considèrent pas comme des dogmes les
formules dites dogmatiques, dans lesquelles les théologiens ont
expliqué les paroles de Jésus-Christ d'après les conceptions
philosophiques ou scientifiques de leur temps. Les dogmes et
les explications théologiques des dogmes sont choses distinctes,
comme dans les conciles les discussions des théologiens et les
définitions strictes sont choses distinctes.

D'ailleurs les mots ne sont pas de foi : les mots changent
de sens, les dogmes ne doivent pas changer. Pas une des
paroles du Christ ne passera. Les idées seules, les vérités seules
(et elles sont distinctes des mots) peuvent être de foi ; elles le
sont quand elles ont été enseignées par le Christ; et nous savons
qu'elles ont été enseignées par le Christ lorqu'elles ont été
crues comme telles partout, toujours et par toutes les Eglises
particulières fidèles (celles qui n'ont pas été condamnées comme
hérétiques par l'Eglise universelle).

Un des signes les plus caractéristiques de l'ancien-catholicisme,

c'est donc de tenir essentiellement au dogme, au dogme
chrétien universel, tel qu'il vient d'être expliqué. Pourquoi
parce qu'il vient éAidemment du Christ. Dès lors, les anciens-
catholiques ne tiennent pas moins à son unité, à sa fixité, à son
immutabilité, à son universalité. Autant les explications
humaines (philosophiques, morales, scientifiques) des dogmes
peuvent varier avec les progrès de l'esprit humain, autant les
dogmes mêmes, paroles de Jésus-Christ, doivent rester fixes et
éternels dans leur éternelle sagesse. Selon les anciens-catholiques

comme selon Aincent de Lérins, les dogmes progressent
non en eux-mêmes, mais dans l'esprit des croyants qui les
connaissent mieux en devenant plus éclairés. Ce n'est pas là
l'immobilité de l'esprit, car l'esprit peut s'éclairer toujours davantage;

mais c'est l'immuabilité de la vérité diAine : verba mea
non prœteribunt (Alatth. xxi\-, 35). Donc les anciens-catholiques
ne sauraient se contenter du sentimentalisme antidogmatique.
Le sentimentalisme sans dogmes, sans croyances fixes, leur
paraît chose trop fragile et trop éphémère pour qu'ils s'en
déclarent satisfaits.

IV. Il est facile dès lors de distinguer les différences
profondes qui séparent l'ancien-catholicisme et le catholicisme
romain. Dans l'Eglise romaine, on répète par tradition que les



— 680 —

dogmes viennent du Christ et ne changent pas ; mais ce sont
là des mots et rien de plus. La plupart des dogmes enseignés
par Rome viennent de Rome et non du Christ; les papistes
reconnaissent à leur hiérarchie, même au pape seul, le droit
et le pouvoir de définir comme dogmes toutes les doctrines
de fide et moribus qu'il lui plaira de définir. Le pape n'est nullement

lié par la tradition, puisque l'infaillible Pie IX a dit qu'il
était lui-même la tradition. D'après les théologiens papistes, les
doctrines philosophiques touchant aux dogmes peuvent être
introduites clans les formules dogmatiques et devenir ainsi
inséparables des dogmes et transformées en dogmes. Donc, en ce
qui concerne la nature du dogme, l'origine du dogme, les sources du

dogme, le critérium du dogme, comme aussi en ce qui concerne
l'autorité dogmatique et la constitution de l'Eglise, il y a des
différences essentielles et radicales entre le catholicisme romain
et l'ancien-catholicisme. Aussi les anciens-catholiques crient-
ils à l'injustice et à l'inexactitude, lorsqu'on donne le titre de

catholique au système romain ou papiste, qui est la corruption
même du vrai catholicisme professé par l'Eglise universelle des
huit premiers siècles.

V. Une autre marque caractéristique de l'ancien-catholicisme,

c'est l'importance qu'il attache au rétablissement de
l'union des Eglises vraiment chrétiennes. C'est la conséquence
logique de ce qui précède. La papauté hérétique ne sera
renversée que par l'union de toutes les Eglises fidèles. Et d'ailleurs,
comment en appeler à l'Eglise indivisée des huit premiers siècles
sans chercher à rétablir l'union qui existait alors entre l'Eglise
d'Orient et l'Eglise d'Occident, entre toutes les Eglises qui sont
disposées à professer la foi une de l'ancienne Eglise indivisée?
Unus Christus, una fides, unum baptisma. Pour rétablir la
catholicité dans toute sa force contre l'Eglise romaine et contre
l'impiété antichrétienne, il faut que cette catholicité soit vraie,
et comment serait-elle vraie sans le dogme catholique ou
universel Il n'y a pas de catholicité de sentiment seulement. La
fraternité universelle est une chose divine, oui, mais à la
condition qu'elle soit vraie, c'est-à-dire qu'elle soit fondée sur une
vraie paternité et une vraie filiation. Que tous les chrétiens
adorent le même Dieu, le même Père, le même Fils, le même

Esprit, le même Christ, dans la doctrine même que le Christ a



— 681 —

enseignée, avec la sainteté même qu'il a pratiquée, dans les
rites mêmes qu'il a établis et d'après les préceptes mêmes qu'il
a imposés, et alors l'Eglise du Christ sera rétablie dans son
unité, qui est l'unité même du Christ.

Telle est, en somme, l'essence de l'ancien-catholicisme.
Telles sont les idées fondamentales de ceux qui le professent.
Les lecteurs me pardonneront l'imperfection avec laquelle je
les ai exposées en voulant trop les condenser. Chacune de mes
assertions aurait besoin de longues explications, je le sais, et

je les donnerais avec plaisir si la place ne m'était forcément
mesurée. Je le répète, ceci ne peut être et n'est réellement
qu'une indication, et non une démonstration.

11.

Cet exposé général paraîtra plus clair, si l'on comprend
exactement les ressemblances et les dissemblences qui existent
entre l'ancien-catholicisme et le protestantisme.

I. On l'a déjà remarqué sans doute, les protestants du XVIe
siècle ont protesté contre Rome, et les anciens-catholiques du
XIXe ont aussi protesté contre Rome. Les motifs particuliers des

deux protestations ont été différents : car, d'un côté, c'est la
A-ente des indulgences et la prétendue rémission des péchés
par des actes purement extérieurs qui ont scandalisé Luther et
qui l'ont déterminé à faire sa réforme ; et, d'un autre côté,
c'est la proclamation de la prétendue infaillibilité du pape comme
dogme qui a soulevé l'indignation des anciens-catholiques et

qui les a déterminés à faire leur réforme. Mais si les motifs
particuliers on été différents, les motifs généraux ont été
communs, en ce sens que les uns et les autres ont voulu défendre
leur foi, rester fidèles à leur conscience, au Christ, à YEvangile.
Dans ces choses sacrées, anciens-catholiques et protestants se
donnent fraternellement la main.

Il en est de même des orthodoxes orientaux. Eux aussi,
ils ont protesté contre Rome, lorsque le pape Nicolas Ier et ses
successeurs ont atou1u ériger la papauté romaine en institution,
lui attribuer une primauté de juridiction, et faire de cette
juridiction une autorité absolue, directe, immédiate sur les autres
patriarcats et sur l'Eglise universelle. Ils ont protesté pour



— 682 —

maintenir la A-raie constitution de l'Eglise, pour défendre leur
foi, rester fidèles à leur conscience, au Christ et à l'Evangile.

Sur ce terrain commun, orthodoxes orientaux, protestants
et anciens-catholiques sont unanimes. Puisse le sentiment des

périls très graves que le romanisme fait courir à l'Eglise
chrétienne universelle et au christianisme, réunir un jour, et le plus
tôt possible, ces trois Eglises, pour unir leurs forces contre
leur ennemie commune, l'hérésie romaine Celle-ci une fois vaincue,

elles seraient d'autant plus fortes pour lutter victorieusement
contre l'antichristianisme, qui n'est fort que des divisions des

Eglises entre elles et de leurs faiblesses, résultats de ces
divisions. Cette tactique est si simple, si rationnelle, si éAidente,
qu'on s'étonne, en vérité, de voir les trois Eglises susdites faire
si peu d'efforts sérieux pour s'unir entre elles.

IL Mais en dehors de ces sentiments communs aux uns et
aux autres, les différences sont visibles, du fait même des
circonstances dans lesquelles se sont trouvés les uns et les autres.

Au XVIe siècle, Rome enseignait, par sa conduite du moins,
que la justification s'opère par les actes extérieurs, par les

indulgences du pape et par l'absolution verbale du prêtre. Les
protestants ont répliqué qu'elle s'opère par la foi et par la grâce
de Dieu. Tel a été l'enseignement de Luther. Calvin a
particulièrement insisté sur ce que la foi et la grâce ne sont pas
produites par Vex opere operato, ni par les œuvres extérieures,
ni par les mérites des hommes, mais qu'elles sont données par
le Dieu qui a prédestiné les élus au salut et les réprouvés à

la damnation. Pour les protestants, le mouArement de réforme
a donc porté immédiatement sur une question de vie morale et

pratique : la justification et le salut. Aussi les protestants ont-
ils toujours incliné à envisager le christianisme avant tout
comme une vie. Et immédiatement ils ont été transportés palla

force même des questions sur le terrain du péché, du péché
personnel, du péché originel, du libre arbitre, de la nature, de

la grâce, de la prédestination. Telles ont été les grandes questions

qui ont caractérisé le protestantisme dès son point de

départ.
Au XIXe siècle, les anciens-catholiques ont dû en appeler,

non pas à la Aie, mais à la vérité, au A^rai dogme de l'Eglise
universelle contre les prétentions hérétiques de l'Eglise particulière



— 683 —

de Rome. De là le caractère dogmatique imprimé dès le principe
à leur mouvement. Expliquer non pas les mystères de la
justification, de la prédestination et de la grâce, mais la vraie
constitution de l'Eglise, la vraie infaillibilité de l'Eglise, la vraie
autorité de l'Eglise, la vraie notion du dogme, la vraie catholicité,

la vraie universalité, la vraie tradition universelle, et cela,
à la lumière des Ecritures, des Pères et de l'histoire, telle a
été la tâche imposée aux anciens-catholiques, qui ne l'ont pas
plus choisie que les protestants primitifs n'ont choisi la leur.
Séparer le dogme des spéculations théologiques, et par conséquent

étudier à fond celui-là et celles-ci, réformer l'enseignement

théologique, non pas arbitrairement et selon le bon plaisir
de chaque théologien, mais catholiquement, c'est-à-dire d'après
le critérium catholique, qui est absolument objectif, le même

pour tous, parfaitement impartial, et qui donne à ceux qui
l'appliquent exactement les plus solides garanties d'exactitude

historique qui se puissent désirer : tels sont les devoirs qui
ont incombé dès le premier jour aux anciens-catholiques.

Les protestants en ont appelé à la justification par la foi,
c'est-à-dire par la foi intérieure et subjective, la vertu de foi ;

tandis que les anciens-catholiques, tout en faisant acte de foi
subjective, ont dû en appeler à la foi objective, une et universelle,

c'est-à-dire au dogme. De même que la foi subjective est
le principe de la justification intérieure, de même la foi objective

est la base même de l'œuvre historique du Christ : Ego
sum via, Veritas et vita; verba mea spiritus et vita sunt ; qui
audit verba mea hœc et facit ea, cissimilabitur viro sapienti, qui
œdificavit domum suam supra petram; etc., etc.

Je n'hésite pas à reconnaître que le terrain sur lequel les

protestants ont été placés tout d'abord, était plus favorable à

une réforme religieuse populaire que celui des anciens-catholiques,

plus émouvant pour les masses, plus accessible aux
grandes pensées de la vie, du péché et du salut. Celui des

anciens-catholiques était plus abstrait, plus doctoral, plus
académique, si je puis employer cette expression : euntes docete,

parole dite à tous les apôtres et non seulement à Pierre, à tout
le collège apostolique et non seulement à « l'évêque de Rome »

Sans cloute, l'amour de la vérité est le premier élément de la
conscience et de la religion vraie, et c'est pourquoi le mouvement

ancien-catholique est très religieux ; mais toujours est-il



— 684 —

que les choses de l'ordre intellectuel et scientifique, et que les
dogmes, si élevés soient-ils, n'ont pas sur les masses, ni même
sur beaucoup d'esprits qui se croient lettrés, une prise aussi
efficace que les choses de l'ordre moral et de la justification
intérieure. C'est là, je crois, un des motifs pour lesquels le
mouvement ancien-catholique, tout en étant accepté par des

populations éclairées, ne peut pas être présentement un
mouvement populaire, tandis que les mouA^ements qui prêchent le
fanatisme, ou la superstition, en un mot le pro pietate mentiri,
ceux-là sont actuellement très populaires Les anciens-catholiques

ne sont donc ni effrayés ni découragés par leur petit
nombre ; le pusillus grex de l'EArangile les consolerait et les

encouragerait, même s'ils ne connaissaient pas d'ailleurs l'histoire

des minorités fondées sur Vidée-force.

III. Je pourrais insister sur d'autres différences qui existent
entre le point de vue ancien-catholique et le point de vue
protestant ; montrer encore comment l'idée de l'Eglise uniA'erselle
qui n'occupe pas une très grande place dans les idées protestantes

actuelles, en occupe, au contraire, une très importante
dans le mouvement ancien-catholique. Mais je crois que ces
indications suffisent pour faire comprendre que les deux
mouvements en question ont eu leur raison d'être historique ; que
les anciens-catholiques, au XIXe siècle, aA-aient une mission tout
autre que celle des protestants au XVIe ; qu'ils ne pouA'aient
pas, par conséquent, se faire protestants, malgré le reproche
que beaucoup de protestants leur ont adressé à ce sujet, comme
si le choix s'imposait nécessairement entre le catholicisme
romain et le protestantisme. Les anciens-catholiques voient trop
clairement comment, entre le catholicisme romain et le
protestantisme, il y a précisément le catholicisme tout court, c'est-
à-dire le catholicisme chrétien, le catholicisme ancien, pour se

sentir obligés, en rompant avec la hiérarchie romaine et avec
les hérésies romaines, d'entrer dans une des Eglises protestantes.

Les protestants ne sauraient logiquement les accuser
d'hostilité. Il y a différence entre eux et non hostilité. Beaucoup

de sentiments et même de doctrines sont certainement
identiques. Mais on a a-u que des points considérés par les

anciens-catholiques comme fondamentaux et indispensables, sont
considérés autrement par les protestants. Certains protestants,



— o85 —

par exemple, se félicitent des contradictions qui existent dans
leurs Eglises en matière dogmatique et rejettent toute confession

de foi, estimant que cette absence de toute confession de
foi constitue un progrès religieux considérable; or les anciens-
catholiques sont absolument persuadés du contraire.

Toutefois, est-ce à dire que jamais les protestants et les

anciens-catholiques ne s'entendront et ne s'uniront? Qui oserait
le dire Qui oserait prétendre que le vœu du Christ : « O Père,
qu'ils soient un comme toi et moi nous sommes un, » est un
vœu impuissant et chimérique Ma conAiction est, au contraire,
qu'avec le temps bien des expériences nouv-elles auront lieu
de part et d'autre, qui oirvriront les yeux aux uns et aux
autres sur des choses qui sont encore mal vues ou vues
incomplètement, et qu'alors l'union deviendra possible et réalisable

clans la A'raie foi chrétienne, une et universelle. Hœc est
victoria quœ vincit mundum, fides nostra (I Jean, v. 4). Tout
est possible à la grâce de Dieu, et les voies de Dieu sont
impénétrables. Ce ne sont pas là de vains mots, puisque ce
sont des paroles divines, et toute parole divine se réalisera.

IV. Dans la remarquable étude que M. Félix Kuhn a

publiée sur «le christianisme de Luther1)», plusieurs points
sont à signaler, qui confirment et éclaircissent encore ces
observations.

Citons d'abord quelques aveux très importants ; nous en
tirerons ensuite quelques conséquences.

« Par un côté de son être, dit M. F. Kuhn, Luther est
bien encore un homme du moyen âge, dont il a les croyances,
les préjugés, les douleurs et les aspirations. Sa théologie
emprunte les formes cle la scolastique et va parfois jusqu'à la
subtilité ; sa conception de l'univers ne dépasse en aucune
façon celle de ses contemporains ; sa connaissance de l'histoire
est médiocre. Il a toutes les superstitions populaires, et dans
sa polémique contre ses adversaires, la rudesse et la grossièreté

du moine... La recherche de la vérité intellectuelle
l'intéressait peu ; il se préoccupait médiocrement de sonderet de

connaître l'énigme de l'univers. U ne Aboyait dans les pures
spéculations de l'esprit qu'un rêve de la raison impuissante

') Voir la Revue chrétienne, mai 1900, p. 329-349, et juin, p. 419-431.



— 686 —

qui se paie de mots et n'atteint pas la réalité... Dans toute
doctrine il n'a jamais cherché que la consolation qu'elle donne,

i1 avec la vie et le salut... Ce n'est pas un esprit qui cherche la
[lumière; c'est une âme misérable qui demande la délivrance,
la vie, et qui trouve l'une et l'autre... Luther et aussi les
hommes de son temps, ne songeaient qu'à sauver leur dine
de la colère de Dieu, du juge saint et des châtiments divins.
Cette croyance était dans leur sang, et nul n'en doutait. Gagner
le ciel, fléchir la colère divine par une obéissance forcée,
vaincre le remords par la pénitence et le renoncement, c'était
l'unique but cle la vie et l'éternel désespoir. Tout le moyen
âge a souffert et langui de cette conception des choses diAines »

(p. 330-332).

Luther, dans son ardeur à A-ouloir être sauvé, n'a donc
guère vu que la foi. Là où l'Ecriture dit que le juste Ait de

la foi, il a dit, lui, qu'il vit de la foi seule. De plus, il l'a
transformée en simple certitude qu'on sera sauvé. De la foi, adhésion

de l'âme à toute l'œuvre objective et à toute la doctrine
objective du Christ, il a passé à la foi, simple sentiment de

confiance, d'espérance et de certitude du salut. Ceci est capital.

Ecoutons M. Kuhn:
« L'homme pécheur est justifié devant Dieu, pardonné, sauvé,

heureux, uniquement par la foi, sola jide... La foi est une
certitude,non une espérance seulement, de la grâce offerte, acquise,
non achetée, certitude joyeuse, divine... Ramener tout le christianisme,

j'entends le christianisme qui sauvTe, à cette chose unique

: croire éperdument à la miséricorde de Dieu, quelle étonnante
nouveauté!... C'était la base même de la religion qui s'écroulait
par cette nouveauté inouïe, qui, sans nier précisément ce qu'elle
confessait, s'en, passait résolument et allait droit à Dieu. Ni les

saints, ni les mystiques du moyen âge, ni les Pères, ni même
St. Augustin n'avaient eu cette conception de la foi. Luther l'a
fait jaillir de l'abîme de ses angoisses, et le monde religieux
en a été ébranlé... La foi seule, a crié Luther, suffit à tout ;
les œirvres ne peuvent rien y ajouter ; elles la troublent parfois

(p. 338-339)... La vérité qui sauve n'était pas pour Luther
une doctrine, pas même celle de la divinité de J.-C, mais sa

personne et la grâce qu'il apporte à la créature pécheresse
(p. 343)... La foi est un incomparable trésor; elle porte avec
soi la délivrance, elle sauve de tous les maux. Elle est la plé-



— 687 —

nitucle et l'accomplissement de la loi ; elle remplit le cœur des

croyants d'une telle justice que ceux-ci n'ont plus besoin
d'aucune chose » (p. 344).

Enfin : « On a reproché à Luther d'être infidèle à ses
principes, et d'avoir, lui l'homme de la liberté, recréé de toutes
parts une scolastique nouvelle, d'avoir enchaîné l'Eglise à

des formules, à des dogmes, et rétabli ainsi l'esclavage
intellectuel dont il s'était libéré lui-même. Ce reproche est
spécieux, injuste au fond. Ce qui est vrai, c'est qu'instruit par
ses combats et voyant son Evangile attaqué, dénaturé par
ses nombreux adversaires, il a voulu en montrer la conformité

avTec les enseignements de la sainte Ecriture et la
confession perpétuelle de l'Eglise... Le dogme porte et enferme
le divin comme l'écorce enferme l'amande, comme le vase
contient le parfum. Brisez le vase, et le parfum se dissipe
clans l'air. Détruises le dogme, et la vérité s'évanouit. Ce n'est
pas par caprice ou en contradiction avec eux-mêmes que des
hommes comme St. Paul et St. Jean ont donné à leur foi une
forme intellectuelle qui parle à la conscience et à l'esprit.
Quiconque croit, veut savoir et formuler l'objet de sa foi, et la
connaissance est une chose divine... La plénitude de la vérité
est en Dieu, et l'Eglise dans son ensemble est plus riche que
les plus excellents de ses membres. Voilà ce que Luther avait
Aivement senti, et c'est pour cela qu'il a été conservateur,
maintenant tous les dogmes ecclésiastiques qui lui paraissaient
fondés sur la parole de Dieu » (p. 427).

V. D'après ces textes aussi clairs que positifs, nous pou-
Arons établir les points suivants :

1° U y a encore beaucoup d'esprit moyenâgesque et
scolastique dans le luthéranisme. Cette observation ne deATrait-elle

pas suffire à déterminer les Luthériens à modifier leur réforme,
de manière à la perfectionner par le rejet de tous les éléments
scolastiques qu'elle a contenus et qu'elle contient encore?

2° Sans doute, A^ouloir faire son salut, vouloir avoir la
certitude de n'être pas damné, mais sauvé, vouloir être du
nombre des bienheureux, est une préoccupation fort naturelle,
disons même essentielle, capitale, fondamentale. Mais n'est-ce

pas une lacune d'accorder si peu de place à la recherche de
la vérité spéculative et de se laisser aller à de violentes dia-



— 688 —

tribes contre « la raison imbécile » d'amoindrir à ce point la
révélation naturelle, la vue de Dieu dans la nature et toute la
théodicée philosophique, dans le but d'exalter d'autant plus la
révélation du Christ? Celle-ci, pour être grande, a-t-elle besoin

que celle-là soit petite et dédaignée Et est-il nécessaire, pour
vivre chrétiennement et faire notre salut, que nous réduisions
à peu près la théologie à la christologie Sous ce rapport,
Luther n'est-il pas allé trop loin, lui qui, d'autre part, a
admis la fameuse communicatio idiomatum (p. 335-336). N'y
a-t-il pas là un défaut d'équilibre

3° En réduisant toute l'œuvre du salut à la foi seule,
Luther a vraisemblablement compris qu'il outrepassait la mesure:
car il a enseigné, en même temps, qu'il entendait par la foi
la plénitude et l'accomplissement de la loi. Cette définition
était netiA'e, arbitraire et erronée : car la foi n'est ni la

justice, ni la charité, ni la sainteté. Qu'elle porte à ces vertus,
qu'elle incite l'âme à les pratiquer, sans doute ; telle est la
logique de la foi vraie. Mais toujours est-il que la foi n'est
pas tout, qu'elle ne suffit pas à tout, et qu'en prétendant le

contraire, Luther a paru réduire singulièrement l'importance
de la justice, de la charité et des actes de sainteté. Son
langage exclusif a nui à l'Eglise et même à la foi.

4° Luther a fini par voir certaines de ses fautes, et il a

essayé de les réparer. En somme, tout en affirmant la sainte
Ecriture, il affirme aussi la confession perpétuelle de l'Eglise,
il maintient le dogme pour maintenir la vérité, il veut que l'on
croie et que l'on sache, et, quelque individualiste qu'il soit, il
reconnaît que l'Eglise dans son ensemble est plus riche en

lumière que les plus excellents de ses membres. C'est parler
d'or, et Dieu veuille que tous les protestants parlent de même

VI. Pour nous, anciens-catholiques, nous repoussons très
nettement toutes les erreurs du moyen âge, quelles qu'elles
soient. Nous associons la théologie naturelle et la théologie
surnaturelle ; pour grandir la révélation et la foi chrétiennes,
nous ne consentons à abaisser ni la réA^élation naturelle, ni
la raison, ni la science. Notre théologie est la théologie
intégrale et non seulement la christologie. Nous voulons la vie,
mais aussi la vérité ; la vie morale, mais aussi la Aie intellectuelle

; l'union aA7ec le Christ rédempteur, mais aussi l'union



— 689

avec le Christ docteur. Nous croyons à sa croix, mais aussi
à sa doctrine ; et ce qu'il a enseigné nous est aussi précieux
que ce qu'il a fait. Nous n'opposons pas ses actes à ses

dogmes, ni ses dogmes à ses actes ; nous les concilions les
uns et les autres, par nos actes et par nos croyances. Nous
ne confondons la foi subjective ni avec la foi objective, ni
avec la justice, ni avec la charité ; nous maintenons chaque
vertu en son rang et dans sa vraie valeur. Autant nous
affirmons la nécessité de la vie, de la pratique des œuvres et de

la sainteté, autant nous affirmons la nécessité de la foi, non
seulement de la foi-A-ertu, mais encore de la foi-doctrine, à

savoir la doctrine même de J.-C, confiée par lui à toute son
Eglise.

Loin de nous, certes, la pensée de condamner les bonnes
intentions de Luther et de ses adhérents. Mais loin de nous
aussi la pensée de ne pas profiter de leurs fautes ; loin de

nous surtout le désir de les renouveler ou de les perpétuer.
A chaque époque sa mission de progrès et d'amélioration.
Vouloir utiliser les fautes du passé, ce n'est ni l'insulter, ni
le mépriser ; et c'est sans orgueil qu'on peut prétendre faire
mieux, là où l'expérience de l'histoire a apporté plus de

lumière.
Enfin, si l'on \-oit combien le protestantisme et l'ancien

catholicisme diffèrent, soit dans leurs origines, soit dans leurs
points de vue, soit dans leurs procédés, on peut voir a.ussi

combien il serait aisé de s'unir, si l'on voulait se convaincre
de la nécessité de la vie religieuse intellectuelle, par conséquent

de la nécessité du dogme, j'entends le vrai dogme chrétien,

enseigné par J.-C. même et toujours cru par son Eglise ;

si l'on A'oulait se convaincre que non seulement cette vie
intellectuelle et cette profession du dogme ne nuisent pas à la
pratique de la sainteté, mais qu'elles sont pour celle-ci des

soutiens, des garants, des forces.
Si les anciens-catholiques rejettent du protestantisme ses

erreurs sur le serf arbitre, sur la prédestination, sur certaines
suites exagérées du péché originel, sur certaines interprétations
de la grâce, sur sa manière cle comprendre les sacrements,
sur sa manière d'attaquer l'Eglise elle-même (tout en ne voulant

sans doute attaquer que le romanisme et le cléricalisme),
etc., ils croient faire preuve, en cela, de vrai christianisme



— 690 —

et de saine théologie. Mais ces dissentiments, qu'ils croient
motivés, ne les empêchent nullement de reconnaître tous les
éléments de christianisme positif qui existent dans les Eglises
protestantes, toutes les vertus admirables qui y sont pratiquées,
toutes les âmes saintes qui en sont la gloire.

Loin d'être un acte d'hostilité, cet article n'est donc qu'une
explication très sincère et très amicale, en même temps qu'un
loyal appel à la conciliation. J'ai voulu expliquer, non pour
diviser, mais pour unir.

E. Michaud.


	L'ancien-catholicisme et le protestantisme

