
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Das antike und das moderne Glaubensprinzip

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 665

DAS ANTIKE
UND DAS

MODERNE GLAUBENSPRINZIP.

Eine Religion in ihrer ersten Blütezeit hat keine
Dogmatik. Ihre Dogmatik entsteht erst, wenn man ihre Lehren
in ein System bringt. Christus war weder Professor der christlichen

Dogmatik, noch hat er Schriften hinterlassen, in denen
er sich systematisch über seine Lehren verbreitete. Der erste
Dogmatiker des Christentums ist der Apostel Paulus gewesen,
der aber auch nur die grossen Grundideen desselben
bearbeitete, welche in der apostolischen Zeit die brennenden Fragen
bildeten. Ein vollständiges System der christlichen Theologie
zu liefern, kam ihm nicht in den Sinn.

Die ersten, weiche heidnische, jüdische und christliche
Elemente zu einem System zu verarbeiten suchten, waren die
Gnostiker, welche auch die ältesten Kommentatoren neutesta-
mentlicher Schriften, speciell des Johannesevangeliums geAvesen
sind. Sie provozierten den Gegensatz in dem christlichen
Lehrsystem. Lange Zeit wogte der Kampf ZAvischen beiden
Systemen; namentlich Kleinasien schwebte in Gefahr, gnostisch
statt christlich zu Averden. Da war es vor allem nötig, die
Entscheidung subjektÌArem, trügerischem Ermessen zu entziehen
und auf festen, umvandelbaren Boden zu Anpflanzen. Jetzt
bedurfte man einer Glaubensregel, nach der man den wahren
christlichen Glauben von dem willkürlich später erfundenen
zu unterscheiden vermochte. Welche andere konnte dies sein,
als die apostolische Lehrverkündigimg, die sich als die
göttliche Offenbarung an die ganze Menschheit einführte In diesem
ihrem Charakter lag es begründet, dass nichts hinzuzufügen
und nichts davon abzuziehen Avar, Aveil kein Mensch über
göttliche Mitteilungen GeAvalt hat.



— 666 —

So einfach blieb denn auch die christliche Dogmatik, bis

man Spekulationen griechischer Philosophen mit derselben
verband. Seit der konstantinischen Zeit wurde es schwieriger, die
theologische Schulweisheit Aron der geoffenbarten Lehre zu
unterscheiden. Aber man blieb sich doch immer bewusst, dass

menschliche Gedanken den göttlichen Geheimnissen nicht
gleichgeachtet werden dürften, selbst Avenn man sie für richtig hielt.
Man fand sich darum auch nicht kirchlich gebunden durch
irgend Avelche dogmatische Spekulationen. Nur die einfachen
apostolischen Lehren durfte man nicht verletzen, wenn man
ein Christ bleiben Avollte, gleichgültig, Avelcher Schule oder
Richtung man angehörte. So ging es durch die grossen und
langAAierigen dogmatischen Kämpfe der byzantinischen Zeit
hindurch, ohne dass Verketzerungen im spätem Sinne
stattgefunden hätten. AVer den Versuch gemacht hätte, jemand zu

verketzern, der von der Lehre der Kirche nicht abwich, Aväre

selbst als Ketzer gebrandmarkt Avorden, Aveil er eine neue, also
A'erkehrte Kirchenlehre aufbringen Avollte.

Erst als im Abendland die Arerschiedenen Mönchsschulen
entstanden, von denen die eine die andere zu überbieten
trachtete, begann die gegenseitige dogmatische Vcrkleinerungs-
sucht, also die A^crketzerung üppig ins Kraut zu schiessen,
indem die Avissenschaftlichen Fragen mehr in den Hintergrund
traten und es sich hauptsächlich darum handelte, Aver kirchlich

der Sieger blieb. Das brachte Ansehen, einträgliche
Stellen, reiche Stiftungen, überhaupt irdischen Gewinn in jeder
Beziehung. Der Orient hat die abendländische Verketzerungs-
sucht Avegen kleinlicher Unterschiede in der theologischen
Spekulation nicht gekannt, Aveil ihm zahlreiche, miteinander
streitende Mönchsorden fremd blieben.

Den Höhepunkt erreichte naturgemäss dieses ärgerliche
Treiben, als in massloser Herrschsucht Ein Orden den ganzen
Einfluss über die kirchliche Lehre an sich reissen und nichts
anderes neben sich dulden Avollte. Über die äussern GeAvalt-

mittel der Dominikaner bei der Inquisition A^erfügten die Jesuiten
nicht; aber ihre Intriguen in der Verfolgung ihrer Gegner
reichten weiter und verbreiteten Avomöglich mehr Unheil als
die Marterwerkzeuge jener. Zeugen hiervon sind die Siege, die
sie im Laufe der Zeit über den Aveit mächtigern, altern Bettelorden

davontrugen.



— 667 —

Sobald aber einmal die Bahn der Verketzerung beschritten
war, wurden auch die dogmatischen Prinzipien erweitert. Man
blieb nicht bei der Lehreinfachheit der alten Kirche stehen,
sondern dehnte den Begriff der Offenbarung auf eine Menge
von Dingen aus, mit denen die Aliter sich entAveder gar nicht
beschäftigt oder die sie dem beliebigen Dafürhalten eines jeden
überlassen hatten. Die Apostellehre genügte nicht mehr für
die Dogmatik, das Neue Testament galt nicht mehr als die
einzige Glaubensquelle, ausreichend für alles, Avas notAvendig
zu Avissen zum Seelenheile war, und nur durch die Tradition
erläutert und bestätigt wurde, sondern es gab nun vermeintliche

HeilsAvahrheiten, die gar nicht in der Bibel standen, zu
deren Kenntnis man der Tradition bedurfte als nicht bloss einer
erläuternden, sondern auch ergänzenden zAveiten Quelle. Diese
Quelle schuf man sich erst im Mittelalter, Avelches überhaupt
das Prinzip der Unveränderlichkeit der Lehre nicht festhielt.
Dass Schulmeinungen zu Dogmen „erhoben" Averden könnten,
war eine der alten Kirche fremde, ganz neue Entdeckung.

Es konnte nicht fehlen, dass man für diese erweiterte
Dogmatik auch neue Organe der Feststellung bedurfte. Benötigte
man in alter Zeit zur Fixieruug bestrittener Dogmen grosser
Synoden, oder gar des geAvaltigen Apparates ökumenischer
Konzilien, so Avar dies bei dem ausgedehnten Offenbarungsbegriff

nicht angängig. Man musste die dogmatische Prozedur
Arereinfachen. Die römische Kurie vertrat das allgemeine
Konzil, und Avas sie mit dem Papst entschied, galt als
massgebend für die ganze Kirche.

Aber dem jesuitischen Absolutismus genügte diese
Vereinfachung noch nicht. Der Eine Papst liess sich leichter
beeinflussen, als eine Aielköpfige Behörde mit vielen Sinnen. So

spitzte sich die Entwicklung immer mehr monarchisch zu, bis
das in der alten Kirche ganz unbekannte System des dogmatischen

Mechanismus auf dem vatikanischen Konzil vom Papste
selbst gekrönt Avurde,

Um die Übersichtlichkeit nicht zu stören, haben wir keine
BeAveisstellen beigefügt. Wir Avollen dies aber nun nachträglich

thun in einer Zusammenstellung, Avelche die verschiedenen
dogmatischen Perioden drastisch Avird hervortreten lassen.

Als Vorbild für die Glaubensbekenntnisse galt in der ältesten
Zeit der Ausspruch des Apostels Paulus (Gal. 1.8): AATenn Avir



— 668 —

oder ein Engel vom Himmel euch anders predigen würden, als
wir euch gepredigt haben, so sei er verflucht. Die mündliche
Predigt der apostolischen Zeit verAvandelte sich später in die
schriftliche, wie sie im Neuen Testament niedergelegt war.
Dass die Kirchenväter dies so verstanden und in diesem Sinne
die Sufficienz der Bibel lehrten, welche nach der Norm der
Vorfahren erklärt werden müsse, habe ich vorlängst durch viele
Beweisstellen nachgewiesen (Die Kirchenväter und das Neue
Testament, Bonn 1874, S. 4 ff.).

Hieraus erhellt aber auch, wie sehr Vincenz von Lerin im
Rechte ist mit seiner Forderung des dogmatischen Konsensus.
Die apostolische Predigt, die Lehre des Neuen Testaments, die
übereinstimmende Überlieferung der Väter decken sich
hinsichtlich der Dogmen. Man hat allerdings an scheinbar w ider-
sprechende Thatsachen erinnert. Das auffallendste Beispiel
dieser Art soll die Lehre von der Gottheit Christi sein. Lange
vor dem Arianismus soll dieselbe in der Kirche vielfach bestritten
worden sein, ein Konsensus also in dieser Fundamentalfrage
nicht existiert haben, bis durch den Eifer des Athanasius die

Schulmeinung des éiuooéffiog zum Dogma „erhoben" worden sei.

Allein es ist nur scheinbar so. Denn als Arius mit der Lehre
von der Geschöpflichkeit des Logos auftrat, erhob sich beinahe
die ganze Kirche gegen ihn. Kontrovers Avar bis dahin nur
geAvesen, ob der Sohn dem Vater gleichwesentlich oder nur
Avesensähnlich sei, dem Vater untergeordnet, aber doch
göttlicher Natur. Man stritt also nur um eine dialektische, nicht
eigentlich um eine dogmatische Frage, weil man die Gottheit
des Sohnes nicht leugnen wollte. Klarheit kam erst durch das

óf.iooéoio; in die Sache; aber die frühern Subordinationisten
dürfen durchaus nicht mit den Arianern auf Eine Linie gebracht
werden, welche eine neue Lehre über den Logos ersannen,
Avährend jene über seine Gottheit nur dialektisch unklar dachten.
Das war also etwas ganz anderes, als die „Erhebung" der
Schulmeinung der Gottheit Christi zum Dogma. Etwas so

Ungeheuerliches kannte man damals noch nicht.
Dies kam erst auf, als die Theologie in die Hände der

abendländischen Mönche geriet. Das bekannteste Beispiel dieser
Art ist die Lehre xon der unbefleckten Empfängnis Marias.
Niemand in der alten Kirche kam diese Spitzfindigkeit in
den Sinn. Man begnügte sich mit den namentlich im Orient



— 669 —

überschwenglichsten Lobeserhebungen der jungfräulichen Reinheit

der Gottesmutter, ohne dabei an die Bewahrung vor der
Erbsünde zu denken. Aber in der Zeit der Scholastik fingen
die Mönche auch darüber zu spekulieren an, Avie weit die Reinheit,

resp. die Freiheit von der Sünde sich bei Maria erstrecke.
Und Avährend nun die Franziskaner hierfür gar keine Grenze
annahmen, kannten die Dominikaner doch nur Einen absolut
sündelosen Menschen, den Gottmenschen Jesus Christus. Die
Franziskaner ruhten aber nicht, ihre Ordensdoktrin immer mehr
zu A"erbreiten und emporzubringen. Sie hatten damit schon
viel Glück gehabt, als sie im 16. Jahrhundert einen mächtigen
Bundesgenossen an der Gesellschaft Jesu fanden, die alles
mitmachte und beförderte, was zur Glorifizierung der Madonna
diente, weil sie dadurch das frömmelnde Volk, besonders das

Frauengeschlecht, für sich gewann. So ging es weiter, bis 1854
das einzigartige Ereignis eintrat, dass Pius IX. die Schulmeinung
von der unbefleckten Empfängnis für die ganze Kirche zum
Dogma „erhob" und erklärte, dass jeder, der nicht daran
festhalte, vom christlichen Glauben abgefallen sei.

Minder feierliche Lehrentscheidungen Avurden im Mittelalter

von den päpstlichen Behörden getroffen ohne Umfrage bei
den Bischöfen, weil dies namentlich bei den damaligen
Verkehrsmitteln zu umständlich gewesen Aväre. Aber A"on dem

Papste bestätigt, galten sie als allgemein verbindlich und unwider-
ruflich. So war die päpstliche Unfehlbarkeit \Torbereitet und
eingeleitet. Ohne die Mönchsherrschaft in der Kirche hätte
niemand daran gedacht. Nun aber fehlte es weder an den
treibenden Mächten, noch an den Mitteln der Verbreitung unter
die Arölker. Es bedurfte nur noch eines gewaltigen Anstosses,
und die altkirchlichen Glaubensprinzipien waren in Arergessen-
heit gebracht und ein neues System an die Stelle gesetzt. Das

semper, ubique et ab omnibus wurde und wird nun für falsch
erklärt, die Möglichkeit wird offen gehalten, dass eine
Schulmeinung oder eine ganz moderne Erfindung für eine
Offenbarung ausgegeben wird, die früher, selbst den Aposteln,
unbekannt gewesen sei.

Das alte Glaubensprinzip, welches bis auf Irenäus und
Tertullian zurückging, konnte freilich in der Kirche nicht erlöschen,
weil es sachlich zu tief begründet Avar. Selbst in der Zeit der
Jesuitenherrschaft tönte die Idee der unwandelbaren Über-



— 670 —

lieferung immer nach, und der daraus sich ergebende Satz des

Vincenz von Lerin von dem immer, überall und von allen. Zu
einem Dogma erforderte man in der Kirche den Konsensus,
auch den aller Zeiten, nicht bloss den der Gegenwart. Ganz
übereinstimmend lehren dies z. B. um die Mitte des 16.

Jahrhunderts der Deutsche M. van Aech, Christlicher Bericht, C. 2,
indem er sagt, die Schrift sei zu erklären nach der Deutung
der Väter aller Orten und Zeiten; und der spanische Dominikaner

M. Canus, indem er in Abrede stellt, dass die Kirche neue
Offenbarungen empfange, vielmehr ihr die Pflicht auferlegt, die
Urkunden der Vorzeit zu erforschen (De loc. theol. II, 7). Speciell
spricht er der Lehre ATon der unbefleckten Empfängnis Marias
die Fähigkeit ab, jemals Dogma zu Averden, Aveil sie sich Aveder

aus der Schrift noch aus der Überlieferung beweisen lasse, und
dabei den Grundsatz aufstellt, dass man bezüglich der Dogmen
bei dem consensus patrum zu bleiben habe (1. c. All, 3).

Diese festen Grundsätze Avurden aber in der neuern Zeit
teils Avankend gemacht, teils geradezu umgestossen, namentlich
durch die Scotisten und die Jesuiten. Der sehr gelehrte, aber
eben so unkritische Jesuit Greiser (f 1625) bestreitet nach der
comiiiunior theologorum opinio, class noch neue Offenbarungen an
die ganze Kirche ergingen (Op. VII, 877). Und der Minorit
Dupusquier äussert (Summa theol. Scotist. Patavii 1706, V, 592),
Gott könnte durch den Papst neue AVahrheiten offenbaren, aber
das geschehe in der Regel nicht.

Mit den philosophischen Anschauungen mancher Theologen,
Avie Occam, d'Aillg, Gerson, hing es zusammen, wenn sie meinten,
vieles sei später in der Kirche geoftenbart Avorden, was die
Vorfahren nicht geAvusst hätten.

Dem 16. Jahrhundert aber war es vorbehalten, besonders
im Gegensatz zum Protestantismus, die festen Prinzipien der
alten Kirche zu beseitigen und dogmatische AVillkür an die
Stelle zu setzen. So lautet die 16. These des berüchtigten
Dominikaners Tetzel, die Kirche halte Aieles als katholische
AVahrheiten fest, Avas Aveder in der Bibel stehe, noch von den
altern Lehrern aufgestellt Averde. Desgleichen lehrt Bertholdt
von Chiemsee (Teutsche Theol. XIV, 12), die Kirche finde in
der hl. Schrift Lehren, die bis dahin verborgen geAvesen. Die
Lehre vom Fegfeuer, vom römischen Ablass sei erst nachmals
darin gefunden Avorden. Es könnten noch Aveitere Lehren uns



— 671 —

gegenwärtig ganz verborgen sein, die später darin entdeckt
würden. Der Löwener Theologe Driedo vertritt dieselbe anti-
patristische Anschauung: Die Kirche kann vermöge des in ihr
Avohnenden hl. Geistes lehren, was bis dahin \rerborgen Avar
und zur Wahrheit des Glaubens gehörte, aus der Schrift
stammend oder den apostolischen Traditionen, die uns überliefert
Avurden oder anderweitig geoffenbart worden sind (de translat.
script. II, 3). AViederum : manches ist jetzt durch die hl. Schrift
klar, Avas früher nicht so war, darum jetzt häretisch, was früher
bezAveifelt Averden durfte. Die Kirche hat jetzt entschieden,
dass Maria nach der Geburt Jungfrau geblieben sei, Avovon
nichts in der Schrift steht (de dogmat. varus IX, 1). So hat
die Kirche viele neue Glaubenslehren, die einst aterborgen waren,
ins klare gebracht (1. c. IV, 6). Der Domherr am Lateran
Majoranus (auch im 16. Jahrhundert) A'erweist noch auf andere
Beispiele, um zu dem Ergebnis zu kommen, dass manches noch
nicht definiert sei, Avas es später vielleicht würde. So die
absolute Körperlosigkeit der Engel, die unbefleckte Empfängnis
Marias. Die Apostel hätten nicht geAvusst, ob das Christentum
auch für die Heiden bestimmt sei, bis Petrus die bekannte
Vision gehabt habe. Die xibschaffung des mosaischen Gesetzes
sei den Aposteln verborgen Avorden. Die Frage Avegen der
Ketzertaufe sei offen geblieben bis zu den Päpsten Cornelius
und Stephanus. AA"er noch alles behaupten Avollte, Avas bei
Irenäus, Lactanz, Hilarius, Ambrosius stehe, der sei ein Ketzer
(Clypeus militantis eccl. III, 8).

Am eingehendsten äussert sich in diesem Sinne der
spanische Minorit Alphonsus de Castro (adv. ha?r. I, 2): Wie der
einzelne Mensch wächst in der Erkenntnis, so auch die Kirche,
indem Gott sie täglich vollständiger erleuchtet. Wenn also
das Konzil von Laodicea den Kanon nicht ganz so festsetzte
wie wir, so beweist dies nichts gegen die Richtigkeit der
kirchlichen Lehre. Im Anfang der Kirche Avar, die Apostel
ausgenommen, nur wenig Licht A'orhanden. AAir spätere wissen
Aiel mehr. Darum darf man nach erfolgter Definition nicht
mehr ZAveifeln über Dinge, die früher bezAveifelt Averden durften.
So ZAveifelten früher einige, ob das Buch der AATeisheit von
Salomo verfasst sei, andere, ob Tobias oder Judith kanonisch
seien, andere, ob der Hebräerbrief von Paulus stamme, oder ob

der Jakobusbrief ATon diesem geschrieben Avorden, andere hin-



— 672 —

sichtlich der xApokalypse. Jetzt dürfe man daran nicht mehr
zAveifeln, weil die Kirche später, vom göttlichen Geiste mehr
erleuchtet, die genannten Bücher besser beurteilt habe. Die
päpstlichen Dekretalen seien aber der Bibel nicht gleichzustellen,

indem sie noch unter den Konzilsdekreten ständen, wie
wenigstens die bessere Meinung laute. 1,5: AVas nicht aus der
hl. Schrift bewiesen Averden könne, sei nur aus der Überlieferung

der Gesamtkirche zu ermitteln. Solche Überlieferungen
oder Definitionen, Avenn sie auch biblisch nicht zu belegen seien,
hätten doch dieselbe Autorität vrie die Bibel. Woher AAisse man
denn sonst, dass die Aier Evangelien echt seien, und so vieles
andere

Hier stehen sich also zwei sich vridersprechende dogmatische

Anschauungen gegenüber: Die altkirchliche und die

mittelalterlich-moderne, namentlich von den Jesuiten gepflegte,
die für ein Dogma den Konsensus der ganzen Kirche aller
Orten und Zeiten nicht mehr verlangte und damit die Unver-
änderlichkeit der Lehre, d. h. also das AA7esen der Offenbarung
preisgegeben hatte zu gunsten hierarchischer Willkür.

Kann es Avundernehmen, dass nach dem Afrikanischen
Konzil diese unkirchliche Auffassung die üppigsten Blüten trieb
und man den in früherer Zeit so gepriesenen Satz des semper,
ubique et ab omnibus geradezu für falsch erklärt?

J. Laxgen in Bonn.


	Das antike und das moderne Glaubensprinzip

