Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Das antike und das moderne Glaubensprinzip
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS ANTIKE

UND DAS

MODERNE GLAUBENSPRINZIP.

Eine Religion in ihrer ersten Bliitezeit hat keine Dog-
matik. Thre Dogmatik entsteht erst, wenn man ihre Lehren
in ein System bringt. Christus war weder Professor der christ-
lichen Dogmatik, noch hat er Schriften hinterlassen, in denen
er sich systematisch iiber seine Lehren verbreitete. Der erste
Dogmatiker des Christentums ist der Apostel Paulus gewesen,
der aber auch nur die grossen Grundideen desselben bear-
beitete, welche in der apostolischen Zeit die brennenden Fragen
bildeten. Ein vollstindiges System der christlichen Theologie
zu liefern, kam ihm nicht in den Sinn.

Die ersten, welche heidnische, jiidische und christliche
Elemente zu einem System zu verarbeiten suchten, waren die
Gnostiker, welche auch die iltesten Kommentatoren neutesta-
mentlicher Schriften, speciell des Johannesevangeliums gewesen
sind. Sie provozierten den Gegensatz in dem christlichen
Lehrsystem. Lange Zeit wogte der Kampf zwischen beiden
Systemen; namentlich Kleinasien schwebte in Gefahr, gnostisch
statt christlich zu werden. Da war es vor allem nétig, die
Entscheidung subjektivem, triigerischem Ermessen zu entziehen
und auf festen, unwandelbaren Boden zu verpflanzen. Jetzt
bedurfte man einer Glaubensregel, nach der man den wahren
christlichen Glauben von dem willkiirlich spéiter erfundenen
zu unterscheiden vermochte. Welche andere konnte dies sein,
als die apostolische Lehrverkiindigung, die sich als die gott-
liche Offenbarung an die ganze Menschheit einfithrte? In diesem
ihrem Charakter lag es begriindet, dass nichts hinzuzufiigen
und nichts davon abzuziehen war, weil kein Mensch {iber
oottliche Mitteilungen Gewalt hat.



— 666 —

So einfach blieb denn auch die christliche Dogmatik, bis
man Spekulationen griechischer Philosophen mit derselben ver-
band. Seit der konstantinischen Zeit wurde es schwieriger, die
theologische Schulweisheit von der geoffenbarten Lehre zu
unterscheiden. Aber man blieb sich doch immer bewusst, dass
menschliche Gedanken den géttlichen Geheimnissen nicht gleich-
geachtet werden dirften, selbst wenn man sie fiir richtig hielt.
Man fand sich darum auch nicht Kkirchlich gebunden durch
irgend welche dogmatische Spekulationen. Nur die einfachen
apostolischen Lehren durfte man nicht verletzen, wenn man
ein Christ bleiben wollte, gleichgtiltig, welcher Schule oder
Richtung man angehorte. So ging es durch die grossen und
langwierigen dogmatischen Kiampfe der byzantinischen Zeit
hindurch, ohne dass Verketzerungen im spitern Sinne statt-
gefunden hitten. Wer den Versuch gemacht hiitte, jemand zu
verketzern, der von der Lehre der Kirche nicht abwich, wire
selbst als Ketzer gebrandmarkt worden, weil er eine neue, also
verkehrte Kirchenlehre aufbringen wollte.

Erst als im Abendland die verschiedenen Modnchsschulen
entstanden, von denen die eine die andere zu liberbieten
trachtete, begann die gegenseitige dogmatische Verkleinerungs-
sucht, also die Verketzerung iippig ins Kraut zu schiessen, in-
dem die wissenschaftlichen Fragen mehr in den Hintergrund
traten und es sich hauptsichlich darum handelte, wer kirch-
lich der Sieger blieb. Das brachte Ansehen, eintrigliche
Stellen, reiche Stiftungen, tiberhatpt irdischen Gewinn in jeder
Beziehung. Der Orient hat die abendlindische Verketzerungs-
sucht wegen kleinlicher Unterschiede in der theologischen
Spekulation nicht gekannt, weil ihm zahlreiche, miteinander
streitende Monchsorden fremd blieben.

Den Hohepunkt erreichte naturgemiss dieses drgerliche
Treiben, als in massloser Herrschsucht Ein Orden den ganzen
Einfluss tiber die kirchliche Lehre an sich reissen und nichts
anderes neben sich dulden wollte. Uber die iussern Gewalt-
mittel der Dominikaner bei der Inquisition verfiigten die Jesuiten
nicht; aber ihre Intriguen in der Verfolgung ihrer Gegner
reichten weiter und verbreiteten womdglich mehr Unheil als
die Marterwerkzeuge jener. Zeugen hiervon sind die Siege, die
sie im Laufe der Zeit tiber den weit miichtigern, iltern Bettel-
orden davontrugen.



s BB =

Sobald aber einmal die Bahn der Verketzerung beschritten
war, wurden auch die dogmatischen Prinzipien erweitert. Man
blieb nicht bei der Lehreinfachheit der alten Kirche stehen,
sondern dehnte den Begriff der Offenbarung auf eine Menge
von Dingen aus, mit denen die Viiter sich entweder gar nicht
beschéaftigt oder die sie dem beliebigen Daflirhalten eines jeden
Gberlassen hatten. Die Apostellehre gentigte nicht mehr fir
die Dogmatik, das Neue Testament galt nicht mehr als die
einzige GGlaubensquelle, ausreichend fiir alles, was notwendig
zu wissen zum Seelenheile war, und nur durch die Tradition
erliutert und bestitigt wurde, sondern es gab nun vermeint-
liche Heilswahrheiten, die gar nicht in der Bibel standen, zu
deren Kenntnis man der Tradition bedurfte als nicht bloss einer
erliiuternden, sondern auch ergidnzenden zweiten Quelle. Diese
Quelle schuf man sich erst im Mittelalter, welches tiberhaupt
das Prinzip der Unveriinderlichkeit der Lehre nicht festhielt.
Dass Schulmeinungen zu Dogmen ,erhoben“ werden koénnten,
war eine der alten Kirche fremde, ganz neue Entdeckung.

Es konnte nicht fehlen, dass man fir diese erweiterte Dog-
matik auch neue Organe der Feststellung bedurfte. Bendotigte
man in alter Zeit zur Fixierung bestrittener Dogmen grosser
Synoden, oder gar des gewaltigen Apparates okumenischer
Konzilien, so war dies bei dem ausgedehnten Offenbarungs-
begriff nicht angéngig. Man musste die dogmatische Prozedur
vereinfachen. Die romische Kurie vertrat das allgemeine
Konzil, und was sie mit dem Papst entschied, galt als mass-
gebend fir die ganze Kirche.

Aber dem jesuitischen Absolutismus gentigte diese Verein-
fachung noch nicht. Der Eine Papst liess sich leichter beein-
flussen, als eine vielkopfige Behorde mit vielen Sinnen. So
spitzte sich die Entwicklung immer mehr monarchisch zu, bis
das in der alten Kirche ganz unbekannte System des dogma-
tischen Mechanismus auf dem vatikanischen Konzil vom Papste
selbst gekront wurde,

Um die Ubersichtlichkeit nicht zu storen, haben wir keine
Beweisstellen beigefiigt. Wir wollen dies aber nun nachtrig-
lich thun in einer Zusammenstellung, welche dic verschiedenen
dogmatischen Perioden drastisch wird hervortreten lassen.

Als Vorbild fiir die Glaubensbekenntnisse galt in der dltesten
Zeit der Ausspruch des Apostels Paulus (Gal. 1, 8): Wenn wir



— 668 —

oder ein Engel vom Himmel euch anders predigen wiirden, als
wir euch gepredigt haben, so sei er verflucht. Die miindliche
Predigt der apostolischen Zeit verwandelte sich spiter in die
schriftliche, wie sie im Neuen Testament niedergelegt war.
Dass die Kirchenviiter dies so verstanden und in diesem Sinne
die Sufficienz der Bibel lehrten, welche nach der Norm der
Vorfahren erklirt werden miisse, habe ich vorlingst durch viele
Beweisstellen nachgewiesen (Die Kirchenviiter und das Neue
Testament, Bonn 1874, S. 4 fI.).

Hieraus erhellt aber auch, wie sehr Vincenz von Lerin im
Rechte ist mit seiner Forderung des dogmatischen Konsensus.
Die apostolische Predigt, die Lehre des Neuen Testaments, die
ibereinstimmende Uberlieferung der Viiter decken sich hin-
sichtlich der Dogmen. Man hat allerdings an scheinbar wider-
sprechende Thatsachen erinnert. Das auffallendste Beispiel
dieser Art soll die Liehre von der Gottheit Christi sein. Lange
vor dem Arianismus soll dieselbe in der Kirche vielfach bestritten
worden sein, ein Konsensus also in dieser Fundamentalfrage
nicht existiert haben, bis durch den Eifer des Athanasius die
Schulmeinung des duooigive zum Dogma erhoben* worden sei,
Allein es ist nur scheinbar so. Denn als Arius mit der Lehre
von der Geschopflichkeit des Logos auftrat, erhob sich beinahe
die ganze Kirche gegen ihn. Kontrovers war bis dahin nur
gewesen, ob der Sohn dem Vater gleichwesentlich oder nur
vesensidhnlich sei, dem Vater untergeordnet, aber doch gott-
licher Natur. 2Man stritt also nur um cine dialektische, nicht
eigentlich um eine dogmatische Frage, weil man die Gottheit
des Sohnes nicht leugnen wollte. Klarheit kam erst durch das
ouooreios in die Sache; aber die frithern Subordinationisten
diirfen durchaus nicht mit den Arianern auf Eine Linie gebracht
werden, welche eine neue Lehre {iber den Logos ersannen,
wahrend jene iiber seine Gottheit nur dialektisch unklar dachten.
Das war also etwas ganz anderes, als die .Erhebung® der
Schulmeinung der Gottheit Christi zum Dogma. Etwas so Un-
geheuerliches kannte man damals noch nicht.

Dies kam erst auf, als die Theologie in die Hénde der
abendlindischen Mdnche geriet. Das bekannteste Beispiel dieser
Art ist die Lehre von der unbefleckten Empfiangnis Marias.
Niemand in der alten Kirche kam diese Spitzfindigkeit in
den Sinn. Man begniigte sich mit den namentlich im Orient



— 669 —

iiberschwenglichsten Lobeserhebungen der jungfriulichen Rein-
heit der Gottesmutter, ohne dabei an die Bewahrung vor der
Erbstinde zu denken. Aber in der Zeit der Scholastik fingen
die Monche auch dariiber zu spekulieren an, wie weit die Rein-
heit, resp. die Freiheit von der Stinde sich bei Maria erstrecke.
Und wahrend nun die Franziskaner hierfiir gar keine Grenze
annahmen, kannten die Dominikaner doch nur Einen absolut
stindelosen Menschen, den Gottmenschen Jesus Christus. Die
Franziskaner ruhten aber nicht, ihre Ordensdoktrin immer mehr
zu verbreiten und emporzubringen. Sie hatten damit schon
viel Gliick gehabt, als sie im 16. Jahrhundert einen michtigen
Bundesgenossen an der Gesellschaft Jesu fanden, die alles mit-
machte und beforderte, was zur Glorifizierung der Madonna
diente, weil sie dadurch das fréommelnde Volk, besonders das
Frauengeschlecht, fir sich gewann. So ging es weiter, bis 1854
das einzigartige Ereignis eintrat, dass Pius IX. die Schulmeinung
von der unbefleckten Empfingnis fiir die ganze Kirche zum
Dogma ,erhob“ und erklirte, dass jeder, der nicht daran fest-
halte, vom christlichen Glauben abgefallen sei.

Minder feierliche Lehrentscheidungen wurden im DMittel-
alter von den pépstlichen Behorden getroffen ohne Umfrage bei
den Bischofen, weil dies namentlich bei den damaligen Ver-
kehrsmitteln zu umstdandlich gewesen wire. Aber von dem
Papste bestiitigt, galten sie als allgemein verbindlich und unwider-
ruflich. So war die pépstliche Unfehlbarkeit vorbereitet und
eingeleitet. Ohne die Monchsherrschaft in der Kirche hitte
niemand daran gedacht. Nun aber fehlte es weder an den
treibenden Méachten, noch an den Mitteln der Verbreitung unter
die Volker. Es bedurfte nur noch eines gewaltigen Anstosses,
und die altkirchlichen Glaubensprinzipien waren in Vergessen-
heit gebracht und ein neues System an die Stelle gesetzt. Das
semper, ubique et ab omnibus wurde und wird nun fiir falsch
erklirt, die Moglichkeit wird offen gehalten, dass eine Schul-
meinung oder eine ganz moderne Erfindung fiir eine Offen-
barung ausgegeben wird, die friither, selbst den Aposteln, un-
bekannt gewesen sel.

Das alte Glaubensprinzip, welches bis auf Irenius und Ter-
tullian zurtickging, konnte freilich in der Kirche nicht erléscheun,
weil es sachlich zu tief begriindet war. Selbstin der Zeit der
Jesuitenherrschaft ténte die Idee der unwandelbaren Uber-



— 670 —

lieferung immer nach, und der daraus sich ergebende Satz des
Vincenz von Lerin von dem immer, iiberall und von allen. Zu
einem Dogma erforderte man in der Kirche den Konsensus,
auch den aller Zeiten, nicht bloss den der Gegenwart. Ganz
tibereinstimmend lehren dies z. B. um die Mitte des 16. Jahr-
hunderts der Deutsche . wan Aech, Christlicher Bericht, C. 2,
indem er sagt, die Schrift sei zu erkliren nach der Deutung
der Viiter aller Orten und Zeiten; und der spanische Domini-
kaner #. Canus, indem er in Abrede stellt, dass die Kirche neue
Offenbarungen empfange, vielmehr ihr die Pfticht auferlegt, die
Urkunden der Vorzeit zu erforschen (De loc. theol. 11, 7). Speciell
spricht er der Lehre von der unbefleckten Empfingnis Marias
die Fiithigkeit ab, jemals Dogma zu werden, weil sie sich weder
aus der Schrift noch aus der Uberlieferung beweisen lasse, und
dabei den Grundsatz aufstellt, dass man bezliglich der Dogmen
bei dem consensus patrum zu bleiben habe (L. ¢. VII, 3).

Diese festen Grundsiitze wurden aber in der neuern Zeit
teils wankend gemacht, teils geradezu umgestossen, namentlich
durch die Scotisten und die Jesuiten. Der sehr gelehrte, aber
eben so unkritische Jesuit Grefser (¢ 1625) bestreitet nach der
commmunior theologorum opinio, dass noch neue Offenbarungen an
die ganze Kirche ergingen (Op. VII, 877). Und der Minorit
Dupasquier dussert (Summa thecl. Scotist, Patavii 1706, V, 592),
Gott konnte durch den Papst neue Wahrheiten offenbaren, aber
das geschehe in der Regel nicht.

Mit den philosophischen Anschauwungen mancher Theologen,
wie Occam, d 4dilly, Gerson, hing es zusammen, wenn sie meinten,
vieles sei spiiter in der Kirche geoffenbart worden, was die
Vorfahren nicht gewusst hitten.

Dem 16. Jahrhundert aber war es vorbehalten, besenders
im Gegensatz zum Protestantismus, die festen Prinzipien der
alten Kirche zu beseitigen und dogmatische Willkiir an die
Stelle zu setzen. So lautet die 16. These des beriichtigten
Dominikaners Zefzel, die Kirche halte vieles als katholische
Wahrheiten fest, was weder in der Bibel stehe, noch von den
altern Lehrern aufgestellt werde. Desgleichen lehrt Bertholdt
von Chiemsee (Teutsche Theol. X1V, 12), die Kirche finde in
der hl. Schrift Lehren, die bis dahin verborgen gewesen. Die
Lehre vom Fegfeuer, vom romischen Ablass sei erst nachmals
darin gefunden worden. Es konnten noch weitere Lehren uns



— 671 —

gegenwiirtic ganz verborgen sein, die spiiter darin entdeckt
wiirden. Der Lowener Theologe Driedo vertritt dieselbe anti-
patristische Anschauung: Die Kirche kann vermoge des in ihr
wohnenden hl. Geistes lehren, was bis dahin verborgen war
und zur Wahrheit des Glaubens gehorte, aus der Schrift stam-
mend oder den apostolischen Traditionen, die uns {berliefert
wurden oder anderweitig geoffenbart worden sind (de translat.
script. IT, 3). Wiederum : manches ist jetzt durch die hl. Schrift
klar, was friher nicht so war, darum jetzt hiiretisch, was friither
bezweifelt werden durfte. Die Kirche hat jetzt entschieden,
dass Maria nach der Geburt Jungfrau geblieben sei, wovon
nichts in der Schrift steht (de dogmat. variis IX, 1). So hat
die Kirche viele neue Glaubenslehren, die cinst verborgen waren,
ins klare gebracht (1. c. IV, 6). Der Domherr am Lateran
Majoranus (auch im 16. Jahrhundert) verweist noch auf andere
Beispiele, um zu dem Ergebnis zu kommen, dass manches noch
nicht definiert sei, was es spiiter vielleicht wiirde. So die ab-
solute Korperlosigkeit der Engel, die unbefleckte Empfiingnis
Marias. Die Apostel hitten nicht gewusst, ob das Christentum
auch fiir die Heiden bestimmt sei, bis Petrus die bekannte
Vision gehabt habe. Die Abschaffung des mosaischen Gesetzes
sei den Aposteln verborgen worden. Die Frage wegen der
Ketzertaufe sei offen geblieben bis zu den Péapsten Cornelius
und Stephanus. Wer noch alles behaupten wollte, was bei
Irendus, Lactanz, Hilarius, Ambrosius stehe, der sei ein Ketzer
(Clypeus militantis eccl. III, 8).

Am eingehendsten #ussert sich in diesem Sinne der spa-
nische Minorit dlphonsus de Castro (adv. heer. I, 2): Wie der ein-
zelne Mensch wichst in der Erkenntnis, so auch die Kirche,
indem Gott sie taglich vollstindiger erleuchtet. Wenn also
das Konzil von Laodicea den Kanon nicht ganz so festsetzte
wie wir, so beweist dies nichts gegen die Richtigkeit der kirch-
lichen Lehre. Im Anfang der Kirche war, die Apostel aus-
genommen, nur wenig Licht vorhanden. Wir spiitere wissen
viel mehr. Darum darf man nach erfolgter Definition nicht
mehr zweifeln iiber Dinge, die frither bezweifelt werden durften.
So zweifelten frither einige, ob das Buch der Weisheit von
Salomo verfasst sei, andere, ob Tobias oder Judith kanonisch
seien, andere, ob der Hebrierbrief von Paulus stamme, oder ob
der Jakobusbrief von diesem geschrieben worden, andere hin-



— 672 —

sichtlich der Apokalypse. Jetzt diirfe man daran nicht mehr
zweifeln, weil die Kirche spiiter, vom gottlichen Geiste mehr
erleuchtet, die genannten Biicher besser beurteilt habe. Die
pipstlichen Dekretalen seien aber der Bibel nicht gleichzu-
stellen, indem sie noch unter den Konzilsdekreten stinden, wie
wenigstens die bessere Meinung laute. I, 5: Was nicht aus der
hl. Schrift bewiesen werden konne, sei nur aus der Uberliefe-
rung der Gesamtkirche zu ermitteln. Solche Uberlieferungen
oder Definitionen, wenn sie auch biblisch nicht zu belegen seien,
hitten doch dieselbe Autoritiit wie die Bibel. Woher wisse man
denn sonst, dass die vier Evangelien echt seien, und so vieles
andere?

Hier stehen sich also zwei sich widersprechende dogma-
tische Anschauungen gegeniiber: Die altkirchliche und die
mittelalterlich-moderne, namentlich von den Jesuiten gepflegte,
die fir ein Dogma den Konsensus der ganzen Kirche aller
Orten und Zeiten nicht mehr verlangte und damit die Unver-
dinderlichkeit der Lehre, d. h. also das Wesen der Offenbarung
preisgegeben hatte zu gunsten hierarchischer Willkir.

Kann es wundernehmen, dass nach dem vatikanischen
Konzil diese unkirchliche Auffassung die tippigsten Bliiten trieb
und man den in fritherer Zeit so gepriesenen Satz des semper,
ubique et ab omnibus geradezu fiir falsch erklart?

J. LANGEN in Bonn.




	Das antike und das moderne Glaubensprinzip

