
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Vom Sakrament der Busse

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403487

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403487
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 646

VOM SAKRAMENT DER BUSSE.

G. Ch. Lea, L. LL. D., A History of Auricular Confession and Indulgences
in the Latin Church, 3 a-o1s., London, Swan Sonnenschein & Co., 1896.

Professor Kraus beruft sich in den Abhandlungen über
das heilige Jahr, die er in der „Beilage zur Allgemeinen Zeitung"
(Februar bis Juli 1900) erscheinen liess, wiederholt auf das
oben angeführte umfangreiche AA7erk. Das geschieht immer in
zustimmendem Sinn. Daher lag die Vermutung nahe, Lea sei
ein hervorragender römischkatholischer Theologe. In dieser
Meinung liess ich mir das Werk kommen, um auf Grund
desselben die Resultate, zu denen ich in meinen Studien über die
Ohrenbeichte gelangt Avar, und die ich im Jahr 1880 in einem
Hirtenbrief und einigen damit in Verbindung stehenden
Aufsätzen veröffentlicht habe, einer neuen Prüfung zu unterAverfen.
Zu meiner unangenehmen Überraschung musste ich aber nun
sogleich erkennen, class die von dem berühmten Freiburger
Kirchenhistoriker angerufene Autorität kein römischer Theologe,
sondern ein kritischer Forscher sei, dessen kirchliche
Zugehörigkeit mir unbekannt ist. Lea wohnt in Philadelphia. Er
ist ein Gelehrter, der über grosses AVissen verfügt und in dem

ATorliegenden AVerk die Geschichte der Ohrenbeichte und der
Ablässe mit einer Ausführlichkeit behandelt hat Avie keiner
\*or ihm. Über die AVichtigkeit des Gegenstandes sagt er in
der Arorrede: „Vermittelst des Beichtstuhls, des Bruderschafts-
und AblassAvesens ist che unvergleichliche Organisation der
lateinischen Kirche befähigt, im Vatikan eine grössere Macht
zu konzentrieren, als je zuvor in menschliche Hände gelegt
war."

Die Kritik, die Lea in den ZAvei ersten Bänden seines
Werkes an dem Beichtinstitut der römischkatholischen Kirche



— 647 —

übt, läuft aber leider darauf hinaus, dass es nach der Lehre
des Neuen Testamentes und nach den Anschauungen und
Übungen der alten Kirche überhaupt kein Sakrament der
Busse gebe. Das halte ich nicht für richtig; aber Lea hat
allerdings unwiderleglich dargethan, dass die Ohrenbeichte
der römischen Kirche eine verhältnismässig späte Einrichtung
ist. Ich kann hier nur einige der Avichtigsten Punkte erörtern.

1. Biblische Begründung des Sakramentes der Busse. — Lea
macht (I, 168 ff.) auf die merkAvürdige Erscheinung aufmerksam,

dass die Scholastiker in der heiligen Schrift keine BeAveise

für die göttliche Einsetzung der Beichte zu finden Arermochten.
AVährend sich Hugo \Ton St. Viktor (f 1141) und Petrus Loni-
bardus (f 1160) auf Vernunftgründe beschränken, ist Alexander
ATon Haies (f 1245) der Meinung, das Fehlen einer bezüglichen
göttlichen Vorschrift sei ein Zeichen ciafür, class die Beichte
eine freiAvillige sein müsse. BonaA^entura (f 1274) hingegen
meint, Christus habe die Anordnung der Beichte den Aposteln
überlassen, kann aber auch die apostolische Einsetzung nur
vermuten. Thomas von Aquin (f 1274) lehrt allerdings, class

die Beichte göttlicher Einsetzung sei, kann sich aber dafür
nur auf den übernatürlichen Charakter der Sakramente im
allgemeinen berufen; er setzt voraus, was er beweisen sollte.
Ähnlich argumentierten die Scotisten. ObwTohl sich vor dem
IV. Laterankonzil (1215) keine kirchliche Vorschrift nachweisen
lasse, nach welcher die Gläubigen zur Beichte A^erpflichtet
seien, so müsse doch angenommen werden, dass diese
Verpflichtung auf göttlicher Anordnung beruhe, denn sonst würde
die Kirche ihren Kindern niemals eine so schwere Last
aufgelegt haben. (Die Belegstellen möge man bei Lea a. a. O.

nachsehen.)
Nach der Lateransynode, die allen Gläubigen zur Pflicht

machte, jährlich Avenigstens einmal zu beichten, bemühten sich
die Bischöfe allerdings, dieses Kirchengebot biblisch zu
rechtfertigen. Sie thaten das in einer AVeise, die zur Voraussetzung
hat, dass man bisher von einer solchen Verpflichtung nichts
Avusste. Lea giebt an, auf welche Schriftstellen sich fortan die
Bischöfe und Theologen zu berufen pflegten und bis heute
berufen. Man erinnert an Matth. 3, 6 : „Und Hessen sich von
ihm (Johannes) taufen im Jordan und bekannten ihre Sünden",



— 648 —

und an Apg. 19, 18: „Viele von denen, die (in Ephesus) gläubig
geworden waren, kamen und bekannten und erzählten ihre
Thaten." Daraus lässt sich natürlich in Bezug auf solche, die
durch die hl. Taufe Sündenvergebung erlangt haben und
Mitglieder der christlichen Kirche sind, keine Verpflichtung zur
Beichte herleiten. Beachtenswerter ist die Weisung, die Jesus
den geheilten Aussätzigen giebt, sich den Priestern zu zeigen
(Luk. 5, 14; 17, 14). Wenn man diese Weisung auf das
Busssakrament anwendet, so lässt sich namentlich die Wahrheit
veranschaulichen, dass derselbe Heiland, der die an ihn Glaubenden
vom Aussatz befreit hat, auch die Sünde nachlässt, Avährend
der Priester festzustellen hat, was durch Christi Gnade bereits
Thatsache geAvorden ist. Allein diese Feststellung ist keine
priesterliche Absolution, und eine typische Handlung lässt sich
erst dann zur Beleuchtung einer Sache beiziehen, wenn an der
Sache selbst nicht zu zweifeln ist.

Zur biblischen Rechtfertigung des Busssakramentes
geeigneter, wenn auch für sich allein nicht ausreichend, scheinen
mir die Schriftworte I. Joh, 1, 9 und Jak. 5, 16 zu sein.
Unzweifelhaft ist nämlich die Mahnung des Apostels Johannes, |

sich nicht für gerecht zu halten, sondern die Sünde reumütig!
zu bekennen, an Christgläubige gerichtet, und nichts hindert,

'

dabei auch an ein Bekenntnis in der Gemeindeversammlung
zu denken. Auf jeden Fall betrachtet der Apostel das von
ihm empfohlene Bekenntnis nicht bloss als eine asketische
Übung ohne zuverlässigen religiösen Gewinn, sondern als ein
Mittel zur Erlangung göttlicher Gnade ; denn Gott ist „treu und
gerecht, dass er uns die Sünden vergiebt und uns reinigt von
jeglicher Ungerechtigkeit". Von einer gemeinschaftlichen'
Bussanclacht muss es A'erstanden werden, wenn der Apostel
Jakobus die Mahnung giebt, „einander die Sünden zu bekennen
und für einander zu beten". Dass als Teilnehmer an solcher
Bussanclacht namentlich auch die nosaßersooi rijç sxxXrpiaq, zu
denken sind, zeigt der Zusammenhang. Mit s^ofxoXoysiad-s ovv
wird ja die Mahnung aus der V. 15 gelehrten Wahrheit
gefolgert, dass „das Gebet des Glaubens hilft" und zur
Sündenvergebung führt; das Gebet des Glaubens ist aber nach V. 14

in erster Linie Pflicht und Aufgabe der Presbyter. Immerhin
ist die Mahnung, „einander die Sünde zu bekennen und für
einander zu beten", an die ganze Gemeinde gerichtet und lässt



— 649 —

sich daher zur Rechtfertigung der römischkatholischen
Ohrenbeichte nicht verwerten.

Lea geht jedoch Aiel Aveiter und bestreitet, dass überhaupt
der „Kirche" eine Gewalt, Sünden zu vergeben, Arerliehen sei.
Er identifiziert nach heutiger römischer Terminologie „Kirche"
mit Priesterschaft und ist der Meinung: „die ersten Christen
wären in sprachloses Erstaunen geraten ob der Arorgabe, dass
Gott einem jeden fehlerhaften und unwissenden Menschen,
der durch Gunst oder Kauf die Ordination erlangt, eine so
übermenschliche Gewalt verleihe. Dass eine solche Anmassung
von Europa, selbst im dunkeln Mittelalter, hingenommen wurde,
würde unglaublich sein, wenn es nicht Thatsache wäre" (I, 108).
Daher findet Lea auch in den Stellen Matth. 16, 19; 18, 18;
Joh. 20, 22—'23 keine Rechtfertigung des Busssakraments.
Leider geht er aber darüber mit einigen oberflächlichen
Bemerkungen hinweg. Er hält es für gleichgültig, welche GeAvalt

an den citierten Stellen den Aposteln übertragen worden sei;
die Gewalt habe auf jeden Fall nach der Anschauung der
apostolischen Kirche nur persönlich den Männern gegolten, die
Christus als seine unmittelbaren Stellvertreter ausgewählt hatte ;

zur Zeit der Abfassung der Evangelien sei man noch der
Meinung gewesen, dass die Apostel überhaupt keine Nachfolger
haben würden, da ja das Ende der AVeit unmittelbar bevorstehe.

Daher könne an den angegebenen Stellen von der
Einsetzung eines bleibenden Bussinstitutes unmöglich die Rede
sein. Allein mit diesem Argument liesse sich auch „beAveisen",
dass Taufe und Eucharistie nach Christi Absicht ebenfalls nicht
als Sakramente der Kirche anzusehen seien. Die eschatologischen
Vorstellungen des apostolischen Zeitalters kommen hier gar
nicht in Betracht; je näher man sich das AVeltende dachte,
desto weniger konnte man daran zweifeln, dass die Gebote des
Herrn Gültigkeit hätten „bis ans Ende der AVeit". In Frage
kommt einzig und allein, ob sich eine Übung auf Christi
Wort stützen lasse oder nicht. AVenn aber Leas Meinung
richtig wäre, dass es sich an den citierten Stellen um eine
den Aposteln persönlich verliehene Gewalt handle, so AAiirde
sich auch wenig dagegen sagen lassen, dass die römische
Theologie den Klerus überhaupt als besondere Kaste den
Gläubigen gegenüberstellt und den Priester wieder zum Mittler
zwischen Gott und Menschen macht. Dass das eine falsche



—¦ 650 —

Anschauung ist, ergiebt sich auch aus den Worten des Herrn,
die für die göttliche Einsetzung des Busssakramentes in Anspruch
genommen werden können.

In meinem Aufsatz über die „Sendungsworte des
auferstandenen Christus an seine Jünger" (vgl. vorige Nummer
dieser Zeitschrift) glaube ich genügend dargethan zu haben,
class sich der Ausspruch Joh. 20, 21—23 nicht speciell auf die

Beichte, sondern auf die ganze Mission bezieht, die Jesus seinen
Jüngern übertragen hat. Lea Avar um so mehr verpflichtet,
wenigstens diese Stelle näher zur erörtern, je bestimmter die
römische Kirche gerade hier die göttliche Einsetzung der
Ohrenbeichte findet. Das Konzil ATon Trient hat (Sess. 14, can. 3

de sacram. pœnit.) das Dogma erlassen : Si quis dixerit, Acerba

ilia Domini Salvatoris : Accipite spiritum sanctum non esse

intelligenda de potestate remittendi et retinendi peccata in
sacramento pœnitentiœ, sicut ecclesia catholica ab initio semper
intellexit, detorserit autem, contra institutionem hujus sacramenti,

ad auctoritatem prœdicandi cvangelium: anathema sit.
Danach macht sich jeder römische Theologe der Häresie
schuldig, der, möchte er auch im übrigen am Busssakrament
festhalten, in dem A'on Johannes überlieferten Sendtmgswort
nicht eine Beichtvorschrift, sondern die Apostclweihe findet.
Natürlich schliesst diese AA'eihe nicht bloss den Auftrag, das

Evangelium zu predigen, in sich, Avie das Trienter Konzil
seinen Gegnern unterschiebt, sondern gleichzeitig die
Vollmacht zu jeder heiligen Handlung, durch die nach Christi
Anordnung den Gläubigen die Erlösung aus dem Zustand der
Sünde zugesichert wird. Zu diesen heiligen Handlungen gehört
in erster Linie die Taufe. Sofern es nach Christi Anordnung
auch ein Busssakrament giebt, muss auch dieses zu den

Mitteln gerechnet Averden, mit Avelchen die Jünger des Herrn
das ihnen aufgetragene Sündenvergeben zu vollziehen haben.
Aber eine Einsetzung der Beichte kann aus der Stelle
Joh. 20, 21—23 schon deswegen nicht gefolgert Averden, Aveil

die AArorte Jesu über die Art, wie das Sündenvergeben zu üben
sei, ja gar nichts enthalten, und Aveil die Kirche „von Anfang
an" diese AVorte nicht speciell von der Beichte, sondern von
der priesterliehen AVeihe verstanden hat. Für letzteres ist schon
allein die Thatsache beweisend, dass die Kirche „von Anfang
an" das accipe spiritimi sanctum als die Avesentliche Form der
Priester- und BischofSAveihe angesehen hat.



— 651 —

Dass die Stelle Matth. 16, 13—20 auf die Beichte Bezug
habe, lehrt heute auch die römische Kirche kaum mehr; sie

braucht die hier mitgeteilten AATorte Christi zur Rechtfertigung
des Primates, der Unfehlbarkeit und Allgewalt des römischen
Papstes. Höchstens wird an die „Schlüsselgewalt" erinnert,
wenn davon die Rede ist, class der Papst die Befugnis habe,
Ablässe zu erteilen, und dass ein Bischof oder Priester nur
dann die zur Lossprechung von Sünden gültige „Jurisdiktion"
besitze, wenn er „in der Gnade und Gemeinschaft des
apostolischen Stuhles" stehe. Darin hat sich eine schwache Spur des

richtigen Verständnisses der angeführten Stelle erhalten. Jesus
redet von der Kirche, die er erbauen werde (pixoâo/irjaco) ; er
denkt sich also die Gemeinschaft seiner Gläubigen als ein
Gebäude, das erst noch zu errichten ist. Dieses Gebäude kommt
dadurch zu stände, dass dei' Glaube, Jesus sei „Christus, der
Sohn des lebendigen Gottes", Anhänger findet. Solchen Glauben
hatte Petrus gewonnen; „nicht Fleisch und Blut hatten
es ihm geoffenbart, sondern der Vater, der in den Himmeln
ist". Darum ist Petrus der erste Christgläubige. Der den
Glauben an Christus bekennende Jünger oder, was auf dasselbe
hinausläuft, der Glaube an Christus wird das Fundament der
Kirche sein. So wahr und zuverlässig ist der vom Apostel
Petrus ausgesprochene Glaube an Christus, dass die auf diesem
Fundament ruhende Kirche stärker sein wird als die
Todespforten. Sobald die Kirche Gestalt und Form annehmen kann,
aaìII der Herr seinem Jünger „die Schlüssel des Himmelreiches
geben". Das „Himmelreich" ist wiederum die als Gebäude
oder Tempel gedachte Kirche, also die Gemeinschaft der
Christgläubigen. AATas aber bedeuten die „Schlüssel" Die Schlüssel
dienen zum Öffnen der Thüren. Im vorliegenden Fall geschieht
das Öffnen der Thüren durch die wirksame Predigt des Glaubens
an Christus. Dass Petrus, der der Erste war, den Glauben an
Christus förmlich auszusprechen, auch der Erste geAvesen sein
werde, der diesen Glauben vor allem A^olke predigte, liesse
sich vermuten, auch wenn es uns die Apostelgeschichte nicht
ausdrücklich meldete. Am Pfingstfest hat er aus der Hand
des Herrn die Schlüssel erhalten und die Thore weit aufgemacht.
Vergi. Apg. 2, 14 ff. Freilich haben dann auch che andern
Jünger von den gleichen Schlüsseln Gebrauch gemacht. Die
Schlüssel aber sind, wie Luk. 11, 52, Schlüssel der Erkenntnis,



— 652 —

hier der Erkenntnis der Messianität Jesu, und die Vollmacht,
diesen Glauben zu predigen. (Lea führt I, 161 ff. eine Menge
ATon Stellen an, die beweisen, dass man noch im Mittelalter
unter den „Schlüsseln" so oder anders die Erkenntnis verstand,
durch die ein Priester befähigt ist, andern den Eingang ins
Himmelreich zu ermöglichen.)

Ist die Deutung der Schlüsselgewalt richtig, so kann auch
kein Zwreifel darüber obwalten, Avas unter dem „Binden" und
„Lösen" zu verstehen sei. Dieses Bild hat hier denselben
Sinn Avie Matth. 18, 18, bezieht sich also auf das Sündenvergeben,

das mit der Predigt des Glaubens an Christus zu
verbinden ist. Einen Kommentar dazu bildet die AntAvort, die der
Apostel Petrus am ersten Pfingstfest denen gab, denen seine

Predigt durchs Herz gegangen Avar und nun fragten : „AVas
sollen wir thun, ihr Männer und Brüder?" Petrus antwortete
bekanntlich nicht gerade, dass sich jeder zur reumütigen
Beichte einfinden und die Lossprechung nachsuchen solle,
sondern er sagte: „Thut Busse und lasse sich ein jeder Aron

euch taufen auf den Namen Jesu Christi zur Vergebung eurer
Sünden" (Apg. 2, 37, 38). „Und noch mit vielen andern AVorten
besclrwor und ermahnte er sie: Lasset euch retten atoii diesem
ATerkehrten Geschlecht." Die Mahnung war nicht fruchtlos.
„Die, Avelche sein AVort annahmen, liessen sich taufen, und es
Avurden an jenem Tage bei dreitausend Seelen hinzugethan"
(V. 40. 41). — Auf diese Weise sind die „Schlüssel" zur
Anwendung gekommen und ist das „Lösen" geübt Avorden. AATas

aber das „Binden" betrifft, so ist das gleichbedeutend mit dem

„Sündenbehalten", Avorüber ich in der schon erwähnten
Abhandlung das Genügende gesagt zu haben glaube.

Ich bin also der Meinung, class sich der Abschnitt
Matth. 16, 13—20 zur biblischen Rechtfertigung der
Sündenvergebung in der Form des Busssakramentes nicht eigne.

Dagegen finde ich im Gegensatz zu Lea Matth. 18, 15—20
den ausreichenden BeAveis dafür, dass der Heiland es nicht
an der nötigen Weisung hat fehlen lassen, Avie Christgläubige
A^ergebung erlangen können, falls sie nach der Aufnahme in
die Kirche wieder gesündigt haben. Man wolle zunächst
beachten, dass sich Jesus hier in die Zeit versetzt, in der die

„Kirche" als organisierte Gemeinschaft der Christgläubigen
dasteht: es ist vom Verhältnis der „Brüder" untereinander



— 653 —

die Rede; für diese „Brüderi- bildet die sxxX-qoia die oberste
Instanz ; die sxxXrjaia besteht aus solchen, die e lg tò bvofia (rov
Xqktiov) avvqyfisvoi sind, und die Missachtung dessen, Avas die
FxxXqaia fordert, hat zur Folge, dass der betreffende „Bruder"
den Genossen gegenüber in die Stellung eines sd-vixóg und
TeXcâvqç gerät, also aus der brüderlichen Gemeinschaft
ausscheidet. Wenn nun überhaupt ein Zweifel darüber bestehen
könnte, Avas nach dem Sprachgebrauch des Neuen Testamentes
unter éxxXi]aia zu verstehen ist, so würde der vorliegende
Abschnitt darüber authentischen Aufschluss geben. Der Ge-
dankenfortschritt : /.istuÇv croi' xal avTov /.lóvor — nuqdXaßs \xsta
osavTov STI, èva rj ovo — elnòv Trj sxxXrjaia — macht gewiss, Avas

schon nach der Etymologie des AVortes selbstverständlich ist,
class man sich unter ixxXi]ola die Versammlung der
Christgläubigen zu denken hat, die sich an einem Orte befinden.
Da die Gemeinde als solche in besondern Fällen eine endgültige
Entscheidung zu treffen hat und die Mitgliedschaft gewisse
Rechte \7erleiht, die man verlieren kann, ist sie als eine
Korporation zu denken, die notwendig auch entsprechende
Organe haben muss. Aber es ist mir unfasslich, dass ein so

gelehrter Mann wie Lea die Organe, die Priesterschaft, mit
der „Kirche" einfach identifizieren kann.

Der „Kirche" weist Jesus die Befugnis zu, im ATorliegenden
Fall in letzter Instanz zu entscheiden. Um was für einen Fall
aber handelt es sich? Der Text lautet: sàv de âf.iaQTTqag 6

ùôeX.qioç aov. Das slg os ist Glosse und A7on Tischendorf mit
Recht gestrichen. Jesus redet also nicht speciell von einer
persönlichen Beleidigung, sondern überhaupt ATon einer
Versündigung, die sich ein Mitgenosse des Gottesreiches zu Schulden
kommen liess, und zwar A7on einer sclrweren Versündigung, die
sich mit der Zugehörigkeit zum Reiche Gottes nicht verträgt,
sondern gebüsst und vergeben werden muss, wenn der Sünder
auch fernerhin als Mitglied der Gemeinde gelten will. Die
Gemeindemitglieder sind in Liebe miteinander verbunden und
fühlen sich füreinander verantwortlich. Sobald daher ein
Bruder Kenntnis davon bekommt, dass sich ein Genosse mit
schwerer Sünde belastet hat, soll er aus freien Stücken
hingehen (vnays) und denselben schonend seines Unrechtes
überführen (è'XsyÇov). Gelingt das, so AAird der Sünder die Missethat
bereuen, und nun das Nötige thun, seine Seele zu entlasten.



— 654 —

Der Bruder hat seinen Genossen wieder gewonnen (èxéQâr,oaç)

— nicht für sich, sondern für das Reich Gottes, dem er
verloren gegangen Avar. AAie das geschehen kann, lehrt der
weitere Verlauf der Unterweisung Jesu. Der Heiland denkt
sich nämlich die Möglichkeit, dass durch die schonende

Zurechtweisung unter vier Augen der Zweck nicht erreicht wird. In
diesem Fall soll der Bruder einen oder zwei, die geeignet sind,
der Zurechtweisung Nachdruck zu verschaffen, ins Einvernehmen
ziehen. Wenn sich Jesus dafür auf die gesetzliche Bestimmung
(Deut. 19, 15) beruft, nach welcher die Richtigkeit einer Aussage

durch zwei oder drei Zeugen die ausreichende Bestätigung
erhält, so beweist das wiederum, dass er geordnete Verhältnisse

im Auge hat und über das ATerfahren Aufschluss geben
will, das sich die organisierte Gemeinde zur Regel machen soll.
Darum hat der Bruder, wenn der Missethäter auch auf die

Mahnung der beigezogenen Zeugen nicht achtet, schliesslich
der Gemeinde selbst von dem A'orkommnis Kenntnis zu geben.
Die Gemeinde wird die Bemühung fortsetzen, den Sünder zur
Einsicht zu bringen, class er Busse zu thun hat. Bleibt auch
das erfolglos, „so sei er dir (gelte er dir) wie der Heide und
der Zöllner". Der Ausdrücke tsXwvai und s&vutoi bedient sich
Jesus auch Matth. 5, 46 und 47, um diejenigen zu bezeichnen,
die nicht zu seinen Gläubigen gehören. Das Verharren in der
Unbussfertigkeit hat also für den Missethäter die Folge, class

er in den Augen des Bruders, der sich zunächst seiner
angenommen hat, aber natürlich damit auch in den Augen der
ganzen Gemeinde, die den A^orhalt als einen begründeten
anerkannt hat, auf die Stufe derjenigen zurücksinkt, die gar keine
Christen sind und an den Segnungen des Gemeindelebens keinen
Anteil haben.

Wenn nun Jesus in solchem Zusammenhange feierlich
erklärt: „Wahrlich, ich sage euch, was ihr auf Erden binden
werdet, soll auch im Himmel gebunden sein, und was ihr auf
Erden lösen werdet, soll auch im Himmel gelöset sein", so
kann doch gar nicht zweifelhaft sein, Avas unter „Binden" und
„Lösen" zu verstehen ist. Es ist ganz gleichgültig, was diese
bildlichen Ausdrücke in anderen Zusammenhang etwa heissen
könnten; hier beziehen sie sich auf das Stmdenbehalten und
Sündenerlassen. Das „Binden" steht voran, weil ja im Vorigen
von einem Sünder die Rede ist, der keine Vergebung sucht



— 655 —

und keine erlangt. Ihm Avird die Sünde aufgebunden; die
Gemeinde muss ihn mit seiner Last gehen lassen, wohin er will,
ohne dass sie ihm Aveiter helfen kann. Es ist aber doch auch
die Möglichkeit zu denken, dass der Missethäter Aielleicht
schon auf die Zurechtweisung des Bruders oder dann doch auf
diejenige der beigezogenen Zeugen oder endlich der ganzen
Gemeinde achtet, daher in sich geht und sich der Busse unter-
AAirft; in diesem Fall tritt das „Lösen", also das Sündenerlassen
ein. In beiden Fällen ist das, was auf Erden geschieht, auch
im Himmel ratifiziert: der Unbussfertige behält seine Sünde

auch in den Augen Gottes bis zum Tage des Gerichts;
der Bussfertige hat in der A^ergebung, die er „auf Erden"
erlangt hat, ein sicheres Unterpfand dafür, dass ihm auch
Gott vergeben hat.

Diese grosse Zusicherung giebt der Heiland nicht einem
einzelnen. Er redet hier, V. 18, nicht mehr bloss den Einen

an, der sich des Sünders zuerst angenommen hat, sondern er
AVendet sich an diejenigen, die die exxXitaiu bilden. Darum
Xtyco vfiTv — Saa Sr^orpis — offa Xvaqrs ènl tfg yrjg. Selbstverständlich

kann aber doch in konkreten Fällen nicht die ganze
Gemeinschaft der Christgläubigen, sondern nur die Gemeinde
eines bestimmten Ortes oder Bezirks in Betracht kommen. Und
eben so selbstverständlich AAird die organisierte Gemeinde auch
bei der ihr aufgetragenen Wiedergewinnung oder Ausscheidung
eines Sünders nicht ohne ihre Organe handeln, sondern die
Massregel durch sie treffen und vollziehen lassen.

Aber eben so feierlich und eben so wichtig ist die in V. 19

folgende Aussage. (Darum nältv sc. àfirjv Xtyco vßVv.) Die in
V. 18 gemeinte sxxXr,aia wird hier nach ihrem denkbar kleinsten
Bestand aufgefasst. Um eine Gemeinschaft zu bilden, müssen
wenigstens zwei sich vereinigen. Wenn aber auch nur zwei
wirkliche Jünger Christi (avo sì- vgaSv) in der Bitte, die sie vor
Gott bringen, miteinander übereinstimmen, so wird die Bitte
beim himmlischen Vater Erhörung finden. Das ist eine Bestätigung
der im vorigen Vers gegebenen Erklärung, dass das, was die
Jünger des Herrn auf Erden thun, im Himmel genehmigt Averde.
Darum wird das sni rrjg yrjg wiederholt, und entspricht hier
dem sv ovQctnò Y. 18 das naoà tov narçoç gov sv ovouvoïç.
Hier ist insbesondere das „Lösen", das die Gemeinde vollzieht,
berücksichtigt. Das „Lösen" aber ist als eine Fürbitte der



— 656 —

Gemeinde gedacht, Gott möge dem Sünder vergeben, wie sie
ihm vergiebt. Solche Bitte findet Erhörung, wenn sie auch von
der allerkleinsten Gemeinde Avahrer Jünger des Herrn ausginge.

AVoher hat die Gemeinde so grosse Macht Darüber giebt
der V. 20 Aufschluss. AViederum wird Avie V. 19 (id? ovo ovfi-
(fwvqffovffiv) auf das wirkliche Vorhandensein einer Kirche
Gewicht gelegt, und wiederum Avird die Gemeinde nach ihrem
denkbar kleinsten Bestand ins Auge gefasst: âvo rj tqsTç

ffwrjìuévoL Dass nur an eine Versammlung wirklicher Jünger
des Herrn zu denken ist, wäre an und für sich selbstverständlich,

wird aber der Wichtigkeit Avegen mit crvvrjyfisvoi slg tò
éuòv ovofia ausdrücklich gesagt. Gemeint ist also eine Versammlung

solcher, die das gläubige Bekenntnis Christi zusammengeführt

hat und die darum auch in der Absicht versammelt
sind, sich der Gnade Christi teilhaftig zu machen. Einer solchen
Versammlung giebt der Heiland die Zusicherung: „Ich bin
mitten unter ihnen." Er Aveist damit neuerdings auf eine Zeit
hin, in der er nicht mehr Avie Avährend seines irdischen Lebens
an einen bestimmten Ort gebunden ist, sondern, erhöht zur
Rechten Gottes, allen nahe sein kann, die an seinen Namen
glauben und nach seinem Heile "verlangen. Das ist die Zeit,
in der die Kirche das ErlöstmgsAverk Christi unter den Menschen
fortsetzt und den Einzelnen jede Gnadengabe ATermittelt, die
der Erlöser selbst Avährend seines irdischen AVandels allen
zukommen liess, die mit gläubigem Vertrauen, demütigem Sinn,
reinem Verlangen zu ihm Zuflucht genommen haben. In der
glorreichen, auch durch das letzte AVort des a*oii der Erde
scheidenden Erlösers Arerbürgten Thatsache, dass Christus in
seiner Kirche — möge sie sich da oder dort in noch so geringer
Zahl von Gläubigen darstellen — mit seiner Gnade gegenwärtig
ist, liegt die Antwort auf die Frage, Avoher die Kirche die
Gewalt habe, reumütigen Sündern in zuverlässiger AVeise Arer-

gebung zuzusichern. (Man beachte das ydo, das den Grund
einleitet, der die in Y. 19 zugesagte Erhörung sicher hoffen
lässt.)

Damit scheint mir die göttliche Einsetzung des
Busssakramentes mit aller Avünschenswerten Deutlichkeit gelehrt
zu sein. AVer das Unglück hat, in Sünden zu fallen, durch die
er wird wie ein TsXav-qg oder èdvuóg, muss auf brüderliche
Mahnung achten und sich in aufrichtiger Reue an die Kirche



- 65/ —

wenden, der er angehört, damit ihm diese ihrerseits vergebe
und für ihn bete, dass auch Gott ihm vergebe. Solche Fürbitte
kommt aus dem Herzen des erbarmungsreichen Erlösers und
wird durch unsern „Fürsprecher beim Vater" ATor Gottes
Angesicht gebracht ; sie findet Erhörung. — Um Missverständnisse
abzuwehren, aaìII ich wiederholen, dass ich mir vorstelle, das,

was die Gemeinde thut, geschehe durch die Vorsteher der
Gemeinde, also die Priester ; diese aber sind eben deshalb auch
im vorliegenden Fall Organe der Gemeinde, was ja eine
besondere Berufung und AVeihe zu dieser Stellung nicht aus-
schliesst. Immerhin ist ihre „Lossprechung" nach den AVorten
des Herrn nur eine Fürbitte im Namen der Gemeinde, Gott
möge dem reuigen Sünder vergeben. Der Abschnitt Matth. 18,
15—20 dient zur biblischen Rechtfertigung des katholischen
Busssakramentes, aber eben darum nicht zur Rechtfertigung
der römischen Ohrenbeichte, deren sakramentaler Erfolg durch
das priesterliche „Ego te absolvo" bedingt ist.

2. Praxis der apostolischen Kirche. — AA7enn die vorige
Auseinandersetzung richtig ist, so lässt sich erwarten, class man
schon im apostolischen Zeitalter Spuren einer dem Abschnitt
Matth. 18, 15—20 entsprechenden Busspraxis finde. Gross aber
dürfen die Erwartungen nicht sein. Von Dingen, die fast
selbstverständlich sind und überall geübt Averden, reden die Schriftsteller

nicht. Auch ist kaum anzunehmen, dass es schon in
der Zeit der Apostel und apostolischen Väter feststehende
Formen gegeben habe, nach Avelchen Einzelne und ganze
Gemeinden ihre Bitte um Sündenvergebung vor Gott brachten.
AVir müssen uns zufrieden geben, AA*enn wir nactnveisen können,
dass einerseits die in Christi Namen versammelte Gemeinde
solche Bussakte A'ornahm und durch dieselben Sündennach-
lassung zu erlangen hoffte, und dass andererseits Missethäter,
die sich mit scliAveren A^ergehen belastet hatten, durch besondere

Bussübung die Fürbitte der Kirche nachsuchen mussten
und erst auf Grund dieser Fürbitte an den Segnungen des
Gemeindelebens Avieder Anteil erhielten.

Lea muss zugeben, dass sich schon sehr früh „Materialien"
zu der Lehre von der sakramentalen Lossprechung' vorfinden.
Zu diesen Materialien rechnet er (I, 4) die bereits angeführten
apostolischen AVeisungen I. Joh. 1, 9 und Jak. 5, 16. Mit



— 658 —

vollem Recht! Johannes betont a. a. 0. V. 6 mit grossem
Nachdruck, dass nur die im Lichte AVandelnden Gemeinschaft
mit Gott, und, Y. 7, auch Gemeinschaft untereinander haben.
Der AVandel im Licht ist die Heiligkeit des Lebens, die die
Christgläubigen durch das Blut Christi sich aneignen können;
dieses reinigt sie atou Sünden. Der Apostel denkt an eine fortgesetzte
Reinigung, deren auch die Gläubigen noch bedürfen. Wer das
Gegenteil annehmen wollte, würde sich selbst betrügen (V. 8).
AVer sich aber aufrichtig selbst prüft und seine Sünde reumütig
bekennt, erlangt Sündenvergebung. Der Umstand, class der
Apostel bei dieser Geclankenreihe ATon der xoivœvia ^tv dXXqXwv,
also \Ton der kirchlichen Gemeinschaft der durch Christus mit
Gott ATersöhnten, ausgeht, macht Avenigstens Avahrscheinlich,
dass Johannes auch an ein gemeinschaftliches Sündenbekenntnis

denkt und dieses als einen Bestandteil der kirchlichen
Religionsübung betrachtet. Das Aväre freilich keine Ohrenbeichte,
aber doch eine sakramentale Beichte in der Form eines
Gemeindebussaktes.

Deutlicher redet daATon a. a. 0. der Apostel Jakobus. Die
Mahnung: „Bekennet also einander die Sünden und betet für
einander, dass ihr geheilt Averdet" — nämlich von den Sünden

— geht alle Gläubigen an, zu denen die AVorte des Apostels
gelangen, kann aber nur in einer gottesdienstlichen A<Tersamm-

lung befolgt Averden. AVährcncl sich die gegenseitige Fürbitte
als gemeinschaf'diches Gebet denken liesse, musste es nahe
liegen, für dab gegenseitige Simclenbekenntnis nach einer
zweckentsprechenden Form zu suchen. Eine solche ergab sich leicht
aus der Unterscheidung zwischen der êxxXijata selbst und den
7CQ£ffßv%£Q0iz i t~jç êxxXijffiaç — eine Unterscheidung, die ja der
Apostel an unserer Stelle (V. 14 f.) selbst macht. Die Mahnung,
„einander" die Sünden zu bekennen, konnte also in der AA'eise

befolgt Averden, dass die Presbyter der A-ersammelten Gemeinde
beichteten, die Gemeinde hingegen vor den Presbytern ein
Sündenbekenntnis ablegte. In analoger AVeise würde dann
die A'ersammelte Gemeinde für die Presbyter gebetet haben,
Gott möge ihnen die Sünden A"ergeben, die Presbyter hingegen
für die Gemeinde. Beide Teile brauchten sich dabei nur der
gnadeirvollen Gegemvart dessen zu erinnern, in dessen Namen
sie versammelt waren, um die Zuversicht zu geAvinnen, class

ihr Gebet Erhörung finde.



— 659 --
AVer heute in römischkatholischen Kreisen die AVeisuug

des Apostels Jakobus im angegebenen Sinne deuten und daher
als die gewöhnliche und richtige Form, das Busssakrament
zu empfangen, einen Gemeindebussakt bezeichnen wollte, würde
als Neuerer und Ketzer erscheinen. Man hat in der römischen
Kirche kaum noch eine Ahnung davon, dass alltäglich in tausend
und tausend römischkatholischen Gotteshäusern in einer Form
gebeichtet wird, die genau der A7orschrift des Apostels Jakobus
und damit zugleich der Matth. 18, 15—20 niedergelegten Lehre
Jesu entspricht. Ich meine das sogenannte Staffelgebet, mit dem
der römischkatholische Priester die eucharistische Feier zu

beginnen hat. Das Confiteor ist nicht bloss eine nichtssagende
Formel, die man leichtfertig, in halb artikulierter Aussprache
herunterleiern darf, Avie das heute überall geschieht, sondern
eine Beichte, in die der Priester die ganze demütige Reue, deren
er fähig ist, das ganze Gefühl der eigenen Unzulänglichkeit,
Schwäche und Unwürdigkeit niederlegen sollte. Die Beichte
legt er vor den fratres ab ; darunter sind aber nicht die des

Lateins unkundigen Knaben verstanden, die bei der Messfeier
die üblichen Dienste verrichten, sondern die Christgläubigen,
die zur Feier des hl. Abendmahles im Namen des Herrn
Ansammelt sind oder doch versammelt sein sollten. Ganz besonders
bemerkensAvert aber ist es, dass der Erste, der beichtet, der
Priester selbst ist. So wenig darf er sich anmassen, der eigentliche

Mittler ZAvischen Gott und der gläubigen Gemeinde zu
sein, dass er im Gegenteil auch noch nach dem alten
römischkatholischen Ritus die priesterliche Handlung mit der Anrufung
des Priestertums der Gemeinde beginnen muss. Erst nachdem
ihm die Gemeinde ihre fürbittende Lossprechimg erteilt hat,
darf er die Beichte der Gemeinde entgegennehmen und sein
Herz mit der Bitte zu Gott erheben, class er sich der ATersammelten
erbarmen möge. Dann aber tritt er Avieder in die Reihe der
Brüder zurück und betet ebensowohl für sich selbst Avie für
die Gemeinde um A'ergebung der Sünde (Indulgentiam — tribuat
nobis Man Avird es als fraglich ansehen dürfen, dass die

liturgische Spenclung des Busssakramentes in so A'ollkommenen
Einklang mit der A^orschrift des Apostels Jakobus und der
Lehre Jesu gebracht würde, Avenn die Form erst heute
festzustellen wäre. Die Lehre der hl. Schrift ist A'ergessen.

Dass aber auch schon in der apostolischen Zeit die sakra-



— 660 —

mentale Bussübung als geziemende Vorbereitung zur
eucharistischen Feier gegolten hat, scheint mir aus I. Kor. 11, 28 ff.
hervorzugehen. Um sich der Versündigung am Leibe und Blute
des Herrn nicht schuldig zu machen, hat sich jeder, der die
eucharistische Speise geniessen will, selbst zu prüfen (âoxiiiu^sTia
— èavróv). Zu solcher Mahnung hatte der Apostel Veranlassung,
weil es in Korinth vorkam, dass Leute das Abendmahl
empfingen, ohne dieses von geAvöhnlicher Speise zu unterscheiden,
also mit profanem Sinn, der die 10, 15 ff. angegebene Bedeutung
des hl. Abendmahls ausser acht liess. Es handelt sich hier
nicht um notorische Vergehen, die ein Bruder dem andern
vorhalten und nötigenfalls zur Kenntnis der Gemeinde bringen
konnte, sondern um Gemütsverfassungen, die ausser Gott nur
der Betreffende selbst kannte, man könnte sagen : um Gedanken-
siinden. Eben darum macht der Apostel die Selbstprüfling zur
Pflicht. AVas sich an die Selbstprüfung anzuschliessen hat,
braucht der Apostel gar nicht zu sagen; A*on dem sündhaften
AVesen, das in der Gemütsverfassung Arorh ancien ist, gilt natürlich

dasselbe, Avas von thatsächlichen Vergehen gesagt Averden
musste: der Sünder hat in reumütiger Gesinnung auch sein
profanes Herz, das nur an Essen und Trinken denkt, der
Barmherzigkeit Gottes zu empfehlen. Dieser Vorschrift kommen
die wundervollen und ergreifenden Gebete, mit Avelchen sich
der Kommunikant nach der katholischen Messliturgie auf den
Genuss der heiligen Speise vorbereitet, bis auf diesen Tag in
rührender Weise nach: „Siehe nicht auf meine Sünde, sondern
auf den Glauben deiner Kirche" — „der Genuss deines Leibes,
o Herr Jesu Christe, den ich Unwürdiger zu empfangen wage,
möge mir nicht zum Gericht, sondern zum Schutze der Seele
und des Leibes und zur heilenden Arznei gereichen". Das ist
eine Anspielung auf das xçliia, das sich nach der Meinung des

Apostels viele uolïevsïg und Hqqwotoi und xoii-irfttvTsg thatsächlich

zugezogen haben (I. Kor. 11, 30). Wenn aber Paulus mit
solchem Nachdruck sogar die profanen Gedanken zum Gegenstand

reumütiger GeAvissenserforschung vor der Kommunion
macht, so wird das hinsichtlich thatsächlicher Arergehen Avohl

als selbstverständlich anzunehmen sein. Ich glaube daher, dass
im allgemeinen auch in den vom Apostel Paulus gestifteten
Gemeinden die Sitte bestand, dass die avvsq%ó[nsvot, sv sxxXrpia
(11, 18. 20) die eucharistische Feier mit einem sakramentalen



— 661 —

Bussakt begonnen haben. An ein individuelles Sündenbekenntnis

ist freilich schon deshalb nicht zu denken, weil ja
regelmässig alle avvsoyopsvoi das Abendmahl empfingen.

Indessen belehrt uns gerade der Apostel Paulus, dass es

doch auch schon in den apostolischen Gemeinden solche geben
konnte, die sich so verhielten, dass sie als èlHixoi anzusehen

waren und, sofern sie wieder als aktive Gemeindemitglieder
gelten Avollten, der individuellen Busse und individuellen
Sündenvergebung bedurften. Von einem solchen Fall handelt 1. Kor. 5.

Der Apostel muss in seinem Schreiben davon reden, Aveil sogar
die Gemeindemitglieder im allgemeinen — trotz der Schwere
des Vergehens — die Sache nicht ernst genug nahmen (V. 2).
Um so Aveniger konnte sich der Blutschänder selbst veranlasst
sehen, in geziemender AVeise Busse zu thun. Es bedurfte des

Einschreitens des Apostels. Gleiclrwohl handelt der Apostel bei
Ausschliessung des unbussfertigen Missethäters nicht kraft
eigener Autorität, sondern als Organ der Gemeinde (awayAevTiav
vixtàv xal tov ißov nvsvg,axog V. 4). Aber er Aveiss, dass das so

gefasste Urteil Christi Autorität für sich hat (avv Tft avvalsi tov
xvqiov rjiieöv). Die Massregel ist kein Eingreifen in das Gericht
Gottes, sondern besteht lediglich in der Ausstossung des Sünders
in die Heidemvelt zum ZAveck der Besserung und Rettung
(V. 5). Die Draussenstehenden richtet Gott (V. 12. 13). In
analoger Weise geht die AViederaufnahme des Sünders vor sich,
nachdem der Apostel zur Einsicht gekommen Avar, dass die
vollzogene Strafe genüge (IL Kor. 2, 6). Wiederum ist es aber
die Gemeinde, die — freilich mit Zustimmung und Mitwirkung
ihres Organs (<f> ti xaglÇtfflis, xdyoj) — den Beschluss fassen soll
(xvowffai, V. 8), dass die Liebe wieder zur Geltung kommen
dürfe. Das ist eine treffliche Illustration zu dem Matth. 18,
15—20 angegebenen Verfahren und beleuchtet namentlich,
welche Autorität der Apostel der im Namen des Herrn \Ter-
sammelten Gemeinde zuerkannt und wie er das „Binden" und
„Lösen" verstanden hat.

In solcher Weise Avurde das Busssakrament in der
apostolischen Kirche überhaupt verwaltet. Es ist, Avie mir scheint,
auf gemeinschaftliche gottesclienstliche Akte zu beziehen, wenn
im Klemensbrief die Gemeinde zu Korinth ermahnt Avird, um
das Gnadengeschenk der Liebe zu bitten, und im Zusammenhang

damit an die Urheber der Zwietracht in der Gemeinde die

Revue intern, de Theologie. Heft 32, 1900. 44



- 662 -
Aufforderung ergeht, die Sünde reumütig zu bekennen und auf
diese Weise die Strafe von sich abzuwenden, die sie sonst
treffen könnte. (Vgl. Kap. 49 ss., bes. c. 51 : xaXàv dvO-Qwmç
é'5ot.ioXoysïa!}ca ttsqî twv naoccrco^chwr rj ffxXr/Qvvai ctf xaoâiav.)
AArenn sich die Christen in Bithynien, wie Plinins in zahlreichen
Verhören festgestellt hat, in ihren religiösen Zusammenkünften
gegenseitig verpflichteten, „weder Diebstahl, noch Raub, noch
Ehebruch zu begehen, weder das gegebene AA'ort zu brechen,
noch den Empfang des anvertrauten Gutes abzuleugnen", so

hat es gewiss auch nicht an Andachtsübungen gefehlt, mit
welchen sie die Vergehen und Schwachheiten, deren sich die
einen oder andern schuldig gemacht hatten, der Barmherzigkeit

Gottes empfahlen. Deutlicher redet hiervon die Didache,
die c. IV nicht bloss, Arie Lea gelesen zu haben scheint, das

Aimosengeben als ivTçwfftg dluaoTiwv empfiehlt, sondern auch
die A7orschrift enthält: sv èxxh)oia é'So/noXoyéffij rà ituQanTdi^iuxéi
ffov. Das geschah am Tage des Herrn, an Avelchem sich die

Gläubigen zur Feier der hl. Eucharistie A-ersammelten (xurcl
xvQiuxrjv ôt Kvqîov ffin-a^U-érrsg xXaoars dorov xal svxocciffTi^ffUTs).
Die Feier der hl. Eucharistie begann, Avie das schon nach
1, Kor. 11, 28 angenommen Averden muss, mit einer
gemeinschaftlichen Beichte. (flQOffSìotuo/.oyr/ffdi,isvot rà TrctoctrcroìfiuTa
vi.aòv, oTcoiç xalïccQcl t] d-vaia v/ncôv ?;.) Sehr beachtensAvert ist,
dass solche, die miteinander in Streit lebten, an der
gottesdienstlichen Ansammlung nicht teilnehmen durften [tu] ffvvtXllsTw

vf-dr), also Aveder beichten noch kommunizieren konnten, bis
sie sich versöhnt hatten (c. 14). Das entspricht genau dem
AA^orte des Herrn Matth. 5. 23 f. Gemeindemitglieder aber, die
in der Sünde lebten, waren brüderlich zurechtzuweisen (sXsy%sTs

dXXijXovg). Dafür beruft sich die Didache ausdrücklich auf das

EA'angelium («5c ì'^sts sv tw svayyeXiy, e. 15Ì. AVie das Folgende
zeigt, kann damit nur auf Matth. 18, 15—20 angespielt sein.
Es wird nämlich auch an den Fall gedacht, dass derjenige,
der grobes Unrecht verübt hat, auf die ZurechtAveisung nicht
achtet. In diesem Fall ist der ATerkehr mit ihm abzubrechen;
„keiner soll mit ihm reden, keiner ihm Gehör geben".
Selbstverständlich durfte der Ausgeschiedene auch am Gottesdienst
nicht mehr teilnehmen ; er Avar in den Augen der Gemeindemitglieder

zu einem èllnxóg geAvorden. Doch dauerte das nur
bis zu seiner Bekehrung (swç ov fisTccvoijurf Achtete also der



— 663 —

Sünder auf die Zurechtweisung, so durfte auch er „zum
Sündenbekenntnis in der Kirche" (c. 4) zugelassen Averden.

Die Unterweisungen der Didache sind zum Teil wörtlich
in den Barnabasbrief übergegangen. Man vergleiche die folgenden

Stellen:

'Ev èxxXrjaia i<Çoluo?.oyi'lff>] tcc

TCC<OCC7TTWf.lCCTCl ffOV, XCil OV 7TQO-

asXevag ini nootrsv/fv ffov sv

avveiâr:osi novrjQct. Avvi] èarlv r/

ôâog Tjjg Çoorjg. Didach. c. 4 in
fine.

'EÇofAoXoyrjfffi ini dfiaQTÌaig
ffov. Ov Ttooar^stg ini nqoffsvyijV
sr ffvvsiârjffsi novità. Avtij sotiv
i] òaòg tov (f.wTÔg. Barnab. ep.
c. 19 in fine.

Folglich redet wohl auch Barnabas A"on einem Bekenntnis
in der Kirche, d. i. in der gottesdienstlichen Versammlung.
Das „schlechte GeAvissen", mit dem man sich zum Gebet nicht
einfinden darf, ist nicht das schuldbeladene, sondern das un-
bussferige Gewissen. Vielmehr geht man zum Gebet in die
gottesdienstliche A7ersammlung gerade auch zu dem Zw"eck,
ein reumütiges Sündenbekenntnis abzulegen. Das Gebet aber
ist dem Zusammenhange nach das Gebet der A'ersammelten
ixxXrjaia, Gott möge den reuigen Sündern A'ergebung zu teil
Averden lassen.

Dass der Organismus der Gemeinde nicht ohne Organ, die
sxxX^ffla nicht ohne smdxorrog zu denken ist, Avird A~on keinem
apostolischen Aliter so nachdrücklich hervorgehoben Avie vom
A^erfasser der Ignatiusbriefe. Ich drücke mich absichtlich so

aus, um nicht den Schein zu cnvecken, als ob ich auf die
Authenticität der Briefe ein allzugrosses GeAAicht lege. Auf
jeden Fall wird man auch nach den neuesten Untersuchungen
immer noch behaupten dürfen, dass die Ignatiusbriefe (nach
der kürzeren griechischen Recension) Dokumente aus der ersten
Hälfte des zAveiten Jahrhunderts seien. Im Briefe ad Pillaci.,
c. 7, wird an eine Mahnung des heiligen Geistes erinnert, nichts
ohne den Bischof zu thun, und c. 8 ähnlich AAie im Klemens-
brief ATor Spaltung geAvarut, denen aber, die Busse thun und
in den GemeindeA'erband und in die Gemeinschaft mit dem
Bischof zurückkehren, Sündenvergebung in Aussicht gestellt.
(nâfflV OVV (.UTUVOOVfflV CiCplsi 6 XVQIO;, SCtV ,USTClVOTjff CO ffIV SIC SVÓTTjTa

¦Üsov xal ffvréôoiov tov intaxónov.) Das erinnert an die koiviovìu
1.1STCÌ üsov und die xowmvta /.ist' dX/fXwv, die nach I. Joh. 1, 6 ff.



— 664 —

durch reumütiges Sündenbekenntnis zu erhalten, bezAv. wieder
herzustellen ist. Mit der Betonung der Mitwirkung des Bischofs
Avird meines Erachtens nur gelehrt, Avas der Apostel Paulus
thatsächlich geübt hat. Vgl. namentlich IL Kor. 2, 10: o) as ti
xaçt'ÇsffS-s, xceyoó. Besonders bemerkensAvert scheint mir auch zu
sein, dass Ignatius a. a. 0. die \*on der Gemeinde in Verbindung
mit ihrem priesterlichen Organ zugesicherte Sündenvergebung
nicht als eine bloss disciplinare Massregel, sondern als eine
der Gnade Jesu Christi zu verdankende SündeiiArergebung
betrachtet und diese als ein „Lösen" bezeichnet. (Uiffzsvto Tfj %dom

'Irtffov Xqiotov, og Xvasi dip vfxwv ndvra âsaptôv.) Das ist eine
Erinnerung an das AVort des Herrn: „Was ihr lösen Averdet
auf Erden, soll auch im Himmel gelöset sein." Matth. 18, 8,

Mit diesen Zeugnissen ist meines Erachtens die sakramentale

Bedeutung des Gemeindebussaktes genügend enAiesen.
Dafür aber, dass sich Gemeincleimtglieder, die durch keine
Missethaten aus dem Verband der christlichen Gemeinschaft
ausgeschieden sind, einem speciellen Sündenbekenntnis vor dem
Priester zu unterwerfen hätten, um sich von den täglichen
Schwachheiten und Vergehungen zu reinigen, lässt sich in der
hl. Schrift und in den Dokumenten aus dem apostolischen
Zeitalter keine Spur eines BeAveises finden. Die allmähliche
Entstehung dieses römischen Beichtinstitutes in späterer Zeit will
ich gern in einem besondern Artikel darzustellen suchen.

Eduard Herzog.


	Vom Sakrament der Busse

