
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


629 #1c?

Ci
2È72 ¦ ¦

7 h
\*Zù

CHRISTENTUM UND ANTICHRISTENTUM

IN DER WISSENSCHAFT.

I. — Strauss und Zeller über die Stellung der Wissenschaft

zum Christentum. Der Monismus. Leibniz
und Spinoza.

1. Keiner, der sich mit der wissenschaftlichen Litteratur
des deutschen Volkes seit dem Beginne der neuern Zeit bis in
die Gegenwart auch nur in massigem Umfange bekannt macht,
wird leugnen können, dass das Christentum in derselben
nachgerade einen schweren, ja sehr schweren Stand hat.
Philosophie und Theologie, Geschichte und Naturwissenschaft,
Jurisprudenz und Medizin haben seit mehr als drei Jahrhunderten
redlich zusammengewirkt, um die christliche Auffassung der
Dinge nach ihrer ganzen Länge und Breite, Höhe und
Tiefe als wissenschaftlich überwunden und hinfällig dar-
zuthun, dagegen eine in allen Punkten diametral entgegengesetzte

Auffassung als die allein berechtigte an deren Stelle
zu setzen. Vernehmen wir darüber von den vielen, die in dem

angegebenen Sinne litterarisch thätig gewesen, nur zwei aus
unseren Tagen — beide Männer, denen jeder, der ihre
zahlreichen wissenschaftlichen Arbeiten kennt, sowohl Scharfsinn
als eine umfassende, vielseitige Gelehrsamkeit bereitwillig
zuerkennen wird. Der eine von den beiden, die ich im Sinne
habe, ist David Friedrich Strauss. In seinem gegen Schleiermachers

„Leben Jesu- gerichteten Schriftchen: „Der Christus des Glaubens

und der Jesus der Geschichte'", Berlin, Druck und Verlag

von Franz Duncker, 1865, liest man S. 212 und 213 wörtlich

folgendes:
„Es handelt sich für die christliche "Welt jetzt darum, sich

mit dem Kirchenglauben und seiner Grundlage, der evange-
Eevue intern, de Théologie. Heft 32, 1900. 42



— 630 —

lischen Geschichte, auseinanderzusetzen. Die Schleiermachersche
Theologie, insbesondere auch das Schleiermachersche Leben
Jesu, war ein letzter Versuch, uns umgekehrt mit denselben
ineiuszitsetzen. Wir haben gefunden: auch dieser letzte Versuch,
wie alle früheren, ist misslungen. Es geht ein für allemal nicht
mehr. Wir sehen heutzutage alle Dinge im Himmel und auf
Erden anders an als die neutestamentlichen Schriftsteller und
die Begründer der christlichen Glaubenslehre. Was die
Evangelisten uns erzählen, können wir so, wie sie es erzählen, nicht
mehr für wahr, was die Apostel glaubten, können wir so, wie
sie es glaubten, nicht mehr für notwendig zur Seligkeit halten.
Unser Gott ist ein anderer, unsere Welt eine andere, auch
Christus kann uns nicht mehr der sein, der er ihnen war. Dies
zuzugestehen, ist Pflicht der Wahrhaftigkeit; es leugnen oder
bemänteln zu wollen, führt zu nichts als Lügen, zur
Schriftverdrehung und Glaubensheuchelei." In ähnlicher W7eise äussert
sich Strauss auch in der gegen Schenkel und Hengstenberg
gerichteten Streitschrift: „Die Halben und die Ganzen." Berlin,
Verlag von Franz Duncker, 1865. Er wirft dort S. 127 die

Fragen auf: „Aber, wenn auch nicht mit der Schätzung (Luk.
II, 1—5), noch mit dem Lazaruswunder (Joh. XL : bei der
Auferstehung Jesu ist es doch wohl ausser Streit, dass mit ihr die
Wrahrheit des Christentums steht und fällt Sagt nicht der
Apostel Paulus: Ist Christus nicht auferstanden, so ist unsere
Predigt eitel, so ist auch euer Glaube eitel (I. Cor. 15, 14. 17.)?"
Und was antwortet Strauss hierauf? „Gewiss, und an diesem

apostolischen Wrort ist nicht zu deuteln. Das Christentum in
der Gestalt, wie Paulus, wie alle Apostel es im Sinne hatten,
wie es in den Bekenntnisschriften sämtlicher christlichen
Kirchen vorausgesetzt ist. fällt mit der Auferstehung Jesu, ja, es

ist mit ihr, der jetzt gleicherweise Geschichts- wie
Naturwissenschaft (man frage herum bei ihren redlichen und
unerschrockenen Vertretern die Anerkennung versagen, bereits
dahingefallen."

In grösserer Ausführlichkeit, aber wesentlich in derselben
Art verbreitet sich über die grundsätzlich feindselige Haltung
der modernen Wissenschaft gegen das Christentum oder wenigstens

gegen die christliche Glaubenslehre auch Eduard Zeller. Die
zweite Sammlung von Zellers „Vorträge und Abhandlungen",
Leipzig, Fues' Verlag (R. Reisland), 1877, enthält als ersten



— 631 —

einen im Jahre 1877 geschriebenen längern Aufsatz unter dem
Titel: „Über Ursprung und Wesen der Religion". Hier
begegnet der Leser S. 73 f. den nachstehend wörtlich mitgeteilten
Ausführungen.

„Das Christenthum", schreibt Zeller, „war ('bis auf
Konstantin) in seiner Dogmatik wie in seinem Kultus und seiner
kirchlichen Verfassung über die Gestalt, die es bei seinem
ersten Auftreten gehabt hatte, schon weit hinausgewachsen,
und noch weiter entfernte es sich von derselben in den
zwölfhundert Jahren, die zwischen Konstantin und der Reformation
in der Mitte lagen. Aber die allgemeinen Grundzüge der christlichen

Weltanschauung blieben doch während dieser ganzen
Periode unverändert." Und was alles zählt Zeller zu diesen

„allgemeinen Grundzügen der christlichen Weltanschauung"?
Wir finden da vielerlei angegeben, was nach Ausweis der
Geschichte zwar manche Christen in ihren religiösen Glauben
aufgenommen hatten, was aber zum wesentlichen Bestände der
christlichen Lehre als solcher niemals gehörte. Andererseits
rechnet Zeller zu jenen „Grundzügen" aber auch alle diejenigen
Lehren, die unzweifelhaft das innerste Wesen und den Kern der
christlichen Weltanschauung darstellen, nämlich „die Lehren
der Kirche über die Gottheit und ihre drei Personen, über die

gottmenschliche Natur Christi, über die erlösende Wirkung
seines Todes, über Christus als den Anfang und das Ende nicht
bloss der Menscltengeschichte, sondern der IFe/Zgeschichte, über
den Sündenfall und die Erbsünde, über die Sakramente, sowie
die alt- und neutestamentlichen Wunder". Die hier zuletzt
aufgeführten Lehren sind in der That „der Boden des alt-
christlichen Glaubens, den die Dogmatik (bis zum sechzehnten
Jahrhundert) im grossen und ganzen nicht verliess". Aber
auch die Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts und die
von ihnen gegründeten Kirchen stellten sich auf diesen Boden,
da auch sie nach Zellers Ausdruck, und wie jedermann bekannt
ist, „die allgemeinen Voraussetzungen der neutestamentlichen
Dogmatik noch teilten". "Wie steht es nun aber mit der
Anerkennung dieser Voraussetzungen heutzutage im Gebiete der
Wissenschaft, wenn anders wir Zellers Mitteilungen darüber
trauen dürfen? Wrie malt Zeller seinen Lesern das Verhältnis
der Wissenschaft in der Gegenwart zu der Glaubenslehre des

positiven Christentums"? Man höre!



— 632 —

„Heutzutage", schreibt Zeller, „ist der unbefangene Glaube
an die Gleichheit unseres und des altchristlichen Standpunktes
unmöglich geworden. Vier Jahrhunderte der erfolgreichsten
wissenschaftlichen Arbeit haben unsere Weltanschauung nach
allen Beziehungen so gründlich umgestaltet, dass es kaum noch
einen Punkt giebt, an dem sie sich nicht mit derjenigen stiesse,
welche sich aus dem Altertum ins Mittelalter fortgeerbt hat;
und andererseits ist unser geschichtlicher Blick zu geübt und
geschärft, als dass wir den Gegensatz zwischen unseren
Überzeugungen und denen der Vorzeit so leicht zu übersehen, die
Urkunden der letzteren nach unserm jetzigen Bedürfnis
umzudeuten im stände wären. Es ist nicht bloss die Astronomie,
welche mit den älteren Vorstellungen vom Weltgebäude auch
der alten Dogmatik für eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten
Bestimmungen die materiale Grundlage entzogen hat1); nicht
bloss die Geschichtsforschung, welche uns in einer Religion,
die man früher als übernatürliche Offenbarung aus dem
historischen Zusammenhang herausnahm, das natürliche Erzeugnis
einer geschichtlichen Entwicklung erkennen lässt, zu der die

sogenannten Heiden ebensogut ihren Beitrag geliefert haben wie
das vermeintlich allein auserwählte und zum ausschliesslichen

a) Vielen unserer Leser wird es gleich mis verwunderlich vorkommen,
dass selbst „die Astronomie-' — gemeint ist die Kopernikanische Ansicht
vom Weltgebäude und ihre allmählich allgemein gewordene Anerkennung
— „der alten Dogmatik für eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten .Be¬

stimmungen die materiale Grundlage entzogen haben soll". Begreiflich
wird diese Behauptung- nur. wenn man sich erinnert, was alles von Zeller
zu den Bestandteilen der alten Dogmatik gerechnet wird. Er zählt unter
anderem dahin. .,unten die Erde als Wohnplatz der Mensehen, oben das

Himmelsgewölbe als Wohnsitz Gottes und der Engel, Christi und der

seligen Geister: im Innern der Erde die Hölle, für die Teufel und die
Verdammten und daneben Aufenthaltsorte für die Seelen, die ihrer
Auferstehung noch entgegenharren ; die Erde und der Mensch als Mittelpunkt
und Zweck des Universums" (a. a. O. S. 74). Drastischer als Zeller. aber
in wesentlich gleichem Sinne spricht sich über diesen Gegenstand Arthur
Schopenhauer aus (S. W. V, 55), Die Einwürfe des letzteren haben wir in
unserer ..Metaphysik. Eine wissenschaftliche Ontologie des positiven
Christentums-, 2 Bde., Gotha 1888 u. 1891, Bd. II, S. 321 f., bereits
mitgeteilt und zurückgewiesen. Zeller antworten wir, dass die Vorstellungen,
die er nach dem Obigen im Auge hat, sowohl früher als auch heutzutage
wohl von manchen Christen geteilt wurden und werden, dass sie aber
niemals „einen Bestandteil der christlichen Dosnnatik'' a-ebildet haben.



— 633 —

Träger der wahren Religion erkorene Volk der Juden1);
sondern unsere ganze Weltanschauung, unsere ganze Art, die

Dinge zu betrachten und zu beurteilen, ist in den letzten
Jahrhunderten eine andere geworden. Der moderne Mensch fragt
überall nach dem natürlichen Zusammenhang und den natürlichen

Ursachen der Dinge, wie er sich diese nun denken mag;
er geht ebenso in seinem praktischen Verhalten von der
Voraussetzung eines durchgängigen, von natürlichen Gesetzen
bestimmten Kausalzusammenhanges aus; er rechnet auf keine
Wunder, kein ausserordentliches Eingreifen übernatürlicher
Mächte, und auch diejenigen, welche ein solches in der Theorie
als dogmatischen Glaubensartikel annehmen, machen doch von
diesem Glauben, wenn sie sonst verständige Menschen sind, in
der Praxis, bei allen den Fragen, wo ihr eigenes Interesse ins
Spiel kommt, keinen Gebrauch. Auch mit der Gottesidec
verbindet das moderne Bewusstsein nicht mehr die Vorstellung
einer über dem Naturzusammenhang stehenden, durch kein
Naturgesetz gebundenen Allmacht : und es gilt dies nicht bloss von

') Zu dem Obigen bemerken wir, dass Männer wie Zeller, Strauss u. a.
oft genug behauptet haben, die Geschichtsforschung habe das Christentum
seines vorgeblichen übernatürlichen Charakters entkleidet und uns
dasselbe, wie jedes andere Ereignis, „als das natürliche Erzeugnis einer
geschichtlichen Entwicklung erkennen lassen". Aber behaupten und
beweisen sind doch zweierlei, und den Beweis für jene ihre Behauptung sind
die Herren bis zur Stunde schuldig' g'cblieben. Davon die vorurteilslosen
Leser gegenwärtiger Arbeit zu überzeug-en, wird in dem Nachfolgenden
mein ernstliches Bemühen sein. Auch die Ansicht Zellers, dass die
sogenannten Heiden nicht wenig'er als das auserwählte Volk der Juden ihren
Beitrag zur christlichen Religion geliefert hätten, ist so, wie sie von Zeller
ausgesprochen wird, falsch. Zwar bedienten sich die Gelehrten unter den
Christen nicht bloss in den ersten Jahrhunderten, sondern auch das g-anze
Mittelalter hindurch und vielfach bis in die neueste Zeit der heidnischen,
namentlich der hellenischen und speciell der platonischen und aristotelischen
Wissenschaft, um mittelst derselben den Gedankeninhalt des Christentums sieh

zum Verständnisse zu bringen. Aber dieses Verfahren hat, wie die Geschichte
beweist, seinen Zweck nicht erfüllt; es hat dem wahren Verständnisse des

Christentums mehr geschadet als genützt. Indessen ein anderes ist die
Wissenschaft der Christen von dem Christentum und ein anderes das
Christentum selbst. Zu jener haben die Heiden leider viel zu viel
beigetragen, aber das hindert nicht, dass das Christentum als solches von
allen heidnischen Zuthaten frei geblieben ist, und daher mit der Zeit in
seiner vollen Reinheit auch von der Wissenschaft erfasst und dargestellt
werden kann.



— 634 —

denen, welche sich die Gottheit in keiner Beziehung nach dei-

Analogie des menschlichen Selbstbewusstseins zu denken wissen
und ihr deshalb die Persönlichkeit als eine endliche und
beschränkende Bestimmung absprechen1); sondern auch von
denen, welche sie zugeben, werden sich die wenigsten der
Erwägung entziehen können, dass sich das Wunder mit der
absoluten Vollkommenheit Gottes ebensowenig vertragen würde
wie mit der thatsächlich feststehenden Gesetzmässigkeit des

Naturlaufs, dass daher die göttliche Wirksamkeit in der Welt
keinesfalls eine willkürliche und wunderbare, sondern nur eine
durch die Naturursachen vermittelte sein könne. Die christliche

Kirche, bis zum Ende des Mittelalters, hat nicht bloss an
den Wundern der biblischen Geschichte nicht gezweifelt,
sondern sie war auch überzeugt, dass sie fortwährend Wunder
erlebe und verrichte; sie wusste sich weder die göttliche
Allmacht noch ihre eigene göttliche Sendung ohne Wunder zu
denken. Der Protestantismus verzichtete, mit der göttlichen
Auktorität der Kirche, mit der Verehrung der Heiligen und der
Reliquien, auch auf ihre Wunder: er protestierte hier, wie in
allem, dagegen, dass Menschen die Vorrechte der Gottheit sich
anmassen. Aber die Wunder der biblischen Geschichte liess
er stehen und mit ihnen die der kirchlichen Dogmatik. Die
Unbegreiflichkeit einer Lehre, die Unmöglichkeit, sie mit der
Vernunft in Einklang zu bringen, war für ihn kein Grund, an
ihr zu zweifeln, da es ja vielmehr ganz undeukbar erscheinen
musste, dass die beschränkte und von der Sünde verfinsterte
Vernunft des natürlichen Menschen im stände sein sollte, die
göttlichen Dinge zu fassen. Erst durch den Rationalismus des

vorigen Jahrhunderts ist die Forderung, das Wunder aus der
Geschichte, das Vernunftwidrige aus der Dogmatik zu
verbannen, innerhalb der christlichen Theologie selbst grundsätzlich

zur Geltung gebracht worden. Was aber mit diesem
Grundsatze gesagt ist, welche weitgreifende Folgerungen er
in sich schliesst, darüber wusste sich der Rationalismus durch
seine Umcleutung der biblischen Erzählungen und Lehrreden

') So hielt z. B. Johann Gottlieb Fichte dafür, dass der Begriff der
Persönlichkeit den der Beschränkung und Endlichkeit notwendigerweise in
sich schliesse, allein mit Unrecht. Man vergleiche hierüber des Verfassers

Abhandlung: ,.Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der
Gottesbegriff des positiven Christentums" in Heft 30 dieser Zeitschrift, S. 226.



— 635 —

zu täuschen, während Schleiermacher noch die weitere Auskunft
bereit hielt, alles das, was dieser Umdeutung allzu hartnäckig
widerstrebte, für etwas dem christlichen Bewusstsein
Gleichgültiges, nur den wissenschaftlichen Ausdruck und
Sprachgebrauch Betreffendes auszugeben, so laut auch die Gegner
sich mit Recht gegen dieses Verfahren verwahrten. Erst Strauss

war es, der es in seinem Leben Jesu und seiner Glaubenslehre
klar und scharf aussprach, wie über die Geschichtlichkeit der
evangelischen Erzählungen und die Haltbarkeit der überlieferten
Dogmen geurteilt werden müsse, wenn sie nach den Grundsätzen

und Ergebnissen der heutigen Wissenschaft folgerichtig
geprüft werden. Seine Kritik ist in der Folge von andern und
von ihm selbst vielfach ergänzt, da und dort eingeschränkt
und berichtigt, aber in keinem wesentlichen Punkte widerlegt
worden. Es lässt sich nicht verkeimen : die heutige Wissenschaft

sieht sich genötigt, den biblischen und insbesondere den
evangelischen Geschichtsbüchern für einen bedeutenden Teil
ihrer Erzählungen und so namentlich bei allen Wundererzählungen

als solchen den Glauben zu versagen; sie steht auch
mit dem überlieferten christlichen Lehrbegriff, sowohl in den
neutestamentlichen als in den späteren Fassungen desselben,
an vielen und wichtigen Punkten in einem Widerspruch, der
sich aus der neueren Entwicklung der Wissenschaft mit
Notwendigkeit ergeben musste, und der eben deshalb durch keinen
Vermiftelungsversuch beseitigt werden kann. Wären daher
nur diejenigen berechtigt, sich Christen zu nennen, welche jenem
Lehrbegriff zustimmen, so liesse sich dem Zugeständnis nicht
entgehen, dass diejenigen von unseren Zeitgenossen, welche mit
den Grundsätzen und Ergebnissen der neuern Wissenschaft
einverstanden sind, kein Recht mehr dazu haben."

2. Ist die Schilderung der modernen Wissenschaft und ihrer
Stellung zur Glaubenslehre des positiven Christentums, wie wir
sie in den vorstehenden Mitteilungen aus Strauss' und Zellers Feder
vernommen haben, richtig? Muss jene als eine das thatsächliche
Verhältnis des Wissens zum Glauben, der wissenschaftlich
gebildeten Vernunft zur Offenbarung, getreu ausdrückende
Darstellung anerkannt werden? Die Frage kann —¦ daran ist für
denjenigen, der die Sachlage ihrem ganzen Umfange nach und
in der Tiefe durchschaut, ein Zweifel nicht möglich — sowohl



— 636 —

mit Ja als mit Nein beantwortet werden, je nachdem sie unter
diesem oder jenem Gesichtspunkte ins Auge gefasst wird.

Es ist höchst einseitig und der Wrahrheit nicht entsprechend,
wenn Strauss und Zeller unter der Wissenschaft, die sie im
Auge haben und die zur Weltanschauung des positiven Christentums

allerdings in prinzipiellem Gegensatze steht, die Wissenschaft

der neuern Zeit überhaupt verstehen, als ob es ausser
und neben dieser eine andere wahrhafte Wissenschaft, die jene
Weltanschauung mit mehr oder weniger Glück nach wie vor
zu begründen sucht, nicht mehr gebe. Denn sollte die Strauss-
Zellersche Auffassung den Anspruch erheben können, allgemein
von allen Männern echter Wissenschaftlichkeit als wahr
anerkannt zu werden, so mussten die antichristlichen Ergebnisse
der in Rede stehenden AVissenschaft doch unwiderleglich ans
Licht gestellt sein. Mit der Evidenz ihrer Sätze musste es sich
verhalten wie mit der Evidenz der mathematischen Lehrsätze.
Dass sie diese Evidenz aber an sich tragen und mithin von
keinem Einsichtigen aus guten Gründen mehr bezweifelt werden

können, kann doch nur derjenige behaupten, der sie nie
mit einem ungetrübten Auge und einem eben so vorurteilslosen
als scharfen kritischen Blicke angesehen hat. Es ist gewiss
richtig und wahr, wenn man Strauss die Worte in den Mund
legen würde: „Wras die Evangelisten uns erzählen, kann ich.

(Strauss) so, wie sie es erzählen, nicht mehr für wahr, was die

Apostel glaubten, kann ich so, wie sie es glaubten, nicht mehr
für notwendig zur Seligkeit halten. Mein Gott ist ein anderer,
meine Welt eine andere, auch Christus kann mir nicht mehr
der sein, der er ihnen war. Dies zuzugestehen, ist für mich
Pflicht der Wahrhaftigkeit; es leugnen oder bemänteln zu
wollen, führt (bei mir) zu nichts als Lügen, zur Schriftver-
drehung und Glaubensheuchelei." Ebensowenig würde Zeller
widersprechen wollen noch können, wenn jemand seine

Überzeugungen in folgender Art wiedergeben würde. „Der Glaube"
— so dürfte er ihn ohne Furcht der Widerlegung sagen
lassen — „an die Gleichheit meines und des altchristlichen
Standpunktes ist mir unmöglich geworden. Meine
Weltanschauung ist nach allen Beziehungen so gründlich umgestaltet,
dass es kaum noch einen Punkt giebt, an dem sie sich nicht
mit derjenigen stösst, welche sich aus dem Altertum ins Mittelalter

fortgeerbt hat. Die Astronomie hat nach meiner Ansicht



— 637 —

der alten Dogmatik für eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten
Bestimmungen die materiale Grundlage entzogen; die Geschichtsforschung

lässt mich in der christlichen Religion, die man früher
als übernatürliche Offenbarung ansah, das natürliche Erzeugnis
einer geschichtlichen Entwicklung erkennen; ja meine ganze
Weltanschauung, meine ganze Art, die Dinge zu betrachten
und zu beurteilen, ist eine andere geworden. So verbinde ich
(Zeller) mit der Gottesidee nicht mehr die Vorstellung eines
über dem Naturzusammenhang stehenden allmächtigen Wesens;
auch kann ich mir die Gottheit in keiner Beziehung mehr nach
der Analogie des menschlichen Selbstbewusstseins denken und
muss ihr deshalb die Persönlichkeit absprechen. Nicht weniger
sehe ich mich genötigt, den biblischen und insbesondere den
evangelischen Geschichtsbüchern für einen bedeutenden Teil
ihrer Erzählungen, und so namentlich bei allen Wundererzählungen

als solchen den Glauben zu versagen. Überhaupt steht
meine Weltanschauung mit dem überlieferten christlichen Lehr-
begriff, sowohl in den neutestamentlichen als in den späteren
Fassungen desselben, an vielen und wichtigen Punkten in einem
Widerspruch, der sich aus der von mir für wahr gehaltenen
neueren Entwicklung der Wissenschaft mit Notwendigkeit
ergeben musste, und der eben deshalb nach meiner Ansicht durch
keinen Vermittlungsversuch beseitigt werden kann."

Hätten Strauss und Zeller in den von ihnen mitgeteilten
Ausführungen so oder in ähnlicher Art sich ausgesprochen, so

würde dagegen nichts zu erinnern sein. Sie hätten dann ihre
eigenen, persönlichen Überzeugungen zum Ausdrucke gebracht,
wozu ihnen die Berechtigung weder abgesprochen werden kann
noch darf. Aber die hierin liegende Bescheidenheit haben beide
Gelehrte sich nicht auferlegt, denn sie reden nicht bloss im
eigenen Namen, sondern im Namen der Wissenschaft, und
zwar der Wissenschaft schlechthin.

Die Wissenschaft, so sagen sie, hat die Unvereinbarkeit ihrer
wahren Ergebnisse mit der christlichen Glaubenslehre und
dadurch die Unwahrheit der letzteren ein für allemal dargethan, und
sie hat dies in einer W7eise gethan, dass keiner, der mit Recht auf
wissenschaftliche Bildung Anspruch erhebt, hierüber mehr
anders denken kann. Eine solche Ansicht nicht bloss in der
eigenen Brust hegen, sondern sie auch öffentlich aussprechen,
durch den Druck verbreiten und als ein neues Evangelium



— 638 —

hinstellen, an dessen Wahrheit nur noch die naive Einfalt oder
Unwissenheit und Dummheit zweifeln könne, ist denn doch ein

Beginnen, was nicht nur die auch für den Gelehrten nötige
Bescheidenheit vermissen lässt, sondern was die wirkliche
Sachlage völlig verkennt und wegen der mit ihm verbundenen
übeln Folgen die allerschärfste Zurückweisung geradezu
herausfordert. So steht es denn doch noch lange nicht, wie
Zeller und Strauss der Welt vorreden ; die Wissenschaft der
neuem Zeit hat die Weltanschauung des positiven Christentums
keineswegs schon überwunden. Zwar giebt es in der neuern
Zeit eine wissenschaftliche Entwicklung, die sich einbildet, die
vorher bezeichnete Leistung vollbracht zu haben; aber neben
ihr geht seit dem Beginne eben jener Zeit bis in unsere Tage
eine andere Entwicklung her, welche die antichristlichen
Ergebnisse der ersteren stets mehr oder weniger erfolgreich
bekämpft und nicht selten von ihrem eigenen Standpunkte aus
und mit den von ihr selbst geschliffenen AVaffen bekämpft hat.
Beide Richtungen, die im Prinzip christliche und die prinzipiell
antichristliche, haben ihre Vertreter ganz gleichmässig auch in
allen Gebieten der modernen Wissenschaft, in Philosophie und
Theologie, Geschichte und Naturwissenschaft, Jurisprudenz und
Medizin und wie die übrigen Disciplinen wissenschaftlicher
Forschung immer heissen mögen. Der Kampf zwischen Christentum

und Antichristentum auf dem Boden der Wissenschaft ist
noch keineswegs beendigt, so dass die eine der beiden in Rede
stehenden Entwicklungen, die antichri&tliche, von jedem, der
die Lage der Dinge wahrheitsgemäss durchschaut, mit Strauss
und Zeller als der Sieger über die andere anerkannt und
proklamiert werden musste. Beide Gelehrten haben zu früh in
die Siegestrompete gestossen. Es ist nicht wahr, dass von der
Annahme oder Zurückweisung ihrer vorher mitgeteilten
Überzeugungen die Entscheidung über den Avissenschaftlichen oder
unwissenschaftlichen Charakter eines Mannes bedingt und
abhängig ist. Aber in einem andern Sinne, als dem von ihnen
selbst gemeinten, haben Strauss und Zeller mit ihren Behauptungen

allerdings recht. Denn das lässt sich leider ja nicht
in Abrede stellen, dass seit dem Beginne der neuern Zeit die
verschiedensten Wissenschaften vielfach eine Richtung
eingeschlagen haben, die sie je länger desto mehr in einen immer
schroffer werdenden Gegensatz zum Christentum gebracht hat



— 639 —

und bringen musste. Diese antichristliche Strömung der
wissenschaftlichen Forschung ist in der Gegenwart auch bereits zu
einer Sturmflut angewachsen, die zuletzt alles, was sich ihr in
den Weg stellt, in ihren Wogen zu begraben droht. Werden
Strauss' und Zellers Ausführungen über das Verhältnis der
modernen Wissenschaft zum Christentum daher auf jene bezogen
und zugleich auf sie beschränkt, so sehen wir uns allerdings
genötigt, die erwähnten Ausführungen in allen wesentlichen Punkten

als richtig anzuerkennen und zuzugeben. Es lohnt sich der
Mühe, der in Rede stehenden antichristlichen Strömung in den
Hallen der Wissenschaft scharf ins Auge zu sehen, um sie uns
und unsern Lesern zu möglichst deutlichem Bewusstsein zu
bringen.

3. Diejenige Entwicklung der Wissenschaft der neuern
Zeit, welche in Strauss, Zeller und vielen anderen zu einer
durch und durch antichristlichen Weltanschauung geführt hat,
wurzelt in der Behauptung der Wesenseinheit oder Wesensideutitiit
alles Seienden ; sie ist Alleinheitstein-e, mit dem griechischen
Ausdruck Monismus.

Die Vernunft des Menschen wird bei ihrem Nachdenken
über die Entstehung, das Dasein und 'die Beschaffenheit der
Dinge unvermeidlich zu der Annahme wenigstens eines von
Ewigkeit her oder schlechthin existierenden Wesens geführt,
von welchem oder durch welches alles andere seinen Ursprung
hat. Denn wäre nicht wenigstens ein solches Wesen vorhanden,
so könnte die Vernunft überhaupt nichts als ein Existierendes
annehmen und für wahr halten, da der Grundsatz: „Aus nichts
wird nichts" die eigenste Beschaffenheit der Vernunft ausdrückt,
sie von diesem, ohne sich selbst preiszugeben und in Unvernunft

zu verwandeln, gar nicht ablassen kann. Wäre von
Ewigkeit her oder schlechthin nichts dagewesen, gäbe es also
kein Wesen schlechthin, welches existiert, weil es existiert,
ohne dass man vernünftigerweise nach einem Grunde oder
einer Ursache, durch die es zur Existenz gekommen ist, auch
nur fragen kann — gäbe es, sage ich, nicht ein solches Wesen,
so würde auch heute noch nichts existieren und nichts existieren
können. Und doch ist die Vernunft oder richtiger der Geist
des Menschen schlechterdings ausser stände, diese Annahme
zu machen. Denn wollte er den Zweifel an der Existenz des



- 640 —

Seienden auch noch so weit erstrecken, ja wollte er alles und
jedes, an dessen Existenz nur der geringste, noch so
unwahrscheinliche Zweifel möglich ist, selbst als nicht existierend
in Abrede stellen, er könnte dieses Verfahren zum allerwenigsten
nicht auch auf sich als das im Ichgedanken seiner selbst bewnsste

Subjekt oder Wesen ausdehnen. In Beziehung auf den selbst-
bewussten Geist des Menschen stehen nach wie vor die schönen,
bedeutungsvollen, viel zu wenig beherzigten Worte Descartes'

in voller Geltung: Sic rejicientes ilia omnia, de quibus aliquo
modo possumus dubitare, ac etiam falsa esse fingentes, facile
quidem supponimus nullum esse Deum, nullum cœlum, nulla
corpora; nosque etiam ipsos non habere manus nec pedes nec
denique ullum corpus; non autem ideo nos, qui talia cogita-
mus, nihil esse : répugnât enim, ut putemus id, quod cogitat,
eo ipso tempore, quo cogitat, non existere. Ac proinde hœc

cognitio, ego cogito ergo sum, est omnium prima et certissima,
quae cuilibet ordine philosophanti occurrit1). Das erste, dessen

der Geist des Menschen gewiss und sicher wird, an dessen

Existenz er, solange er seiner selbst bewusst ist, schlechterdings

nicht zweifeln kann, ist er selbst. Und da er es auch
ist, welcher in all seinem Denken und Erkennen, mithin auch
bei dem Aufbau jeder Wissenschaft als das dieselbe in sich
erzeugende Subjekt sich bethätigt, so ist ersichtlich, welches
Gewicht für die richtige Erkenntnis alles übrigen Existierenden
der zuvor gewonnenen richtigen und genauen Selbsterkenntnis
des Geistes zufallen wird. Hätte man diese Wahrheit bei dem
Betriebe der Wissenschaft stets im Auge behalten, wir würden
sicherlich eine weit geringere Zahl von Weltanschauungen
haben, durch die das Seiende und das Leben viel mehr
gewaltsam misshandelt als erklärt und begreiflich gemacht Averden.

Doch lassen wir das! Unerschütterlich fest steht, dass

die Vernunft, um Vernunft zu bleiben, Avenigstens ein schlechthin

Existierendes annehmen muss, und dass ein solches auch
so gewiss existiert, als die Vernunft oder richtiger der selbst-
bewusste Geist des Menschen an seiner eigenen Existenz
schlechterdings nicht zweifeln kann.

Christentum und monistische Weltanschauung begegnen
sich denn auch in der Annahme eines, aber auch nur eines

') Principia philosophic I, 7.



— 641 —

einzigen schlechthin existierenden Seins oder Wesens. Das
Christentum anerkennt in ihm dasjenige Wesen, welches es als
„Gott" bezeichnet und das es, auch ohne die Weltwerdung und
vor derselben, als ein absolut vollkommenes, d. i. als absolute
Persönlichkeit und eben deshalb als Dreipersönlichkeit
Gläubigen und Ungläubigen verkündet. Der Monismus denkt über
das Sein schlechthin sehr verschieden, und eben das ist der
Grund, Avarum sehr verschiedenartige monistische Weltanschauungen

nicht nur möglich, sondern im Laufe der geschichtlichen
Entwicklung der Wissenschaft auch Avirklich geworden sind.
Erblickt der Monismus das Sein schlechthin in dem Stoffe, der
liuterie, so Avird die von ihm zu Tage geförderte Weltanschauung

Materialismus. In diesem Falle Avird unci muss er den freilich

stets schlecht gelungenen Versuch machen, für alle
Erscheinungen des Geistes- und Naturlebens, von denen der
denkende Geist des Menschen erfährt, den zureichenden Grund
in der Materie zu suchen, sie aus dieser als der sie bewirkenden
Ursache verständlich und begreiflich zu machen. Da ein
derartiger Versuch, so oft er auch in dem langen Zeiträume von
dem Hellenen Demokrit bis auf die Deutschen Karl Vogt und
Ludwig Büchner unternommen Avorden, nie gelungen ist und nie
in einer Weise gelingen kann, die ATor dem Auge des Avirklich
wissenschaftlich gerichteten und prüfenden Geistes stand zu
halten vermag, so haben andere Monisten das Sein schlechthin
nicht in die Materie gesetzt, sondern es anders gefasst. Sie dachten
es als ein nach seiner innersten und eigentlichen Beschaffenheit
geistiges, immaterielles Sein, d. i. als ein Wesen, Avelches zwar
auch zur Materie sich entwickele oder, mit Hegel zu reden, die
Welt des materiellen Daseins (die Natur) aus sich entlasse,
aber nur zu dem ZAvecke, um aus dieser zu einer höheren
Stufe, zur AVeit des Bewusstseins oder des Geistes, sich zu
erheben und in dieser Region seines Daseins in ungemessenen
AVeiten und Breiten, Höhen und Tiefen fortschreitend sich zu
entfalten. Bei einer solchen Auffassung des Sems schlechthin
wird die über ihr erbaute AA7eltanschauung jedesmal eine
idealistische, deren es, Avie die Geschichte der AAlssenschaft beweist,
je nach der näheren Fassung des Seins schlechthin und der
speciellen Herleitung der AYelt aus ihm, zahllose verschiedene
Arten geben kann. Aber alle diese Arten, wie immer sie im
einzelnen voneinander A'erschieden sind, teilen sich im Avesent-



- - 642 —

liehen doch wieder in zwei und nur in ZAvei Klassen. Die einen
der idealistischen Monisten denken das Sein schlechthin als
solches, d. i. vor seiner Entwicklung in die Welt und ohne

dieselbe in der Form der Persönlichkeit, Avährend die anderen ihm
vor seiner AVeltAverdung und ohne dieselbe die Persönlichkeit
absprechen und es diese erst in dem Prozesse seiner AVeltAverclung
geAvinnen lassen. Es ist ersichtlich, dass nach den einen das
Sein schlechthin durch die WeltAverdung in eine absteigende

Entwicklung, d. i. aus einem Zustande der A7ollkommenheit in
den zunehmender UnA^ollkommenheit sich einlässt, Avährend \Ton

den anderen die Entwicklung jenes Seins als eine A'on Stufe
zu Stufe zu grösserer Vollkommenheit sich erhebende angesehen und
begriffen wird. Ein klassisches Muster der ersten Art von
Monisten aus der neuern Zeit ist Leibniz 1646—1716), eines
der zweiten Spinoza (1632—1677), in dieser Beziehung beide
Antipoden in ihren philosophischen Systemen. Allein so A'er-

schiedenartig ihre AATeltanschauungen zufolge ihrer verschiedenen

Auffassung des Seins schlechthin (der Substanz, des
Absoluten, Gottes i vor und in seiner Entfaltung zur AVeit sich auch
gestalten, im Grunde sind dieselben doch nur verschiedene Schöss-

linge aus derselben Wurzel, denn ihre gemeinsame AALirzel ist der
Monismus.

Nach Leibniz muss die AVeit als die Totalität des zufällig
Seienden den Grund ihrer Existenz in einem Sein oder einer
Substanz haben, Avelche den Grund der eigenen Existenz in
sich selber hat, daher notwendig und eAvig ist, d. i. in einem
Sein schlechthin, in Gott. Und dieses Sein schlechthin oder
Gott muss ein in jedem Betracht unendliches AVesen sein,
absolut A'ollkommen an Macht, AVeisheit und Güte, ausgerüstet
mit A7erstand, der die Ideen alles möglich Seienden in höchster
Deutlichkeit in sich hat, mit AVillen, der unter den möglichen
AVeiten eine, die beste, ausAvählt, mit Macht, die den AAlIlen in
AA7irksamkeit setzt und ihn zur Verwirklichung jener besten
AVeit bestimmt und fähig macht. Statt Aleler anderen Stellen
Avollen wir zum BeAveise nur eine einzige aus Leibnizens „Theodicee"

den Lesern mitteilen. Il faut chercher, schreibt er, la

raison de l'existence du Monde, qui est l'assemblage entier des
choses contingentes, et il faut la chercher dans la substance qui
porte la raison de son existence avec elle, et laquelle par conséquent

est nécessaire et éternelle. Il faut aussi que cette cause



— 643 —

soit intelligente; car ce Monde qui existe étant contingent, et

une infinité d'autres Mondes étant également possibles et également

prétendans à l'existence, pour ainsi dire, aussi bien que
lui, il faut que la cause du Monde ait eu égard ou relation à

tous ces Mondes possibles, pour en déterminer un. Et cet égard
ou rapport d'une substance existante à de simples possibilités,
ne peut être autre chose que l'entendement qui en a les idées;
et en déterminer une, ne peut être autre chose que l'acte
de la volonté qui choisit. Et c'est la puissance de cette
substance, qui en rend la volonté efficace. La puissance va à

l'être, la sagesse ou l'entendement an vrai, et la volonté au bien.

Et cette cause intelligente doit être infinie de toutes les manières
et absolument parfaite en puissance, en sagesse et en bonté,

puisqu'elle va à tout ce qui est possible. Et comme tout est lié,
il n'y a pas lieu d'en admettre plus d'une. Son entendement
est la source des essences et sa volonté est l'origine des
existences. Voilà en peu cle mots la preuve d'un Dieu unique
avec ses perfections, et par lui l'origine des choses1). AAle

hat nun aber die mit unendlichem Verstände und allmächtigem

AAlllen ausgerüstete über- und ausscnveltliche Gottheit
die existierende AVeit heiworgebracht? Hat sie dieselbe nach
Leibnizcns Auflassung etAva geschaffen in dem Sinne, Avie dies

von dem positiven Christentum gelehrt Avird? AA'er Avollte
und könnte das behaupten, Avofern er auch nur den einen
nachfolgenden Ausspruch ernstlich und scharf ins Auge fasst! Dieu
seul, heisst es, est l'unité primitive ou la substance simple
originaire, dont toutes les Monades créées ou derivatives sont
des productions et naissent, pour ainsi dire, par des fulgurations

continuelles cle la Divinité de moment à moment, bornées

par la réceptivité de la créature, à laquelle il est essentiel
d'être limitée2). Die sogenannten „geschaffenen" Monaden als
die realen Substrate der Dinge in der Welt sind demzufolge
nach Leibnizens Auffassung nicht eigentlich und im Avaliren
Sinne „geschaffen", sondern sie sind „Eftülgurationen",
Ausstrahlungen der Gottheit, Aveshalb sie denn auch im AVesen,
d. i. als Substanzen mit dem AVesen oder der Substanz Gottes
identisch sind. Die einzige Verschiedenheit, Avelche zAAischen

') Leibnitii opera philosophica, ed. Erdmann, Berolini 1840. S. 506, Nr. 7.

2) a. a. O., S. 708, Nr. 47.



_ 644 —

Gott und ihnen obwaltet, besteht darin, dass diese beschränkt
(limitées, bornées) sind, Avährend die Gottheit unbeschränkt ist.
Und die einzige Folge davon ist wieder, class, Avährend jede
Monade gleich der Gottheit zwar alles vorstellt, der Inhalt ihres
Denkens also mit dem der Gottheit in Eins zusammenfällt, die
Form des Denkens dagegen in beiden insofern ATerschieden ist,
als nur die Gottheit lauter „deutliche" Vorstellungen (des

perceptions distinctes), jede sogenannte „geschaffene" Monade aber
auch mehr oder Aveniger „undeutliche", „A7erAVorrene"
Vorstellungen hat. Vermöchte eine der letzteren alle ihre
Vorstellungen ebenfalls in deutliche zu verwandeln, so würde sie
dadurch ihre Beschränktheit aufheben und selbst zur Gottheit,
zu einem Gotte werden1).

Auf dem entgegengesetzten Standpunkte bezüglich des
Seins schlechthin, der Substanz oder der Gottheit, vor ihrer AVelt-

werdung oder ohne dieselbe gedacht, steht Spinoza. Auch er
anerkennt wie Leibniz nur ein Sein schlechthin, die Substanz,
die Gottheit. Aber weit entfernt, dieselbe gleich Leibniz an
sich, d. i. ohne die AVeit und vor derselben als ein absolut
vollkommenes, persönliches AVesen zu fassen, weiss er mit einer
solchen Auffassung als einer wahren und richtigen nichts
anzufangen; er Aveist sie mit aller Bestimmtheit aufs schärfste
zurück. Porro infra, schreibt er, absque hujus propositionis
ope ostendam, ad Dei naturam neque intellectum neque voluntatem

pertinere2). Den hier in Aussicht gestellten Beweis für
die ünpersönlichkeit Gottes lässt Spinoza folgen in Propositio 31

desselben Buches der Ethik, die die Überschrift trägt: Intel-
lectus actu, sìa'C is finitus sit sive inftnitus, ut et voluntas, cu-
piditas, amor etc. ad naturam naturatam (d. i. die Modifikationen

der Substanz, die Einzelclinge, die AVeit), non \~ero ad
naturantem (d. i. die Substanz, die Gottheit) referri debent.
Will man nun aber dennoch, Avie allgemein geschieht, von einem
Intellekte und AVillen der Gottheit reden, so ist, bemerkt
Spinoza, darunter etwas zu verstehen, Avas mit dem, Avas AAir

sonst durch diese Ausdrücke bezeichnen, ganz und gar keine
Ähnlichkeit hat. Porro, so liest man Etilica I, prop. XA7II,
Schob, ut de intellectu et A_oluntate, quos Deo communiter

*) a. a. 0.. S. 520, Nr. 64; S. 540, Nr. 124: S. 710, Nr. 60.

2) Ethica I, prop. 17, Schol.



— 645 —

tribuimus, hic etiam aliquid dicam, si ad seternam Dei essen-
tiam intellectus scilicet et voluntas pertinent, aliud sane per
utrumque hoc attributum intelligenclum est, quam quod vulgo
soient homines. Nam intellectus et voluntas, qui Dei essentiam
constituèrent, a nostro intellectu et voluntate toto cœlo differre
deberent, nec in ulla re nisi in nomine convenire possent, non
aliter scilicet, quam inter se conveniunt canis signum cceleste
et canis animal latrans. Der Gott Spinozas, an sich
unpersönlich, erreicht seine Persönlichkeit erst durch seine
Entwicklung zur Welt in dem Geiste des Menschen. Fragt man
schliesslich, welche von beiden Auffassungen der Gottheit, die
des Leibniz oder die des Spinoza, auf dem Boden des Monismus

die konsequentere ist, so unterliegt es keinem Zweifel,
dass die Antwort zu gunsten Spinozas ausfallen muss. Denn
es ist in keiner Weise einzusehen, AAie die Gottheit, an und für
sich als absolute Persönlichkeit gedacht, in der Weltwerdimg
in einen Entwicklungsprozess sich einlassen soll, durch den sie

selbst in immer unvollkommenere Stufen des Daseins herabsteigt.

So stellt aber Leibniz die Gottheit sich vor, und so
beschaffen ist der Prozess, durch den er die AVeit, die sogenannten
Monades créées, aus ihr ausstrahlen lässt. Dagegen ist von
dem Gotte Spinozas sehr begreiflich, class er sich in den AVelt-

Averdungsprozess einlässt, weil er in demselben zu immer höheren
Daseinsstufen gelangt, durch ihn also nichts verlieren, Avohl

aber vieles gewinnen kann.

Bonn. Theodoe AA7eber.

(Fortsetzung folgt.)

X
Revne intern, de Théologie. Heft 32, J900. 43


	Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft

