Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 32

Artikel: Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft
Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTENTUM UND ANTICHRISTENTUM

IN DER WISSENSCHAFT.

I. — Strauss und Zeller iiber die Stellung der Wissen-
schaft zum Christentum. Der Monismus. Leibniz
und Spinoza.

1. Keiner, der sich mit der wissenschaftlichen Litteratur
des deutschen Volkes seit dem Beginne der neuern Zeit bis in
die Gegenwart auch nur in missigem Umfange bekannt macht,
wird leugnen konnen, dass das Christentum in derselben nach-
gerade einen schweren, ja sehr schweren Stand hat. Philo-
sophie und Theologie, (Geschichte und Naturwissenschaft, Juris-
prudenz und Medizin haben seit mehr als drei Jahrhunderten
redlich zusammengewirkt, um die christliche Auffassung der
Dinge nach ihrer ganzen Liange und Breite, Hoéhe und
Tiefe als wissenschaftlich {iberwunden und hinfillig dar-
zuthun, dagegen eine in allen Punkten diametral entgegen-
gesetzte Auffassung als die allein berechtigte an deren Stelle
zu setzen. Vernehmen wir dartiber von den vielen, die in dem
angegebenen Sinne litterarisch thiitig gewesen, nur zwei aus
unseren Tagen — beide Ménner, denen jeder, der ihre zahl-
reichen wissenschaftlichen Arbeiten kennt, sowohl Scharfsinn
als eine umfassende, vielseitige Gelehrsamkeit bereitwillig zu-
erkennen wird. Der eine von den beiden, die ich im Sinne
habe, ist David Friedrich Straunss. In seinem gegen Schleiermachers
,Leben Jesu* gerichteten Schriftchen: ,Der Christus des Glau-
bens und der Jesus der Geschichte®, Berlin, Druck und Ver-
lag von Franz Duncker, 1865, liest man S. 212 und 213 wort-
lich folgendes:

»Es handelt sich fiir die christliche Welt jetzt darum, sich
mit dem Kirchenglauben und seiner Grundlage, der evange-

Revue intern. de Théologie. Heft 32, 1900. 42



e GBI =

lischen Geschichte, anseinanderzusetzen. Die Schleiermachersche
Theologie, insbesondere auch das Schleiermachersche Leben
Jesu, war ein letzter Versuch, uns umgekehrt mit denselben
ineinszusetzen. Wir haben gefunden: auch dieser letzte Versuch,
wie alle fritheren, ist misslungen. IEs geht ein fiir allemal nicht
mehr. Wir sehen heutzutage alle Dinge im Himmel und auf
Erden anders an als die neutestamentlichen Schriftsteller und
die Begrinder der christlichen Glaubenslehre. Was die Evan-
gelisten uns erzithlen, kénnen wir so, wie sie es erzihlen, nicht
mehr fiir wahr, was die Apostel glaubten, kénnen wir so, wie
sie es glaubten, nicht mehr fiir notwendig zur Seligkeit halten.
Unser Gott ist ein anderer, unsere Welt eine andere, auch
Christus kann uns nicht mehr der sein, der er ihnen war. Dies
zuzugestehen, ist Pflicht der Wahrhaftigkeit; es leugnen oder
bemiinteln zu wollen, fiihrt zu nichts als Liigen, zur Schrift-
verdrehung und Glaubensheuchelei.” In dihnlicher Weise dussert
sich Strauss auch in der gegen Schenkel und Hengstenberg
gerichteten Streitschrift: ,Die Halben und die Ganzen.“ Berlin,
Verlag von Franz Duncker, 1865. Er wirft dort S. 127 die
Fragen auf: ,Aber, wenn auch nicht mit der Schatzung (Luk.
II, 1—5), noch mit dem Lazaruswunder (Joh.XI): bei der Auf-
erstehung Jesu ist es doch wohl ausser Streit, dass mit ihr die
Wahrheit des Christentums steht und fallt? Sagt nicht der
Apostel Paulus: Ist Christus nicht auferstanden, so ist unsere
Predigt eitel, so ist auch euer Glaube eitel (I. Cor. 15, 14. 17.)?¢
Und was antwortet Strauss hierauf? ,Gewiss, und an diesem
apostolischen Wort ist nicht zu deuteln. Das Christentum in
der Gestalt, wie Paulus, wie alle Apostel es im Sinne hatten,
wie es in den Bekenntnisschriften simtlicher christlichen Kir-
chen vorausgesetzt ist, fallt mit der Auferstehung Jesu, ja, es
ist mit ihr, der jetzt gleicherweise Geschichts- wie Natui-
wissenschaft (man frage herum bei ihren redlichen und uner-
schrockenen Vertretern!) die Anerkennung versagen, bereits
dahingefallen.”

In grosserer Ausfiihrlichkeit, aber wesentlich in derselben
Art verbreitet sich {iber die grundsitzlich feindselige Haltung
der modernen Wissenschaft gegen das Christentum oder wenig-
stens gegen die christliche Glaubenslehre auch Edunard Zeller. Die
zweite Sammlung von Zellers ,Vortrige und Abhandlungen®,
Leipzig, Fues’ Verlag (R. Reisland), 1877, enth&lt als ersten



einen im Jahre 1877 geschriebenen lingern Aufsatz unter dem
Titel: ,Uber Ursprung und Wesen der Religion“. Hier be-
gegnet der Leser S. 73 f. den nachstehend wortlich mitgeteilten
Ausfiihrungen.

,Das Christenthum®, schreibt Zeller, ,war (bis auf Kon-
stantin) in seiner Dogmatik wie in seinem Kultus und seiner
kirchlichen Verfassung tiber die Gestalt, die es bei seinem
ersten Auftreten gehabt hatte, schon weit hinausgewachsen,
und noch weiter entfernte es sich von derselben in den zwolf-
hundert Jahren, die zwischen Konstantin und der Reformation
in der Mitte lagen. Aber die allgemeinen Grundziige der christ-
lichen Weltanschauung blieben doch wihrend dieser ganzen
Periode unveridndert.* Und was alles zihlt Zeller zu diesen
.allgemeinen Grundziigen der christlichen Weltanschauung*?
Wir finden da vielerlei angegeben, was nach Ausweis der Ge-
schichte zwar manche Christen in ihren religiosen Glauben
aufgenommen hatten, was aber zum wesentlichen Bestande der
christlichen Lehre als solcher niemals gehorte. Andererseits
rechnet Zeller zu jenen ,Grundziigen® aber auch alle diejenigen
Lehren, die unzweifelhaft das innerste Wesen und den Kern der
christlichen Weltanschauung darstellen, ndmlich ,die Lehren
der Kirche {ber die Gottheit und ihre drei Personen, tiber die
gottmenschliche Natur Christi, tber die erlésende Wirkung
seines Todes, tiber Christus als den Anfang und das Ende nicht
bloss der Menschengeschichte, sondern der Weltgeschichte, tiber
den Siindenfall und die Erbsiinde, tiber die Sakramente, sowie
die alt- und neutestamentlichen Wunder“. Die hier zuletzt
aufgefiihrten Lehren sind in der That ,der Boden des alt-
christlichen Glaubens, den die Dogmatik (bis zum sechzehnten
Jahrhundert) im grossen und ganzen nicht verliess®. Aber
auch die Reformatoren des sechzehnten Jahrhunderts und die
von ihnen gegriindeten Kirchen stellten sich auf diesen Boden,
da auch sie nach Zellers Ausdruck, und wie jedermann bekannt
ist, ,die allgemeinen Voraussetzungen der neutestamentlichen
Dogmatik noch teilten*. Wie steht es nun aber mit der An-
erkennung dieser Voraussetzungen heutzutage im Gebiete der
Wissenschaft, wenn anders wir Zellers Mitteilungen dartiber
trauen diirfen? Wie malt Zeller seinen Lesern das Verhiltnis
der Wissenschaft in der Gegenwart zu der Glaubenslehre des
positiven Christentums? Man hore!



— 632 —

»Heutzutage“, schreibt Zeller, ,ist der unbetangene Glaube
an die Gleichheit unseres und des altchristlichen Standpunktes
unmoglich geworden. Vier Jahrhunderte der erfolgreichsten
wissenschaftlichen Arbeit haben unsere Weltanschauung nach
allen Beziehungen so griindlich umgestaltet, dass es kaum noch
einen Punkt giebt, an dem sie sich nicht mit derjenigen stiesse,
welche sich aus dem Altertum ins Mittelalter fortgeerbt hat;
und andererseits ist unser geschichtlicher Blick zu getibt und
geschiirft, als dass wir den Gegensatz zwischen unseren Uber-
zeugungen und denen der Vorzeit so leicht zu tibersehen, die Ur-
kunden der letzteren nach unserm jetzigen Bediirfnis umzu-
deuten im stande wiren. Es ist nicht bloss die Astronomie,
welche mit den élteren Vorstellungen vom Weltgebiiude auch
der alten Dogmatik fiir eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten
Bestimmungen die materiale Grundlage entzogen hat!); nicht
bloss die (eschichtsforschung, welche uns in einer Religion,
die man frither als tibernattrliche Offenbarung aus dem histo-
rischen Zusammenhang herausnahm, das natiirliche Erzeugnis
einer geschichtlichen Entwicklung erkennen lasst, zu der die
sogenannten Heiden ebensogut ihren Beitrag geliefert haben wie
das vermeintlich allein auserwiihlte und zum ausschliesslichen

1) Vielen unserer Leser wird es gleich uns verwunderlich vorkommen,
dass gelbst ,die Astronomie® — gemeint ist die Kopernikanische Ansicht
vom Weltgebidude und ihre allmihlich allgemein gewordene Anerkennung
— ,,der alten Dogmatik fiir eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten Be-
stimmungen die materiale Grundlage entzogen haben soll“. Begreiflich
wird diese Behauptung nur, wenn man sich erinnert, was alles von Zeller
zu den Bestandteilen der alten Dogmatik gerechnet wird. Er zihlt unter
anderem dahin, ,unten die Erde als Wohnplatz der Menschen, oben das
Himmelsgewolbe als Wohnsitz Gottes und der Engel, Christi und der
seligen Geister; im Innern der Erde die Holle fiir die Teufel und die Ver-
dammten und daneben Aufenthaltsorte fiir die Seelen, die ihrer Aufer-
stehung noch entgegenharren; die Erde und der Mensch als Mittelpunkt
und Zweck des Universums® (a. a. 0. S. 7). Drastischer als Zeller. aber
in wesentlich gleichem Sinne spricht sich iiber diesen Gegenstand drfiar
Schopenhaner aus (S. W. V, 55). Die Einwiirfe des letzteren haben wir in
unserer ,Metaphysik. Eine wissenschaftliche Ontologic des positiven
Christentums®, 2 Bde., Gotha 1888 u. 1891, Bd.II, S. 321 f., bereits mit-
geteilt und zuriickgewiesen. Zeller antworten wir, dass die Vorstellungen,
die er nach dem Obigen im Auge hat, sowohl frither als auch heutzutage
wohl von manchen Christen geteilt wurden und werden, dass siec aber
niemals ,,einen Bestandteil der christlichen Dogmatik®* gebildet haben.



— 633 —

Triger der wahren Religion erkorene Volk der Juden?); son-
dern unsere ganze Weltanschauung, unsere ganze Art, die
Dinge zu betrachten und zu beurteilen, ist in den letzten Jahr-
hunderten eine andere geworden. Der moderne Mensch fragt
iitberall nach dem natirlichen Zusammenhang und den natir-
lichen Ursachen der Dinge, wie er sich diese nun denken mag;
er geht ebenso in seinem praktischen Verhalten von der Vor-
aussetzung eines durchgangigen, von natiirlichen Gesetzen be-
stimmten Kausalzusammenhanges aus; er rechnet auf keine
Wunder, kein ausserordentliches Eingreifen tbernatirlicher
Michte, und auch diejenigen, welche ein solches in der Theorie
als dogmatischen Glaubensartikel annehmen, machen doch von
diesem Glauben, wenn sie sonst verstindige Menschen sind, in
der Praxis, bei allen den Fragen, wo ihr eigenes Interesse ins
Spiel kommt, keinen Gebrauch. Auch mit der Gottesidee ver-
bindet das moderne Bewusstsein nicht mehr die Vorstellung
einer iiber dem Naturzusammenhang stehenden, durch kein
Naturgesetz gebundenen Allmacht; und es gilt dies nicht bloss von

1) Zu dem Obigen bemerken wir, dass Manner wie Zeller, Strauss u. a.
oft genug behauptet haben, die Geschichtsforschung habe das Christentum
geines vorgeblichen {ibernatiirlichen Charakters entkleidet und uns das-
selbe, wie jedes andere Ereignis, ,,als das natiirliche Erzeugnis einer ge-
schichtlichen Entwicklung erkennen lassen®. Aber behaupten und be-
weisen sind doch zweierlei, und den Beweis fiir jene ihre Behauptung sind
die Herren bis zur Stunde schuldig geblieben. Davon die vorurteilslosen
Leser gegenwiirtiger Arbeit zu iiberzeugen, wird in dem Nachfolgenden
mein ernstliches Bemiihen sein. Auch die Ansicht Zellers, dass die soge-
nannten Heiden nicht weniger als das auserwihlte Volk der Juden ihren
Beitrag zur christlichen Religion gelietert hitten, ist so, wie sie von Zeller
ausgesprochen wird, falsch. Zwar bedienten sich die Gelehrten unter den
Christen nicht bloss in den ersten Jahrhunderten, sondern auch das ganze
Mittelalter hindurch und vielfach bis in die neueste Zeit der heidnischen,
namentlich der hellenischen und speciell der platonischen und aristotelischen
Wissenschaft, um mittelst derselben den Gedankeninhalt des Christentums sich
zum Verstindnisse zu bringen. Aber dieses Verfahren hat, wie die Geschichte
beweist, seinen Zweck nicht erfiillt; es hat dem wahren Verstindnisse des
Christentums mehr geschadet als geniitzt. Indessen ein anderes ist die
Wissenschaft der Christen von dem Christentum und ein anderes das
Christentum selbst. Zu jener haben die Heiden leider viel zu viel bei-
getragen, aber das hindert nicht, dass das Christentum als solches von
allen heidnischen Zuthaten frei geblieben ist, und daher mit der Zeit in
seiner vollen Reinheit auch von der Wissenschaft erfasst und dargestellt
werden kann.



— 634 —

denen, welche sich die Gottheit in keiner Beziehung nach der
Analogie des menschlichen Selbstbewusstseins zu denken wissen
und ihr deshalb die Personlichkeit als eine endliche und be-
schrankende Bestimmung absprechen’); sondern auch von
denen, welche sie zugeben, werden sich die wenigsten der Er-
wigung entziehen konnen, dass sich das Wunder mit der ab-
soluten Vollkommenheit GGottes ebensowenig vertragen wiirde
wie mit der thatsidchlich feststehenden Gesetzmissigkeit des
Naturlaufs, dass daher die gottliche Wirksamkeit in der Welt
keinesfalls eine willkiirliche und wunderbare, sondern nur eine
durch die Naturursachen vermittelte sein konne., Die christ-
liche Kirche, bis zum Ende des Mittelalters, hat nicht bloss an
den Wundern der biblischen Geschichte nicht gezweifelt, son-
dern sie war auch tberzeugt, dass sie fortwiihrend Wunder er-
lebe und verrichte; sie wusste sich weder die gottliche All-
macht noch ihre eigene gottliche Sendung ohne Wunder zu
denken. Der Protestantismus verzichtete, mit der gé&ttlichen
Auktoritit der Kirche, mit der Verehrung der Heiligen und der
Reliquien, auch auf ihre Wunder; er protestierte hier, wie in
allem, dagegen, dass Menschen die Vorrechte der Gottheit sich
anmassen. Aber die Wunder der biblischen Geschichte liess
er stehen und mit ihnen die der kirchlichen Dogmatik., Die
Unbegreiflichkeit einer Lehre, die Unmdoglichkeit, sie mit der
Vernunft in Einklang zu bringen, war fir ihn kein Grund, an
ihr zu zweifeln, da es ja vielmehr ganz undenkbar erscheinen
musste, dass die beschrdankte und von der Sinde verfinsterte
Vernunft des natiirlichen Menschen im stande sein sollte, die
gottlichen Dinge zu fassen. Irst durch den Rationalismus des
vorigen Jahrhunderts ist die Forderung, das Wunder aus der
Geschichte, das Vernunftwidrige aus der Dogmatik zu ver-
bannen, innerhalb der christlichen Theologie selbst grundsitz-
lich zur Geltung gebracht worden. Was aber mit diesem
Grundsatze gesagt ist, welche weitgreifende Folgerungen er
in sich schliesst, dariiber wusste sich der Rationalismus durch
seine Umdeutung der biblischen Erzdhlungen und Lehrreden

1) So hielt z. B. Johann Gottlieb Fichte dafiir, dass der Begriff der Per-
sonlichkeit den der Beschrinkung und Endlichkeit notwendigerweise in
sich schliesse, allein mit Unrecht. Man vergleiche hieriiber des Verfassers
Abhandlung: ,Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottes-
begriff des positiven Christentums® in Heft 30 dieser Zeitschrift, S. 226.



zu tiuschen, wahrvend Schleiermacher noch die weitere Auskunft
bereit hielt, alles das, was dieser Umdeutung allzu hartnickig
widerstrebte, fiir etwas dem christlichen Bewusstsein Gleich-
gliltiges, nur den wissenschaftlichen Ausdruck und Sprach-
gebrauch Betreffendes auszugeben, so laut auch die Gegner
sich mit Recht gegen dieses Verfahren verwahrten. Erst Straunss
war es, der es in seinem Leben Jesu und seiner Glaubenslehre
klar und scharf aussprach, wie iiber die Geschichtlichkeit der
evangelischen Erziahlungen und die Haltbarkeit der tiberlieferten
Dogmen geurteilt werden miisse, wenn sie nach den Grund-
sétzen und Ergebnissen der heutigen Wissenschaft folgerichtig
gepriift werden. Seine Kritik ist in der Folge von andern und
von ihm selbst vielfach erginzt, da und dort eingeschriinkt
und berichtigt, aber in keinem wesentlichen Punkte widerlegt
worden. Es lasst sich nicht verkennen: die heutige Wissen-
schaft sieht sich gendétigt, den biblischen und insbesondere den
evangelischen Geschichtsbiichern fiir einen bedeutenden Teil
ihrer Erzéhlungen und so namentlich bei allen Wundererziih-
lungen als solchen den Glauben zu versagen; sie steht auch
mit dem dberlieferten christlichen Lehrbegriff, sowohl in den
neutestamentlichen als in den spiteren Fassungen desselben,
an vielen und wichtigen Punkten in einem Widerspruch, der
sich aus der neueren Entwicklung der Wissenschaft mit Not-
wendigkeit ergeben musste, und der eben deshalb durch keinen
Vermittelungsversuch beseitigt werden kann. Wiiren daher
nur diejenigen berechtigt, sich Christen zu nennen, welche jenem
Lehrbegriff zustimmen, so liesse sich dem Zugestindnis nicht
entgehen, dass diejenigen von unseren Zeitgenossen, welche mit
den Grundsitzen und Ergebnissen der neuern Wissenschaft ein-
verstanden sind, kein Recht mehr dazu haben.*

2. Ist die Schilderung der modernen Wissenschaft und ihrer
Stellung zur Glaubenslehre des positiven Christentums, wie wir
sie in den vorstehenden Mitteilungen aus Strauss’ und Zellers Feder
vernommen haben, richtig? Muss jene als eine das thatséichliche
Verhéltnis des Wissens zum Glauben, der wissenschaftlich ge-
bildeten Vernunft zur Offenbarung, getreu ausdrickende Dar-
stellung anerkannt werden? Die Frage kann — daran ist fir
denjenigen, der die Sachlage ihrem ganzen Umfange nach und
in der Tiefe durchschaut, ein Zweifel nicht moglich — sowohl



— 636 —

mit Ja als mit Nein beantwortet werden, je nachdem sie unter
diesem oder jenem Gesichtspunkte ins Auge gefasst wird.

Es ist hochst einseitig und der Wahrheit nicht entsprechend,
wenn Strauss und Zeller unter der Wissenschaft, die sie im
Auge haben und die zur Weltanschauung des positiven Christen-
tums allerdings in prinzipiellem Gegensatze steht, die Wissen-
schaft der neuern Zeit tiberhaupt verstehen, als ob es ausser
und neben dieser eine andere wahrhafte Wissenschaft, die jene
Weltanschauung mit mehr oder weniger Glick nach wie vor
zu begriimden sucht, nicht mehr gebe. Denn sollte die Strauss-
Zellersche Auffassung den Anspruch erheben kénnen, allgemein
von allen Minnern echter Wissenschaftlichkeit als wahr aner-
kannt zu werden, so missten die antichristlichen Ergebnisse
der in Rede stehenden Wissenschaft doch unwiderleglich ans
Licht gestellt sein. Mit der Evidenz ihrer Siitze miisste es sich
verhalten wie mit der Evidenz der mathematischen Lehrsitze.
Dass sie diese Evidenz aber an sich tragen und mithin von
keinem Einsichtigen aus guten Grinden mehr bezweifelt wer-
den konnen, kann doch nur derjenige behaupten, der sie nie
mit einem ungetriitbten Auge und einem eben so vorurteilslosen
als scharfen kritischen Blicke angesehen hat. Es ist gewiss
richtig und wahr, wenn man Strauss die Worte in den Mund
legen wiirde: ,Was die Evangelisten uns erziihlen, kann ich
(Strauss) so, wie sie es erzihlen, nicht mehr fir wahr, was die
Apostel glaubten, kann ich so, wie sie es glaubten, nicht mehr
fiir notwendig zur Seligkeit halten. DMein Golit ist ein anderer,
meine Welt eine andere, auch Christus kann mir nicht mehr
der sein, der er ihmnen war. Dies zuzugestehen, ist fir mich
Pflicht der Wahrhaftigkeit; es leugnen oder beménteln zu
wollen, fihrt (bei mir) zu nichts als Liigen, zur Schriftver-
drehung und Glaubensheuchelei. Ebensowenig wiirde Zeller
widersprechen wollen noch kénnen, wenn jemand seine Uber-
zeugungen in folgender Art wiedergeben wiirde. ,Der (Glaube*
— so diirfte er ihn ohne Furcht der Widerlegung sagen
lassen — ,an die Gleichheit meines und des altchristlichen
Standpunktes ist mir unmoéglich geworden. Meine Weltan-
schauung ist nach allen Beziehungen so griindlich umgestaltet,
dass es kaum noch einen Punkt giebt, an dem sie sich nicht
mit derjenigen stosst, welche sich aus dem Altertum ins Mittel-
alter fortgeerbt hat. Die Astronomie hat nach meiner Ansicht



der alten Dogmatik fiir eine ganze Reihe ihrer eingreifendsten
Bestimmungen die materiale Grundlage entzogen; die Geschichts-
forschung ldsst mich in der christlichen Religion, die man frither
als tbernatiirliche Offenbarung ansah, das natiirliche Erzeugnis
einer geschichtlichen Entwicklung erkennen; ja meine ganze
Weltanschauung, meine ganze Art, die Dinge zu betrachten
und zu beurteilen, ist eine andere geworden. So verbinde ich
(Zeller) mit der Gottesidee nicht mehr die Vorstellung eines
iiber dem Naturzusammenhang stehenden allméchtigen Wesens;
auch kann ich mir die Gottheit in keiner Beziehung mehr nach
der Analogie des menschlichen Selbstbewusstseins denken und
muss ihr deshalb die Personlichkeit absprechen. Nicht weniger
sehe ich mich gendétigt, den biblischen und insbesondere den
evangelischen Geschichtsbiichern fiir einen bedeutenden Teil
ihrer Erzahlungen, und so namentlich bei allen Wundererzih-
lungen als solchen den Glauben zu versagen. Uberhaupt steht
meine Weltanschauung mit dem tiberlieferten christlichen Lehr-
begritf, sowohl in den neutestamentlichen als in den spéteren
Fassungen desselben, an vielen und wichtigen Punkten in einem
Widerspruch, der sich aus der von mir fiir wahr gehaltenen
neueren Entwicklung der Wissenschaft mit Notwendigkeit er-
geben musste, und der eben deshalb nach meiner Ansicht durch
keinen Vermittlungsversuch beseitigt werden kann.®

Hatten Strauss und Zeller in den von ihnen mitgeteilten
Austfithrungen so oder in dhnlicher Art sich ausgesprochen, so
wiirde dagegen nichts zu erinnern sein. Sie héatten dann ihre
eigenen, personlichen Uberzeugungen zum Ausdrucke gebracht,
wozu ihnen die Berechtigung weder abgesprochen werden kann
noch darf. Aber die hierin liegende Bescheidenheit haben beide
Gelehrte sich nicht auferlegt, denn sie reden nicht bloss im
eigenen Namen, sondern im Namen der Wissenschaft, und
zwar der Wissenschaft schlechthin.

Die Wissenschaft, so sagen sie, hat die Unvereinbarkeit ihrer
wahren Ergebnisse mit der christlichen Glaubenslehre und da-
durch die Unwahrheit der letzteren ein fiir allemal dargethan, und
sie hat dies in einer Weise gethan, dass keiner, der mit Recht auf
wissenschaftliche Bildung Anspruch erhebt, hieriiber mehr an-
ders denken kann. Eine solche Ansicht nicht bloss in der
eigenen Brust hegen, sondern sie auch offentlich aussprechen,
durch den Druck verbreiten und als ein neues Evangelium



— 688 —

hinstellen, an dessen Wahrheit nur noch die naive Einfalt oder
Unwissenheit und Dummbheit zweifeln kénne, ist denn doch ein
Beginnen, was nicht nur die auch fir den Gelehrten noétige
Bescheidenheit vermissen lédsst, sondern was die wirkliche
Sachlage vollig verkennt und wegen der mit ihm verbundenen
tibeln Folgen die allerschiirfste Zuriickweisung geradezt
herausfordert. So steht es denn doch noch lange nicht, wie
Zeller und Strauss der Welt vorreden; die Wissenschaft der
neuern Zeit hat die Weltanschauung des positiven Christentums
keineswegs schon {iberwunden. Zwar giebt es in der neuern
Zeit eine wissenschaftliche Entwicklung, die sich einbildet, die
vorher bezeichnete Leistung vollbracht zu haben; aber neben
ihr geht seit dem Beginne eben jener Zeit bis in unsere Tage
cine andere Entwicklung her, welche die antichristlichen Er-
gebnisse der ersteren stets mehr oder weniger erfolgreich be-
kampft und nicht selten von ihrem eigenen Standpunkte aus
und mit den von ihr selbst geschliffenen Waftten bekimpft hat.
Beide Richtungen, die im Prinzip christliche und die prinzipiell
antichristliche, haben ihre Vertreter ganz gleichmaéssig auch in
allen Gebieten der modernen Wissenschaft, in Philosophie und
Theologie, Geschichte und Naturwissenschaft, Jurisprudenz und
Medizin und wie die tbrigen Disciplinen wissenschaftlicher
Forschung immer heissen mogen. Der Kampf zwischen Christen-
tum und Antichristentum auf dem Boden der Wissenschaft ist
noch keineswegs beendigt, so dass die eine der beiden in Rede
stehenden Entwicklungen, die antichristliche, von jedem, der
die Lage der Dinge wahrheitsgemiiss durchschaut, mit Strauss
und Zeller als der Sieger iiber die andere anerkannt und pro-
klamiert werden miisste. Beide Gelehrten haben zu frih in
die Siegestrompete gestossen. Es ist nicht wahr, dass von der
Annahme oder Zuriickweisung ihrer vorher mitgeteilten Uber-
zeugungen die Entscheidung iiber den wissenschaftlichen oder
unwissenschaftlichen Charakter eines Mannes bedingt und ab-
héingig ist. Aber in einem andern Sinne, als dem von ihnen
selbst gemeinten, haben Strauss und Zeller mit ihren Behaup-
tungen allerdings recht. Denn das lidsst sich leider ja nicht
in Abrede stellen, dass seit dem Beginne der neuern Zeit die
verschiedensten Wissenschaften vielfach eine Richtung einge-
schlagen haben, die sie je iAnger desto mehr in einen immer
schroffer werdenden Gegensatz zum Christentum gebracht hat



— 639 —

und bringen musste. Diese antichristliche Strémung der wissen-
schaftlichen Forschung ist in der Gegenwart auch bereits zu
einer Sturmflut angewachsen, die zuletzt alles, was sich ihr in
den Weg stellt, in ihren Wogen zu begraben droht. Werden
Strauss’ und Zellers Ausfithrungen {iber das Verhiltnis der
modernen Wissenschaft zum Christentum daher auf jene bezogen
und zugleich auf sie beschrinkt, so sehen wir uns allerdings
genotigt, die erwihnten Ausfithrungen in allen wesentlichen Punk-
ten als richtig anzuerkennen und zuzugeben. Es lohnt sich der
Miihe, der in Rede stehenden antichristlichen Stréomung in den
Hallen der Wissenschaft scharf ins Auge zu schen, um sie uns
und unsern Lesern zu moglichst deutlichem Bewusstsein zu
bringen.

3. Diejenige Entwicklung der Wissenschaft der neuern
Zeit, welche in Strauss, Zeller und vielen anderen zu einer
durch und durch antichristlichen Weltanschauung gefiihrt hat,
wurzelt in der Behauptung der Wesenseinheit oder Wesensidentitit
alles Seienden; sie ist Alleinheitsiehre, mit dem griechischen Aus-
druck Monismus.

Die Vernunft des Menschen wird bei ihrem Nachdenken
iiber die Entstehung, das Dasein und ‘die Beschaffenheit der
Dinge unvermeidlich zu der Annahme wenigstens enes von
Ewigkeit her oder schlechthin existierenden Wesens gefiihrt,
von welchem oder durch welches alles andere seinen Ursprung
hat. Denn wére nicht wenigstens ein solches Wesen vorhanden,
so konnte die Vernunft tiberhaupt nichts als ein Existierendes
annehmen und fir wahr halten, da der Grundsatz: ,Aus nichts
wird nichts“ die eigenste Beschaffenheit der Vernunft ausdriickt,
sie von diesem, ohne sich selbst preiszugeben und in Unver-
nunft zu verwandeln, gar nicht ablassen kann. Wire von
Ewigkeit her oder schlechthin nichts dagewesen, gibe es also
kein Wesen schlechthin, welches existiert, weil es existiert,
ohne dass man verntinftigerweise nach einem Grunde oder
einer Ursache, durch die es zur Existenz gekommen ist, auch
nur fragen kann — gibe es, sage ich, nicht ein solches Wesen,
so wiirde auch heute noch nichts existieren und nichts existieren
kénnen. Und doch ist die Vernunft oder richtiger der Geist
des Menschen schlechterdings ausser stande, diese Annahme
zu machen. Denn wollte er den Zweifel an der Existenz des



— 640 —

Seienden auch noch so weit erstrecken, ja wollte er alles und
jedes, an dessen Existenz nur der geringste, noch so unwahr-
scheinliche Zweifel moglich ist, selbst als nicht existierend
in Abrede stellen, er konnte dieses Verfahren zum allerwenigsten
nicht auch auf sich als das im Ichgedanken seiner selbst bewnsste
Subjekt oder Wesen ausdehnen. In Beziehung auf den selbst-
bewussten Geist des Menschen stehen nach wie vor die schonen,
bedeutungsvollen, viel zu wenig beherzigten Worte Descartes’
in voller Geltung: Sic rejicientes illa omnia, de quibus aliquo
modo possumus dubitare, ac etiam falsa esse fingentes, facile
quidem supponimus nullum esse Deum, nullum ccelum, nulla
corpora; nosque etiam ipsos non habere manus nec pedes nec
denique ullum corpus; non autem ideo nos, qul talia cogita-
mus, nihil esse: repugnat enim, ut putemus id, quod cogitat,
eo ipso tempore, quo cogitat, non existere. Ac proinde heec
cognitio, ego cogito ergo sum, est omnium prima et certissima,
quee cuilibet ordine philosophanti occurrit!). Das erste, dessen
der Geist des Menschen gewiss und sicher wird, an dessen
Existenz er, solange er seiner selbst bewusst ist, schlechter-
dings nicht zweifeln kann, ist er selbst. Und da er es auch
ist, welcher in all seinem Denken und Erkennen, mithin auch
bei dem Aufbau jeder Wissenschaft als das dieselbe in sich
erzeugende Subjekt sich bethitigt, so ist ersichtlich, welches
Gewicht fur die richtige Erkenntnis alles tibrigen Existierenden
der zuvor gewonnenen richtigen und genauen Selbsterkenntnis
des Geistes zufallen wird. Hatte man diese Wahrheit bei dem
Betriebe der Wissenschaft stets im Auge behalten, wir wiirden
sicherlich eine weit geringere Zahl von Weltanschauungen
haben, durch die das Seiende und das Leben viel mehr ge-
waltsam misshandelt als erklirt und begreiflich gemacht wer-
den. Doch lassen wir das! Unerschiitterlich fest steht, dass
die Vernunft, um Vernunft zu bleiben, wenigstens e/n schlecht-
hin Existierendes annehmen muss, und dass ein solches auch
so gewiss existiert, als die Vernunft oder richtiger der selbst-
bewusste Geist des Menschen an seiner eigenen Existenz
schlechterdings nicht zweifeln kann.

Christentum und monistische Weltanschauung begegnen
sich denn auch in der Annahme eines, aber auch nur eines

) Principia philosophize I, 7.



641

einzigen schlechthin existierenden Seins oder Wesens. Das
Christentum anerkennt in ihm dasjenige Wesen, welches es als
,Gott* bezeichnet und das es, auch ohne die Weltwerdung und
vor derselben, als ein absolut vollkommenes, d.i. als absolute
Personlichkeit und eben deshalb als Dreipersonlichkeit Glau-
bigen und Ungliubigen verkiindet. Der Monismus denkt tiber
das Sein schlechthin sehr verschieden, und eben das ist der
Grund, warum sehr verschiedenartige monistische Weltanschau-
ungen nicht nur moglich, sondern im Laufe der geschichtlichen
Entwicklung der Wissenschaft auch wirklich geworden sind.
Erblickt der Monismus das Sein schlechthin in dem Stoffe, der
Materie, so wird die von ihm zu Tage geforderte Weltanschau-
ung Materialismns. In diesem Falle wird und muss er den frei-
lich stets schlecht gelungenen Versuch machen, fiir alle Er-
scheinungen des Geistes- und Naturlebens, von denen der
denkende Geist des Menschen erfiihrt, den zureichenden Grund
in der Materie zu suchen, sie aus dieser als der sie bewirkenden
Ursache verstindlich und begreiflich zu machen., Da ein der-
artiger Versuch, so oft er auch in dem langen Zeitraume von
dem Hellenen Demokrit bis auf die Deutschen Karl TVogt und
Ladwig Biichner unternommen worden, nie gelungen ist und nie
in einer Weise gelingen kann, die vor dem Auge des wirklich
wissenschaftlich gerichteten und priiffenden Geistes stand zu
halten vermag, so haben andere Monisten das Sein schlechthin
nicht in die Materie gesetzt, sondern es anders gefasst. Sie dachten
es als ein nach seiner innersten und eigentlichen Beschaffenheit
geistiges, tmmaterielles Sein, d. i. als ein Wesen, welches zwar
auch zur Materie sich entwickele oder, mit Hegel zu reden, die
Welt des materiellen Daseins (die Natur) aus sich entlasse,
aber nur zu dem Zwecke, um aus dieser zu einer hoheren
Stufe, zur Welt des Bewusstseins oder des Geistes, sich zu er-
heben und in dieser Region seines Daseins in ungemessenen
Weiten und Breiten, Hohen und Tiefen fortschreitend sich zu
entfalten. Bei einer solchen Auffassung des Seins schlechthin
wird die tber ihr erbaute Weltanschauung jedesmal eine idea-
listische, deren es, wie die (zeschichte der Wissenschaft beweist,
je nach der niheren Fassung des Seins schlechthin und der
speciellen Herleitung der Welt aus ihm, zahllose verschiedene
Arten geben kann. Aber alle diese Arten, wie immer sie im
einzelnen voneinander verschieden sind, teilen sich im wesent-



— 642 —

lichen doch wieder in zwei und nur in zwei Klassen. Die einen
der idealistischen Monisten denken das Sein schlechthin als
solches, d. i. ror seiner Entwicklung in die Welt und o/ne die-
selbe in der Form der Persinlichkeit, wihrend die anderen ihm
vor seiner Weltwerdung und ohne dieselbe die Persinlichkeit ab-
sprechen und es diese erst in dem Prozesse seiner Weltwerdung
gewinnen lassen. Es ist ersichtlich, dass nach den einen das
Sein schlechthin durch die Weltwerdung in eine absteigende
Entwicklung, d. i. aus einem Zustande der Vollkommenheit in
den zunehmender Unvollkommenheit sich einléisst, wihrend von
den anderen die Entwicklung jenes Seins als eine von Stufe
zu Stufe zu grasserer Vollkommenheit sich erhebende angesehen und
begriffen wird. FEin Kklassisches Muster der ersten Art von
Monisten aus der neuern Zeit ist Leibmz (1646—1716), eines
der zweiten Spinoza (1632—1677), 1In dieser DBeziehung beide
Antipoden in ihren philosophischen Systemen. Allein so ver-
schiedenartig ihre Weltanschauungen zufolge ihrer verschie-
denen Auffassung des Seins schlechthin (der Substanz, des Abso-
luten, Gottes) vor und in seiner Entfaltung zur Welt sich auch
gestalten, im Grunde sind dieselben doch nur rerschiedene Schiss-
linge aus derselben Wurezel, denn ihre gemeinsame Wurzel ist der
Monismus.

Nach Leibniz muss die Welt als die Totalitit des zufillig
Seienden den Grund ihrer Existenz in einem Sein oder einer
Substanz haben, welche den Grund der eigenen Existenz in
sich selber hat, daher notwendig und ewig ist, d. i. in einem
Sein schlechthin, in Gott. Und dieses Sein schlechthin oder
Gott muss ein in jedem Betracht unendliches Wesen sein, ab-
solut vollkommen an Macht, Weisheit und Giite, ausgeristet
mit Verstand, der die Ideen alles moglich Seienden in hochster
Deutlichkeit in sich hat, mit Willen, der unter den mdoglichen
Welten eine, die beste, auswihlt, mit Macht, die den Willen in
Wirksamkeit setzt und ihn zur Verwirklichung jener besten
Welt bestimmt und fahig macht. Statt vieler anderen Stellen
wollen wir zum Beweise nur eine einzige aus Leibnizens ,. Theo-
dicee” den Lesern mitteilen. Il faut chercher, schreibt er, /s
raison de [lexistence dn Monde, qui est 'assemblage entier des
choses contingentes, et il faut la chercher dans la substance qui
porte la raison de son existence avec elle, et laquelle par consé-
quent est nécessaire et éternelle. Il faut aussi que cette cause



o GUE

soit intelligente; car ce Monde qui exXiste étant contingent, et
une infinité d’autres Mondes étant également possibles et egale-
ment prétendans & l'existence, pour ainsi dire, aussi bien que
lui, il faut que la cause du Monde ait eu égard ou relation &
tous ces Mondes possibles, pour en déterminer un. Et cet égard
ou rapport d'une substance existante & de simples possibilités,
ne peut étre autre chose que lenfendement qui en a les idées:
et en déterminer une, ne peut étre autre chose que l'acte
de la wolonté qui choisit. Et c’est la puissance de cette sub-
stance, qui en rend la volonté efficace. La puissance va a
l'étre, la sagesse ou l'entendement aw vrai, et la volonté an bien.
Et cette cause intelligente doit étre infinie de toutes les maniéres
et absolument parfaite en puissance, en sagesse et en bonté, puis-
gu'elle va a tout ce qui est possible. Kt comme tout est li¢,
il n’y a pas lieu d’en admettre plus dwne. Son entendement
est la source des essences et sa volonté est lorigine des exrs-
fences. Voila en peu de mots la preuve d'un Dieu unique
avec ses perfections, et par lui lorigine des choses?). Wie
hat nun aber die mit unendlichem Verstande und allmiich-
tigem Willen ausgeriistete tber- und ausserweltliche Gottheit
die existierende Welt hervorgebracht? Hat sie dieselbe nach
Leibnizens Auffassung etwa geschaffen in dem Sinne, wie dies
von dem positiven Christentum gelehrt wird? Wer wollte
und konnte das behaupten, wofern er auch nur den einen nach-
folgenden Ausspruch ernstlich und scharf ins Auge fasst! Dieu
seul, heisst es, est l'unit¢ primitive ou la substance simple
originaire, dont toutes les Monades créées ou dérivatives sont
des productions et naissent, pour ainsi dire, par des fulgura-
tions continuelles de la Divinité de moment & moment, bornées
par la réceptivité de la creature, a laquelle il est essentiel
d’étre limitée ?). Die sogenannten ,geschaffenen“ Monaden als
die realen Substrate der Dinge in der Welt sind demzufolge
nach Leibnizens Auffassung nicht eigentlich und im wahren
Sinne ,geschaffen, sondern sie sind ,Effulgurationen%, Aus-
strahlungen der Gottheit, weshalb sie denn auch im Wesen,
d. i. als Substanzen mit dem Wesen oder der Substanz Gottes
identisch sind. Die einzige Verschiedenheit, welche zwischen

1) Leibnitii opera philosophica, ed. Erdmann, Berolini 1840, S. 506, Nr. 7.
2) a.a. 0., S. 708, Nr. 47.



644 —

Gott und ihnen obwaltet, besteht darin, dass diese beschrinkt
(limitées, bornées) sind, wiihrend die Gottheit unbeschrankt ist.
Und die einzige Folge davon ist wieder, dass, wiihrend jede
Monade gleich der Gottheit zwar alles vorstellt, der Inhalt ihres
Denkens also mit dem der Gottheit in Eins zusammenfallt, die
Form des Denkens dagegen in beiden insofern verschieden ist,
als nur die Gottheit lauter ,deutliche* Vorstellungen (des per-
ceptions distinctes), jede sogenannte ,geschaffene* Monade aber
auch mehr oder weniger ,undeutliche®, ,verworrene“ Vor-
stellungen hat. Vermochte eine der letzteren alle ihre Vor-
stellungen ebenfalls in deutliche zu verwandeln, so wirde sie
dadurch ihre Beschriinktheit aufheben und selbst zur Gottheit,
z1 einem Gotte werden?).

Auf dem entgegengesetzten Standpunkte beziiglich des
Seing schlechthin, der Substanz oder der Gottheit, zor ihrer Welt-
werdung oder ohne dieselbe gedacht, steht Spinoza. Auch er
anerkennt wie lL.eibniz nur eiz Sein schlechthin, die Substanz,
die Gottheit. Aber weit entfernt, dieselbe gleich Leibniz an
sich, d.i. okne die Welt und vor derselben als ein absolut voll-
kommenes, personliches Wesen zu fassen, weiss er mit einer
solchen Auffassung als einer wahren und richtigen nichts an-
zufangen; er weist sie mit aller Bestimmtheit aufs schirfste
zuriick. Porro infra, schreibt er, absque hujus propositionis
ope ostendam, ad Del naturam neque intellectum neque volun-
tatem pertinere?). Den hier in Aussicht gestellten Beweis fir
die Unpersonlichkeit Gottes lisst Spinoza folgen in Propositio 31
desselben Buches der Ethik, die die Uberschrift trigt: Intel-
lectus actu, sive is finitus sit sive infinitus, ut et voluntas, cu-
piditas, amor etc. ad naturam naturatam (d. i. die Modifika-
tionen der Substanz, die Einzeldinge, die Welt), non vero ad
naturantem (d. i. die Substanz, die Gottheit) referri debent.
Will man nun aber dennoch, wie allgemein geschieht, von einem
Intellekte und Willen der Gottheit reden, so ist, bemerkt
Spinoza, darunter etwas zu verstehen, was mit dem, was wir
sonst durch diese Ausdricke bezeichnen, ganz und gar keine
Ahnlichkeit hat. Porro, so liest man Ethica I, prop. XVII,
Schol., ut de intellectu et voluntate, quos Deo communiter

1) a. a. 0., S. 520, Nr. 64; S. 540, Nr. 124; S. 710, Nr. 60.
%) Ethica I, prop. 17, Schol.



tribuimus, hic etiam aliquid dicam, si ad eeternam Dei essen-
tiam intellectus scilicet et voluntas pertinent, aliud sane per
utrumque hoc attributum intelligendum est, quam quod vulgo
solent homines. Nam intellectus et voluntas, qui Dei essentiam
constituerent, a nostro intellectu et voluntate toto ccelo differre
deberent, nec in ulla re nisi in nomine convenire possent, non
aliter scilicet, quam inter se conveniunt canis signum cceleste
et canis animal latrans. Der Gott Spinozas, an sich unper-
sonlich, erreicht seine Personlichkeit erst durch seine Ent-
wicklung zur Welt in dem Geiste des Menschen. Fragt man
schliesslich, welche von beiden Auffassungen der Gottheit, die
des Leibniz oder die des Spinoza, auf dem Boden des Monis-
mus die konsequentere ist, so unterliegt es keinem Zweifel,
dass die Antwort zu gunsten Spinozas ausfallen muss. Denn
es ist in keiner Weise einzusehen, wie die Gottheit, an und fiir
sich als absolute Personlichkeit gedacht, in der Weltwerdung
in einen Entwicklungsprozess sich einlassen soll, durch den sie
selbst in immer unvollkommenere Stufen des Daseins herab-
steigt. So stellt aber Leibniz die Gottheit sich vor, und so be-
schaffen ist der Prozess, durch den er die Welt, die sogenannten
Monades créées, aus ihr ausstrahlen lisst. Dagegen ist von
dem Gotte Spinozas sehr begreiflich, dass er sich in den Welt-
werdungsprozess einlasst, weil er in demselben zu immer héheren
Daseinsstufen gelangt, durch ihn also nichts verlieren, wohl
aber vieles gewinnen kann.

Bonn. THEODOR WEBER.

(Fortsetzung folgt.)

Revue intern. de Théologie, Heft 32, 1900. 43



	Christentum und Antichristentum in der Wissenschaft

