
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


504 —

LES

CORRUPTIONS DE L'IDÉE CATHOLIQUE.

III. — Le catholicisme et le formalisme ').

S'il ne faut confondre le catholicisme ni avec le cléricalisme,

ni avec le scolasticisme, il faut encore moins le
confondre avec le formalisme.

Dans un Aelume publié en 1869 et intitulé : « L'esprit et
la lettre dans la piété», j'ai traité les sujets suivants: «L'esprit

et la lettre, le pharisaïsme et les malédictions de Jésus,
les trois éléments constitutifs du pharisaïsme, comment la
lettre tue, le travail de spiritualisation chrétienne et les
formalistes, le travail d'universalisation chrétienne et les
sectaires, » etc. Déjà à cette époque, j'étais effrayé du flot de

matérialisme qui montait de plus en plus dans l'Eglise romaine,
et j'essayais de l'arrêter et de le refouler. Hélas! trente ans
après ce premier effort, il faut en faire un second, plus grand
encore, le mal ayant empiré. Cet effort nouveau a un double
but: d'abord, de démontrer que le formalisme est bien réellement

le contraire de l'esprit chrétien et par conséquent la

corruption du vrai catholicisme ; ensuite, de faire appel à toutes
les âmes sincères et droites, dans toutes les Eglises chrétiennes;
de les prier d'examiner humblement si le formalisme n'existerait

pas aussi dans leur propre Eglise ; et dans le cas où elles
en découvriraient les marques, de chercher à l'extirper et de

tendre une main fraternelle, pour ce grand travail, à tous les
ouvriers de Dieu, à tous les vrais chrétiens qui rêvent
l'amélioration des Eglises particulières et l'extension du règne de

Dieu. De la sorte, cette étude aura à la fois une portée doc-

"1 Voir le n° 29, janvier 1900. p. 92-105, et le n° 30, avril 1900, p. 240-262.



— 505 —

trinale et une portée pratique, et peut-être facilitera-t-elle
l'union des Eglises, les obstacles qui entravent celle-ci étant
peut-être plus encore de l'ordre moral que de l'ordre
spéculatif.

1° L'homme étant esprit et matière, âme et corps, il faut
distinguer dans toutes les choses humaines le fond et la forme,
le fond spirituel et la forme matérielle, l'idée et le mot, le
sentiment et le signe. Ces deux éléments sont nécessaires ;

nier l'un pour mieux affirmer l'autre, ou veuloir développer
l'un au détriment de l'autre, c'est être dans l'erreur. Le corps
sans l'âme est mort, le mot sans l'idée n'est qu'un vain son,
le signe sans la chose signifiée n'est rien. — Outre cette
première vérité, il en est une seconde : la supériorité de l'âme
sur le corps, de l'esprit sur la matière, de l'idée sur le mot,
du sentiment et de la chose sur le signe. D'où il suit évidemment

qu'il faut subordonner les choses matérielles aux choses

spirituelles, les mots aux idées, les signes aux sentiments et
aux choses, et attacher plus d'importance aux choses
spirituelles qu'aux choses matérielles, à la sanctification de l'âme
qu'à la régularité purement extérieure, à la religion interne
qu'à la religion externe.

Telle est la règle, règle de vérité et de bon sens, fondée
sur la nature même des choses.

Malheureusement, de fait, cette règle est souvent violée.
Beaucoup d'âmes sont faibles et se laissent asservir par le

corps ; beaucoup d'esprits sont superficiels et ne s'attachent
qu'aux mots sans aller jusqu'aux idées ; beaucoup se contentent
des signes sans les choses, ne vivent que d'extériorités et de

formes, sans se préoccuper ni de l'intérieur, ni du fond. Telles
sont les cimes paresseuses, incapables d'efforts, égoïstes,
inférieures, rampantes, dénuées d'idéal, toutes à la jouissance
facile, à l'hypocrisie, à la lâcheté, choses viles qui ne leur
coûtent aucun sacrifice. Il est plus commode de vivre terre à

terre que de battre des ailes vers les hauteurs. Le sursitm
corda, le duc in altum, ne sont pratiqués que par les élites.
Le grand nombre Aégète encore dans les bas-fonds. Tels sont
les faits.

2° Or, s'il en est ainsi en littérature, en art, en morale, si
dans ces différents ordres de choses le grand nombre est encore



— 506 —

esclave des mots, des phrases, des couleurs, des sons, des

extériorités en un mot, il en est de même en religion. Les
hommes ont partout les mêmes tendances. Et même il faut

remarquer que moins on a de fond, plus on s'applique à la
forme ; que moins on a d'idées, plus on donne d'importance
aux mots ; que moins on est sensible à la chose signifiée, plus
on attache de valeur au signe ; que moins on est enraciné
dans le spirituel, plus on s'enracine dans le matériel ; que
moins on comprend la doctrine, plus on s'obstine et s'opiniâtre
dans les phrases et les formules. Et c'est ainsi qu'on arrive
à n'avoir plus qu'une philosophie de mots, une science toute
de logomachie, une théologie toute de formules, une religion
toute d'extériorités. Tout dans la forme, tout par la forme,
tout pour la forme, tel est le résumé du formalisme.

3° Ces tendances et ces faits, nous les constatons dans
l'histoire des religions payennes. Le paganisme, en effet,
quelques formes qu'il ait revêtues, à matérialisé Dieu, l'âme
et la religion. Or, matérialisme et formalisme, c'est tout un.
Qu'il s'agisse du védisme, du brahmanisme, du bouddhisme, du

parsisme, du paganisme égyptien, du paganisme grec, du
paganisme romain, etc., partout les rites extérieurs débordent et
étouffent les idées et les sentiments. Les rituels des sectes
bouddhiques entrent dans des détails incroyables : tous les gestes
de l'officiant sont réglés, tous les signes de tête, toutes les

inclinations, inclinations légères, inclinations moyennes,
inclinations profondes, génuflexions, prostrations, bras levés, bras
étendus, prières à voix basse, prières à voix haute, récitations
rrrvstérieuses, etc., rien n'est oublié. Et les ablutions, et les
moulins à prières, et les chapelets, chapelets à cinquante
grains, chapelets à cent grains, chapelets à cent cinquante
grains, etc. Et les formalités de la pénitence, et les formalités
du jeûne, et les formalités de l'abstinence

Certes, la prière est excellente en soi, excellente aussi la
pénitence vraie, excellente la pratique bien comprise du jeûne
et de l'abstinence ; mais il ne s'agit pas de ces choses mêmes,
il s'agit de leur réglementation par un clergé sans mandat,
de leur réglementation obligatoire sous peine de péché contre
Dieu, et même de péché mortel, c'est-à-dire de damnation et
de supplices sans fin. Et les prêtres qui décrètent ces choses



— 507 —

et ces supplices, passent pour des envoyés de Dieu, pour des

êtres sacrés, sortes de demi-dieux, magiciens, sorciers, qui
transforment la religion en magie et en sorcellerie, la piété
en superstition, la foi en crédulité, la vertu en dévotion purement

extérieure. Et alors les exercices extérieurs se multiplient
et étouffent la pensée, comme les broussailles étouffent le blé :

l'âme ne s'y retrouve plus, le moi se perd dans un vrai
nirvana moral, la conscience disparaît avec la pensée et la
personnalité ; la religion n'est plus que balancement de la tête
et des épaules, ploiement des genoux, paroles inarticulées et
répétées idiotement, chants bizarres (quoique pittoresques),
encens, bannières, processions, pèlerinages, etc.

Et ce que l'histoire constate dans les religions payennes,
elle le constate aussi sous des formes quelquefois différentes,
souvent identiques, dans le mahométisme. C'est connu. Passons.

4° Le judaïsme, lui aussi, a souffert du formalisme. La loi
cérémonielle, très compliquée, a produit un légalisme purement
extérieur et un ritualisme matérialiste, qui pouvaient
malheureusement s'allier à l'hypocrisie, au mensonge, à la méchanceté,

à la perversité. Ce légalisme et ce ritualisme allaient de

pair avec le littéralisme, qui matérialisait les esprits et qui
retenait la vérité captive dans les mots et les formules. Ce

légalisme, ce ritualisme et ce littéralisme ont produit là le
sadducéisme, ici le pharisaïsme, l'un et l'autre aussi corrupteurs
que corrompus.

Toujours les prophètes se sont élevés contre ces diverses
formes du matérialisme religieux. Ouvrons Isaïe. Dès le premier
chapitre, il annonce aux Juifs que Dieu réprouve la multitude
de leurs victimes, la graisse de leurs sacrifices ; que leur encens
lui est abominable ; que c'est leurs âmes qu'il veut, et non
leurs veaux et leurs boucs : « Quo mihi multitudinem victi-
marum vestrarum, dicit Dominus Plenus sum. Holocausta
arietum, et adipem pinguium, et sanguinem vitulorum, et

agnorum, et hircorum, nolui... Incensum abominatio est mihi...
Calendas vestras et solemnitates vestras odivit anima mea...»
— «Salvate animas vestras», crie aussi Jérémie.

Mais pendant que les prophètes cherchent à substituer la
piété de l'âme à celle du rite, les Juifs s'enfoncent de plus en
plus dans leur matérialisme, leur ritualisme, leur littéralisme;



— 508 —

la loi ne leur suffit même plus ; ils ont besoin de l'entourer
d'une haie soi-disant protectrice de prohibitions nouvelles, de
raffinements subtils, de prescriptions matérielles excessives et
délétères. Et le mal empire sans cesse. Et Jésus-Christ, pour
rétablir la vraie religion dans sa pureté, s'élève contre le
pharisaïsme, contre le littéralisme, contre le formalisme. Il est
terrible contre les Scribes et les Pharisiens ; il les traite d'hypocrites,

il les appelle race de vipères ; il les maudit en termes
Aiolents qui font frémir. Prière de relire attentivement et de

méditer, dans l'Evangile de St. Matthieu, le chapitre XXIII,
effrayant dans sa vérité : dans l'Evangile de St. Luc, le
chapitre XVI, Ar. 14 et 15 ; etc.. etc.

Donc, l'esprit du Christ et le vrai christianisme sont faciles à

caractériser : « La lettre tue et l'esprit Aivifie ; mes paroles sont
esprit et vie ; fais l'aumône dans le secret, prie dans le secret,
chez toi, la porte fermée; jeûne, mais ne le montre pas (ncvidea-
ris hominibits jejunans); que ton œil soit simple ; que tes prières
soient courtes, ce sont les payens qui croient qu'ils seront
exaucés à cause de leur verbiage (orantes autem, nolite multimi
loqui, sicut ethnici, pittant enim quod in mitltiloqulo sito exau-
diantiir) ; toute la loi et les prophètes, c'est de faire aux autres
ce que vous voulez qu'ils vous fassent ; ce n'est pas par les

œuvres de la loi qu'on est justifié, mais par la loi de la foi ;

le juste vit de la foi...»
Comme l'a dit excellemment M. Boutroux, «Jésus, la

douceur même et la mansuétude, ne s'est montré dur que poulies

pharisiens. Il est certain qu'il condamne le formalisme...
Les pratiques ne sont rien devant Dieu, si elles n'expriment
un sentiment de l'âme. Ce n'est pas par la propre vertu des

actions extérieures que l'homme peut entrer en communication
aAec Dieu... Le premier caractère de l'Evangile, c'est son
extrême spiritualité. L'esprit est tout le théâtre de la vie
chrétienne... Là est toute la révolution chrétienne... La vie
chrétienne, c'est la communion avec Dieu1).»

5° Cependant, quelque clairs que fussent les préceptes
du Christ, beaucoup de chrétiens, toujours hommes, se sont
laissé entraîner dans les mêmes défauts que les Juifs et que

x) Questions de morale et d'éducation, p. 21-22; Paris, Delagrave, 1899.



— 509 —

les payens. Les esprits matérialistes et formalistes ont ajouté
au Décalogue et au Sermon sur la montagne une quantité de

prescriptions matérielles, non pas pour recommander modestement,

comme avait fait le premier concile de Jérusalem, ce
qu'il serait bon de faire (a quibus custodieutes vos bene agetis),
mais pour commander et imposer rigoureusement. De là, peu
à peu, dans le cours des siècles, un littéralisme et un
légalisme excessifs, qui écrasaient les consciences et tuaient la
vie chrétienne dans les âmes (littera occidit). C'était et c'est
encore l'esprit du Talmud le plus étroit et de la Synagogue
des plus mauA^ais jours, celui là même que le Christ a
combattu si énergiquement dans ses apostrophes contre les
Pharisiens.

Contre le culte « en esprit et en vérité » enseigné par le
Christ et pratiqué par les vrais saints du christianisme, s'est
dressé, dans l'Eglise romaine surtout, un culte de superstition,
dont les formalités extérieures ont fini par prendre, de nos
jours, des proportions scandaleuses. Si l'on étudie les bulles
et les décrets des papes, les décisions et les prescriptions des

congrégations romaines, notamment de la congrégation des

rites, des évêques et des réguliers, de l'index, etc., on y
retrouve encore le talmudisme judaïque. Si l'on examine le
cérémonial romain, la collection des rites, le recueil des

indulgences, c'est encore le formalisme juif et payen, quelque peu
approprié aux circonstances nouvelles. Si l'on essaie de se
rendre compte des prescriptions quadragésimales de l'Eglise
romaine, concernant le jeûne et l'abstinence, on reste stupéfait
en présence d'un légalisme aussi puéril. Qu'il suffise de citer,
sur ce dernier point, la liste des oiseaux communs réputés
aliments maigres : c'est le vanneau huppé, le héron cendré,
le héron butor, le courlis cendré (le courbejeau), le courlis
courlieu (l'avrilleau), le bécasseau variable (l'alouette de mer),
le bécasseau maubêche, le cheAralier gambette (le tirauson), le
cheA^alier cul-blanc, la barge à queue noire, la barge rousse,
le râle d'eau, la poule d'eau marouette, la poule d'eau
ordinaire, la foulque macroule (la joselle), l'oie cravant, le canard
ridenne (le moreton), le canard pilet, le canard siffleur, le
canard souchet, le canard macreuse (la bernache), le canard
millouin, le canard morillon, le canard garrot, la sarcelle d'été,
la sarcelle d'hiver. N. B. Le canard ordinaire sauvage (anas

Revue intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 34



— 510 —

boschas) est réputé aliment gras Il va de soi que l'Eglise
romaine, moyennant une finance appelée aumône, dispense du

jeûne et des aliments maigres. Il en est de même pour les
indulgences ; la remise des pénitences est tarifée et offerte au
rabais. On rougit d'écrire ces choses, mais il le faut, puisque
c'est un devoir d'extirper le mal. Cette exploitation des
pénitences et des indulgences, « c'est le tour de force le plus hardi,
le plus adroit, le plus lucratif qu'ait jamais exécuté aucun
sacerdoce ; pour y arriver, il n'a fallu que de l'audace, jointe
à une profonde connaissance de l'infirmité humaine l). ¦»

6° Mais ce n'est là qu'un des côtés de la question.
Reprenons-la dans son ensemble.

Et d'abord, remarquons qu'il ne s'agit pas de déprécier,
encore moins de ridiculiser la bonne foi et la naïveté de tant
d'âmes simples, qui, dans leur ignorance et leur timidité
scrupuleuse, pratiquent, avec des intentions absolument droites et
avec des sentiments absolument respectables, les superstitions
grossières qu'on leur a apprises dès leur, enfance et qu'elles
conservent par routine inconsciente et par pieuse tradition.
Laissons les personnes de côté. Il ne s'agit que des choses,
qu'il faut juger en elles-mêmes, d'après le bon sens et le sens
chrétien.

Il faut distinguer le formalisme : 1° dans la doctrine et le
dogme, 2° dans la piété, 3° dans les sacrements, 4° dans la
cléricature.

D'abord le formalisme dans la doctrine et le dogme.
J'entends par là la prédominance des mots et des formules Aerbales
sur les idées, ainsi que l'opiniâtreté aAec laquelle certains
esprits, pour maintenir un mot souvent incomplet et maladroit,
compromettent par de funestes équiAeques l'idée et la doctrine
exprimées par ce mot, et font suspecter le dogme même par
ceux des savants qui, ne le jugeant que d'après de telles
expressions, le jugent mal et le repoussent. Les expressions
malheureuses et néfastes abondent en théologie ; il n'est que
temps de l'avouer et d'y remédier. J'aurais trop à faire, si je
devais ici les indiquer toutes, les expliquer et les rectifier
contre les sens erronés qu'on leur attribue soment. Je me

Fr. Roget. Pensées, p. 85 ; Genève \i



— 511 —

bornerai à rappeler ce que St. Augustin a dit du mot «

personne » appliqué au Père, au Fils et au Saint-Esprit*), et la
peine qu'il a prise pour empêcher les intelligences grossières
de faire du trinitarisme chrétien une sorte de trithéisme payen,
sorte de milieu entre le polythéisme à cent têtes et le
monothéisme pur. On ne saurait assez répéter que les mots ne sont
que des mots, que les mots ne sont pas le dogme, qu'aucun
mot, par conséquent, n'est de foi, que les dogmes sont des
idées et des vérités, que les idées et les vérités peuvent être
exprimées de diverses manières plus ou moins heureuses, selon
les temps et les besoins des esprits ; que lorsqu'un mot ou
une formule verbale soulèvent des malentendus et compromettent

le dogme, c'est un devoir de la plus simple sagesse
de dégager et de sauver le dogme en l'exprimant avec plus
de clarté et sans amphibologie. Loin de moi la pensée de
sacrifier aucune des formules dont nos pères dans la foi se
sont servis pour rendre hommage à la vérité chrétienne ; mais
loin de moi aussi la pensée de repousser les explications
exactes qui mettent en plus grande lumière ces formules
vénérables et vénérées, et qui les rendent plus intelligibles et
plus acceptables. Il faut fortifier la foi par la science, et non
l'obscurcir par un littéralisme étroit et aveugle.

D'autres formalistes ne se bornent pas à emmailloter le
dogme dans des mots obscurs ou à double entente, ils veulent
encore l'écraser sous le poids des systèmes théologiques par
lesquels on a essayé de l'expliquer, à des époques où ces
systèmes correspondaient à l'état des esprits ; systèmes qui,
aujourd'hui, ne sont plus acceptables, notre philosophie et nos
connaissances scientifiques et historiques étant autres. Non, le
dogme n'est pas solidaire des élucubrations de tels et tels
théologiens, si célèbres qu'ils aient été. Le dogme est la
doctrine même de J.-C. ; elle est pour tous les siècles et pour
toutes les générations, et par conséquent, elle doit être libre
de toute attache humaine et de toute entrave temporelle.
L'enseignement doit être supérieur à toutes les formes de

l'enseignement ; vouloir lui imposer telle forme ou le sacrifier
à telle forme, c'est aller contre le Christ et contre sa doctrine :

littera occidit.

a) Voir la Revue, n° 22, avril 1898, p. 385-387. Etc.



— 512 -
7° Ensuite, le formalisme dans la piété. Il consiste dans

la surcharge des exercices extérieurs, et dans la trop grande
importance accordée aux signes purement extérieurs. De
même que les mots ne doivent pas nuire à la doctrine, ainsi
les actes extérieurs ne doivent pas nuire à la piété. Le sentiment

est, comme la foi, une chose essentiellement interne et
spirituelle, qui doit primer et vivifier les actions corporelles
par lesquelles elle s'exprime. Tout exercice de piété, quel
qu'il soit, n'a de Amateur que par le sentiment qui le pénètre
et qui est sa raison d'être : le sentiment est la sève, l'exercice
extérieur n'est que l'écorce ; l'écorce est pour la sève, et non
la sève pour l'écorce ; l'écorce doit protéger la sève et non
la dessécher, ni l'empêcher de se répandre jusqu'aux extrémités
des branches, des feuilles, des fleurs et des fruits.

Les formalistes sont ceux qui n'ont pas plus de souci du
sentiment que de la foi, pourvu qu'ils fassent leurs gestes
habituels et qu'ils récitent leurs oraisons accoutumées et incomprises.

Les œuvres sans la foi n'ont pas de mérite surnaturel,
et les exercices de piété sans la piété sont des exercices
stériles. Les griefs de l'évêque Pearson, de Chester, en 1669,
contre les dévotions abusives et superstitieuses de l'Eglise
romaine, sont connusJ). Que ne dirait-il pas aujourd'hui, s'il
voyait cet étalage de cérémonies, ces mois de Marie, ces mois
de St. Joseph, ce commerce avec et par St. xAntoine de Padoue,
etc.; ces signes de croix répétés machinalement, ces baisements
de médailles dites miraculeuses, cette attribution de propriétés
divines à des objets matériels, ces scapulaires de toutes
couleurs, cette Aente de cierges de toutes dimensions et à tous
les prix, ce commerce d'indulgences plus scandaleux encore,
parce que ces indulgences sont quelquefois attachées à des

objets matériels On lit, par exemple, dans le Traité pratique
des indulgences de l'abbé Cantegril : « Dans les rosaires et les

chapelets, les indulgences tombent (sic) sur les grains, de sorte
que, si le cordon ou la chaîne se brise et que les grains soient
mêlés ou séparés, les indulgences restent toujours.» En Aérité,
les amulettes des nègres du Dahomet sont-elles autre chose2)?

x) Voir la Revue de janvier I900, p. 115.

2) Voir le Catholique français du 31 janvier 1900, p. 14.



— 513 —

8° Le formalisme dans les sacrements. Au lieu de considérer

les sacrements tels qu'ils sont, c'est-à-dire comme des

«signes visibles de la grâce invisible», comme des symboles
d'une vérité réellement exprimée et d'un secours surnaturel
réellement communiqué par l'auteur même de la grâce, les
formalistes dénaturent le sens spirituel et la A'aleur spirituelle
des sacrements ; ils les matérialisent, non au profit de la vie
spirituelle, mais pour l'accroissement de leur superstition.
Voici comment. Au lieu de voir la vérité symbolisée et d'en
pénétrer leur esprit, ils ne considèrent que les mots et la
formule, la matière employée par le prêtre et les cérémonies
accomplies par lui. Pour eux, tout est dans les mots prononcés
par le prêtre, mots magiques qui produisent un effet divin:
par exemple, dans la formule «hoc est enim corpus meum»,
l'omission du mot enim serait un péché grave et peut-être
même serait-elle un obstacle à la consécration! Le Christ est
là, invisible et prêt à agir ; il est descendu du ciel exprès
pour obéir au prêtre qui va faire la consécration ; mais, du
moment que le mot enim n'est pas prononcé, la puissance du
Christ, si grande soit-elle, est absolument paralysée Il n'y a

pas de consécration, ou du moins elle est douteuse, ce qui
revient pratiquement au même!

Pour les formalistes, les paroles et l'acte extérieur du
prêtre, appliqués à la matière du sacrement, produisent
infailliblement leur effet, ex opere operato. Cet effet, est, dans tous
les sacrements, d'abord la production de la grâce dans l'âme
de celui qui les reçoit dignement. Tandis que, selon la saine
doctrine, J.-C, pontife de la Nouvelle Alliance et sanctificateur
des âmes, communique à l'âme qui veut lui être unie la grâce
qui doit l'aider à se sanctifier, et cela dans l'acte même de la
réception du sacrement, les formalistes professent une autre
doctrine. Selon eux, la grâce n'est communiquée par le Christ
ou par le Saint-Esprit que parce qu'elle est réellement produite
par l'acte même du prêtre, soit par son geste, soit par ses

paroles, ex opere operato. L'acte est matériel, et l'effet est
spirituel ; l'acte est naturel, et l'effet surnaturel. Le prêtre
remplace le Christ dont il est le représentant. La disproportion
entre l'effet et la cause est donc visible ; c'est la contradiction
formelle du principe de causalité et le renversement de toute
logique. C'est ce que les formalistes appellent un miracle, une



— 514 —

véritable dérogation aux lois de la nature. Toute leur théorie
des sacrements est fondée sur cette toute-puissance du prêtre-
homme, sur ce miracle opéré par lui, sur cette violation des
lois de la nature, sur cette magie. C'est l'illogicité même érigée
en religion ; c'est la destruction de la raison décorée du nom
de piété.

Mais, disent les formalistes, il faut bien admettre dans le
baptême un tel effet ex opere operato, puisque l'enfant baptisé
n'est capable d'aucun acte ni de l'intelligence, ni de la Aelonté.
Si l'enfant baptisé ne fait rien et reçoit tout, c'est donc le
prêtre et le prêtre seul qui a tout fait. — Pardon Ne
confondez pas le prêtre-homme avec le Christ sanctificateur et
pontife : le prêtre-homme a fait les actes extérieurs, il a

versé l'eau et il a prononcé les paroles qui indiquent la
signification de l'acte extérieur accompli par lui, mais rien de plus.
C'est le Christ lui-même qui confère sa grâce, c'est le Christ
lui-même qui baptise, selon l'enseignement même de St. Paul,
de St. Cyprien, de St. Augustin et des autres Pères. La
matière et les actes matériels du prêtre n'ont donc nullement
produit le grâce. C'est J.-C. seul qui l'a donnée ; la matière et
les actes matériels du prêtre n'ont nullement sanctifié l'âme,
c'est J.-C. seul qui l'a sanctifiée. Ainsi croule le matérialisme
des formalistes, ainsi est respecté le principe de causalité,
ainsi sont maintenues les lois de la nature, ainsi disparaissent
les faux miracles imaginés par les formalistes, qui confondent
le surnaturel avec le miracle et qui ne peuvent comprendre
l'action surnaturelle de Dieu qu'à la condition qu'elle Aiolera
les lois de la nature. Les formalistes se représentent l'union
de l'acte du prêtre et des paroles prononcées par lui comme
l'union de deux éléments producteurs de la grâce : telles
s'unissent l'électricité positive et l'électricité négative pour
produire l'étincelle électrique. L'eau est versée, les mots : « je
te baptise » sont prononcés, ipso facto (ex opere operato) la

grâce baptismale est produite, le caractère baptismal est produit

C'est du pur machinisme : le prêtre agit extérieurement,
et de cet acte extérieur même jaillit la grâce divine De fait,
les formalistes n'ont plus besoin ni du Christ, ni du Saint-Esprit,
ni de Dieu : le ministre-homme leur suffit C'est le prêtre-magicien,

et la religion-magie. On retombe en plein paganisme
sous des apparences chrétiennes. « Ils croient faire de la reli-



— 515 —

gion et ils font de l'athéisme... C'est de la magie colorée de

noms sanctifiés. On répond ainsi aux besoins les plus intimes
du cœur humain par des mystifications officielles. Le cœur ne
demande pas mieux que de s'y prêter ; il se dispense ainsi de

chercher et de trouver en lui-même une réponse qui lui serait
dure et pénible *).»

On Aeit, par ces explications, combien se trompent les

théologiens qui définissent Vex opere operato : « un opus qui
a son effet sans que celui qui en est l'objet y participe paisà

volonté et sa conscience ». D'abord, en supposant que cette
définition fût exacte, elle ne pourrait l'être que pour le
baptême des petits enfants ; car, dans tous les autres sacrements,
il doit y aAeir acte de la volonté et de la conscience de

celui qui les reçoit ; or, qu'est-ce qu'une définition concernant
les sacrements, qui ne s'applique pas à tous les sacrements?
Ensuite, la formule ex opere operato n'a jamais eu le sens
susdit ; elle a toujours signifié, au contraire, que la matière
et la forme du sacrement sont par elles-mêmes efficaces, dès

qu'elles sont dûment appliquées par le ministre-homme ; on a

vu, de plus, de quelle efficacité il s'agit. Donc, le formalisme
dans les sacrements, en général, est la corruption même de

la Aéritable doctrine chrétienne.

9° Le formalisme est particulièrement visible et
particulièrement odieux dans la manière dont les formalistes expliquent
les sacrements de la pénitence, de Yeucharistie et de Y ordre.

Il est impossible de justifier sérieusement la classification
des péchés en péchés mortels et en péchés véniels, telle qu'elle
est faite dans l'Eglise romaine. Les casuistes, qui n'étaient
que des formalistes et des escamoteurs, en ont singulièrement
abusé, lorsqu'ils ont enseigné, par exemple, qu'en additionnant
de simples péchés véniels on ne saurait arriver à former un
péché mortel (l'essence du péché mortel étant autre que
l'essence du péché véniel). Conclusion : en additionnant petits
vols sur petits vols, on ne commettra jamais que des péchés
véniels; alors «allons-y», disent les bons casuistes formalistes.
On retrouve ce raisonnement chez ceux qui disent : « Bah il
ne m'en coûte pas plus de confesser que j'ai commis tel péché

') Fr. Roget, Pensées, p. 83-;



— 516 —

dix fois que d'avouer que je l'ai commis cinq fois ; A*a donc

pour dix !»

Que dire encore des formalistes qui profitent du moment
où le confesseur tousse ou se mouche, pour Aite glisser le

gros péché en deux mots rapides, le premier mot indiquant
la nature du péché et le second le nombre Que dire également

du rachat des pénitences par l'aumône Les riches ne
peuvent-ils pas se croire en meilleure condition que les pauvres
pour obtenir la rémission et l'expiation de leurs fautes Cette
inégalité n'est-elle pas aussi antichrétienne que l'expiation
même, pratiquée avec un tel sans gêne et dans un tel esprit?
Une telle religion n'est-elle pas la contradiction même de

celle qu'a prêchée le Christ quand il a dit : « Si vous ne faites
pénitence, vous périrez tous (si pceuitentiam non egcritis,
omnes similiter peribilis).»

M. Jules Roy a raconté ainsi les changements introduits,
par l'Eglise romaine surtout, dans l'administration et la
réglementation de la pénitence. Ces empiétements du clergé sur la
liberté des âmes ne pouvaient que conduire au triomphe du
iormalisme actuel sur le véritable esprit de pénitence. « L'Eglise
primitive ne souffrait dans son sein aucun membre impur, et
punissait de l'exclusion les pécheurs coupables de l'un des
trois crimes capitaux, l'adultère ou la fornication, l'idolâtrie
et l'homicide. Peu à peu cette discipline fut jugée trop sévère
et adoucie dans ses rigueurs : il fut admis que l'on pourrait
recevoir de nouveau dans la communauté chrétienne le pécheur
qui aurait avoué sa faute et qui en aurait fait pénitence
pendant longtemps. La confession devait être secrète ou
publique selon que le crime avait été secret ou public et que
l'aAeu ne pouvait susciter aucun scandale parmi les fidèles.
Ce n'est que vers l'an 400 que les règles monastiques
prescrivent de confesser devant la communauté les péchés de

pensée qui ne paraissent pas avoir été jusque-là objet de la
confession publique. Celle-ci cessa d'exister en Orient Aers la
fin du IVe siècle, sous le patriarche Nectaire, parce qu'une
dame de Constantinople, soumise à la pénitence, avait fait
des aveux publics qui atteignirent gravement l'honneur d'un
diacre et proAequèrent un grand scandale. En Occident, cet
usage paraît s'être conservé plus longtemps puisqu'au VIIIe
siècle nous vo)'ons encore les fautes publiques soumises à des



— 517 —

pénitences publiques ; mais les péchés révélés au prêtre par
la confession secrète sont expiés en particulier par le pénitent.
En revanche, on a notablement augmenté la liste des péchés
qui, publiquement connus, devaient être expiés par la
pénitence publique : aux trois crimes primitifs, on a ajouté le rapt
des vierges ou des veuves, l'usure, le parjure, le faux
témoignage, le vol, l'incendie, l'inceste ou mariage entre parents à
des degrés prohibés, les actes superstitieux tels que sortilèges,
augures, philtres, incantations. Plusieurs de ces crimes,
fréquents chez les barbares, étaient aussi réprimés par leurs lois
nationales, notamment par la loi salique et la loi ripuaire. La
surveillance des pénitents appartenait à l'évêque, mais dès

l'époque de la persécution de Dèce on institua, pour le
remplacer dans cette fonction, un prêtre pénitencier, qui entendait
les confessions, prescrivait l'espèce et le degré de la pénitence,
surveillait la conduite des pénitents et déterminait l'époque de
leur admission à la communion. Le pape Simplicius (468-483)
établit des pénitenciers à Saint-Pierre, à Saint-Paul, à Saint-Laurent.

Dans l'empire franc, au IXe sièle, ils furent rendus
inutiles par l'institution des missi ecclésiastiques qui avaient
toutes leurs attributions ; mais à partir du XIIe siècle on
rencontre de nouveau des pénitenciers épiscopaux pour les cas
résenés.

« Une autre aggravation à la pénitence, qui se remarque
surtout dans les royaumes barbares convertis, c'est qu'au lieu
de se contenter d'inviter le pécheur à s'y soumettre bénévolement,

on la lui impose à force de censures ecclésiastiques
ou même en recourant à l'appui du bras séculier quand il
cherche à s'y soustraire. Contre les violateurs de ses défenses,
l'Eglise recourt aussi à l'excommunication, c'est-à-dire qu'elle
exclut le coupable de tout commerce avec le monde chrétien,
et même dès le VIe siècle à l'interdit, c'est-à-dire qu'elle
suspend tout service religieux dans un territoire déterminé. En
vertu de capitulaires de Pépin le Bref, les excommuniés étaient
exclus de la société civile. Pour diriger les prêtres dans
l'imposition des pénitences canoniques, et leur permettre de les
administrer avec l'uniformité convenable, plusieurs docteurs
de l'Eglise rédigèrent d'abord des épîtres ou instructions
canoniques à ce sujet, puis on fit des livres pénitenttaux, dont les
plus célèbres sont, au ATP siècle, ceux de Jean le Jeûneur, en



— 518 —

Orient, et de Théodore, archevêque de Cantorbéry, en Occident.

On y remarque la consécration d'une innovation qui
était grosse de conséquences pour l'avenir et qui est due à

l'influence germanique. Comme le droit pénal des Germains
appliquait sur une large échelle le principe de l'amende et
avait pour chaque faute une composition correspondante, c'est-
dire un tarif pour le rachat de cette faute à prix d'argent,
on transporta cet usage au for ecclésiastique, et il fut admis
que celui qui avait encouru, d'après l'ancienne discipline, une
peine déterminée payerait une amende pécuniaire proportionnelle.

Ces sommes devaient être employées à des œuvres pies.
L'abus de ces rachats de pénitence provoqua au IXe siècle
les rigueurs de plusieurs conciles, notamment de ceux de
Chalon-sur-Saône (813) et de Mayence (847); ils ordonnèrent, sans
résultat du reste, la destruction des livres pénitentiaux. Ailleurs,
l'Eglise s'éleva également aAec force contre les fausses notions
qu'on pouvait prendre de ces changements dans la nature de
la pénitence, et rappela les fidèles au sens graAe et sérieux
de l'antique discipline pénitentiaire. Ainsi le SA'node de Tribur
de 895 réglait les conditions du rachat de la pénitence, et le

restreignait à des cas motivés et à une faible partie de la
pénitence. Les autres œuA^res de pénitence les plus usitées à cette
époque sont les longues prières, les jeûnes austères, les
aumônes, la délivrance des captifs, l'exil, les voyages lointains,
les pèlerinages, la flagellation à coups de discipline, l'entrée
dans un cloître *).»

10° Le formalisme dans la célébration de l'eucharistie
n'est pas moins visible. J'ai déjà mentionné le formalisme dans
les mots, à propos de la particule enim dans la phrase : holest

enim corpus meum. Il faut signaler aussi l'affectation avec
laquelle les prêtres romanistes prononcent et détachent chacun
des mots de cette phrase, comme pour faire croire que ce sont
ces mots mêmes qui, prononcés sur le pain, changent
miraculeusement la matière de ce pain en la matière du corps de

Jésus-Christ.
Il y a, de plus, le formalisme dans les choses. Beaucoup

de romanistes n'osent se nettoyer ni les dents, ni la bouche

l) St. Nicolas I", p. XXI-XXIV; Paris, Lecoffre, 1899.



— 519 —

aA-ant de communier, de crainte d'aA~aler une goutte d'eau et
de rompre le jeûne eucharistique, ce qui serait pour eux un
péché grave et une sorte de sacrilège Beaucoup sont
extrêmement troublés, lorsque l'hostie s'attache à leur palais et
qu'ils ne peuvent l'aA-aler, à force d'efforts de la langue et du
gosier, qu'en petits morceaux délayés et à peine sensibles ; ils
craignent d'avoir mal communié, et même de n'avoir pas
reçu réellement le corps de J.-C. Beaucoup croiraient profaner
le calice ou la patène, s'il leur arrivait de les toucher de leurs
profanes mains

De plus, que faire, lorsqu'un malade vomit l'hostie qu'il
vient de recevoir et qu'elle n'est pas encore substantiellement
altérée par la digestion Que faire, lorsque le prêtre laisse
tomber des parcelles de l'hostie dans la poussière ou l'ordure,
ou lorsqu'il renverse le calice et le Ain consacré? Que faire,
lorsque des vers rongent la réserve eucharistique? Cruels
embarras pour les formalistes Ils s'en tirent généralement
par des demi-mesures, qui ne sont nullement en harmonie
aAec la stricte doctrine de la transsubstantiation matérielle:
généralement, en effet, ils se résignent à jeter dans une piscine
dite sainte, ou à brûler les restes du corps et du sang de

J.-C. Etrange piété, pour ne rien dire de plus
La préparation des oblata, en Occident, a été aussi quelquefois

entaché de formalisme. Certains détails symboliques sont
d'une poésie charmante et d'une piété touchante ; mais encore
doit-il y avoir une limite aux meilleures choses ; cette question
de mesure dépend de l'état des esprits dans les différents pays
et dans les différentes Eglises ; ce qui n'édifie pas à l'ouest
peut édifier à l'est. Que chaque Eglise soit donc libre, à la
condition toutefois de ne pas faveriser le matérialisme
religieux et la superstition, au détriment du dogme et de la
religion *).

11° Le formalisme dans l'administration du sacrement de
l'ordre et dans la cléricature. Cette question est très complexe.
Je me bornerai à quelques points.

') Voir à ce sujet, dans les Echos d'Orient de décembre 1899, P- 74"77i Ie

récit que fait M. Sophrone Pétridès des discussions monacale^ qui ont eu lieu sur
la place que doit occuper la parcelle dite de la Sainte Vierge, si elle doit être au
côté gauche de l'hostie, ou au côté droit. A'oir le décret du patriarche Parthenios

Mogilalos, en mai 1667 ; etc.



— 520 —

D'après le rituel romain, il y a plusieurs impositions des
mains ; et comme on ne sait pas laquelle est l'essentielle, on
agit comme si toutes l'étaient, de telle sorte que, si une est
omise, l'ordination est tenue pour invalide. Tout dépend aussi
de la façon dont l'ordinand touche la patène et le calice, s'il
y a du vin dans le calice ou s'il n'y en a pas, de quelle
.manière l'onction des doigts est faite, de quelle façon l'évêque
impose les mains, etc. Cette « porrection des instruments » est
si ridicule que les ordinands n'omettent jamais, avant
l'ordination, de s'avertir les uns les autres qu'ils ne doivent pas se

provoquer au fou rire. Comprend-on que des théologiens puissent
faire dépendre l'action du Christ de telles cérémonies, et
imposer à l'Esprit-Saint de telles conditions de validité ou de
nullité S'il n'y a pas de Ain dans le calice, J.-C. ne communique

pas son sacerdoce Alais, s'il y a du vin, l'ordinand
reçoit ipso facto le pouvoir de changer, toutes les fois qu'il
Aeudra, le vin au sang de J.-C, de faire descendre J.-C. du
ciel sur l'autel, de l'enfermer réellement, matériellement, corps,
sang, âme et divinité, dans un morceau de pain ou dans un
calice Il reçoit le pouAeir, comme disent encore les théologiens

romanistes, de créer le Créateur, de le faire être là où
il n'était pas, de lui commander et d'en être obéi De bonne
foi, cette horrible théologie n'implique-t-elle pas logiquement
le plus pur athéisme? Qu'est-ce qu'un tel Dieu, en vérité?

Faut-il admettre qu'un évêque puisse, à son gré et au

moyen d'une simple cérémonie, de son chef et de par son
bon plaisir, fabriquer des prêtres et des évêques en un tour
de main, communiquer à des sacripands les pouvoirs divins
en question, et peupler ainsi l'Eglise de prestidigitateurs et
d'exploiteurs qui ne cherchent qu'à battre monnaie sur l'autel
du Christ et sur le dos des fidèles? Poser cette question,
n'est-ce pas la résoudre aux yeux de tout homme de bonne
foi Oui, certes, il est impossible que le Christ ait fondé une
telle institution et établi un tel mode de transmission. Aussi
bien que le bon sens, l'Ecriture et la tradition en font foi. Oh

sans doute, les formalistes, à toutes les époques, ont accompli
des actes de formalisme et essayé d'obscurcir la Aérité par leurs
prétendus tours de magie. Mais la vérité n'en reste pas moins
claire. Ce n'est pas ici le lieu de faire un Traité cle l'ordre.
Rappelons seulement que J.-C. a confié ses pouvoirs premiè-



— 521 —

rement à son Eglise ; que la hiérarchie qu'il a établie dans
son Eglise, et non pas sur son Eglise, encore moins contre
son Eglise, ne peut pas avoir de pouvoirs contre l'Eglise, mais
seulement pour le bien spirituel de l'Eglise ; qu'en conséquence
l'évêque ne peut faire validement, seul et de son chef, ni une
ordination sacerdotale, ni une consécration episcopale ; qu'il ne
doit conférer le sacrement de l'ordre qu'en union avec le
presbyterium, et avec le concours des fidèles qui unissent leurs
prières aux siennes et à celles des prêtres. Donc l'éAêque n'est
pas une personne privée, agissant en son propre nom, mais
une personne publique, unie à un presbytère et à un diocèse ;

il ne peut agir validement comme évêque qu'avec le concours
d'un presbytère régulier et d'un diocèse régulier.

On ne saurait trop insister sur cette très grave question :

car le formalisme pharisaïque dans l'administration du sacrement

de l'ordre et dans la façon d'envisager le sacerdoce et
les fonctions sacerdotales, est une des racines les plus vivaces
de l'antichristianisme contemporain. De même qu'en théologie
morale on distingue les actes de l'homme et les actes humains,
ceux-là purement matériels et sans valeur morale, ceux-ci
conscients, responsables et seuls doués de valeur morale, de
même on doit distinguer, dans la question présente, les actes
de l'évêque et les actes épiscopaux: les actes de l'évêque,
actes de l'homme, actes privés, même quand il les fait devant
un certain public, mais sans mandat officiel régulier ; les actes
épiscopaux, officiels et réguliers, accomplis au nom de l'Eglise
et en union aAec l'Eglise. On voit la différence. Dans le
premier cas, l'évêque fait des actes trompeurs et invalides ; il a

beau porter mitre et crosse, il trompe; il a beau agir avec
solennité et emphase, il trompe. Il se sert de sa dignité non
pour servir l'Eglise, mais pour servir ses propres visées
personnelles, ses intrigues peut-être, ses ambitions, ses passions.
Mais l'Eglise ne saurait être victime de ses duperies, car elle
est au-dessus de sa personne. Les prêtres qu'il est censé
ordonner et les éAêques qu'il est censé consacrer, ne sont
donc que des prêtres bâtards et des évêques bâtards, fils de

la cérémonie extérieure et non de la grâce du Christ, parce
que le Christ ne s'est engagé nulle part à ratifier la comédie
des exploiteurs. « Là où deux ou trois sont assemblés en mon
nom, a-t-il dit, je suis au milieu d'eux.» Etre assemblés eu son



— 522 —

nom, c'est être assemblés pour le glorifier, pour continuer son
œuvre de sanctification, pour étendre le royaume de Dieu
dans les âmes, et non pour introduire des loups dans la
bergerie, ou pour laisser les loups dévorer la bergerie.
Lorsqu'un prêtre est ordonné ou un évêque consacré sans
le concours officiel d'une Eglise vraiment chrétienne et
chrétiennement organisée, sans les prières d'un clergé agissant

officiellement et de fidèles agissant comme membres de

l'Eglise, ce prêtre et cet évêque sont les fils de l'évêque
faussement consécrateur, et rien de plus, mais non les fils de l'épiscopat

; ils sont les fils du geste et du verbe extérieurs, mais
non les fils de la prière de l'Eglise ; ils sont les fils d'une
transmission individuelle et privée, mais non les fils de la
transmission vraiment episcopale et vraiment ecclésiastique.
Ils ont été engendrés sans le concours spirituel de l'Eglise,
non par amour pour l'Eglise, non pour le bien spirituel des
fidèles, non pour la propagation de la vérité chrétienne, mais
seulement pour donner satisfaction à des sentiments personnels
d'intérêt, de cupidité, de simonie, d'ambition ou de vengeance.
L'histoire est remplie de ces faits.

Ces principes établis, il est facile de discerner les cas de

nullité dans les ordinations sacerdotales et dans les consécrations

épiscopales. Par exemple, nulle est la consécration
episcopale d'un prêtre qui, de son chef, sans mandat valide d'une
Eglise régulièrement constituée, réussit par un moyen
quelconque (subrepticement ou simoniaquement) à se faire consacrer
même par un Aéritable évêque, voire même par un patriarche.
Au contraire, valide est la consécration episcopale d'un prêtre
qui, présenté à la consécration par un presbyterium régulier
et par les fidèles d'une Eglise régulièrement constituée, reçoit
cette consécration d'un évêque agissant au nom de cette Eglise
et avec cette Eglise, même si cet évêque n'a pas l'agrément
du pape et des agents du pape. Bref, les cas de Aéritable
transmission ecclésiastique et les cas de simple formalisme sont
faciles à distinguer.

Remarquons encore qu'il y a eu, dans l'Eglise romaine,
des enfants de sept à huit ans transformés en évêques, contre
tout droit ecclésiastique et diAin et pour la ruine de l'Eglise1).

') Guettée, Hist, de l'Eglise de France, T. IX, p. 497.



— 523 —

Faut-il vraiment les tenir pour de véritables évêques et pousser
jusqu'à ce point le triomphe du cérémonialisme matériel sur
l'esprit Faut-il respecter le formalisme papiste jusqu'à prendre
au sérieux les cardinaux et même les papes qui en rient? Le
fait est connu. C'était à l'époque de la Renaissance. Un cardinal,

voyant le pape de joyeuse humeur, lui montra les quatre
initiales célèbres qui furent comme le fétiche de la Rome
antique, S. P. Q. R. (Senatus populusque romanus), et lui dit :

Sancte Pater Quia Rides? (Saint Père, pourquoi ris-tu)? Et le

pape, égayé par ce propos, et prenant à rebours les quatre
lettres, répondit au cardinal par cette boutade: Rideo Quia
Papa Sunt (je ris parce que je suis pape). On raconte que les
anciens augures riaient, lorsqu'il leur arrivait de se regarder
en face; ce pape et ce cardinal faisaient de même.

Un voyageur, racontant les impressions que lui ont faites
les églises de Rome, s'est exprimé ainsi: «Un fait qui m'a
beaucoup frappé, à Rome, en visitant les églises de l'époque
de la Renaissance, et il y en a de meneilleusement belles,
c'est l'absence, dans ces monuments, de l'idée religieuse
chrétienne. Lorsque vous pénétrez dans une cathédrale gothique,
vous êtes sous l'impression d'une pensée religieuse, et cette
pensée est chrétienne; ces églises sont un acte de foi, elles
expriment un credo, et cette foi et ce credo sont d'origine
chrétienne. Les temples que la Renaissance a élevés sont un
retour à la pensée païenne ; nous ne saurions en être surpris,
puisque la Renaissance est née de l'antiquité, dont elle a été
comme le renouveau. Il ne faut pas chercher le Christ sous
la coupole de St. Pierre ou sous les plafonds de St. Jean de
Latran : il n'y est pas. Ce qui s'y trouve, c'est l'art admirable
de l'antiquité renouvelé par les architectes de génie des temps
modernes. C'est une pensée exclusivement artistique et profane
qui a inspiré les créateurs de ces chefs-d'œuvre; ce n'est pas
une pensée religieuse ni chrétienne.» Et ce même écrivain
conclut ainsi, avec raison : « La papauté est en grande partie
responsable des déformations que le catholicisme a subies
depuis des siècles et qui ont donné tant à son culte qu'à sa
doctrine les caractères qui nous frappent dans les antiques
religions du passé: formalisme grossier, idolâtrie, magisme,
matérialisation de l'idée religieuse, confiscation de la liberté
individuelle en matière de foi, écrasement des consciences.»



— 524 —

12° Quelques romanistes réclament, au nom de l'art, en
faveur de leur Eglise. « Les cérémonies, disent-ils, c'est de l'art
religieux; plus il y en a, plus c'est esthétique. La grande faute
du protestantisme est de n'avoir pas compris cette vérité, et
la grande supériorité du catholicisme romain est de l'avoir
réalisée. Le culte romain étant la perfection, les ritualistes
anglicans ont bien raison de chercher à l'imiter. Etc.. Telle
est la théorie qu'un critique d'art, transformé en théologien
dilettante, a soutenue récemment.

Réponse. L'art, comme expression du beau, n'est pas à

justifier; il se justifie lui-même. Mais encore doit-il être à sa
place et dans la mesure que cette place comporte. Autant il
est chez lui sur le terrain du beau, autant il serait déplacé
s'il voulait s'adjuger le domaine de la vérité et remplacer la
science, ou le domaine du bien et remplacer la morale. Dans
ces derniers cas, il manquerait non seulement de goût, mais
de vérité, en confondant les essences des choses; voulant être
la science ou la morale, il cesserait lui-même d'être l'art. S'il
faut penser et sentir avec mesure (non plus sapere quam oportet

sapere, sed sapere ad sobrletalem ; Rom. XII, 3), à plus
forte raison faut-il faire de l'art aussi avec mesure. Toute la
question revient donc à savoir quelle place l'art doit occuper
dans le culte.

Or tout esprit juste admettra que l'art dans le culte doit
exister pour le culte, et non le culte pour l'art : car le moyen
doit exister pour la fin et non la fin pour le moyen, le secondaire

doit être subordonné au principal et non le principal
au secondaire. Donc le principe essentiel dans toute cette
question, est que l'art doit favoriser la piété vrraie, et non lui
nuire, l'augmenter, et non l'amoindrir. Un culte théâtral excite
les yeux, une musique théâtrale excite les oreilles au détriment

du culte intérieur; tous les sens sont absorbés, et la
vraie religion disparaît ; l'âme est vide, au point de vue de la
foi, de la conscience et de l'esprit de sacrifice qui est le fond
même de là religion.

Tel est précisément le culte de Rome, soit par ses prières
en latin, qui sont nulles pour l'esprit, n'étant pas comprises,
soit par ses cérémonies d'un mysticisme plus incompris encore,
cérémonies d'ailleurs d'une surabondance qui étouffe la pensée,
et d'un matérialisme qui ne provoque que les sensations et



— 525 —

la nervosité; de là une exaltation malsaine qui déséquilibre
l'âme, surtout chez la femme, et qui déplace la religion, en
la chassant de la conscience, d'où elle ne devrait jamais sortir,
pour l'enfermer captive dans le sentimentalisme, où elle est
trop aisément à la merci de toutes les insanités, de toutes les

superstitions et même souvent de la folie mystique. Un tel art
est absolument déplacé. Il n'est plus ni dans sa raison d'être,
ni dans sa vocation: non erat hic locus. La superficialité
papiste est telle, qu'au moment même où on le considère
comme l'art religieux par excellence à cause de l'extension
qu'il a prise et de la tension qu'il a produite, il cesse
précisément d'être religieux, pour n'être plus en réalité qu'un art
irréligieux. C'est le triomphe du formalisme sur la vraie piété.

Concluons. La supériorité du christianisme sur le
paganisme, le mahométisme et le judaïsme, consiste principalement
en ce que la justice, dans le christianisme, n'est plus seulement
légale ou extérieure, mais morale ou intérieure ; en ce que la
sanctification y est réellement un traArail et un sacrifice de
l'âme unie à Dieu, et non le résultat d'ablutions corporelles,
d'oblations matérielles, de Aictimes animales, immolées à un
Dieu que l'on croit capable de se complaire dans le sang des
animaux ou des hommes.

Le Christ a répudié le littéralisme qui tue et tout ce qui
en est la conséquence, à savoir : le légalisme purement extérieur

qu'on prenait pour la justice et qui ne l'est pas, le
formalisme rituel qu'on prenait pour la sainteté et qui ne l'est
pas. Donc, pour être chrétien, il faut, à l'exemple du Christ,
combattre ce littéralisme, ce légalisme, ce formalisme; il ne
faut pas croire que le salut soit dans les actes purement
extérieurs, dans les cérémonies dénuées de foi et de piété ; il
faut croire, au contraire, que le salut et la sainteté sont des
choses essentiellement intérieures et spirituelles, choses de

conscience, de sincérité, de foi et de sentiment; il faut croire
que la grâce de Dieu est dans l'âme et non dans la matière;
que c'est J.-C. lui même qui sanctifie dans la réception des

sacrements, et non les objets matériels eux-mêmes.
On ne saurait assez répéter que ce ne sont pas les choses

qui dépendent des formes et des formalités, mais bien les
formes et les formalités qui doiAent être subordonnées aux

Revue intern, de Théologie. Heft SI, 1900. 35



— 526 —

choses; que ce n'est pas le Christ qui doit être soumis au
ministre-homme et remplacé par ce dernier, mais bien le
ministre-homme qui doit être soumis au Christ et qui, loin de
le supplanter, doit s'effacer devant lui.

On ne saurait assez répéter que toute société a son
centre d'unité dans son chef même; que J.-C. seul est le chef
de l'Eglise chrétienne; que, par conséquent, c'est de J.-C. seul
que la véritable Eglise tire son unité. C'est lui, en effet, qui
est le principe de sa foi, de son espérance, de sa charité, de

sa rédemption, de sa sanctification; c'est lui qui donne sa
grâce à chacun et à tous; c'est lui qui est la force des
sacrements; c'est lui qui baptise, qui confirme, qui consacre, qui
absout, qui ordonne, qui unit et qui bénit. Le ministre extérieur
des sacrements n'accomplit que les rites extérieurs, mais ne
donne pas lui-même la grâce. C'est donc le spirituel qui
importe avant tout, et les actes extérieurs ne sont que
secondaires; ils sont même nuls par eux-mêmes, s'ils ne sont pas
vivifiés et informés par les éléments spirituels.

Or l'Eglise romaine renverse cet ordre des choses : elle
efface J.-C. comme centre de l'unité,- et elle lui substitue le

pape ; elle met dans l'Eglise le pape au-dessus de tout, au-dessus

du concile universel, au-dessus même de l'Eglise universelle

; elle met dans les sacrements le prêtre ou l'évêque au-
dessus du Christ qui disparaît, immobilisé dans le ciel, ou
simple vicaire du prêtre et uniquement occupé à ratifier ce

que fait le prêtre. C'est le prêtre qui baptise (ego te bapti.so),
qui consacre, qui absout (ego te absolvo), etc., ce n'est plus le
Christ. C'est le rite extérieur qui prime tout. C'est la forme
qui l'emporte sur le fond. C'est la formule verbale qui
supplante la grâce divine. C'est l'humain qui tient la place du
divin. C'est la matière qui étouffe l'esprit, le mot qui remplace
l'idée, les mots d'« infusion» et d'« immersion » qui, dans l'esprit

des masses, relèguent au second rang l'idée même de la
régénération baptismale ; c'est le mot de « transsubstantiation »

qui fait oublier l'idée de la communion au sacrifice même de

J.-C. ; ce sont les mots « trois personnes en Dieu » qui font
oublier à la plupart l'unité de Dieu, etc., etc. Tristes et funestes
conséquences de ce formalisme antichrétien que St. Paul a
condamné avec tant d'énergie, lorsqu'il a dit: Animalis homo
non percipit ea quae sunt Spiritus Dei: stultitia enim est illi



— 527 —

et non potest intelligere ; quia spiritualiter examinatur. Spiritualis

autem judicat omnia, et ipse a nemine judicatur. Quis
enim cognovit sensum Domini, qui instruat eum? Nos autem
sensum Christi habemus (7. Cor. II, 14-16).

E. Michaud.

(A continuer.)


	Les corruptions de l'idée catholique

