Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403484

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LES

CORRUPTIONS DE LIDEE CATHOLIQUE

III. — Le catholicisme et le formalisme!).

S'il ne faut confondre le catholicisme ni avec le clérica-
lisine, ni avec le scolasiicisnie, il faut encore moins le con-
fondre avec le formalismie.

Dans un volume publié en 1869 et intitulé: «L’esprit et
la lettre dans la piété», jai traité les sujets suivants: «L'es-
prit et la lettre, le pharisaisme et les malédictions de Jésus,
les trois éléments constitutifs du pharisaisme, comment la
lettre tue, le travail de spiritualisation chrétienne et les for-
malistes, le travail d'universalisation chrétienne et les sec-
taires,» etc. Déja a cette époque, jétais effrayé du flot de
matérialisme qui montait de plus en plus dans I'Eglise romaine,
et jessayais de l'arréter et de le refouler. Hélas! trente ans
aprés ce premier effort, il faut en faire un second, plus grand
encore, le mal ayant empiré. Cet effort nouveau a un double
but: d’abord, de démontrer que le formalisme est bien réelle-
ment le contraire de l'esprit chrétien et par conséquent la
corruption du vrai catholicisme; ensuite, de faire appel a toutes
les Ames sinceres et droites, dans toutes les Eglises chrétiennes,
de les prier d’examiner humblement si le formalisme n’existe-
rait pas aussi dans leur propre Eglise; et dans le cas ou elles
en découvriraient les marques, de chercher a l'extirper et de
tendre une main fraternelle, pour ce grand travail, a tous les
ouvriers de Dieu, & tous les vrais chrétiens qui révent l'amé-
lioration des Eglises particulieres et l'extension du régne de
Dieu. De la sorte, cette étude aura a la fois une portée doc-

") Voir le n° 29, janvier 1900, p. 92-105, et le n° 30, avril 1900, p. 240-262.



— 505 —

trinale et une portée pratique, et peut-étre facilitera-t-elle
I'union des Eglises, les obstacles qui entravent celle-ci étant
peut-étre plus encore de l'ordre moral que de l'ordre spé-
culatif.

1° L'’homme étant esprit et matiére, ame et corps, il faut
distinguer dans toutes les choses humaines le fond et la forme,
le fond spirituel et la forme matérielle, l'idée et le mot, le
sentiment et le signe. Ces deux é€léments sont nécessaires ;
nier 'un pour mieux affirmer l'autre, ou vouloir développer
I'un au détriment de l'autre, c’est étre dans 'erreur. Le corps
sans l'ame est mort, le mot sans l'idée n’est qu'un vain son,
le signe sans la chose signifiée n'est rien. — Outre cette pre-
miére vérité, il en est une seconde: la supériorité de I'ame
sur le corps, de l'esprit sur la matiere, de l'idée sur le mot,
du sentiment et de la chose sur le signe. D'ou il suit évidem-
ment qu'il faut subordonner les choses matérielles aux choses
spirituelles, les mots aux idées, les signes aux sentiments et
aux choses, et attacher plus d'importance aux choses spiri-
tuelles qu'aux choses matérielles, a la sanctification de 1'ame
qu’a la régularité purement extérieure, a la religion interne
qu'a la religion externe.

Telle est la regle, regle de vérité et de bon sens, fondée
sur la nature méme des choses.

Malheureusement, de fait, cette regle est souvent violée.
Beaucoup d’'ames sont faibles et se laissent asservir par le
corps; beaucoup d'esprits sont superficiels et ne s’attachent
qu'aux mots sans aller jusqu'aux idées; beaucoup se contentent
des signes sans les choses, ne vivent que d’extériorités et de
formes, sans se préoccuper ni de l'intérieur, ni du fond. Telles
sont les ames paresseuses, incapables d’efforts, égoistes, infé-
rieures, rampantes, dénuées d’idéal, toutes a la jouissance
facile, a T'hypocrisie, a la lacheté, choses viles qui ne leur
colitent aucun sacrifice. Il est plus commode de vivre terre a
terre que de battre des ailes vers les hauteurs. Le sursum
corda, le duc in altum, ne sont pratiqués que par les élites.
Le grand nombre végeéte encore dans les bas-fonds. Tels sont
les faits.

2° Or, s'il en est ainsi en littérature, en art, en morale, si
dans ces différents ordres de choses le grand nombre est encore



— 506 —

esclave des mots, des phrases, des couleurs, des sons, des
extériorités en un mot, il en est de méme en religion. Les
hommes ont partout les mémes tendances. Et méme il faut
remarquer que moins on a de fond, plus on s’applique a la
forme; que moins on a d'idées, plus on donne d’importance
aux mots; que moins on est sensible a la chose signifiée, plus
on attache de valeur au signe; que moins on est enraciné
dans le spirituel, plus on s’enracine dans le matériel; que
moins on comprend la doctrine, plus on s’obstine et s’opiniatre
dans les phrases et les formules. Et c'est ainsi qu'on arrive
a n'avoir plus qu'une philosophie de mots, une science toute
de logomachie, une théologie toute de formules, une religion
toute d’extériorités. Jout dans la forine, tout par la forme,
tout pour la forme, tel est le résumé du formalisie.

3° Ces tendances et ces faits, nous les constatons dans
I'histoire des religions payennes. Le paganisme, en effet,
quelques formes qu'il ait revétues, a4 matérialisé Dieu, 'ame
et la religion. Or, matérialisme et formalisme, c'est tout un.
Qu'il s'agisse du védisme, du brahmanisme, du bouddhisme, du
parsisme, du paganisme égyptien, du paganisme grec, du paga-
nisme romain, etc., partout les rites extérieurs débordent et
étouffent les idées et les sentiments. Les rituels des sectes
bouddhiques entrent dans des détails incroyables: tous les gestes
de lofficiant sont réglés, tous les signes de téte, toutes les
inclinations, inclinations légeres, inclinations moyennes, incli-
nations profondes, génuflexions, prostrations, bras levés, bras
¢tendus, priéres a voix basse, pri¢res a voix haute, récitations
mystérieuses, etc., rien n'est oublié. Et les ablutions, et les
moulins a prieres, et les chapelets, chapelets a cinquante
grains, chapelets a cent grains, chapelets a4 cent cinquante
grains, etc.! Et les formalités de la pénitence, et les formalités
du jetine, et les formalités de l’'abstinence!

Certes, la pri¢re est excellente en soi, excellente aussi la
pénitence vraie, excellente la pratique bien comprise du jeline
et de l'abstinence; mais il ne s'agit pas de ces choses mémes,
il s’'agit de leur réglementation par un clergé sans mandat,
de leur reglementation obligatoire sous peine de péché contre
Dieu, et méme de péché mortel, c’est-a-dire de damnation et
de supplices sans fin. Et les prétres qui décrétent ces choses



— 307 —

et ces supplices, passent pour des envoyés de Dieu, pour des
étres sacrés, sortes de demi-dieux, magiciens, sorciers, qui
transforment la religion en magie et en sorcellerie, la piété
en superstition, la foi en crédulité, la vertu en dévotion pure-
ment extérieure. Et alors les exercices extérieurs se multiplient
et étouffent la pensée, comme les broussailles étouffent le blé:
'ame ne s'y retrouve plus, le moi se perd dans un vrai nir-
vana moral, la conscience disparait avec la pensée et la
personnalité ; la religion n’est plus que balancement de la téte
et des épaules, ploiement des genoux, paroles inarticulées et
répétées idiotement, chants bizarres (quoique pittoresques),
encens, banniéres, processions, pélerinages, etc.

Et ce que l'histoire constate dans les religions payennes,
elle le constate aussi sous des formes quelquefois différentes,
souvent identiques, dans le mahométisme. C’est connu. Passons.

4° Le judaisme, lui aussi, a souffert du formalisme. La loi
cérémonielle, trés compliquée, a produit un légalisme purement
extérieur et un ritualisme matérialiste, qui pouvaient malheu-
reusement s'allier &4 'hypocrisie, au mensonge, a la méchan-
ceté, a la perversité. Ce légalisme et ce ritualisme allaient de
pair avec le littéralisme, qui matérialisait les esprits et qui
retenait la vérité captive dans les mots et les formules. Ce
légalisme, ce ritualisme et ce littéralisme ont produit 1a le
sadducéisme, ici le pharisaisme, 'un et 'autre aussi corrupteurs
que corrompus.

Toujours les propheétes se sont élevés contre ces diverses
tormes du matérialisme religieux. Ouvrons Isale. Dés le premier
chapitre, il annonce aux Juifs que Dieu réprouve la multitude
de leurs victimes, la graisse de leurs sacrifices; que leur encens
lui est abominable; que c’est leurs dmes qu’il veut, et non
leurs veaux et leurs boucs: «Quo mihi multitudinem victi-
marum vestrarum, dicit Dominus? Plenus sum. Holocausta
arietum, et adipem pinguium, et sanguinem vitulorum, et
agnorum, et hircorum, nolui... Incensum abominatio est mihi...
Calendas vestras et solemnitates vestras odivit anima mea...»
— «Salvate animas vestras», crie aussi Jérémie.

Mais pendant que les prophétes cherchent a substituer la
piété de 'ame a celle du rite, les Juifs s’enfoncent de plus en
plus dans leur matérialisme, leur ritualisme, leur littéralisme;



la loi ne leur suffit méme plus; ils ont besoin de l'entourer
d'une haie soi-disant protectrice de prohibitions nouvelles, de
raffinements subtils, de prescriptions matérielles excessives et
déléteres. Et le mal empire sans cesse. Et Jésus-Christ, pour
rétablir la vraie religion dans sa pureté, s'éléve contre le
pharisaisme, contre le littéralisme, contre le formalisme. Il est
terrible contre les Scribes et les Pharisiens; il les traite d'hypo-
crites, il les appelle race de vipéres; il les maudit en termes
violents qui font frémir. Priere de relire attentivement et de
méditer, dans 1'Evangile de St. Matthieu, le chapitre XXIII,
effrayant dans sa vérité: dans I'Evangile de St. Luc, le cha-
pitre XVI, v. 14 et 15; etc.. etc.

Dong, 'esprit du Christ et le vrai christianisme sont faciles a
caractériser: «La lettre tue et ’esprit vivifie; mes paroles sont
esprit et vie; fais 'aumoOne dans le secret, prie dans le secret,
chez toi, la porte fermée; jeline, mais ne le montre pas (ne videa-
ris hominibus jejunans); que ton ceil soit simple; que tes prieres
soient courtes, ce sont les payens qui croient qu’ils seront
exaucés a cause de leur verbiage (orantes autem, nolite mutltim
loqui, sicut ethnici, putant enim quod in multiloquio suo exai-
diantur) ; toute la loi et les prophetes, c’est de faire aux autres
ce que vous voulez qu'ils vous fassent; ce n'est pas par les
ceuvres de la loi qu'on est justifié, mais par la loi de la foi;
le juste vit de la foi...»

Comme l'a dit excellemment M. Boutroux, «Jésus, la dou-
ceur méme et la mansuétude, ne s’est montré dur que pour
les pharisiens. Il est certain qu'il condamne le formalisme...
Les pratiques ne sont rien devant Dieu, si elles n’expriment
un sentiment de I'ame. Ce n’est pas par la propre vertu des
actions extérieures que I'homme peut entrer en communication
avec Dieu... Le premier caractere de I'Evangile, c’est son
extréme spiritualité. L’esprit est tout le théatre de la vie chré-
tienne... La est toute la révolution chrétienne... La vie chré-
tienne, ¢'est la communion avec Dieul).»

5° Cependant, quelque clairs que fussent les préceptes
du Christ, beaucoup de chrétiens, toujours hommes, se sont

laissé entrainer dans les mémes défauts que les Juifs et que

V) Questions de morale et déducation, p. 21-22; Paris, Delagrave, 1899.



— 309 —

les payens. Les esprits matérialistes et formalistes ont ajouté
au Décalogue et au Sermon sur la montagne une quantité de
prescriptions matérielles, non pas pour recommander modeste-
ment, comme avait fait le premier concile de Jérusalem, ce
qu’il serait bon de faire (@ quibus custodientes vos bene agetis),
mais pour commander et imposer rigoureusement. De 1a, peu
a peu, dans le cours des sieécles, un littéralisme et un léga-
lisme excessifs, qui écrasaient les consciences et tuaient la
vie chrétienne dans les ames (litfera occidit). C'était et c'est
encore l'esprit du Talmud le plus étroit et de la Synagogue
des plus mauvais jours, celuila méme que le Christ a com-
battu si énergiquement dans ses apostrophes contre les Pha-
risiens.

Contre le culte «en esprit et en vérité» enseigné par le
Christ et pratiqué par les vrais saints du christianisme, s’est
dressé, dans 1'Eglise romaine surtout, un culte de superstition,
dont les formalités extérieures ont fini par prendre, de nos
jours, des proportions scandaleuses. Si l'on étudie les bulles
et les décrets des papes, les décisions et les prescriptions des
congrégations romaines, notamment de la congrégation des
rites, des évéques et des réguliers, de l'index, etc., on ¥
retrouve encore le talmudisme judaique. Si 'on examine le
cérémonial romain, la collection des rites, le recueil des indul-
gences, c'est encore le formalisme juif et payen, quelque peu
approprié aux circonstances nouvelles. Si 'on essaie de se
rendre compte des prescriptions quadragésimales de I'Eglise
romaine, concernant le jeiine et l'abstinence, on reste stupéfait
en présence d'un légalisme aussi puéril. Qu'il suffise de citer,
sur ce dernier point, la liste des oiseaux communs réputés
aliments maigres: cest le vanneau huppé, le héron cendré,
le héron butor, le courlis cendré (le courbejeau), le courlis
courlieu ('avrilleau), le bécasseau variable ('alouette de mer),
le bécasseau maubéche, le chevalier gambette (le tirauson), le
chevalier cul-blanc, la barge a4 queue noire, la barge rousse,
le riale d’eau, la poule d'eau marouette, la poule d'eau ordi-
naire, la foulque macroule (la joselle), 1'oie cravant, le canard
ridenne (le moreton), le canard pilet, le canard siffleur, le
canard souchet, le canard macreuse (la bernache), le canard
millouin, le canard morillon, le canard garrot, la sarcelle d'été,
la sarcelle d'hiver. N. B. Le canard ordinaire sauvage (anas

Revue intern, de Théologie, Heft 31, 1900, 34



— 3510 —

hoschas) est réputé aliment gras! Il va de soi que U'Eglise
romaine, moyennant une finance appelée aumone, dispense du
jetine et des aliments maigres. Il en est de méme pour les
indulgences ; la remise des pénitences est tarifée et offerte au
rabais. On rougit d’écrire ces choses, mais il le faut, puisque
c’est un devoir d'extirper le mal. Cette exploitation des péni-
tences et des indulgences, «c'est le tour de force le plus hardi,
le plus adroit, le plus lucratif qu'ait jamais exécuté aucun
sacerdoce; pour y arriver, il n'a fallu que de l'audace, jointe
a une profonde connaissance de l'infirmité humaine ). »

6° Mais ce n'est 1a qu'un des cotés de la question. Repre-
nons-la dans son ensemble.

Et d’abord, remarquons qu'il ne s’agit pas de déprécier,
encore moins de ridiculiser la bonne foi et la naiveté de tant
d’aAmes simples, qui, dans leur ignorance et leur timidité scru-
puleuse, pratiquent, avec des intentions absolument droites et
avec des sentiments absolument respectables, les superstitions
grossiéres qu'on leur a apprises deés leur enfance et qu’elles
conservent par routine inconsciente et par pieuse tradition.
Laissons les personnes de coté. Il ne s’agit que des choses,
qu'il faut juger en elles-mémes, d’aprés le bon sens et le sens
chrétien.

Il faut distinguer le formalisme: 1° dans la doctrine et le
dogme, 2° dans la piété, 3° dans les sacrements, 4° dans la
cléricature.

D’abord le formalisme dans la doctrine ct le dogme. ]'en-
tends par la la prédominance des mots et des formules verbales
sur les idées, ainsi que l'opinidtreté avec laquelle certains
esprits, pour maintenir un mot souvent incomplet et maladroit,
compromettent par de funestes équivoques l'idée et la doctrine
cxprimées par ce mot, et font suspecter le dogme méme par
ceux des savants qui, ne le jugeant que d’apres de telles
cxpressions, le jugent mal et le repoussent. Les expressions
malheureuses et néfastes abondent en théologie; il n'est que
temps de l'avouer et d'y remédier. J'aurais trop a faire, si je
devais ici les indiquer toutes, les expliquer et les rectifier
contre les sens erronés qu'on leur attribue souvent. Je me

') FrR. ROGET, /fensées, p. 85; Genéve 1899.



— 511 —

bornerai a rappeler ce que St. Augustin a dit du mot «per-
sonne » appliqué au Pere, au Fils et au Saint-Esprit?), et la
peine qu'il a prise pour empécher les intelligences grossieres
de faire du trinitarisme chrétien une sorte de trithéisme payen,
sorte de milieu entre le polythéisme a cent tétes et le mono-
théisme pur. On ne saurait assez répéter que les mots ne sont
que des mots, que les mots ne sont pas le dogme, qu'aucun
mot, par conséquent, n'est de foi, que les dogmes sont des
idées et des vérités, que les idées et les vérités peuvent étre
exprimées de diverses maniéres plus ou moins heureuses, selon
les temps et les besoins des esprits; que lorsqu'un mot ou
une formule verbale soulévent des malentendus et compro-
mettent le dogme, c'est un devoir de la plus simple sagesse
de dégager et de sauver le dogme en l'exprimant avec plus
de clarté et sans amphibologie. Loin de moi la pensée de
sacrifier aucune des formules dont nos péres dans la foi se
sont servis pour rendre hommage a la vérité chrétienne ; mais
loin de moi aussi la pensée de repousser les explications
exactes qui mettent en plus grande lumiére ces formules
vénérables et vénérées, et qui les rendent plus intelligibles et
plus acceptables. Il faut fortifier la foi par la science, et non
I'obscurcir par un littéralisme étroit et aveugle.

D’autres formalistes ne se bornent pas a4 emmailloter le
dogme dans des mots obscurs ou 4 double entente, ils veulent
encore l'écraser sous le poids des systémes théologiques par
lesquels on a essayé de l'expliquer, & des époques ol ces
systémes correspondaient a l'état des esprits; systémes qui,
aujourd’hui, ne sont plus acceptables, notre philosophie et nos
connaissances scientifiques et historiques étant autres. Non, le
dogme n’est pas solidaire des élucubrations de tels et tels
théologiens, si célebres qu'ils aient été. Le dogme est la doc-
trine méme de J.-C.; elle est pour tous les siécles et pour
toutes les générations, et par conséquent, elle doit étre libre
de toute attache humaine et de toute entrave temporelle.
I’enseignement doit &tre supérieur a toutes les formes de
I'enseignement; vouloir lui imposer telle forme ou le sacrifier
a telle forme, c'est aller contre le Christ et contre sa doctrine:
littera occidit.

) Voir la Revue, n° 22, avril 1898, p. 385-387. Etc.



513 =

7° Ensuite, le formalisme dans la piété. 11 consiste dans
la surcharge des exercices extérieurs, et dans la trop grande
importance accordée aux signes purement extérieurs. De
méme -que les mots ne doivent pas nuire a la doctrine, ainsi
les actes extérieurs ne doivent pas nuire a la piété. Le senti-
ment est, comme la foi, une chose. essentiellement interne et
spirituelle, qui doit primer et vivifier les actions corporelles
par lesquelles elle s’exprime. Tout exercice de piété, quel
qu'il soit, n'a de valeur que par le sentiment qui le pénétre
et qui est sa raison d'étre: le sentiment est la séve, I'exercice
extérieur n'est que 1'écorce; 1'écorce est pour la séve, et non
la séve pour l'écorce; l'écorce doit protéger la séve et non
la dessécher, ni I'empécher de se répandre jusqu'aux extrémités
des branches, des feuilles, des fleurs et des fruits.

Les formalistes sont ceux qui n’ont pas plus de souci du
sentiment que de la foi, pourvu qu'ils fassent leurs gestes
habituels et qu'ils récitent leurs oraisons accoutumées et incom-
prises. Les ceuvres sans la foi n’ont pas de mérite surnaturel,
et les exercices de piété sans la piété sont des exercices
stériles. Les griefs de 1'évéque Pearson, de Chester, en 1669,
contre les dévotions abusives et superstitieuses de I'Eglise
romaine, sont connus?!). Que ne dirait-il pas aujourd’hui, s'il
voyait cet étalage de cérémonies, ces mois de Marie, ces mois
de St. Joseph, ce commerce avec et par St. Antoine de Padoue,
etc.; ces signes de croix répétés machinalement, ces baisements
de médailles dites miraculeuses, cette attribution de propriétés
divines a4 des objets matériels, ces scapulaires de toutes cou-
leurs, cette vente de cierges de toutes dimensions et a tous
les prix, ce commerce d'indulgences plus scandaleux encore,
parce que ces indulgences sont quelquefois attachées a des
objets matériels! On lit, par exemple, dans le 7rait¢ pratique
des indulgences de 1'abbé Cantegril: « Dans les rosaires et les
chapelets, les indulgences tombent (sic) sur les grains, de sorte
que, si le cordon ou la chaine se brise et que les grains soient
mélés ou séparés, les indulgences restent toujours.» En vérité,
les amulettes des négres du Dahomet sont-elles autre chose ?)?

') Voir la Aevwue de janvier 1goo, p. I15.
%) Voir le Catholigus frangais du 31 janvier 1900, p. I14.



— 3513 —

8° Le formalisme dans les sacrements. Au lieu de consi-
dérer les sacrements tels qu’ils sont, c'est-a-dire comme des
«signes visibles de la grace invisible », comme des symboles
d'une vérité réellement exprimée et d'un secours surnaturel
réellement communiqué par l'auteur méme de la grace, les
formalistes dénaturent le sens spirituel et la valeur spirituelle
des sacrements; ils les matérialisent, non au profit de la vie
spirituelle, mais pour l'accroissement de leur superstition.
Voici comment, Au lieu de voir la vérité symbolisée et d'en
pénétrer leur . esprit, ils ne considérent que les mots et la
formule, la matiére employée par le prétre et les cérémonies
accomplies par lui. Pour eux, tout est dans les mots prononcés
par le prétre, mots magiques qui produisent un effet divin:
par exemple, dans la formule «hoc est enim corpus meum »,
I'omission du mot enzm serait un péché grave et peut-étre
méme serait-elle un obstacle & la consécration! Le Christ est
la, invisible et prét a agir; il est descendu du ciel expreés
pour obéir au prétre qui va faire la consécration; mais, du
moment que le mot enim n'est pas prononcé, la puissance du
Christ, si grande soit-elle, est absolument paralysée! Il n'y a
pas de consécration, ou du moins elle est douteuse, ce qui
revient pratiquement au méme! '

Pour les formalistes, les paroles et l'acte extérieur du
prétre, appliqués a la matiére du sacrement, produisent infail-
liblement leur effet, ex opere operato. Cet effet, est, dans tous
les sacrements, d'abord la production de la grace dans 'ame
de celui qui les recoit dignement. Tandis que, selon la saine
doctrine, J.-C., pontife de la Nouvelle Alliance et sanctificateur
des ames, communique & I'Ame qui veut lui étre unie la grace
qui doit 'aider a4 se sanctifier, et cela dans l'acte méme de la
réception du sacrement, les formalistes professent une autre
doctrine. Selon eux, la grice n'est communiquée par le Christ
ou par le Saint-Esprit que parce qu'elle est »éellement produite
par lacte méme du prétre, soit par son geste, soit par ses
paroles, ex opere operato. L'acte est matériel, et l'effet est
spirituel ; l'acte est naturel, et l'effet surnaturel. Le prétre
remplace le Christ dont il est le représentant. La disproportion
entre l'effet et la cause est donc visible; c’est la contradiction
formelle du principe de causalité et le renversement de toute
logique. C’est ce que les formalistes appellent un miracle, une



— 514 —

véritable dérogation aux lois de la nature. Toute leur théorie
des sacrements est fondée sur cette toute-puissance du prétre-
homme, sur ce miracle opéré par lui, sur cette violation des
lois de la nature, sur cette magie. C’est l'illogicité méme érigée
en religion; c’est la destruction de la raison décorée du nom
de piété.

Mais, disent les formalistes, il faut bien admettre dans le
baptéme un tel effet ex opere operato, puisque l'enfant baptisé
n'est capable d’aucun acte ni de l'intelligence, ni de la volonté.
Si 'enfant baptisé ne fait rien et recoit tout, c'est donc le
prétre et le prétre seul qui a tout fait. — Pardon! Ne con-
fondez pas le prétre-homme avec le Christ sanctificateur et
pontife : le prétre-homme a fait les actes extérieurs, il a
versé l'eau et il a prononcé les paroles qui indiquent la signi-
fication de l'acte extérieur accompli par lui, mais rien de plus.
C'est le Christ lui-méme qui confere sa griace, c'est le Christ
lui-méme qui baptise, selon l'enseignement méme de St. Paul,
de St. Cyprien, de St. Augustin et des autres Peres. La
matiére et les actes matériels du prétre n’ont donc nullement
produit le grace. C'est J.-C. seul qui 'a donnée; la matiere et
les actes matériels du prétre n'ont nullement sanctifié 'ame,
c'est J.-C. seul qui I'a sanctifiée. Ainsi croule le matérialisme
des formalistes, ainsi est respecté le principe de causalité,
ainsi sont maintenues les lois de la nature, ainsi disparaissent
les faux miracles imaginés par les formalistes, qui confondent
ie surnaturel avec le miracle et qui ne peuvent comprendre
I'action surnaturelle de Dieu qu'a la condition qu’elle violera
les lois de la nature. Les formalistes se représentent l'union
de l'acte du prétre et des paroles prononcées par lui comme
l'union de deux éléments producteurs de la grace: telles
s'unissent D'électricité positive et 1'électricité négative pour
produire 1'étincelle électrique. L'eau est versée, les mots: «je
te baptise » sont prononcés, zpso facto (ex opere operato) la
grice baptismale est produite, le caractére baptismal est pro-
duit! C'est du pur machinisme : le prétre agit extérieurement,
et de cet acte extérieur méme jaillit la grice divine! De fait,
les formalistes n'ont plus besoin ni du Christ, ni du Saint-Esprit,
ni de Dieu: le ministre-homme leur suffit! C'est le prétre-magi-
cien, et la religion-magie. On retombe en plein paganisme
sous des apparences chrétiennes. «Ils croient faire de la reli-



gion et ils font de l'athéisme... C'est de la magie colorée de
noms sanctifiés. On répond ainsi aux besoins les plus intimes
du cceur humain par des mystifications officielles. Le cocur ne
demande pas mieux que de s’y préter; il se dispense ainsi de
chercher et de trouver en lui-méme une réponse qui lui serait
dure et pénible !).»

On voit, par ces explications, combien se trompent les
théologiens qui définissent V'ex opere operato: «un opus qui
a son eftet sans que celui qui en est l'objet y participe par
sa volonté et sa conscience ». D’abord, en supposant que cette
définition fat exacte, elle ne pourrait I'étre que pour le bap-
téme des petits enfants; car, dans tous les autres sacrements,
il doit y avoir acte de la volonté et de la conscience de
celui qui les regoit; or, qu'est-ce qu'une définition concernant
les sacrements, qui ne s'applique pas 2 tous les sacrements?
Ensuite, la formule ex opere operalo n’'a jamais eu le sens
susdit ; elle a toujours signifié, au contraire, que la matitre
et la forme du sacrement sont par ellessmémes efficaces, des
qu'elles sont diiment appliquées par le ministre-homme; on a
vu, de plus, de quelle efficacité il s’agit. Donc, le formalisme
dans les sacrements, en général, est la corruption méme de
la véritable doctrine chrétienne.

9° Le formalisme est particulierement visible et particu-
lierement odieux dans la maniere dont les formalistes expliquent
les sacrements de la pénitence, de Veucharistie et de 'ordre.

Il est impossible de justifier sérieusement la classification
des péchés en péchés mortels et en péchés véniels, telle qu'elle
est faite dans 1'Eglise romaine. Les casuistes, qui n'étaient
que des formalistes et des escamoteurs, en ont singulierement
abusé, lorsqu’ils ont enseigné, par exemple, qu’en additionnant
de simples péchés véniels on ne saurait arriver a former un
péché mortel ('essence du péché mortel étant autre que
I'essence du péché véniel). Conclusion: en additionnant petits
vols sur petits vols, on ne commettra jamais que des péchés
véniels; alors « allons-y », disent les bons casuistes formalistes.
On retrouve ce raisonnement chez ceux qui disent: «Bah! il
ne m'en cofite pas plus de confesser que j'ai commis tel péché

———

Y Fr., ROGET, fensées, p. 83-84.



— 316 —

dix fois que d’avouer que je l'ai commis cinq fois; va donc
pour dix!»

Que dire encore des formalistes qui profitent du moment
ou le confesseur tousse ou se mouche, pour vite glisser le
gros péché en deux mots rapides, le premier mot indiquant
la nature du péché et le second le nombre? Que dire égale-
ment du rachat des pénitences par l'aumone? Les riches ne
peuvent-ils pas se croire en meilleure condition que les pauvres
pour obtenir la rémission et 'expiation de leurs fautes? Cette
inégalité n’est-elle pas aussi antichrétienne que l'expiation
méme, pratiquée avec un tel sans géne et dans un tel esprit?
Une telle religion n’est-elle pas la contradiction méme de
celle qu'a préchée le Christ quand il a dit: « Si vous ne faites
pénitence, vous périrez tous (si panitentiam non egeritis,
omnes similiter peribilis).»

M. Jules Roy a raconté ainsi les changements introduits,
par I'Eglise romaine surtout, dans l'administration et la régle-
mentation de la pénitence. Ces empiétements du clergé sur la
liberté des ames ne pouvaient que conduire au triomphe du
formalisme actuel sur le véritable esprit de pénitence. « L’Eglise
primitive ne souffrait dans son sein aucun membre impur, et
punissait de l'exclusion les pécheurs coupables de l'un des
trois crimes capitaux, l'adultere ou la fornication, l'idolatrie
et I'homicide. Peu a peu cette discipline fut jugée trop sévere
et adoucie dans ses rigueurs: il fut admis que l'on pourrait
recevoir de nouveau dans la communauté chrétienne le pécheur
qui aurait avoué sa faute et qui en aurait fait pénitence
pendant longtemps. La confession devait étre secréte ou
publique selon que le crime avait été secret ou public et que
l'aveu ne pouvait susciter aucun scandale parmi les fideles,
Ce n’est que vers l'an 400 que les regles monastiques pres-
crivent de confesser devant la communauté les péchés de
pensée qui ne paraissent pas avoir été jusque-la objet de la
confession publique. Celle-ci cessa d’exister en Orient vers la
fin du IVe siecle, sous le patriarche Nectaire, parce qu'une
dame de Constantinople, soumise a la pénitence, avait fait
des aveux publics qui atteignirent gravement l'’honneur d’un
diacre et provoquérent un grand scandale. En Occident, cet
usage parait s'étre conservé plus longtemps puisqu'au VIII®
siecle nous voyons encore les fautes publiques soumises a des



e BLY ==

pénitences publiques; mais les péchés révélés au prétre par
la confession secréte sont expiés en particulier par le pénitent.
En revanche, on a notablement augmenté la liste des péchés
qui, publiquement connus, devaient étre expiés par la péni-
tence publique : aux trois crimes primitifs, on a ajouté le rapt
des vierges ou des veuves, l'usure, le parjure, le faux témoi-
gnage, le vol, l'incendie, I'inceste ou mariage entre parents a
des degrés prohibés, les actes superstitieux tels que sortileéges,
augures, philtres, incantations. Plusieurs de ces crimes, f{ré-
quents chez les barbares, étaient aussi réprimés par leurs lois
nationales, notamment par la loi salique et la loi ripuaire. La
surveillance des pénitents appartenait a 1'évéque, mais deés
I'époque de la persécution de Deéce on institua, pour le rem-
placer dans cette fonction, un préire pénitencier, qui entendait
les confessions, prescrivait 1'espece et le degré de la pénitence,
surveillait la conduite des pénitents et déterminait I’époque de
leur admission 24 la communion. Le pape Simplicius (468-483)
¢tablit des pénitenciers a Saint-Pierre, a Saint-Paul, a Saint-Lau-
rent. Dans l'empire franc, au IXe siele, ils furent rendus inu-
tiles par linstitution des miss: ecclésiastiques qui avaient
toutes leurs attributions; mais a partir du XII® siécle on ren-
contre de nouveau des pénitenciers épiscopaux pour les cas
réserves.

«Une autre aggravation a la pénitence, qui se remarque
surtout dans les royaumes barbares convertis, c'est qu'au lieu
de se contenter d'inviter le pécheur a s'y soumettre bénévo-
lement, on la lui impose a force de censures ecclésiastiques
ou méme en recourant & Pappui du bras séculier quand il
cherche & s'y soustraire. Contre les violateurs de ses défenses,
I'Eglise recourt aussi a I'excommunication, c’est-a-dire qu'elle
exclut le coupable de tout commerce avec le monde chrétien,
et méme des le VI°® siecle a l'interdit, c’est-a-dire qu’elle sus-
pend tout service religieux dans un territoire déterminé. En
vertu de capitulaires de Pépin le Bref, les excommuniés étaient
exclus de la société civile. Pour diriger les prétres dans l'im-
position des pénitences canoniques, et leur permettre de les
administrer avec l'uniformité convenable, plusieurs docteurs
de 'Eglise rédigeérent d’abord des épitres ou instructions cano-
niques a ce sujet, puis on fit des livres pénitentiaux, dont les
plus célebres sont, au VII® siécle, ceux de Jean le Jefineur, en



— 518 —

Orient, et de Théodore, archevéque de Cantorbéry, en Occi-
dent. On y remarque la consécration d'une innovation qui
était grosse de conséquences pour l'avenir et qui est due &
l'influence germanique. Comme le droit pénal des Germains
appliquait sur une large échelle le principe de l'amende et
avait pour chaque faute une composition correspondante, c'est-
dire un tarif pour le rachat de cette faute a prix d'argent,
on transporta cet usage au for ecclésiastique, et il fut admis
gue celui qui avait encouru, d’aprés 'ancienne discipline, une
peine déterminée payerait une amende pécuniaire proportion-
nelle. Ces sommes devaient étre employées & des ceuvres pies.
L'abus de ces rachats de pénitence provoqua au IX® siécle
les rigueurs de plusieurs conciles, notamment de ceux de Cha-
lon-sur-Sadone (813) et de Mayence (847); ils ordonnérent, sans
résultat du reste, la destruction des livres pénitentiaux. Ailleurs,
I'Eglise s'éleva également avec force contre les fausses notions
qu'on pouvait prendre de ces changements dans la nature de
la pénitence, et rappela les fideles au sens grave et sérieux
de l'antique discipline pénitentiaire. Ainsi le synode de Tribur
de 895 réglait les conditions du rachat de la pénitence, et le
restreignait a des cas motivés et a une faible partie de la péni-
tence. Les autres ceuvres de pénitence les plus usitées & cette
époque sont les longues prieres, les jellnes austeres, les
aumones, la délivrance des captifs, 1'exil, les voyages lointains,
les pélerinages, la flagellation a coups de discipline, 'entrée
dans un cloitre!).»

10e Le formalisme dans la célébration de 1eucharistie
n'est pas moins visible. J'ai déja mentionné le formalisme dans
les mots, & propos de la particule eniinz dans la phrase: Jioc
est enim corvpus meum. 11 faut signaler aussi 'affectation avec
laquelle les prétres romanistes prononcent et détachent chacun
des mots de cette phrase, comme pour faire croire que ce sont
ces mots mémes qui, prononcés sur le pain, changent miracu-
leusement la matiére de ce pain en la matiére du corps de
Jésus-Christ.

Il y a, de plus, le formalisme dans les choses. Beaucoup
de romanistes n'osent se nettoyer ni les dents, ni la bouche

Y St. Nicolas IPr, p. XXI-XXIV; Paris, Lecofire, 1899,



— 3219 —

avant de communier, de crainte d'avaler une goutte d'eau et
de rompre le jefine eucharistique, ce qui serait pour eux un
péché grave et une sorte de sacriléege! Beaucoup sont extré-
mement troublés, lorsque l'hostie s'attache a leur palais et
qu’ils ne peuvent l'avaler, a force d’efforts de la langue et du
gosier, qu'en petits morceaux délayés et a peine sensibles; ils
craignent d'avoir mal communié, et méme de n’avoir pas
recu réellement le corps de J.-C.! Beaucoup croiraient profaner
le calice ou la patene, s'il leur arrivait de les toucher de leurs
profanes mains'!

De plus, que faire, lorsqu'un malade vomit 1'hostie qu'il
vient de recevoir et qu'elle n’est pas encore substantiellement
altérée par la digestion? Que faire, lorsque le prétre laisse
tomber des parcelles de 1'hostie dans la poussiére ou l'ordure,
ou lorsqui’il renverse le calice et le vin consacré? Que faire,
lorsque des vers rongent la réserve eucharistique? Cruels
embarras pour les formalistes! Ils s’en tirent généralement
par des demi-mesures, qui ne sont nullement en harmonie
avec la stricte doctrine de la transsubstantiation matérielle:
généralement, en effet, ils se résignent & jeter dans une piscine
dite sainte, ou a briller les restes du corps et du sang de
J.-C. ! Etrange piété, pour ne rien dire de plus!

La préparation des oblafa, en Occident, a été aussi quelque-
fois entaché de formalisme. Certains détails symboliques sont
d'une poésie charmante et d’une piété touchante; mais encore
doit-il y avoir une limite aux meilleures choses; cette question
de mesure dépend de l'état des esprits dans les différents pays
et dans les différentes Eglises; ce qui n'édifie pas a 1'ouest
peut édifier a l'est. Que chaque Eglise soit donc libre, a la
condition toutefois de ne pas favoriser le matérialisme reli-
gieux et la superstition, au détriment du dogme et de la
religion ).

11° Le formalisme dans I'administration du sacrement de
l'ordre et dans la cléricature. Cette question est trés complexe.
Je me bornerai a quelques points.

1) Voir a ce sujet, dans les Eckos d’Orient de décembre 1899, p. 74-77, le
récit que fait M. Sophrone Pétridés des discussions monacale. qui ont eu lieu sur
la place que doit occuper la parcelle dite de la Sainte Vierge, si elle doit étre au
c6té gauche de I’hostie, ou au cé6té droit. Voir le décret du patriarche Parthenios
Mogilalos, en mai 1667 ; etc.



5320 —

D'apres le rituel romain, il y a plusieurs impositions des
mains ; et comme on ne sait pas laquelle est l'essentielle, on
agit comme si toutes 1'étaient, de telle sorte que, si une est
omise, l'ordination est tenue pour invalide. Tout dépend aussi
de la facon dont l'ordinand touche la paténe et le calice, s'il
v a du vin dans le calice ou s'il n'y en a pas, de quelle
maniére l'onction des doigts est faite, de quelle fagcon 'évéque
impose les mains, etc. Cette «porrection des instruments» est
si ridicule que les ordinands n'omettent jamais, avant 1'ordi-
nation, de s'avertir les uns les autres qu'ils ne doivent pas se
provoquer au fou rire. Comprend-on que des théologiens puissent
faire dépendre laction du Christ de telles cérémonies, et
imposer a I'Esprit-Saint de telles conditions de validité ou de
nullité ! S'il n'y a pas de vin dans le calice, J.-C. ne commu-
nique pas son sacerdoce! Mais, s'il y a du vin, 'ordinand
recoit ipso facto le pouvoir de changer, toutes les fois qu'il
voudra, le vin au sang de J.-C., de faire descendre J.-C. du
ciel sur 'autel, de l'enfermer réellement, matériellement, corps,
sang, ame et divinité, dans un morceau de pain ou dans un
calice! Il regoit le pouvoir, comme disent encore les théolo-
giens romanistes, de créer le Créateur, de le faire &étre 1a ou
il n’était pas, de lui commander et d'en étre obéi! De bonne
foi, cette horrible théologie n’'implique-t-elle pas logiquement
le plus pur athéisme? Qu’est-ce qu'un tel Dieu, en vérité?

Faut-il admettre qu'un évéque puisse, & son gré et au
moyen d'une simple cérémonie, de son chef et de par son
bon plaisir, fabriquer des prétres et des évéques en un tour
de main, communiquer & des sacripands les pouvoirs divins
en question, et peupler ainsi I'Eglise de prestidigitateurs et
d'exploiteurs qui ne cherchent qu'a battre monnaie sur 'autel
du Christ et sur le dos des fideles? Poser cette question,
n'est-ce pas la résoudre aux yeux de tout homme de bonne
foi? Oui, certes, il est impossible que le Christ ait fondé une
telle institution et établi un tel mode de transmission. Aussi
bien que le bon sens, I'Ecriture et la tradition en font foi. Oh!
sans doute, les formalistes, & toutes les époques, ont accompli
des actes de formalisme et essayé d'obscurcir la vérité par leurs
prétendus tours de magie. Mais la vérité n'en reste pas moins
claire. Ce n’est pas ici le lieu de faire un Traité de I'ordre.
Rappelons seulement que J.-C. a confié ses pouvoirs premie-



rement a son Eglise; que la hiérarchie qu’il a établie dans
son Eglise, et non pas sur son Eglise, encore moins contre
son Eglise, ne peut pas avoir de pouvoirs contre 'Eglise, mais
seulement pour le bien spirituel de I'Eglise; qu’'en conséquence
1'évéque ne peut faire validement, seul et de son chef, ni une
ordination sacerdotale, ni une consécration épiscopale; qu'il ne
doit conférer le sacrement de l'ordre qu'en union avec le
presbyterium, et avec le concours des fideles qui unissent leurs
priéres aux siennes et & celles des prétres. Donc I'évéque n’est
pas une personne privée, agissant en son propre nom, mais
une personne publique, unie & un presbytére et a un dioceése;
il ne peut agir validement comme évéque qu'avec le concours
d'un presbytere régulier et d'un diocése régulier.

On ne saurait trop insister sur cette trés grave question:
car le formalisme pharisaique dans l'administration du sacre-
ment de l'ordre et dans la facon d'envisager le sacerdoce et
les fonctions sacerdotales, est une des racines les plus vivaces
de 'antichristianisme contemporain. De méme qu'en théologie
morale on distingue les actes de "hommic et les actes humains,
ceux-la purement matériels et sans valeur morale, ceux-cI
conscients, responsables et seuls doués de valeur morale, de
méme on doit distinguer, dans la question présente, les actes
de Uévéque et les actes épiscopaux: les actes de 1'évéque,
actes de I'homme, actes privés, méme quand il les fait devant
un certain public, mais sans mandat officiel régulier; les actes
épiscopaux, officiels et réguliers, accomplis au nom de P'Eglise
et en union avec I'Eglise. On voit la différence. Dans le pre-
mier cas, 1'évéque fait des actes trompeurs et invalides; il a
beau porter mitre et crosse, il trompe; il a beau agir avec
solennité et emphase, il trompe. Il se sert de sa dignité non
pour servir I'Eglise, mais pour servir ses propres visées per-
sonnelles, ses intrigues peut-étre, ses ambitions, ses passions.
Mais 1'Eglise ne saurait étre victime de ses duperies, car elle
est au-dessus de sa personne. Les prétres qu'il est censé
ordonner et les évéques qu'il est censé consacrer, ne sont
donc que des prétres batards et des évéques batards, fils de
la cérémonie extérieure et non de la grace du Christ, parce
que le Christ ne s’est engagé nulle part a ratifier la comédie
des exploiteurs. «La ot deux ou trois sont assemblés en mon
7n7om, a-t-il dit, je suis au milieu d’'eux.» Etre assemblés en soi:



— 522 —

nomt, c'est étre assemblés pour le glorifier, pour continuer son
ceuvre de sanctification, pour étendre le royaume de Dieu
dans les ames, et non pour introduire des loups dans la
bergerie, ou pour laisser les loups dévorer la bergerie.
Lorsqu’'un prétre est ordonné ou un évéque consacré sans
le concours officiel d'une Eglise vraiment chrétienne et
chrétiennement organisée, sans les prieres d'un clergé agis-
sant officiellement et de fidéles agissant comme membres de
I'Eglise, ce prétre et cet évéque sont les fils de I'dvéque faus-
sement consécrateur, et rien de plus, mais non les fils de I'épis-
copat; ils sont les fils du geste et du verbe extérieurs, mais
non les fils de la priere de I'Eglise; ils sont les fils d'une
transmission individuelle et privée, mais non les fils de la
transmission vraiment épiscopale et vraiment ecclésiastique.
Ils ont été engendrés sans le concours spirituel de 1'Eglise,
non par amour pour I'Eglise, non pour le bien spirituel des
fideles, non pour la propagation de la vérité chrétienne, mais
seulement pour donner satisfaction a des sentiments personnels
d'intérét, de cupidité, de simonie, d'ambition ou de vengeance.
L’histoire est remplie de ces faits.

Ces principes établis, il est facile de discerner les cas de
nullité dans les ordinations sacerdotales et dans les consécra-
tions épiscopales. Par exemple, nulle est la consécration épis-
copale d'un prétre qui, de son chef, sans mandat valide d'une
Eglise régulierement constituée, réussit par un moyen quel-
conque (subrepticement ou simoniaquement) a se faire consacrer
méme par un véritable évéque, voire méme par un patriarche.
Au contraire, valide est la consécration épiscopale d'un prétre
qui, présenté a la consécration par un presbytérium régulier
et par les fideles d'une Eglise régulierement constituée, recoit
cette consécration d'un évéque agissant au nom de cette Eglise
et avec cette Eglise, méme si cet évéque n'a pas l'agrément
du pape et des agents du pape. Bref, les cas de véritable
transmission ecclésiastique et les cas de simple formalisme sont
faciles a distinguer.

Remarquons encore qu'il y a eu, dans l'Eglise romaine,
des enfants de sept a huit ans transformés en évéques, contre
tout droit ecclésiastique et divin et pour la ruine de I'Eglisel).

Yy GUETTEE, Hist. de IEglise de France, T. IX; p. 497.



— 523 —

Faut-il vraiment les tenir pour de véritables évéques et pousser
jusqu’a ce point le triomphe du cérémonialisme matériel sur
Iesprit ? Faut-il respecter le formalisme papiste jusqu’a prendre
au sérieux les cardinaux et méme les papes qui en rient? Le
fait est connu. C'était a I'époque de la Renaissance. Un cardi-
nal, voyant le pape de joyeuse humeur, lui montra les quatre
initiales célebres qui furent comme le fétiche de la Rome
antique, S. P. Q. R. (Senatus populusque romanus), et lui dit:
Sancte Pater Quia Rides? (Saint Pére, pourquoi ris-tu)? Et le
pape, égayé¢ par ce propos, et prenant a rebours les quatre
lettres, répondit au cardinal par cette boutade: Rideo Quia
Papa Sum (je ris parce que je suis pape). On raconte que les
anciens augures riaient, lorsqu’il leur arrivait de se regarder
en face; ce pape et ce cardinal faisaient de méme.

Un voyageur, racontant les impressions que lui ont faites
les églises de Rome, s’est exprimé ainsi: «Un fait qui m’a
beaucoup frappé, a2 Rome, en visitant les églises de 1'époque
de la Renaissance, et il y en a de merveilleusement belles,
c’est 'absence, dans ces monuments, de l'idée religieuse chré-
tienne. Lorsque vous pénétrez dans une cathédrale gothique,
vous étes sous l'impression d'une pensée religieuse, et cette
pensée est chrétienne; ces églises sont un acte de foi, elles
expriment un credo, et cette foi et ce credo sont d'origine
chrétienne. Les temples que la Renaissance a élevés sont un
retour a la pensée paienne; nous ne saurions en étre surpris,
puisque la Renaissance est née de I'antiquité, dont elle a été
comme le renouveau. Il ne faut pas chercher le Christ sous
la coupole de St. Pierre ou sous les plafonds de St. Jean de
Latran: il n’y est pas. Ce qui s'y trouve, c'est 'art admirable
de Tantiquité renouvelé par les architectes de génie des temps
modernes. Cest une pensée exclusivement artistique et profane
qui a inspiré les créateurs de ces chefs-d'ccuvre; ce n’est pas
une pensé€e religieuse ni chrétienne.» Et ce méme écrivain
conclut ainsi, avec raison: «lLa papauté est en grande partie
responsable des déformations que le catholicisme a subies
depuis des sieécles et qui ont donné tant a son culte qu'a sa
doctrine les caracteres qui nous frappent dans les antiques
religions du passé: formalisme grossier, idolatrie, magisme,
matérialisation de l'idée religieuse, confiscation de la liberté
individuelle en matiere de foi, écrasement des consciences.»



12° Quelques romanistes réclament, au nom de l'art, en
faveur de leur Eglise. «Les cérémonies, disent-ils, c’est de 'art
religieux; plus il y en a, plus c'est esthétique. La grande faute
du protestantisme est de n’avoir pas compris cette vérité, et
la grande supériorité du catholicisme romain est de l'avoir
réalisée. Le culte romain étant la perfection, les ritualistes
anglicans ont bien raison de chercher a l'imiter. Etc... Telle
est la théorie qu'un critique d'art, transformé en théologien
dilettante, a soutenue récemment.

Réponse. L'art, comme expression du beau, n’est pas a
justifier; il se justifie lui-méme. Mais encore doit-il étre a sa
place et dans la mesure que cette place comporte. Autant il
est chez lui sur le terrain du beau, autant il serait déplacé
s'il voulait s’adjuger le domaine de la vérité et remplacer la
science, ou le domaine du bien et remplacer la morale. Dans
ces derniers cas, il manquerait non seulement de gofit, mais
de vérité, en confondant les essences des choses; voulant étre
la science ou la morale, il cesserait lui-méme d’étre V'art. S'il
faut penser et sentir avec mesure (non plus sapere quam opor-
tet saperve, sed sapere ad sobrietatemr; Rom. XII, 3), a plus
forte raison faut-il faire de 'art aussi avec mesure. Toute la
question revient donc & savoir quelle place l'art doit cccuper
dans le culte.

Or tout esprit juste admettra que l'art dans le culte doit
exister pour le culte, et non le culte pour l'art: car le moyen
doit exister pour la fin et non la fin pour le moyen, le secon-
daire doit étre subordonné au principal et non le principal
au secondaire. Donc le principe essentiel dans toute cette
question, est que l'art doit favoriser la piété vraie, et non lui
nuire, 'augmenter, et non 'amoindrir. Un culte théatral excite
les yeux, une musique théatrale excite les oreilles au détri-
ment du culte intérieur; tous les sens sont absorbés, et la
vraie religion disparait; I'ame est vide, au point de vue de la
foi, de la conscience et de l'esprit de sacrifice qui est le fond
méme de la religion. -

Tel est précisément le culte de Rome, soit par ses prieres
en latin, qui sont nulles pour l'esprit, n’étant pas comprises,
soit par ses cérémonies d'un mysticisme plus incompris encore,
cérémonies d'ailleurs d'une surabondance qui étouffe la pensée,
et d'un matérialisme qui ne provoque que les sensations et



. BP

la nervosité; de 1a une exaltation malsaine qui déséquilibre
'ame, surtout chez la femme, et qui déplace la religion, en
la chassant de la conscience, d'olu elle ne devrait jamais sortir,
pour l'enfermer captive dans le sentimentalisme, ot elle est
trop aisément a la merci de toutes les insanités, de toutes les
superstitions et méme souvent de la folie mystique. Un tel art
est absolument déplacé. Il n’est plus ni dans sa raison d'étre,
ni dans sa vocation: won eral hic locus. lLa superficialité
papiste est telle, qu'au moment méme ol on le consideére
comme l'art religieux par excellence a cause de l'extension
qu'il a prise et de la tension qu'il a produite, il cesse préci-
sément d'étre religieux, pour n'étre plus en réalité qu'un art
irréligieux. C'est le triomphe du formalisme sur la vraie piété.

Concluons. La supériorité du christianisme sur le paga-
nisme, le mahométisme et le judaisme, consiste principalement
en ce que la justice, dans le christianisme, n’est plus seulement
légale ou extérieure, mais morale ou intérieure; en ce que la
sanctification y est réellement un travail et un sacrifice de
ame unie a Dieu, et non le résultat d’ablutions corporelles,
d’oblations matérielles, de victimes animales, immolées a un
Dieu que l'on croit capable de se complaire dans le sang des
animaux ou des hommes.

Le Christ a répudi¢ le littéralisme qui tue et tout ce qui
en est la conséquence, a savoir: le légalisme purement exté-
rieur qu'on prenait pour la justice et qui ne l'est pas, le for-
malisme rituel qu'on prenait pour la sainteté et qui ne l'est
pas. Donc, pour étre chrétien, il faut, & 'exemple du Christ,
combattre ce littéralisme, ce légalisme, ce formalisme; il ne
faut pas croire que le salut soit dans les actes purement
extérieurs, dans les cérémonies dénuées de foi et de piété; il
faut croire, au contraire, que le salut et la sainteté sont des
choses essentiellement intérieures et spirituelles, choses de
conscience, de sincérité, de foi et de sentiment; il faut croire
que la grace de Dieu est dans 'ame et non dans la matiére;
que c’est J.-C. lui méme qui sanctifie dans la réception des
sacrements, et non les objets matériels eux-mémes.

On ne saurait assez répéter que ce ne sont pas les choses
qui dépendent des formes et des formalités, mais bien les
formes et les formalités qui doivent étre subordonnées aux

Revue intern. de Théologie. Heft 31, 1900. 35



— 526 —

choses; que ce n'est pas le Christ qui doit étre soumis au
ministre-homme et remplacé par ce dernier, mais bien le
ministre-homme qui doit étre soumis au Christ et qui, loin de
le supplanter, doit s’effacer devant lui.

On ne saurait assez répéter que toute société a son
centre d'unité dans son chef méme; que J.-C. seul est le chet
de 1'Eglise chrétienne; que, par conséquent, c’est de J.-C. seul
que la véritable Eglise tire son unité. C'est lui, en effet, qui
est le principe de sa foi, de son espérance, de sa charité, de
sa rédemption, de sa sanctification; c’est lui qui donne sa
grace a chacun et a tous; c'est lui qui est la force des sacre-
ments; c'est lui qui baptise, qui confirme, qui consacre, qui
absout, qui ordonne, qui unit et qui bénit. Le ministre extérieur
des sacrements n’accomplit que les rites extérieurs, mais ne
donne pas lui-méme la grace. Clest donc le spirituel qui im-
porte avant tout, et les actes extéricurs ne sont que secon-
daires; ils sont méme nuls par eux-mémes, s'ils ne sont pas
vivifiés et informés par les éléments spirituels,

Or I'Eglise romaine renverse cet ordre des choses: elle
efface J.-C. comme centre de l'unité; et elle lui substitue le
pape; elle met dans I'Eglise le pape au-dessus de tout, au-des-
sus du concile universel, au-dessus méme de I'Eglise univer-
selle ; elle met dans les sacrements le prétre ou 1'évéque au-
dessus du Christ qui disparait, immobilis¢ dans le ciel, ou
simple vicaire du prétre et uniquement occupé a ratifier ce
que fait le prétre. C'est le prétre qui baptise (ego fe baptizo),
qui consacre, qui absout (ego #e absolvo), etc., ce n'est plus le
Christ. Clest le rite extérieur qui prime tout. C'est la forme
qui ’emporte sur le fond. C’est la formule verbale qui sup-
plante la grace divine. C’est 'humain qui tient la place du
divin. C'est la matiére qui étouffe l'esprit, le mot qui remplace
I'idée, les mots d’«infusion» et d'«immersion» qui, dans l'es-
prit des masses, reléguent au second rang l'idée méme de la
régénération baptismale; c’est le mot de «transsubstantiation »
qui fait oublier 'idée de la communion au sacrifice méme de
J.-C.; ce sont les mots «trois personnes en Dicu» qui font
oublier a la plupart l'unité de Dieu, etc., etc. Tristes et funestes
conséquences de ce formalisme antichrétien que St. Paul a
condamné avec tant d'énergie, lorsqu’il a dit: Animalis homo
non percipit ea quae sunt Spiritus Dei: stultitia enim est illi



— 327 —

et non potest intelligere; quia spiritualiter examinatur. Spiri-
tualis autem judicat omnia, et ipse a nemine judicatur. Quis
enim cognovit sensum Domini, qui instruat eum? Nos autem
sensum Christi habemus (7. Cor. II, 14-16).

E. Micuaup.

(A continuer.)




	Les corruptions de l'idée catholique

