
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Les deux apologies de Dominique-Marie Varlet : évêque de Babylone
(1718-1742)

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403483

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403483
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


477

LES DEUX APOLOGIES
DE

DOMINIQUE-MARIE VARLET
ÉA'ÊQUE DE BABYLONE (1718—1742).

La première Apologie de l'évêque Varlet a pour but de

démontrer, d'une part, la nullité de la suspense portée contre
lui par l'évêque dispahan, et, d'autre part, la légitimité de sa
conduite dans la confirmation qu'il a administrée en Hollande
en 1719. La seconde tend à prouver le droit et le deAeir qu'il
avait, comme éAêque, de donner la consécration episcopale,
en 1724, à l'archevêque élu d'Utrecht, M. Steenoven, et, en
1725, à son successeur Barchman AVuytiers.

La première a paru à Amsterdam, chez Nicolas Potgieter,
libraire, en 1724; la seconde, chez le même, en 1727.

Mon but, dans cette étude, est d'analyser, en reproduisant
autant que possible les paroles mêmes de A^arlet, ses principaux
arguments, de manière à éclairer exactement le lecteur sur
les faits en question, faits qui touchent à la légitimité des

ordinations hollandaises et anciennes-catholiques.

I. — L'épiscopat de Varlet.
Dominique-Marie Varlet était docteur de la Faculté de

théologie de Paris et Aicaire général de l'éAeque de Québec,
lorsque, par un bref de Clément XI en date du 17 septembre
1718, il fut nommé éATêque d'Ascalon et coadjuteur de l'évêque
de Babylone. L'évêque de Babylone était M. Pidou de St. Olon.
A^arlet se rendit aussitôt à Paris et écriAit à la congrégation
de la propagande pour lui demander des instructions. Elle lui
fit répondre par son procureur à Rome, que S. S. désirait
qu'il se fît sacrer, pour partir incessamment et se rendre à

Revue intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 32



— 478 —

sa résidence, et que le sacre, le départ et le voyage deA^aient

être très secrets et se faire incognito. A^arlet obéit ponctuellement.
Chose curieuse, les difficultés qui lui furent faites vinrent

de cette obéissance même. Il fut sacré éA"êque au séminaire
des missions étrangères, le 19 février 1719, par l'ancien évêque
de Condom, assisté du coadjuteur de Québec et de l'éAêque
de Clermont. Ce même jour il apprit la mort de l'éAêque de

Babylone. Il quitta Paris incognito le 18 mars, et fit son
AevTage de même, autant du moins que possible. Il passa par
Bruxelles, Anvers, Amsterdam. Dans cette dernière Ville toutefois,

il fut reconnu comme éATêque et supplié par le clergé,
par le chapitre d'Utrecht, par les vicaires généraux chargés
de l'administration du diocèse pendant la A^acance du siège
episcopal, de vouloir bien administrer le sacrement de
confirmation ; il n'y consentit que pour les orphelins et les pauvres
qui étaient dans l'impossibilité de se rendre dans un diocèse
voisin pour le recevoir.

D'Amsterdam il passa à Pétersbourg, Moscou, Astrakan,
et arriva en Perse le 9 octobre 1719. A Schamaké, le P. Bachou,
jésuite, lui remit, le 15 mars 1720, une simple lettre, non
scellée, de l'évêque d'Ispahan, frère Barnabe, dominicain, dans
laquelle il était déclaré frappé de suspense. Pour éviter les
scandales d'une lutte avec les jésuites, les dominicains, les

carmes et les capucins qui étaient censés éA^angéliser le pays,
Varlet quitta Schamaké le 6 mai, reçut partout les adieux les
plus touchants des Arméniens, passa par Moscou le 20 octobre,
et arriva à Amsterdam, où les catholiques de Hollande le
prièrent de rester parmi eux. A la mort de Clément XI
(19 mars 1721), Varlet, sur le conseil de ses amis de Paris,
notamment du cardinal de Noailles, se rendit en France, à

Paris d'abord, puis chez M. de Caylus, évêque d'Auxerre. Dès
le printemps 1721, l'agent que Varlet aA^ait en cour de Rome
(M. de Montigny) s'était plaint à la congrégation de la propagande

des injustices dont il était l'objet. Désespérant de plus
en plus de panenir à quelque accommodement légitime, A^arlet
revint à Amsterdam au commencement de 1722. Il écrivit de

là, le 19 mars, à la congrégation de la propagande, et le
1er janvier 1723 à Innocent XIII, pour leur exposer exactement
sa situation et leur demander justice. Ces lettres étant demeurées

sans réponse, il publia, le 15 février 1723, un Acte d'appel



— 479 —

au concile général, et le 6 juin 1724, une Plainte à l'Eglise
catholique. Le 4 août suivant, il s'adressa directement au nouveau
pape Benoît XIII. Alais tout fut inutile.

Les choses en étaient là, lorsque, le 13 octobre 1724, le
chapitre d'Utrecht, abandonné de tous côtés et ne pouvant
arriver à faire sacrer par les évêques de la province l'évêque
Steenoven, qu'il avait élu le 27 avril 1723, s'adressa à l'évêque
de Babylone, qui le sacra à Amsterdam le 15 octobre 1724.

Steenoven étant mort peu après, le chapitre nomma pour lui
succéder Barchman AVuytiers, le 15 mai 1725; il pria le pape
de confirmer cette élection, et les évêques de la proAince de

procéder à la consécration. On attendit près de quatre mois,
mais en vain. Alors, à la prière du chapitre, l'évêque de

Babylone fit le sacre à La Haye le 30 septembre. Notons, en
passant, que l'archevêque Barchman reçut plus de cent lettres
de communion, dont les originaux sont conservés dans les
archives d'Utrecht ; il y en a des évêques de Senez, de
Montpellier, d'Auxerre, de Bayeux, etc.

L'archevêque Barchman étant mort en mai 1733, le
chanoine Van der Croon fut élu pour lui succéder, et le 28

octobre 1734 l'évêque Varlet le consacra. Ce fut aussi l'évêque
de Babylone qui consacra, le 18 octobre 1739, l'archiprêtre
Meindaerts, légitimement élu après la mort de l'archeAêque
Van der Croon. Le 14 mai 1742, Varlet mourut.

En 1725 et 1726, il publia, pour légitimer ses actes
épiscopaux, les documents suivants:

1° Protestation et Appel de Mgr l'évêque de Babylone au
futur concile général de toute sentence qui pourrait être portée
contre lui de la part de l'autorité de N. S. Père le pape à

l'occasion ou pour cause de la consécration de Mgr l'archeAêque

d'Utrecht. (A Amsterdam le 15 mars 1725.)
2° Seconde lettre de Mgr l'évêque de Babylone à N. S.

Père le pape Benoît XIII. (A Amsterdam le 15 janAier 1725.)
3° Lettre de Mgr l'évêque de Babylone au concile de

Rome célébré par N. S. Père le pape Benoît XIII. (A Amsterdam

le 23 mars 1725.)
4° Troisième lettre de Mgr l'évêque de Babylone à N. S.

Père le pape Benoît XIII. (A Amsterdam le 23 mars 1725.)
5° Seconde Plainte et Appel de Mgr l'évêque de Babylone

à l'Eglise catholique, au sujet de trois écrits répandus sous le



— 480 —

titre de Brefs de N. S. Père le pape Benoît XIII, l'un du 21

février, le second du 23 août, et le dernier du 6 décembre
1725. (A Amsterdam le 1er août 1726.)

6° Lettre de Mgr l'évêque de Babylone à un missionnaire
(au sujet d'une lettre de M. Vivant, doyen de St. Germain
l'Auxerrois à Paris, à ce même missionnaire). 24 août 1725.

Outre ces six documents, il faut lire aussi les quatre
suivants: 1° la lettre du chapitre d'Utrecht à Mgr l'évêque de

Babylone pour le prier de sacrer M. Steenoven canoniquement
élu archevêque. 13 octobre 1724 ; — 2° une lettre de plusieurs
pasteurs du diocèse d'Harlem à Mgr l'évêque de Babylone
pour le prier de sacrer Mgr l'archevêque d'Utrecht. 10 juillet
1724 ; — 3° la lettre du chapitre d'Utrecht à Mgr l'évêque
de Babylone pour le prier de sacrer Mgr Barchman AVuytiers
canoniquement élu archevêque. Delft, 21 septembre 1725; —
4° une lettre du clergé de Harlem à Mgr l'évêque de Babylone

pour le prier de sacrer Mgr Barchman AVuytiers archevêque

d'Utrecht. Amsterdam, 20 août 1725.

II. — De la nullité de la suspense portée contre Varlet
par l'évêque d'Ispahan, en 1719.

Les griefs de Rome étaient les suivants, d'après la lettre
de l'évêque d'Ispahan, datée le 17 décembre 1719; < Quia ante
è Galliâ digressum, iturus ad propriam residentiam, nullam
petiit licentiam ab Illustrissimo et R. Nuntio Pontificio Parisiis

commorante, et coram eo non juravit acceptare pro se et
acceptari curare in totâ suâ Diaecesi BuUam quae incipit
Unigenitus, secundum mandatum summi Pontificis et S. Con-

gregationis ad ipsum missum die 18 Februarii anni ut supra.
Rursus non cognoAit Internuncium Pontificium Bruxelliis com-

morantem, nec ab ipso petiit informationes débitas, et Facilitates

exercendi munera Pontificalia, quae tamen non timuit
exercere in Hollandiâ cum scandalo catholicorum. »

Dans l'«Acte d'appel au futur concile général, de la
Bulle de N. S. Père le pape Clément XI qui commence par ce
mot Unigenitus, et d'un écrit sous le titre de Suspense, qui
porte le nom de M. l'évêque d'Ispahan», l'évêque de Babylone

a ainsi répondu aux griefs susdits :

1° « On dit qu'aA-ant de partir de Paris pour notre diocèse,



— 481 —

nous n'avons pas été demander permission à M. le Nonce de
France... Nous avions reçu quelques avertissements de la S.

Congrégation qui nous marquaient que sa S. S. souhaitait que
notre sacre, notre départ (qui devait être prompt) et le voyage
se fissent incognito. Il nous était facile de satisfaire le S. Père,
nous nous sommes conformés à son désir. Quand nous ne
serions pas louables d'avoir suivi si littéralement les conseils
de la S. Congrégation,... où trouvera-t-on la moindre faute à
n'avoir pas été demander permission à M. le Nonce Il n'y a

aucune loi qui ordonne aux évêques d'aller demander une
telle permission aux Nonces. Ubi non est lex, nec praevarica-
tio... On fonde cette prétendue obligation d'aller voir M. le
Nonce sur un ordre qu'on dit nous avoir été envoyé de la
part de S. S. Mais c'est une allégation fausse. On savait à
Rome que nous n'avions pas pu recevoir un tel ordre,
puisqu'on sait que nous sommes partis de Paris le 18 mars, et
que le 4 avril suivant M. le secrétaire de la S. Congrégation
s'informait à Rome du lieu de notre demeure à Paris, afin,
disait-il, de nous adresser quelques ordres ; preuve certaine
qu'il ne l'avait pas encore fait et qu'il ne l'avait pu faire ne
sachant pas notre demeure... Comment nous serait-il tombé
dans l'esprit de consulter M. le Nonce de France sur l'état
des Eglises de Perse Nous nous adressâmes à la S. Congrégation

que nous savions deAeir être bien informée de la situation

et des besoins de ces Eglises et en état de nous donner
de grandes lumières dont nous sentions le besoin. Nous eûmes
deux fois l'honneur de la consulter pendant le peu de temps
que nous demeurâmes à Paris: elle nous fit simplement donner
pour réponse par notre agent, qu'elle n'av^ait rien à nous
prescrire. Qu'aurions-nous demandé davantage »

2° « Le 2e crime que l'on nous impute est de n'avoir pas
juré que nous acceptions la constitution Unigenitus... Si c'est
un crime de n'avoir pas fait ce serment, il nous est commun
avec tous les évêques du monde, puisque nul ne l'a fait, ou
du moins aAec la plus grande partie qui demeure dans le
silence : bien loin que l'omission d'un tel serment nous rende
criminels, nous n'aurions pu sans crime jurer de recevoir une
constitution qui n'est point recevable. Mais supposons-la rece-
vable : il est constant qu'elle n'est point reçue par l'Eglise.
Très peu d'évêques en France l'ont reçue purement et simple-



— 482 —

ment : presque tous ou en ont appelé, ou l'ont restreinte à
des explications qui la détruisent. Les évêques des autres
Etats de l'Europe demeurent dans un silence qu'on ne peut
prendre aujourd'hui que pour une marque qu'ils désapprouvent
cette Bulle ; et si quelques uns d'eux ont parlé en sa faveur,
ils ne l'ont point fait en juges, ils ont seulement proposé leur
aAis sans examen, sans solennité, sans consulter leurs Eglises,
et sur le seul principe de l'infaillibilité du pape. Pourrions-
nous en conscience jurer de recevoir un décret qui peut être
réformé, et même rejeté ou comme n'exprimant point exactement

la foi de l'Eglise, ou du moins comme superflu et propre
à troubler la paix de l'Eglise, sans aucune nécessité? Un tel
serment ne serait ni juste ni judicieux.»

Puis \rarlet rappelle qu'on a confirmé son élection après
toutes les informations requises, qu'on n'aArait donc aucun
sujet de le tenir pour suspect et que dès lors il n'avait aucune
purgation canonique à faire. Et il ajoute : « Enfin, quand on
supposerait justes toutes les choses dont nous venons de
démontrer l'injustice, une purgation canonique n'est pas
d'obligation si elle n'est ordonnée par un jugement légitime: or, il
n'y a point eu de jugement qui nous ait imposé l'obligation
de ce nouveau serment ; on ne nous a pas même fait connaître
en aucune manière les intentions de S. S. là-dessus. Il est donc
constant, de quelque côté qu'on regarde ce fait, quelques suppositions

favorables à nos adAersaires que l'on fasse, nous
sommes absolument exempts de blâme, et par conséquent
l'oppression que nous souffrons est injuste et scandaleuse, et
d'autant plus criante que notre caractère mérite plus d'égard.»

3° « En troisième lieu on nous fait un crime de n'avoir pas
juré de faire recevoir la Bulle par tout notre diocèse. Il est Aisible

que ne pouvant la recevoir nous-mêmes, nous ne pouvions
jurer de présenter à notre troupeau une pierre au lieu de

pain ; un tel jugement aurait été criminel... Il est certain qu'une
définition de foi nette, précise, qui explique ce qui a été cru
toujours, en tous lieux et de tous les catholiques, et reçue
comme telle par toute l'Eglise, doit être portée par toute la
terre ; c'est à ce ministère que nous nous sacrifions de tout
notre cœur. Mais est-ce là l'idée qu'ont de la constitution ceux
même qui lui sont le plus dévoués Elle n'est rien moins qu'une
définition nette et claire : car on comient qu'elle a besoin



— 483 —

d'explication... La plupart de ceux qui lui sont le plus
favorables avouent que ce n'est qu'une règle de discipline... Or,
dans les choses qui ne regardent pas la foi, les bonnes mœurs
et les traditions apostoliques, il est d'une grande conséquence,
avant que d'établir de nouvelles lois, d'examiner si elles
conviennent aux mœurs des peuples, aux temps et aux lieux, de

peur qu'elles ne produisent, contre l'intention des législateurs,
plus de mal que de bien... Tout le monde sait combien le

génie et les mœurs des Orientaux ont peu de rapport avec
nos mœurs. L'état d'oppression où sont les catholiques du
Levant sous la puissance des infidèles, et les persécutions
qu'ils souffrent souvent de la part des schismatiques, méritent
encore bien des considérations... Sur ce principe, si nous
avions reçu, dans le temps que l'on suppose, l'ordre que l'on
prétend nous avoir été envoyé, aurions-nous dû jurer de faire
accepter cette nouvelle constitution dans tout notre diocèse
Nous aurions été bien téméraires de nous exposer au parjure
en faisant un serment à l'aveugle, sans être assurés que nous
pussions l'observer... Mais aujourd'hui nous sommes bien
éloignés de faire un tel serment, le peu d'expérience que nous
aAens nous ayant suffisamment appris qu'il est très dangereux
de porter dans les Eglises du Levant de nouvelles difficultés...
Combien faudrait-il de temps pour faire goûter 101 nouveaux
articles qui ne sont fondés que sur l'autorité du pape
Clément XI (mettant à part l'opposition qu'ils ont aAec l'Ecriture
et la Tradition) et du vrai sens desquels on n'a pas encore
pu convenir?... Croit-on que nous fussions bien reçus de ces

pauvres peuples en leur disant que l'Ecriture Sainte n'est pas
pour tout le monde ; que son obscurité est une raison
suffisante pour ne pas la lire ; qu'elle ne doit point être communiquée

aux femmes ; que ce n'est point par les lectures de

piété et particulièrement des Ecritures Saintes qu'on doit sanctifier

les dimanches?... Dans la Aiolente tentation de perdre
la foi où les chrétiens affligés sont exposés sans cesse, la
Bulle par la condamnation de plusieurs propositions, ne pourrait

que leur être une pierre de scandale, propre à en faire
tomber plusieurs dans l'apostasie, en fomentant l'espérance
de faire leur salut hors de l'Eglise. Elle est encore propre à

éteindre l'esprit de prière... Nous avons cru deveir donner
une idée des mauvais effets et des dangereuses impressions



— 484 —

que la Bulle Unigenitus produirait dans nos Eglises du Levant,
si on voulait l'y faire accepter, et cela suffit pour faire voir
non seulement que nous sommes exempts de faute de n'aveir
pas juré de la faire accepter dans tout notre diocèse, mais
que nous n'aurions pu sans crime faire un tel serment...»

4° « Le quatrième crime qu'on nous impute est d'avoir
exercé quelques fonctions épiscopales en Hollande, avec scandale

des catholiques, sans la permission de M. linternonce de
Bruxelles. Ce reproche a trois parties et contient trois faits.
Un des faits est très innocent, le deuxième est louable étant
conforme aux lois divines et humaines, et tellement d'obligation
que nous ne pourrions pas nous laver de l'avoir omis ; le
troisième enfin est absolument faux et calomnieusement allégué.

« 1° La permission de M. l'Internonce ne nous était point
nécessaire pour faire nos fonctions dans une Eglise où il n'a
point de juridiction ordinaire. Le S. Concile de Trente qui a
réduit les pouvoirs des Nonces à de plus justes bornes, ne

permet pas qu'ils troublent les ordinaires dans leur juridiction.
Il doit y avoir dans chaque diocèse un évêque propre qui le

gouverne ; pendant la vacance du siège episcopal la juridiction
est dévolue au chapitre de l'Eglise cathédrale. \roilà les règles
constantes de l'Eglise, qu'il n'est pas permis aux Nonces, ni
même à celui qui est le gardien et le défenseur des Saints
Canons de changer. Si nous avons violé ces règles, nous
sommes coupables ; mais nous ne le sommes pas pour n'avoir
pas demandé à M. l'Internonce des permissions qu'il n'était
point en son pouvoir de nous donner, puisqu'il n'est point
l'ordinaire de ces provinces ; nous nous serions, au contraire,
rendus coupables, selon St. Grégoire, si nous avions donné
ce pernicieux exemple de renverser l'ordre de l'Eglise... De
quel droit donc M. linternonce de Bruxelles prétend-il exercer
dans ces provinces les fonctions d'ordinaire Serait-ce en

qualité de Aicaire apostolique? On ne dit pas qu'il prenne
cette qualité ; ainsi il ne peut pas s'en prévaloir ; d'ailleurs,
selon les règles, il ne peut pas être Aicaire apostolique pour
plusieurs raisons dont le détail serait trop long. 11 nous suffit
pour le présent qu'il n'est point éAêque, et que la qualité de
vicaire apostolique donnant quelque juridiction ou intendance
sur les évêques, cette qualité doit être jointe au caractère
episcopal, autrement tout l'ordre hiérarchique est confondu au



— 485 —

grand scandale de l'Eglise. Mais enfin, il ne serait pas même
en cette qualité Ordinaire de ces provinces. Les fonctions de

vicaire apostolique ne sont point incertaines ; les canons les
ont déterminées, et il ne dépend point de celui qui est revêtu
de cette dignité d'en étendre les droits à son gré et au delà
des bornes. Car, avant tout, il faut toujours avoir devant les

yeux cette règle de St. Grégoire, que l'on ne peut pas faire
une plus grande injure au pape que de s'autoriser de lui pour
confondre l'ordre ecclésiastique... Que s'il n'est pas permis à

un vicaire apostolique qui serait évêque dans le pays,
d'entreprendre sur les droits et sur la juridiction des autres évêques
ou de leurs Eglises, comment cela serait-il permis à un ministre
du Saint-Siège qui n'est ni évêque, ni vicaire apostolique, qui n'a
rien qui le lie à ces Eglises, et qui réside dans une cour
étrangère Il n'est pas moins certain qu'un Nonce ne peut pas
prétendre être l'Ordinaire d'une Eglise vacante. Toute la
juridiction ordinaire pendant la vacance du siège episcopal appartient

de droit au chapitre de l'Eglise cathédrale, qui représente
tout le clergé, qui a été de tout temps dépositaire de la
juridiction en pareil cas... Le chapitre d'Utrecht a subsisté
jusqu'aujourd'hui par une succession non interrompue. Il ne
peut donc pas être permis de le priver du droit commun
confirmé par le concile de Trente, sess. 24 de réf. c. 16, qui
ordonne que le chapitre nomme un vicaire pour gouverner
l'Eglise vacante. Que s'il se trouve en cela de la négligence
dans le chapitre, ce n'est pas à un vicaire apostolique, encore
moins à un Nonce, à y pourvoir, mais au métropolitain, ou
au chapitre de la métropole qui est dans ses droits ; et si le
ministre du Saint-Siège l'entreprenait, il préjudicierait aux droits
du métropolitain contre la défense du Saint-Siège... Nous ne
veulons point, nous disent les papes par la bouche du pape
Hilarus, que l'on confonde jamais les privilèges des Eglises
qui doivent être toujours conservés, et notre ministère doit
fructifier non par l'étendue des pays, mais par l'acquisition
des âmes.»

« 2° Nous avons donc fait, il est vrai, quelques fonctions
nécessaires dans l'Eglise catholique de Hollande, mais nous
les pouvions faire et nous le devions.

«Nous l'avons fait avec toute la régularité possible, non
seulement avec l'agrément et la permission, mais aux instances



— 4S6 -
réitérées et aux prières de ceux qui étaient et qui sont encore
les dépositaires de toute la juridiction de cette Eglise pendant
la vacance du siège archiépiscopal, savoir le chapitre de

l'Eglise métropolitaine, en un mot aAec la permission de
l'Ordinaire des lieux.

« Mais de plus nous le devions. Le devoir pressant de la
charité ne nous permettait pas de refuser le secours de notre
ministère à des âmes qui l'imploraient dans l'état d'une nécessité

qu'on peut appeler extrême. Nous nous sommes acquittés
du devoir indispensable d'un riche qui ferait l'aumône à un
pauvre prêt à expirer de misère. Il n'est pas question d'examiner

ici si ce serait le propre père de ce pauvre qui l'aurait
réduit à cette extrémité, cette circonstance ne ferait que rendre
(selon le droit naturel et canonique) le cas plus pressant.
L'Eglise catholique de Hollande se trouvait pri\êe, sans aucune
laute de sa part, du ministère episcopal depuis vingt ans. Elle
a souffert cette privation avec une patience dont toute l'Eglise
est édifiée. Sans compter tous les autres maux infinis que cette
privation lui a causés, pendant tout ce temps, le sacrement
de confirmation, si nécessaire à cette Eglise affligée, n'y a

point été administré. Nous avons passé, et ayant jeté la vue
sur les pauvres ouailles dispersées et languissantes comme
n'ayant point de pasteur, au lieu de nous laisser entraîner
par l'exemple scandaleux du Prêtre et du LéAite, nous avons
été pénétrés des sentiments miséricordieux du charitable
samaritain, et craignant plus Dieu que les puissances de la terre,
nous n'avons pas fait de difficulté de conférer le sacrement de

confirmation à ceux qui en avaient un besoin plus pressant.
Puisqu'aujourd'hui on nous demande raison du bien que nous
avons tâché de faire, en veilà l'exposé le plus naturel.»

« 3° Et par là il paraît que c'est faussement que l'on
allègue un prétendu scandale. Une bonne œinrre, nécessaire,
revêtue de toutes les circonstances qui doivent l'accompagner,
ne pourrait scandaliser que les Pharisiens ; et le scandale
pharisaïque ne doit point empêcher d'accomplir toute justice.
C'est ainsi que plusieurs furent scandalisés de voir St. Jean
Chrysostome recevoir chez lui les grands frères que Théophile
persécutait sous prétexte d'origénisme. Mais ce scandale, du
côté de Théophile et de plusieurs évêques qui recevaient
aveuglément l'impression de ses passions, et s'y laissaient servi-



— 487 —

lement conduire, ne venait que d'envie et d'esprit de vengeance;
et si quelques simples, quelques saints même furent susceptibles

de ce scandale, leur trop grande prévention en faveur
de Théophile en fut cause, et ne fut pas au Saint une raison
suffisante pour refuser de s'acquitter des devoirs de la charité
et de l'hospitalité. Nous avons fait voir que tous les reproches
qu'on nous fait, ou sont vains, ou tournent à notre louange.
Ea prétendue censure n'est donc fondée sur aucun délit, et par
conséquent, elle est nulle de la plus grande des nullités. »

Après la défensive, l'offensive. Ararlet ne se borne pas à

réfuter ses adversaires, il les attaque.
D'abord, il relève l'incompétence de l'éAêque d'Ispahan

dans la question. Cet évêque n'était que son collègue et non
son métropolitain. « Fût-il métropolitain, il ne pourrait juger
son comproAincial qu'à la tête de son concile ; à plus forte
raison, n'ayant aucune autorité sur nous, il viole, à notre
égard, les plus anciens et les plus respectables canons...
M. l'évêque d'Ispahan a recours à une prétendue commission
de la S. Congrégation dont il ne donne aucune preuve;
commission même (à ce qu'il dit) du pape, aussi peu prouvée que
l'autre. Passons-le lui pour un moment, supposons-le commissaire

apostolique, et voyons s'il peut établir son entreprise sur
un fondement si ruineux... Dans toutes les affaires ecclésiastiques

et séculières, civiles et criminelles, il y a des tribunaux
réglés et ordinaires, et le droit d'y recourir ne peut guère,
sans injustice, être ôté à personne, pour y substituer une
procédure arbitraire. Si les jugements les plus réguliers sont
sujets à des injustices qui donnent lieu à l'appel, par l'ignorance

ou la passion, dont il est rare que les hommes soient
parfaitement exempts, ne sera-ce pas donner entrée à toutes
les injustices que de commencer par lever toutes les barrières
que l'Eglise leur a opposées, qui ne sont autres que les formes
prescrites par les Saints Canons.»

Varlet en appelle donc au droit commun. Il rappelle,
d'après les textes des Pères et des Conciles, textes qu'il cite
longuement, quelles sont les règles de l'Eglise pour les
jugements des évêques ; puis il ajoute :

«De toutes ces autorités et de la pratique de tous les
siècles de l'Eglise, on peut recueillir ces règles-ci, qui sont



— 488 —

presque toutes contenues dans la première des lettres
attribuées au pape Zéphirin et que l'on a insérée dans le droit
canon ; que les évêques doivent être jugés : 1° sur les lieux
où la cause est née ; 2° par les évêques juges naturels de
l'accusé ; 3° qu'ils peuAent être récusés, s'ils sont suspects ou
prévenus ; 4° ou par des évêques choisis par l'accusé ; 5° au
nombre de douze ; 6° l'accusé et les accusateurs étant présents ;

7° accusateurs à qui il n'y ait rien à reprocher ; 8° qui soient
soumis à la même peine à quoi ils auront exposé l'accusé.
Enfin qu'on ait encore la Aeie de l'appel. Or, dans notre
affaire, aucune de ces conditions n'a été observée. »

Varlet ne veut pas croire que le pape actuel « veuille
autoriser le violement ou l'anéantissement de ces saintes
règles » parce qu'il doit en être le gardien et le défenseur et
que les plus grands papes s'y sont soumis. Et il cite les
déclarations des papes en ce sens. Il déclare que le chap, causae
criminates du concile de Trente n'est pas reçu de l'Eglise
universelle, qu'on ne le suit point dans la pratique et qu'ainsi
il ne peut pas préjudicier aux anciennes règles. « Ce chapitre
n'a point empêché que la Faculté de théologie de Paris n'ait
déclaré en 1663, dans le quatrième de ses six articles, qu'elle
n'approuve point et qu'elle n'a jamais approuvé qu'on dise

que le pape puisse déposer les évêques contre la disposition
des canons.»

Varlet prouve ensuite que, même d'après ce chapitre du
concile de Trente, le tribunal de l'évêque d'Ispahan est incompétent

: « 1° Il n'est point supérieur ordinaire ; 2° il juge seul
et sans concile ; 3° comme délégué il n'a pas l'autorité de

juger ni d'instruire la cause, qui doit avoir été instruite selon
les règles, mais d'informer de quelques faits ; c'est à quoi il
il ne pense seulement pas. Et comment le ferait-il étant à près
de deux mille lieues du pays où l'on en pourrait avoir quelque
connaissance 4° enfin comme commissaire, il ne lui est pas
permis de prononcer de sentence ; il s'attribue ce pouvoir.»
Varlet démontre ensuite que, du côté même de la procédure,
on a violé encore toutes les règles ; on n'a fait aucune
information, on n'a point produit d'accusateurs, ni donné lieu de

récuser un juge si peu équitable ; on ne trouve dans cette
affaire ni partie, ni témoins, ni enquête, ni rien de tout ce

qui est le plus essentiel à un jugement légitime ; il n'y a point



— 489 —

eu non plus de citation canonique, bien que la citation soit
le fondement de toute procédure judiciaire, et que ni la loi
naturelle, ni les lois civiles ne permettent qu'une personne
soit jugée sans qu'on lui donne le moyen de se défendre ; il
n'y a pas eu non plus de monition canonique. Le prétendu
commissaire, M. l'évêque d'Ispahan, n'a même pas justifié de

son pouvoir ; il n'a même pas donné copie de sa prétendue
commission ; or le droit canon ne veut pas qu'on ajoute foi
en ce cas à une simple allégation, etc.

Tels sont les motifs de YAppel au futur concile général,
daté de Sœtermeer, le 15 février 1723.

Suit la «Plainte à l'Eglise catholique-», du 6 juin 1724,
contre un libelle calomnieux répandu sous le nom des cardinaux

assemblés en conclave en date du 8 avril 1724. C'est la
suite de l'Appel interjeté au concile général le 15 février 1723.

Dans cette Plainte, Varlet réfute d'anciens et de nouveaux
griefs dirigés contre lui :

1° On l'accuse d'avoir été suspendu de l'exercice de son
ordre. Or, il a déjà démontré que cette suspense était nulle.

2° On prétend que cette sentence lui a été légitimement
signifiée. L'eût-elle été que cela ne la rendrait pas légitime.
Mais il est faux qu'elle l'ait été.

3° On avance que Varlet a reconnu dans ses lettres du
19 mars 1722 à la S. Congrégation que la sentence lui avait
été légitimement signifiée. Or, c'est faux. A^arlet le prouve
longuement.

4° Pour calomnier sa doctrine, on se fonde uniquement
sur ce qu'il est resté dans le séminaire des missions étrangères,
«endroit très suspect». Varlet fait le plus grand éloge des

ecclésiastiques de cette maison.
5° On affirme que sa cause porte « le soupçon de

mauvaise doctrine et d'erreur contre la foi ». Varlet relève le mot
soupçon et dit qu'un soupçon ne suffit pas, qu'on ne condamne

pas sur un soupçon. Il affirme sa fidélité à la doctrine catholique,

qu'il a toujours enseignée.
6° On l'accuse de «contumace». Il répond: «Qu'est-ce que

contumace Le voici. Celui-là encoure le crime de contumace
(disent les cononistes) qui, étant juridiquement appelé lorsque
son adAersaire l'accuse, néglige de se présenter devant le

juge, à moins qu'il ne soit empêché par quelque cause légitime.



— 490 —

Or, aucune de ces conditions ne se trouve dans notre cas,
puisqu'aucun juge ne nous a appelé ni juridiquement, ni
d'aucune autre manière ; il n'y a point d'accusateur, point de

délit, il ne peut donc pas y avoir de contumace.»
7° On prétend que la suspense portée contre lui « a

précédé la prise de possession de son évêché». Affirmation fausse,
et de plus, circonstance incidente visiblement illusoire. Le fait
est qu'il a été sacré évêque canoniquement et qu'il a pris
possession de son diocèse légitimement.

8° On lui reproche de mépriser les censures. Il répond :

« Cette calomnie n'est appuyée que sur la fausse supposition
que nous en ayons encouru quelqu'une. Mais nous avons
démontré le contraire d'une manière invincible, et qu'ainsi n'en
ayant encouru aucune, rien ne nous empêche d'exercer librement

les fonctions de notre ordre, en observant les règles
prescrites par l'Eglise, surtout dans le 18e canon du concile
d'Antioche ') et dans le concile de Trente. Si c'est mépriser
les censures que de ne pas observer une censure prétendue
qui est maintenant nulle de toute nullité, il faudrait donc dire
que le pape Gélase aurait enseigné à les mépriser, lorsqu'il
dit : « Si une sentence est injuste, on doit d'autant moins s'en
mettre en peine qu'une sentence injuste ne peut nuire à

personne deArant Dieu et devant son Eglise. Qu'il ne désire donc
point d'être absous d'une sentence qu'il sait ne l'avoir lié en

aucune manière. (Sed si injusta est, tanto earn curare non
debet, quanto apud Deum et Ecclesiam ejus neminem potest
iniqua gravare sententia. Ita ergo eâ se non absolvi desideret
qua se nullatenus perspicit obligatum)». Augustin méprisait-il
les censures lorsqu'il disait : « Qu'importe à ce prêtre de n'être
pas inscrit sur le catalogue où des hommes qui ne sont que
ténèbres et ignorance ne peuvent souffrir son nom, pourvu
que par la pureté de sa conscience il demeure écrit sur le

livre de Aie?»... Enfin, St. Grégoire, qui était si éloigné de

mépriser les censures, n'a pas laissé de dire qu'«une personne
qui a été condamnée par une sentence non canonique, ne
doit pas porter une peine canonique. (Non debet is pœnam

') Dist. 92. Si quis episcopus ordinatus ad pnrochiarn cujus est electus, minime
accesserit non suo vitio, sed quod eum populus vetet (al. recuset) aut propter aliam

causam, non tamen ejus vitio perpetratam, hic et honoris sit et ministeri! particeps:
dummodo rebus Ecclesiœ ubi ministrare cognoscitur, in nullo molestus existât.



— 491 —

sustinere canonicum, in cujus damnatione non est canonica
prolata sententia).»

Toutes les pièces justificatives des faits avancés dans ces
écrits, se trouvent à la suite de cet Appel et de cette Plainte.
Donc la suspense en question a été nulle de droit et de fait.

III. —- De la légitimité de la conduite de Varlet dans
la consécration qu'il donna à l'archevêque élu d'Utrecht

en 1724 et 1725.

Dans le document intitulé : Protestation et Appel de Mgr
l'évêque de Babylone au futur concile général de toute sentence
qui pourrait être portée contre lui de la part et de l'autorité
de N. S. Père le pape, à l'occasion ou pour cause de la
consécration de Mgr l'archevêque d'Utrecht », Varlet signale d'abord
le fait que Benoît XIII a laissé sans réponse les lettres qu'il
lui a adressées après son exaltation et le 15 jamier 1725. Il
est certain que ce silence extraordinaire du pape accuse un
embarras qui est tout à la honte de celui-ci. On ne saurait,
en tout cas, le considérer comme une censure. Si le pape eût
tenu Varlet pour réellement coupable, il ne se fût certainement
pas contenté du silence.

Ensuite, Varlet s'applique à démontrer : 1° que son deAeir
était de venir en aide à l'Eglise de Hollande, et 2° que cette
Eglise a rempli toutes ses obligations envers le siège de
Rome et envers les évêques voisins.

Sur le premier point, il s'exprime ainsi : « Nous Aeyions
l'Eglise catholique de Hollande dans une telle extrémité et les
âmes si abandonnées et dans un si grand péril, qu'il nous
semblait entendre l'Esprit de Dieu dire par la bouche des

prophètes et des SS. Pères à tous les premiers pasteurs de

l'Eglise, et à nous qui en sommes le moindre : Vous n'avez
point travaillé à fortifier les brebis faibles, à guérir celles qui
étaient malades ; vous n'aAez point bandé les plaies de celles
qui étaient blessées ; vous n'aAez point relevé celles qui étaient
tombées, et vous n'avez point cherché celles qui étaient
perdues ; et vous êtes coupables de la mort de celles à qui
Aeus n'avez point donné les secours nécessaires à la Aie
{Esech., XXXIV, 4). »

Quant aux démarches extrêmement patientes de l'Eglise



— 492 —

d'Utrecht envers la cour de Rome et envers les évêques
voisins, Varlet les raconte dans les plus grands détails, et il
conclut ainsi : « On peut assurer que rien n'est plus régulier
que le sacre de M. l'archevêque d'Utrecht (15 octobre 1724).
La nécessité de l'Eglise était extrême ; le précepte divin et
ecclésiastique pressait ; l'élection était des plus canoniques
selon le droit incontestable du Chapitre ; il y avait plus de

vingt ans qu'on demandait le consentement du pape, et en
particulier trois ans qu'on sollicitait Innocent XIII pour avoir
un évêque canoniquement élu ; après avoir envoyé l'acte
d'élection à Rome avec la profession de foi de l'élu, on a
attendu 15 ou 16 mois que le pape donnât la confirmation.
Ce n'est qu'au refus des évêques voisins, mais refus qui n'était
appuyé sur aucune raison et qui pouvait passer pour un
consentement tacite, que nous avons été obligés de condescendre
aux justes désirs d'un clergé qui est vénérable par tant
d'endroits.»

« On ne pourrait former quelque doute que sur ce que
nous n'avons point été assistés par d'autres évoques selon les
règles ordinaires ; mais ce doute cesse sitôt qu'on fait réflexion
sur les circonstances dont nous venons de faire le détail. Il
est de droit divin que les Eglises soient gouvernées par des
évêques, et que ces éAêques soient sacrés par d'autres évêques ;

mais c'est l'Eglise qui en détermine le nombre. On ne doit
point s'écarter de ces saintes lois sans nécessité ; mais dans
une nécessité aussi pressante que celle-ci, la loi de l'Eglise
doit céder au précepte divin. C'est dans un tel cas qu'a lieu,
plus qu'en aucun autre, la règle du droit : quod non est licitimi
in lege, nécessitas facit licitimi. St. Grégoire écriA*ant à

St. Augustin, lui apprend que dans un semblable cas on ne
doit point balancer.

« Le premier canon des apôtres dit que deux éAêques
peuvent suffire. Les Constitutions apostoliques se contentent
à'un évêque dans la nécessité ; et le canon 5 {alias 6) de Sar-

dique, dit: Que s'il n'était resté qu'w« éAêque dans une province,
il doit ordonner des évêques pour les places abandonnées; et

que, s'il néglige de le faire, on doit appeler les évêques voisins.
Enfin, selon les saints canons, le consentement des évêques
absents supplée au défaut de leur présence. U n'est que trop
ordinaire de nos jours de se dispenser de cette règle. Dieu



— 493 —

jugera si c'est toujours avec nécessité. Il est certain que la
nécessité qui peut avoir obligé, il y a quelques mois, de faire
quelques sacres par un seul évêque dans quelques provinces
voisines '), quoiqu'en pays tout environné d'évêques, n'aAeit
rien de comparable à la nécessité qui nous y a contraints.
Enfin on a Aru de saints évêques établir des évêques hors
l'étendue de leur juridiction, et les consacrer seuls, lorsque la
nécessité de l'Eglise l'exigeait; mais on n'en a pas vu empêcher
pendant 24 ans que le ministère episcopal s'exerçât
canoniquement dans une Eglise considérable, digne de beaucoup
d'égards, et qui a porté la déférence pour le Saint Siège au delà
de ce qu'on pouvait justement demander, et qui ne se lassera
point de le faire. Car les Saints ont été toujours persuadés
de cette maxime du grand concile de Latran : Quia magna
pericula imminent Ecclesiis viduatis...

«A ces causes... nous protestons de nullité de toute
sentence qui pourrait être portée contre nous par manière de

censure, ou autrement, de l'autorité de N. S. Père le pape
Benoît XIII ou de quelque autre autorité que ce soit, pour
raison de la consécration par nous faite de M. l'archeAêque
d'Utrecht, et de toute procédure qui pourrait être faite,
tendante à cette fin. Cette cause a}e.nt déjà été déAelue au jugement

du concile universel par l'appel interjeté au futur concile
œcuménique, par le chapitre d'Utrecht le 9 mai 1719 et palle

clergé d'Haarlem le 18 juillet de la même année, pour la
conservation des droits de leurs Eglises, tout ce qu'on pourrait
faire au préjudice de cet appel serait nul de droit, puisque,
suivant la disposition du droit canon et en particulier selon
la règle que nous donne St. Grégoire : « Une sentence donnée
contre les règles, au mépris du droit di\in et humain, n'a
aucune force, quand même elle ne serait pas suspendue par
l'appel (sententia contra leges canonesque prolata, licet non
esset appellatene suspensa, ipso non poterat jure subsistere).»
Cependant, autant que besoin serait, nous appelons de tous
les griefs que dessus au futur concile œcuménique représentant
l'Eglise uniAerselle, qui sera assemblé en lieu sûr, où nous
ou nos députés puissent aller librement et avec sûreté, pour

') M. l'évêque d'Anvers a sacré M. l'évêque de Rhodiopolis, son frère, assisté
seulement de deux abbés: et M. l'évêque et prince de Liège a été sacré par le seul

évêque de Thermopole.

Kevuc intern, de Théologie. Heft 31, 1900. 33



— 494 —

les raisons ci-dessus déduites et autres que nous nous réservons

à déduire et à expliquer dans une plus ample déclaration
que nous produirons s'il est nécessaire. Nous demandons avec
instance les Lettres ordinaires que l'on appelle Apostolus, nous
mettant sous la protection de Dieu, de la Sainte Eglise et du
concile général. Fait à Amsterdam le 15 du mois de mars de

l'an 1725.»

On voit que Varlet ne craignait pas la lumière ; qu'il la
provoquait au contraire ; que c'est le pape qui la fuyait par
son mutisme obstiné ; que Varlet ne réclamait que le droit
commun et l'observance des canons ; que c'est le pape, et non
lui, qui les a violés.

Et Varlet s'est déjà étendu sur toutes ces choses dans sa
seconde lettre à Benoît XIII, du 15 janvier 1725, avec une
humilité et une douceur ATaiment touchantes. On sent, en
lisant ces choses, de quel côté est l'esprit chrétien, et ce n'est
certes pas du côté de Rome.

Un point qui mérite d'être remarqué, c'est que le chapitre
d'Utrecht a enAeyé les pièces concernant toutes ces affaires
à tous les évêques de l'Europe, pour les éclairer et pour
émouvoir leur sollicitude episcopale en faveur d'une Eglise
aussi injustement traitée. Et Varlet dit expressément à ce

sujet : « Quelques évêques de France, même des plus distingués,

assurèrent le Chapitre par des lettres, qu'ils étaient
sensiblement touchés de l'état de leur Eglise ; qu'ils louaient
le zèle qu'ils avaient pour la sauver de sa ruine totale ; qu'ils
approuvaient fort les mesures qu'ils avaient prises, qui étalent
justes, respectueuses, et qui ne respiraient que l'union et la
charité ; et les exhortaient à consommer Vœuvre qu'ils avaient
commencée; ajoutant que pour eux la grande distance des

lieux les empêchait d'y coopérer autrement que par leur approbation

et par leurs prières qu'ils offraient à Dieu pour lui
demander l'heureux succès d'une affaire si importante. » Donc,
les cœurs vraiment chrétiens et les évêques vraiment
catholiques étaient d'accord avec l'Eglise d'Utrecht et l'approuvaient.

La « plus ample déclaration » que Varlet a annoncée
dans le document précédent, a été publiée par lui, le 1er août
1726, sous ce titre : « Seconde Plainte et Appel de Mgr l'évêque
de Babylone à l'Eglise catholique, au sujet de trois écrits
répandus sous le titre de Brefs de N. S. Père le pape Benoît XIII,



— 495 —

l'un du 21 février, le second du 23 août, et le dernier du
6 décembre 1725. » On voit que cette Seconde Plainte a été
déterminée par la publication de ces trois libelles. Varlet
déclare d'abord que ces libelles ne méritent par eux-mêmes
aucune réponse, tant « les voies irrégulières, suspectes, odieuses,
criminelles » qui y sont prises contre lui, « se détruisent les
unes les autres. » Toutefois, il les réfutera, parce que leurs
auteurs les ont publiés sous le titre de Brefs du pape.

Cette Seconde Plainte est une œuvre considérable de
toutes manières. Elle est divisée en trois parties.

Dans la première, Varlet démontre que les calomnies et
autres faussetés dont les trois Brefs sont remplis, les rendent
suspects. D'abord, ils paraissent supposés. Le premier n'a pas
une forme authentique ; il y a des preuves positives que le pape
n'en a pas eu connaissance ; de plus, il n'a pas été publié
régulièrement ; il renferme « des irrégularités et des excès si
prodigieux que nous n'osons pas en soupçonner Sa Sainteté.» Si ce
Bref n'est pas supposé, il est du moins subreptice et nul, et
Varlet, dans les preuves qu'il en donne, fait preuve d'une
grande érudition dans la connaissance des Pères et du droit
canon. Il ramène à quatre chefs les abus dont ce Bref est
rempli : « Le premier est le renversement de l'ordre des
jugements établi par les lois de l'Eglise les plus sacrées et même

par la loi naturelle. Le second est le crédit que l'on donne à

des calomnies qui n'ont aucun fondement. Le troisième est
l'avilissement et la destruction de l'épiscopat. Le quatrième
l'abolissement des élections du clergé. C'est de cette suppres-
que naissent les plus grands maux de l'Eglise. » — Première
preuve de subreption : l'auteur du Bref est mal informé de

l'état de l'Eglise catholique de Hollande. — Seconde preuve :

six calomnies contre le clergé. — Troisième preuve : les abus
que le Bref autorise, l'anéantissement de l'épiscopat, l'abolissement

des élections canoniques, etc. Ces questions sont
savamment étudiées.

Dans la seconde partie, Varlet fait voir la régularité de
l'élection et du sacre de M. l'archevêque d'Utrecht. Il expose
ainsi le plan de sa démonstration :

« L'auteur du Bref qui n'oublie rien de ce qui pourrait
noircir l'élection et la rendre odieuse, n'y reprend que deux
choses : qu'elle a été faite par un faux Chapitre et que l'élu



- 49b —

avait encouru des censures. Nous ferons voir manifestement
la fausseté de ces deux faits. Mais 1° se réduire à ces seuls
reproches, n'est-ce pas reconnaître nettement que, si le
Chapitre est véritable, légitime et jouissant de ses droits, comme
il l'est en effet, il a pu et dû se choisir un évêque — 2° Le
silence sur le reste est un aveu que l'on n'a rien d'ailleurs à

reprendre dans l'élection. —- 3° La manière vague dont on
parle de censures, sans rien spécifier, est une marque certaine
de l'impuissance où l'on se trouve de prouver ce qu'on avance.
On n'allègue aucune faute par laquelle l'élu aurait encouru
des censures de droit ; on ne dit point qui en a prononcé ; on
ne lui en a pas signifié ; on ne l'a point cité ; on ne l'a point
entendu ; on ne l'a point averti ; on ne l'a point jugé. C'est
plus qu'il n'en faut pour rendre nulles de droit toutes les
censures qu'on pourrait avoir portées, comme nous l'aAens
fait voir assez au long dans notre Acte d'Appel. D'un autre
côté, ceux qui sont instruits, savent que de telles imputations
vagues et sans preines sont indignes du souverain Pontife,
puisqu'elles sont contre la loi de Dieu ; et ils n'auront pas de

peine à se rendre à l'autorité d'un concile général qui défend
d'y ajouter foi *). — 4° Le 4e aveu du Bref, c'est qu'il reconnaît
plusieurs fois, d'une manière à ne laisser aucun doute, que le
sacre de l'archevêque a été valide, quoiqu'il prétende sans
raison qu'il est illicite. Il y a lieu d'admirer que les auteurs
du Bref, qui dans le reste sont si excessifs, se soient si bien
obserAês, qu'ils ont su se garder du précipice où sont tombés
quelques nouveaux docteurs qui ont osé traiter de nulle cette
consécration. En effet, les auteurs du Bref veulant absolument
faire croire qu'il y a de la nullité dans cette affaire, ils ont
étudié leurs expressions, et les ont tournées de manière que
la nullité ne tombât point sur le sacre, mais seulement sur
l'élection. Et ils ont eu la même attention dans les trois Brefs,
afin que l'on ne croie pas que ce soit une expression échappée.

« Le sacre étant donc valide, de l'aveu formel de nos
persécuteurs, il ne nous reste qu'à démontrer que nous n'avons rien
fait qui ne soit dans l'ordre, nécessaire, édifiant et canonique.
Et pour cela nous ferons voir :

]) Concile de Bâle, sess. 23, n° 7. de Clem. Uteris.



— 497 —

«1° Qu'il était nécessaire de donner un évêque à cette
Eglise.

«2° Que la consommation de cette grande affaire ne pouvait

plus se différer.
«3° Que l'élection de l'archevêque appartient au clergé de

cette cathédrale par le droit commun et particulier.
« 4° Que l'Eglise d'Utrecht subsiste ; qu'elle et son clergé

ont conservé tous leurs droits.
«5° Que le Chapitre de cette Eglise cathédrale et métropolitaine

n'a point péri, comme ses ennemis l'aA-ancent sans
raison ; et qu'il est aussi vénérable que jamais : d'où il sera
facile de conclure que, puisqu'on ne reproche rien autre chose

sur l'élection, elle a été très régulière.
«6° Le sacre a été très canonique. 1° De la part du

consécrateur nulle difficulté, c'est faussement que l'on annonce
qu'il est en suspens; et les canons l'autorisent à prêter son ministère

dans ce cas de nécessité. 2° On a observé tous les canons ;

on a demandé au pape la confirmation de l'élection, au défaut
de concile de la province ou des provinces voisines, qui ne

pouvait s'assembler. 3° Pour ce qui est du nombre des évêques
qui doivent assister ordinairement au sacre, quoique les Saints
canons même en dispensent dans le cas d'une nécessité aussi
pressante, on a demandé cette dispense au S. Père ; elle a été

refusée, non seulement sans raison, quoiqu'on l'accorde très
souvent avec moins de nécessité, mais on l'a refusée avec dureté
et avec insulte. 4° Enfin, pour ne manquer à rien et aller au devant
de tout ce qui pourrait être conforme, ou à la lettre, ou à

l'esprit des Saints canons, le clergé a écrit des lettres très
pressantes aux évêques des proAinces voisines, pour les inviter
à assister au sacre et à secourir cette Eglise, on les a attendus
un temps suffisant ; en sorte qu'on ne peut pas nous reprocher
d'avoir rien omis de ce qui était possible. Il ne nous sera pas
difficile de justifier tous ces points.»

EffectiAement, tous ces points sont démontrés magistralement.

Tout homme qui n'a pas son siège fait à l'avance et
qui veut sincèrement être éclairé sur ces matières, n'a qu'à
lire cette démonstration plus péremptoire encore que longue
(p. 71-418): il sera convaincu.

Je ne puis malheureusement, faute de place, qu'indiquer
en particulier les passages suivants : Comment il est nécessaire



— 498 —

que toutes les Eglises aient leurs évêques particuliers, afin
qu'elles subsistent, qu'elles conservent la foi et qu'elles soient
bien gouvernées (doctrine des apôtres, des Pères et des
conciles), p. 72-96 ; — comment l'élection et le sacre d'un éAêque
ne doivent pas être différés, p. 96-98 ; — sur le mode d'élection
des évêques, p. 99-119; — sur les droits de l'Eglise d'Utrecht
à élire son évêque, p. 119-132; — sur les vicaires apostoliques,

les légats et les nonces, et comment ils ne doivent
point entreprendre sur la juridiction ordinaire, p. 133-155; —
sur les évêques d'Utrecht, p. 155-171 ; — sur le droit du
Chapitre d'Utrecht à élire son archevêque, p. 172-263; — sur la
confirmation de l'élection, p. 263-305 ; — sur la nécessité qui
est au-dessus de la loi, p. 294-305 ; — comment l'élection des

archevêques Steenoven et Earchman Wuytiers a été régulière,
cl les deux élus sans reproche, p. 306-323 ; — comment lem-
sacre a été conforme aux canons, p. 323-351.

Dans la troisième partie, Varlet examine à fond le Bref
du 6 décembre 1725, et il n'a pas de peine à en démontrer
les erreurs et la nullité. Les censures portées par ce Bref,
ainsi que celles des précédents, sont «nulles et abusives ». S'il
y a eu des accusateurs, on doit dire quels ils sont ; or, on ne
l'a pas fait, la « cabale » n'a pas osé se découArrir. On ne connaît

pas davantage les témoins ; peut-être sont-ils des ennemis
des accusés. Complète violation des canons par de tels procédés.

Une autre nullité, c'est que les censures viennent après
un appel canonique au concile, appel qui les annule toutes.
De plus, il n'y a pas eu de monition, nouvelle cause de nullité.

Enfin, c'est injustement que le Bref traite de schismatiques
ceux qui ont pris part au sacre, ou qui sont attachés à l'archevêque

d'Utrecht. Ararlet le prouve par des textes de St. Thomas
et de Gerson ; il cite Nicolas Ier avouant que presque toute
l'Eglise a repris le pape Victor d'avoir retranché de sa
communion les évêques d'Asie, d'avoir été entêté et précipité ; il
cite St. Cyprien, St. Mélèce, St. Flavien, St. Hilaire d'Arles ; il
rappelle que « le premier évêque de ce pays St. Suidbert a
été sacré, sans le consentement du pape, par St. Wilfrid, qui
avait été lui-même aussi sacré sans ce consentement (p. 412).»

Etc., etc.
Suit une «Dissertation sur le nombre d'éAêques qui est

requis pour sacrer un évêque ; où l'on fait voir contre les



— 499 —

dissertations du D1' Damen, que l'ordination d'un évêque est
valide, quoiqu'il ne soit sacré que par un seul évêque». Cette
savante dissertation, qui occupe les pages 427-476, réfute la
thèse contraire du jésuite Arasquez et du Dr Herman Damen
de Louvain. Elle se réfère à un écrit de A7an Espen, qui
soutient qu'un seul évêque suffit en cas de nécessité, et que,
même là où il y a trois évêques, il n'y a qu'un seul
consécrateur, les deux évêques assistants n'étant que des témoins
et des coopérateurs, et non des ministres nécessaires et essentiels.

Elle se réfère aussi à une autre publication intitulée :

De consecratione archiepiscopi Ultrajectensis adversus
Dissertationen! doctoris Damen Epistola Presbyteri Ultrajectensis ad
amicum jurisconsultum. Elle se réfère surtout à l'ouvrage du
canoniste Pignatelli, dont elle analyse la teneur.

Je me bornerai à reproduire les points de repère de

l'auteur : « PreuAe tirée de St. Paul, des constitutions et des

canons apostoliques. Pratique de l'Eglise, Evagre d'Antioche,
Sidère, évêque de Palebisque. Concile de Riez au sujet d'Armen-
taire. 1er concile d'Orange. Le sentiment du P. Morin ne doit
pas arrêter. IIIe concile de Carthage, Sidonius, Pelage Ier,

St. Grégoire, Grégoire III, Nicolas Ier, St. Anselme, Pie I\r,
l'évêque du Paraguay, Benoît XIII, St. Thomas. Raison
théologique, style de la cour de Rome, Pontifical, l'Ordo Romanus.
L'Eglise grecque, St. Denis '). Des dispenses ; chicanes de
M. Damen ; le diacre Ferrand. Comparaison prise du sacrement

de confirmation. Faute énorme de M. Damen sur le
concile de Florence. Réfutation des preuves de M. Damen :

I. Fausses Décrétales, faux Anaclet, du faux Anicet. Preuves

') L'auteur s'exprime ainsi sur ce point : « Ce qui est essentiel aux sacrements,
doit être observé dans l'Eglise grecque aussi bien que dans l'Eglise latine; or, de

l'aveu de M. Damen, dans l'Eglise grecque, les évêques assistants imposent bien les
mains sur l'élu, mais ils ne prononcent point la forme ; ils ne sont donc pas ministres
du sacrement. Aussi les Grecs ne croient pas que le nombre de trois évêques soit
nécessaire au sacre, se fondant sur le i" canon apostolique. L'auteur du livre de la
Hiérarchie ecclésiastique, qui porte le nom de St. Denis, décrivant le sacre d'un
évêque, ne parle que d'un consécrateur. «L'évêque, dit-il, que l'on consacre, ayant
sur la tête la sainte Ecriture et la main du Pontife, est consacré avec les très saintes

prières par l'évêque qui l'élève à cette dignité.» Cela est conforme à l'expression de

Synese, qui, parlant d'Alexandre de Basilinople, dit qu'il avait été sacré évêque par
les mains de St. Jean Chrysostome, sans faire mention d'autres évêques. Ce qui fait
connaître que, quoiqu'il y ait des évêques assistants, ils ne sont point regardés
comme nécessaires au sacre, ou comme en étant ministres.» (P. 447).



- 500 —

abrégées de la fausseté de ces Décrétales. M. Damen a tort
de recourir au P. Alexandre, il lui est contraire. IIe Preuve
de M. Damen: les chorévêques. Faux Damase. Faux Jean III.
Le pape Léon III ne donne nul poids à ces deux fausses
Décrétales. IIIe Preuve de M. Damen, tirée de la Probabilité.
Conclusion.»

IV. Conclusion.

De ce qui précède, il résulte : 1° que la suspense portée
contre l'éAêque Varlet par l'évêque d'Ispahan, est nulle ; —
2° que le pape, en ne la cassant pas, en refusant ainsi de
rendre justice à Varlet, a violé les canons ; — 3° qu'il a offensé

gravement, non seulement l'épiscopat, en la personne de
Varlet injustement puni, mais encore l'Eglise d'Utrecht,
solidaire avec lui dans la confirmation administrée par lui en
1719; — 4° que les Eglises d'Utrecht et de Harlem avaient
le droit d'élire un éAêque ; — 5° qu'elles ont élu canoniquement

Steenoven en 1724 et AVuytiers en 1725; — 6° qu'elles
avaient le droit, étant abandonnées par le pape et par les
évêques des diocèses voisins, de prier l'éAêque A^arlet de
consacrer les susdits évêques légitimement élus ; — 7° que Varlet,
en les consacrant, a observé les canons de l'Eglise, autant
que les circonstances le permettaient ; qu'il a agi, en tout cas,
selon l'esprit de l'Eglise, et que, loin d'être blâmé, il doit être
loué comme un digne évêque de l'Eglise catholique.

La démonstration de ces sept points suffit au but de cette
étude. Si je veulais être plus complet, je pourrais encore
insister sur d'autres, également démontrés par ce qui précède,
par exemple : — « Que la conduite de la cour de Rome à

l'égard de l'Eglise d'Utrecht tendait à y abolir absolument
l'épiscopat.» Ce sont les propres expressions de A^arlet, dans
sa Seconde Plainte, p. 71.

— Que le pape a violé les canons non seulement sur le
point précité, mais encore sur d'autres. Varlet en a fait le
résumé suivant, dans sa Seconde Plainte, p. 322-323 : « 1° Laisser
pendant un grand nombre d'années sans évêques des Eglises
qui en ont plus de besoin qu'aucune autre. 2° en donner le

gouvernement à un étranger, 3° qui pendant longtemps n'était
pas seulement prêtre ; 4° qui ne réside pas, 5° qui n'est pas
choisi par le clergé. 6° S'opposer au gouvernement du Chapitre



— 501 —

de la cathédrale pendant la vacance du siège. 7° Tâcher
d'anéantir ce chapitre qui est si nécessaire. 8° Ne point établir
de curés fixes dans les paroisses, mais seulement des missionnaires

amovibles. 9° Entretenir la division dans l'Eglise par
des Brefs subreptices, et par des lettres violentes des nonces.
10° Ecouter les calomnies contre les supérieurs de ce clergé,
même contre les évêques. 11° Les condamner sans cause.
12° Sans les entendre. 13° Les décrier au lieu de les soutenir.
14° Lorsqu'il y a eu des évêques, ne leur laisser que l'ombre
de l'épiscopat et donner lieu à la plainte que faisait le
prophète : O Pastor et idoluni etc. Comme si l'épiscopat n'était
que pour faire figure et non pas pour travailler : bonum opus
desiderai 15° Traiter les évêques comme s'ils étaient amovibles
ad beneplacitum. 16° Ne leur laisser la liberté ni d'ordonner
des prêtres, 17° ni de les former dans des séminaires, 18° ni
d'avoir un Chapitre pour conseil. 19° Faveriser les religieux
dans l'indépendance de l'évêque, en ce qui regarde le gouvernement

des âmes.»

— Que A'arlet a été la victime, soit du nonce de Paris,
soit de linternonce de Bruxelles, qui, par jalousie et par
orgueil, ont voulu le punir de ce qu'il ne les avait ni visités
ni consultés, soit aussi des moines, jésuites, dominicains, carmes,
capucins et autres, qui cherchaient à dominer les Eglises
d'Orient et qui étaient les ennemis nés de tout évêque n'appartenant

pas à un ordre. Que le coup soit parti de Paris, de

Bruxelles ou d'Ispahan, la congrégation de la propagande, en
se faisant solidaire de ces vils sentiments, s'est compromise
gravement et elle a compromis plus gravement encore les

papes qui l'ont laissée faire, qui l'ont peut-être même encouragée.

La conduite de Rome et de ses agents a été manifestement

antichrétienne dans toute cette affaire. Ararlet connaissait

ses véritables adversaires et il signalait exactement le
mal, lorsqu'il disait dans sa lettre au pape, du 1er janvier 1723:
« D'un côté l'indiscrétion des missionnaires, qui n'ont pas
craint de me décrier et noircir par ces calomnies, et d'exposer
notre saint ministère à l'opprobre et aux insultes des
schismatiques et des infidèles, m'a fait connaître que, si je ne cédais
au temps, je me rendrais inutile non seulement pour lors,
mais même pour la suite. D'un autre côté, la dureté que l'on
avait de me retenir mon revenu, quelque médiocre qu'il soit



— 502 —

m'ôtait tout moyen de subsister. Enfin, vovrant que les Pères
Carmes s'étaient emparés de mon église et de ma maison,
sous le vain prétexte d'un engagement que mon prédécesseur
leur en a fait, pour ses dettes ; je craignais de m'exposer à

des disputes qui n'auraient pas manqué de causer bien du
scandale. J'ai donc été obligé avec douleur de m'éloigner et
de me jeter dans les périls, les fatigues et les frais d'un retour,
sans trouver aucun lieu où il fût possible de m'arrêter jusqu'en
cette ville.»

Bref, lorsqu'on étudie cette question de près, on est frappé
de deux choses: 1° la futilité des griefs élevés contre \rarlet ;

griefs dont plusieurs sont même grotesques, cet évêque
d'Ispahan, ce jésuite Bachou, ces carmes, ce nonce de Paris,
cet internonce de Bruxelles, étant, disons le mot, de véritables
personnages de comédie ; — 2° l'injustice, le mépris de toutes
les lois divines et humaines, la cruauté même des cardinaux
et des trois papes qui se sont souillés dans cette persécution;
persécution indigne non seulement de chrétiens, à plus forte
raison de prêtres et d'évêques, mais même d'hommes d'esprit
et de conscience. C'est en vain que les Damen et Cie invoquent
le légalisme le plus pharisaïque et le formalisme le plus misérable

; ce ne sont là que des raisons hypocrites et basses, où
suintent avec évidence la rivalité la plus mesquine et la haine
la plus perfide.

Varlet, loin d'en être amoindri, n'en est que plus grand
devant l'Eglise catholique, dont il a vaillamment défendu les
principes et les libertés ; devant l'épiscopat catholique, dont il
a été l'une des plus nobles figures ; deArant la théologie catholique,

dont il a soutenu les maximes, avec des égards excessifs,
il est vrai, envers la papauté qu'il n'avait ni assez étudiée, ni
assez connue, mais du moins avec une rare bonne foi, et
surtout avec une dignité, qui contraste singulièrement, et à

son avantage, avec les injures et les calomnies de ses
adversaires.

Toute cette affaire, ne fût-elle que personnelle, suffirait
déjà pour intéresser, la personne de \7arlet étant absolument
respectable et sympathique, et le rôle qu'il a joué comme
docteur de la Faculté de théologie de Paris *), comme vicaire

') Voir ce qu'il dit lui-même de ses études et de sa doctrine, dans sa Plainte
à l'Eglise catholique, p. 14.



— 503 —

général de Québec, comme évêque de Babylone, comme
consécrateur A'raiment proAidentiel des archevêques SteenoAen et
AVuytiers, étant tout à son honneur. Mais la question est plus
haute ; elle intéresse tout le corps episcopal et même l'Eglise
universelle. La cause de Varlet est la cause même de

l'épiscopat, car « tous les évêques sont intéressés à ne pas souffrir
qu'on ébranle des lois qui sont la sûreté de leur dignité, de

leur juridiction et de la liberté de l'Eglise.» Comme l'a dit le

pape St. Grégoire, « nous devons défendre les droits de toutes
les Eglises particulières, comme nous défendons nos propres
droits ; sicuti nostra defendimus, ita singulis qiiibusque Eccle-
siis sua jura servamus.»

C'est ici qu'apparaît A'raiment la mission de l'Eglise de

Hollande, et que l'on sent la vérité de cette parole de St. Paul :

« Cum injirmor tunc potens sum, c'est lorsque je suis faible
que je suis fort » (II Cor. XII, 10). C'est lorsque tout semble
perdu, que tout est sauvé. Tant il est vrai qu'il suffit de

chercher avant tout le royaume de Dieu pour que le reste
Aienne par surcroît. Rome a voulu annihiler cette Eglise parce
qu'elle lui résistait; mais le Christ, son chef, a'été aussi son
sauveur. Il a suffi qu'il fût avec elle pour qu'elle l'emportât
sur le colosse romain, et qu'elle propageât ensuite, en Occident,

le germe apostolique conservé en elle. Ce germe, qui
s'épanouit dans les Eglises anciennes-catholiques d'Europe et
d'Amérique, grandira, fleurira et fructifiera, s'il plaît à Dieu.
Simile est grano sinapis... et crevit, et factum est in arborent

magnani, et volucres cœli requie-veruni in ramis ejus (ZwcXIII, 19).

Attendons. Savoir attendre est à la fois une vertu et une
science : induti lortcam fidei et caritatis, et galeam spem salutis
(I lessai. IV, 8).

E. Michaud.


	Les deux apologies de Dominique-Marie Varlet : évêque de Babylone (1718-1742)

