
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Vincenz von Lerin

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 473 —

VINCENZ VON LERIN.

Durch den Altkatholizismus ist das vielbesprochene Kom-
monitorium Avieder in den Vordergrund des Interesses gerückt.
Von den einen als Meisterwerk gepriesen, Avird es von andern
als geradezu irrig verworfen. Ihr Verfasser erscheint bald als
ein Genie von Klarheit und feinster Dialektik, bald als ein
beschränkter Kopf, der seine Kompetenz als einfacher Theologe
überschritt. Die Verwirrung wurde noch vermehrt, als die
kleine Schrift zu ungewöhnlicher Anerkennung in der Kirche
gelangte, und man deshalb den Semipelagianismus des Vincenz
zu bestreiten anfing. Es kam so weit, dass man förmlich von
seiner Glaubensregel sprach, als hätte er nicht eine theologische
Abhandlung über die loci theologici schreiben, sondern geradezu
eine régula fidei aufstellen wellen. Vollends als verständige
und ruhige Geister sich auf ihn beriefen, um dogmatischer Willkür

und Phantasterei entgegenzutreten, war es in den Kreisen
der die wahre Orthodoxie für sich allein in Anspruch nehmenden

Theologen um sein dogmatisches Ansehen geschehen. Er
wurde jetzt in jeder Beziehung heruntergesetzt, als Charakter
wie als Denker. (Vgl. Ehrhard, Hist. Jahrbuch der Görres-
gesellschaft 1897, S. 866.)

Er habe nicht den Mut gehabt, hiess es nun, seine
Streitschrift gegen Augustinus unter seinem Namen herauszugeben;
er habe seine Regel auch nur gegen Augustinus, aber nicht
für alle Zukunft aufgestellt. In AVahrheit hat er weder seinen
Namen noch den des Augustinus in der Schrift genannt. Auch
lässt sich kaum daran zweifeln, dass sie gegen Augustin streiten
will. Dazu stimmt die ganze Richtung derselben, soAvie der
theologische Charakter des Verfassers.

Wir müssen, um dies klarzustellen, etwas näher auf die
dogmengeschichtliche Stellung Augustins eingehen. Augustin



__ 474 —

war ein spekulatives und produktives Genie. Geschichtlichen
Sinn hatte er wenig, Kenntnis der morgenländischen Theologie
noch Aveniger. Bis zum Auftauchen der pelagianischen Streitigkeiten

lagen ihm die Fragen über Gnade, Prädestination, Freiheit

und alles damit Zusammenhangende ziemlich ferne. Aber
zu Extremen geneigt, wie er war, griff er nun mit dem feurigsten
Eifer ein, als Pelagius und Genossen, Avas bis dahin in der
Kirche unerhört gewesen, alles Übernatürliche leugneten und
bloss die AVorte „Gnade" und „Prädestination" beibehielten,
Avährend sie damit einen ganz unchristlichen Sinn verbanden.

Diesem spekulativen Extrem stellte nun Augustin nicht die
thatsächliche Lehre der Kirche, welche die Mitte hielt, sondern
sein eigenes spekulatives Extrem gegenüber, wonach bei dem
Heilswerke Gott alles ist, die menschliche Mitwirkung und Freiheit

aber sich in einen blossen Begriff auflöst. AVie bei den
Pelagianern Gnade und Prädestination bloss Worte waren ohne
den rechten Inhalt, so bei Augustin Freiheit und menschliche
Selbstbestimmung. Mit diesen Begriffen hat Augustin den Mani-
chäern gegenüber Ernst gemacht ; aber den Pelagianern gegenüber

schienen es ihm zu sehwache Waffen zu sein. Dagegen
gab es viele Lateiner, Avelche ven der altern Überlieferung
namentlich der Griechen nicht lassen Avollten. Sie fanden wie
die Lehre des Pelagius, so auch die des Augustin in der Kirche
neu und unerhört und wandten darauf die"Prinzipien Tertullians
in der Schrift de prsescriptione adversus hsereticos an. Neues
und Unerhörtes, meinten sie, dürfe in der Kirche nicht
vorgetragen werden ; nur neue Anwendungen und Folgerungen
alter Lehren.

Ihr Sprecher wurde Vincenz von Lerin. Insoweit ist die

Auffassung berechtigt, dass seine Schrift gegen Augustin
gerichtet ist als den übereifrigen Kämpfer im pelagianischen
Streit. Nicht an Mut fehlte es ihm, gegen Augustin zu schreiben,
sondern einen Mann von solcher Autorität wollte er möglichst
schonen. Die Stelle cap. 10 scheint uns doch speciell auf ihn
zu zielen: Luce clarius aperta causa est, cur interdum divina
Providentia quosdam ecclesiarum magistros nova quœdam
dogmata predicare patiatur. Ut teiltet vos, inquit, Dominus Deus
vester. Et profecto magna tentatio est, cum ille, quem tu prophetam,
quem prophetarum discipulum, quem doctorem et assertorem
veritatis pûtes, quem summa veneratene et amore complexus sis



— 475 —

is subito latenter noxios subinducat errores, quos nec cito
deprehendere valeas, dum antiqui magisterii duceris preejudicio,
nec facile damnare clucis fas, dum magistri veteris prœpediris
affectu. Desgleichen, wenn Vincenz den als katholisch preist
(c. 20), qui catholicse fidei nihil prseponit, non hominis cuius-
piam auctoritatem, non amorem, non ingenium, non eloquen-
tiam, non philosophiam, sed heec cuncta despiciens, et in fide
fixus, stabilis permanens, quidquid universaliter antiquitus ecclesiam

catholicam tenuisse cognoverit, id solum sibi tenendum
credendumque decernit.

Wenn Aincenz aber auch zunächst gegen Augustinus schrieb,
so Aväre es doch ganz unlogisch, seine Sätze nur als für diesen
Fall und nicht für alle Zukunft aufgestellt zu betrachten. Was
in der Dogmatik einem gilt, gilt allen und gilt für immer.
Da ändert sich nichts Grundsätzliches nach Personen und
Umständen. Die dogmatischen Prinzipien sind ewig und un-
AArandelbar.

Dass Vincenz aber nicht aus eigener Machtvollkommenheit
eine neue Glaubensregel formulieren Avollte, sondern dies

den „Trägern der kirchlichen Lehrverkündigung" überliess,
hätte er als selbstverständlich eingeräumt.

Nicht aber, dass man seine „Glaubensregel" quod semper,
quod ubique, quod ab omnibus für falsch erklärte. AVas katholisch

sein soll, muss allerdings nach seiner Meinung der Essenz
nach immer, überall und ven allen geglaubt und gelehrt worden
sein; natürlich von denen, die in der katholischen Lehre
gehörig unterrichtet Avaren. Aber sie brauchen dieselbe Lehre
nicht in derselben AVeise ausgedrückt oder begründet zu haben.
AVenn z. B. jemand in der Trinität vier Personen angenommen
hätte, so wäre er nicht katholisch gewesen, wohl aber, wenn
er die Trinitätslehre in etwas abweichender Form entwickelt
hätte. Thatsächlich hat Augustin die Trinitätslehre anders ent-
Avickelt und begründet, als die Griechen vor ihm ; aber niemand
erklärte ihn deshalb für unkatholisch, weil sein Resultat doch
dasselbe Avar. Und hätte man sich besser verstanden und
verstehen Avollen, so hätte selbst das filioque keine Scheidewand
gebildet. Wie vielerlei ist über die Christologie gedacht und
gelehrt werden. Aber solange man dem Wesen der Sache
nach keine Neuerung Avagte, liess man jeden bei seinem Sinne
und hielt alle für katholisch. So könnte man alle Materien



-- 476 —

durchgehen und man fände überall dasselbe. In diesem
weitherzigen Sinne ist die „Glaubensregel" des Vincenz nicht fälsch.
Im Altertum wusste man eben nichts davon, dass alle nach
derselben Schablone auf Kommando zu denken oder vielmehr
nicht zu denken hätten.

Dass in den „altkatholischen Wirren" durch jene Regel
manche Missverständnisse entstanden seien, kann nur jemand
behaupten, der sich um die Geschichte der Unfehlbarkeitslehre
nicht näher umgesehen hat. Wenn auf diesem Gebiete bloss
Abweichungen in der Form vorlägen, so hätte dies nichts zu
bedeuten. Wenn aber in alter Zeit die Aussprüche der Päpste,
Konzilien, Väter, Theologen, Kanonisten sich gegenüberstehen
wie ja und nein, so ist es nach Vincenz um den katholischen
Konsensus geschehen für ewige Zeiten, und Millionen Konzilien
und Päpste können daran nichts ändern.

J. Langen in Bonn.


	Vincenz von Lerin

