Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Die Sendungsworte des Auferstandenen Christus an seine Jinger
Autor: Herzog, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 431 —

DIE SENDUNGSWORTE

DES

AUFERSTANDENEN CHRISTUS
AN SEINE JUNGER.

Es soll jeweilen kein Lob sein, wenn die modernen Exe-
geten einen Fachgenossen als ,Harmonisten“ bezeichnen. Ich
will auch gleich bekennen, dass ich fiir die Angstlichkeit kein
Verstindnis habe, mit der man glaubt, die evangelischen Be-
richte {liber Zeit und Ort einer Begebenheit oder tiiber die
Form einer Lehrrede in genaue Ubereinstimmung miteinander
bringen zu missen. Es scheint mir vielmehr eine unleugbare
Thatsache zu sein, dass die Evangelisten selbst auf solche
Genauigkeit kein allzu grosses Gewicht legten. Ein sprechendes
Beispiel dafiir ist mir die Form, in der sie die Einsetzung der
hl. Eucharistie erziihlen. Gleichwohl bin ich fest davon tiber-
zeugt, dass uns die heiligen Schriftsteller den Sinn der Worte
Jesu genau wiedergeben und dass es nicht bloss zulédssig, son-
dern Pflicht ist, bei der Erkldrung der Ausspriiche des Herrn
auch auf die Parallelstellen Riicksicht zu nehmen. Zutreffend
scheint mir die Erkldrung eines Ausspruches, den ein Evan-
gelist mitteilt, erst dann zu sein, wenn sie sich auch durch
das Zeugnis der andern Evangelien, in denen sich die gleiche
Ausserung — wenn auch in anderer Form — wiederfindet,
stiitzen ldsst.

Das Gesagte wende ich auf die Worte an, mit welchen
der auferstandene Erloser die Jiunger zur Fortsetzung seines
Werkes auf Erden bevollmichtigt hat. Es bedarf keiner Er-
innerung, wie nachdriicklich sich die Jiinger des Herrn spiiter
auf diese Vollmacht beriefen. Ihr Titel ist Apostel, denn der



Herr hatte sie auserwéhlt (Joh. 15, 16) und sie schon wiahrend
seiner irdischen Wirksamkeit in seine Niihe gezogen, tva dmo-
ovEldn avrovs amovoosy (Mark. 3, 14), Ohne Sendung zu predigen,
scheint auch einem Apostel Paulus moralisch unmoglich zu sein
(Rom. 10, 15). Daher darf man wohl erwarten, dass die evan-
gelischen Berichterstatter den feierlichen Augenblick nicht mit
Stillschweigen (ibergehen, in welchem der Heiland seine Jiinger
mit der Mission betraut hat, sein Erlosungswerk auf Erden zu
erhalten und fortzusetzen.

Zu einer Zusammenstellung der in Frage kommenden Worte
des Herrn veranlasst mich aber die Wahrnehmung, dass auch
in altkatholischen Kreisen die Stelle Joh. 20, 22. 23 immer noch
auf die Beichte bezogen wird. Das geschah z. B.in dem nun
als ,wissenschaftliche Beilage zum Altkath. Volksbl.“ erschei-
nenden ,Deutschen Merkur® vom 2. Februar 1900. Da wird
eigentlich die in jedem romischen Katechismus gegebene Aus-
legung als richtig anerkannt und nur die sehr anfechtbare und
sehr bedenkliche Einwendung erhoben, die Worte: ,Welchen
ihr die Siinden erlasset® u. s. w. seien .nicht wortlich, sondern
bildlich zu verstehen“ und lediglich auf die Vollmacht zu be-
ziehen, ,die Absolution zu erteilen“. Wie richtig oder vielmehr
wie unrichtig diese Auffassung ist, dirfte sich aus einer Er-
wiigung der Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine
Junger ergeben. Ich will versuchen, die Hauptgedanken, die
in diesen Worten enthalten sind, herauszuheben und den Nach-
weis zu leisten, dass die Evangelisten, die uns die betreffenden
Ausspriiche in verschiedener Form mitteilen, der Sache nach
vollig miteinander iibereinstimmen.

A. Matth. 28, 18—20.

Die hier mitgeteilten Worte des Herrn bilden den erha-
benen Schluss des Matthiusevangeliums. Dieses gedenkt nur
einer einzigen Erscheinung des auferstandenen Erldsers vor
den Jingern. KEs ist moglich, dass auch Matthidus andeuten
will, wie die Jiinger bei diesem Anlasse endgiiltig zur Uber-
zeugung gelangten, dass Christus durch Auferweckung von den
Toten beglaubigt worden sei. Daraufhin weist die Notiz: of d¢
gdiorader. Der letzte Zweifel wurde den FElfen dadurch ge-
nommen, dass der auferstandene Herr ihnen nicht bloss er-



— 433 —

schien, sondern ihnen auch ,niither trat® und in der alten Weise
mit ihnen redete. Die Hauptsache aber, die der Evangelist
mitteilen will, ist die Ordination der Jiinger, die nun Christi
Erlosungswerk auf Erden fortsetzen sollten. Ich unterscheide
in den Ordinationsworten folgende Punkte:

1. Christi Autoritit. — Der Herr spricht: .Mir ward ge-
ceben alle Gewalt im Himmel und aut Erden.“ Schon da-
mals, als Jesus die schmerzliche Wahrnehmung machen musste,
dass sein Wirken das Volk im allgemeinen nicht zur Busse
fithre, gab er sich mit den Worten: mwdveta uor magsdodn vmo
o0 marpos pov, das feierliche Selbstzeugnis, dass er der wahre
Mittler sei zwischen Gott und Menschen (Matth. 11, 27). In
analoger Weise hatte er dem Synedrium in dem tiber sein Los
entscheidenden Augenblick angekiindigt, dass es von nun an
(¢’ &pry), d. h, von der nun unabwendbar gewordenen Uber-
lieferung in den Tod an, wahrnehmen werde, dass er mit gott-
licher Wiirde und Macht bekleidet sei und als der von Daniel
veschaute Menschensohn (Dan. 7, 13) an Gottes Weltregierung
Anteil habe (Matth, 26, 64). Eine Bestiitigung dieser Aussagen
ist es, wenn der auferstandene Erloser seinen Jiingern die
Kunde bringt, dass ihm alle Machtbefugnis im Himmel und
auf Erden iibergeben worden sei. Er ist dem Tod nicht zum
Opfer gefallen, sondern durch Leiden in seine Herrlichkeit ein-
gegangen und nun zur Rechten Gottes erhoht worden, um
fortan als messianischer Konig im Reiche Gottes, das Himmel
und Erde umfasst, seine Herrschaft auszuiiben. Vgl. Phil. 2,
9. 10.

2. Sendung der Jinger. — Das gut bezeugte odv (Vg. euntes
ergo), mit welchem die Sendung der Jinger als Folgerung aus
dem vorigen Satz hingestellt wird, ist zwar von Tischendort
gestrichen, dem Sinne nach aber unzweifelhaft echt. Weil
Christus in seine messianischen Herrschaftsrechte eingesetzt ist,
macht er nun von seiner Gewalt Gebrauch, um den Jiingern
die ihnen zugedachte Mission férmlich zu iibertragen. Da der
Herr noch auf Erden wandelte, musste er sich im allgemeinen
mit seiner Arbeit auf das Volk beschranken, dem er seinem
Fleische nach angehoérte und in welchem die Gottesoffenbarung
des neuen Bundes vorbereitet war. Demgemaéss wies er damals
seine Gehiilfen an, sich an die verlornen Schafe des Hauses




— 434 —

Israel zu wenden und sich nicht auf Heidenstrassen zu begeben,
noch in eine Samariterstadt zu gehen (Matth. 10, 5. 6). Nun
ist es anders. Der zur Rechten Gottes erhohte Herr ist den
irdischen Grenzen entriickt. Daher sendet er jetzt seine Boten
zu allen Heidenvolkern, Das ,ich sende euch“ steht aller-
dings nicht ausdriicklich da; buchstablich tibersetzt, lautet das
Griechische: ,hingegangen, machet zu Schiillern alle Heiden-
volker® (mogevderres padnrevoars mavia va £3vy). Aber es ist
selbstverstandlich, dass diese Worte die wirkliche Sendung zur
Voraussetzung haben. Wo also die ,Gesandten® nur hinkommen
mogen, diirfen und sollen sie sich darauf berufen, dass sie
kommen im Namen des Herrn und daher nicht das Thrige
suchen, sondern das, was Jesu Christi ist (Phil. 2, 21).

3. Aufgabe und Ausristung der Apostel. — Auch beziiglich
dieses Punktes ist in den Worten des heiligen Textes nicht alles
ausdriicklich gesagt, was hitte gesagt werden konnen; aber
es versteht sich von selbst, dass im vorliegenden Fall die Uber-
tragung der Aufgabe auch die Ausriistung mit der néotigen
Gnadengabe zur Voraussetzung hat, wie umgekehrt die Ver-
leihung einer Gnadengabe die Ubertragung der entsprechenden
Aufgabe voraussetzen wiirde. Was in dieser Hinsicht der
Evangelist Matthius aus Christi Mund mitteilt, bezieht sich auf
das, was den Gesandten des Herrn in der Erfillung der erhal-
tenen Mission zu thun obliegt. Sie erhalten den Befehl:
padnrevoars — Sowtifovres avtove.  Statt Senri{ovees lesen gute
Zeugen Pamrioevreg, was aber Keinen wesentlich andern Sinn
giebt; die besondere Nuance wird sich aus dem Folgenden er-
geben. Die Verbindung der beiden Verben zeigt, wie das
pednrevery zu geschehen hat. Es heisst nicht: fameifere — pedy-
rev0avres avrovg, taufet sie, nachdem ihr sie zu Schiilern ge-
macht habt, sondern: macht sie zu Schiilern, indem ihr sie
taufet. Alle Heidenvolker sollen zu uedyrad gemacht, also in
dieselbe Beziehung zu Gott und Christus versetzt werden, in
der sich Jesu Jiinger thatsdchlich befinden. Der Eintritt in
dieses Verhiltnis vollzieht sich durch den Empfang der Taufe:
denn die Taufe ist das Sinnbild und Unterpfand der Stinden-
vergebung und der Aufnahme in die Gotteskindschaft. Aller-
dings hat die Spendung der Taufe auf den Namen des drei-
einigen Gottes zur selbstverstindlichen Voraussetzung, dass die



in den drei heiligen Namen enthaltene Heilslehre gepredigt
und glaubig aufgenommen worden ist. Aber wuwednrad, also
auch formliche DMitglieder der christlichen Kirche, sind doch
erst diejenigen, die nicht bloss christgliubig geworden sind,
sondern auch die Taufe empfangen haben. Es ist daher nicht
zu verkennen, dass die Vulgata diese wichtige Stelle mit
.docete omnes gentes, baptizantes eos“ nicht vollig zutreffend
wiedergiebt; namentlich ist in dieser Ubersetzung (infolge der
ungentigenden Wiedergabe von uedyrevoere mit docete) der
GGedanke, dass erst das Sakrament der Taufe die Jiingerschaft
verleiht, nicht deutlich ausgesprochen. — Mit der Aufnahme
in die Jingerschaft ist jedoch die Aufgabe der Apostel noch
keineswegs erfiillt. Wenn sie die Taufe gespendet haben (daher
vielleicht das Part. Aor, Senricavrss), sollen sie das wednrevey
fortsetzen durch das diddoxswr (daher hier sicher das Part. Prees.),
indem sie diejenigen, die Christus als den xdgtoc erkennen und
hekennen, auch anleiten, Gottes Willen zu erfiillen, wie ihn
Christus durch Lehre und Vorbild geoffenbart hat (Matth. 7,21 ff.).
Von der Ansristung, deren die Jiinger zur Erfillung dieser
Aufgabe bediirfen, sagt unser Text nichts. In den Abschieds-
reden Jesu, die der Evangelist Johannes aufbewahrt hat, finden
sich jedoch dartiber tiefe und reichliche Aufschliisse. Der
scheidende Erloser trostet seine Jiinger hauptsdchlich mit der
Verheissung des heiligen Geistes, der nicht aus sich selber reden,
sondern Christum verherrlichen und das, was er ihnen Kkund
thue, von dem nehmen werde, was Christi ist (Joh. 16, 13 fi.).
Die Ausrtistung der Gesandten Christi, die die Menschen das
halten lehren sollen, was Christus befohlen, ist der heilige
(veist, der sie an alles erinnert, was Christus gesagt hat
(Joh. 14, 26).

.
7

4. Christi bleibende Gegenwart. — Die Jimger, die ihre Sen-
dung von Christus herleiten und die von ihm erhaltenen Auf-
trige in der Welt ausrichten, miissen auch das Bestreben
haben, in der Gemeinschaft mit Christus zu bleiben. Als letzte
Mahnung des Herrn, der sein Werk den Hiinden der Jiinger
tibergiebt, konnte man daher etwa die erwarten: Bleibet in
mir; ohne mich vermoget ihr nichts. (Vgl. Joh. 15, 5 ff.) Aber
eine solche Mahnung ist fiir diejenigen, die zur gliubigen Er-
kenntnis gelangt sind, dass Christo alle Macht tibergeben ist



— 436 —

im Himmel und auf Erden, nicht mehr nétig. Statt einer solchen
Mahnung giebt er ihnen zum Schluss den erhabenen Trost:
»Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt.“
Das xei ¢dov hat aber freilich zur Voraussetzung, dass die im
vorigen gegebenen Weisungen ernst genommen und befolgt
werden. Wo diese Voraussetzung zutrifft, darf man sich auch
der nie mangelnden wirksamen Gegenwart des Herrn getrosten.
Durch seine Erhohung zur Rechten Gottes ist er seiner Macht
nicht entkleidet und seiner Kirche auf Erden nicht entzogen,
sondern im Gegenteil in seine Macht eingesetzt und nun seinen
(Glaubigen tiberall nahe mit allen Gnadengaben, deren sie be-
dirfen. Und da er gegenwirtig ist, geschieht alles, was seine
Diener reden und thun, nicht bloss in seinem Namen, sondern
auch mit seiner Gewdihrleistung. Diese grosse Zusicherung hat
der IHerr seiner Kirche schon frither gegeben, namentlich da-
mals, als er im Zusammenhang mit seinen Weisungen {iber
das Verfahren gegen einen fehlenden Bruder von der Binde-
und Losegewalt sprach. Die Auslibung dieser Gewalt ist dort
als ein Bitten aufgefasst, dem die gottliche Genehmigung nicht
mangle. Das aber wird mit den Worten begriindet (y«g): ,Denn
wo zwel oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin
ich mitten unter ihnen*“ (Matth. 18, 15—20). Jesus hatte sich
damals in die Zeit versetzt, in der die Gemeinschaft seiner
Glitubigen auf Erden Form und Gestalt angenommen haben
und das Kirchliche Leben eingerichtet sein werde. Die damals
in Aussicht gestellte gnadenvolle Gegenwart, durch die er als
Mittler zwischen Gott und Menschen seines Amtes walte, wird
durch das letzte Wort, das der Evangelist aus dem Mund des
auferstandenen Erlosers mitteilt, feierlich bestitigt. So ist es
Christus selbst, welcher der von seinen Boten gespendeten
Taufe Giiltigkeit verleiht, die Getauften unter seine wpadired
aufnimmt und sie durch das, was seine Diener reden und thun,
zu ihrer fortwihrenden Heiligung und Beseligung bei dem er-
hilt, was er Dbefohlen hat. Im Vertrauen auf diese Unter-
stittzung diirfen die Boten des Herrn, wie schwach und wenig
zahlreich sie auch sein mogen, getrost an die Erfiillung ihrer
Mission gehen; es wird ihnen in keinem Moment an dem
Schutze fehlen, der ihnen zur Erhaltung und Fortsetzung des
Werkes Christi notig ist; denn der Herr ist bei ihnen bis ans
Ende der Welt.



— 437 —

B. Mark. 16, 14 —18.

Der Abschnitt Mark. 16, 9—20 ist kein urspriinglicher Be-
standteil des zweiten kanonischen Evangeliums. Er fehlt in den
beiden iiltesten Handschriften, dem Cod. Sin. und Cod. Vat.;
Eusebius und Hieronymus bezeugen, dass in beinahe allen
griechischen Manuskripten (oysdor &v amaor roic aviyodgore —
in omnibus Greecie libris pene) das Markusevangelium mit
sgopoirro yicg (V. 8) schloss. Der Abschnitt enthidlt eine un-
verhiltnismissig grosse Zahl von Wendungen und Ausdriicken,
die sonst im Markusevangelium nicht vorkommen; dagegen
fehlen die sonst das Evangelium charakterisierenden sprach-
lichen Eigentiimlichkeiten. Aus diesen und andern Griinden
hile Tischendorf den Abschnitt flir einen spétern Zusatz, der
allerdings schon dem hl. Irendus bekannt war. Die neuesten
Ubersetzer und Erklirer teilen Tischendorfs Ansicht. Wenn
aber die Vermutung richtig ist, dass es sich hier um ein spii-
teres Excerpt aus den beziiglichen Stellen der drei andern
Evangelien handelt, so hat der Abschnitt fiir unsern Zweck
insofern besondern Wert, als er uns dann zeigt, wie die christ-
liche Kirche im apostolischen Zeitalter die Sendungsworte
Christi aufgefasst hat. Ich behandle daher die in Betracht
kommenden Verse, wie wenun sie das authentische Zeugnis
cines Evangelisten wiren. — Auch Markus redet nur von einer
Erscheinung des Auferstandenen vor den LElfen. Die Notizen
tiber Zeit und Ort halte ich aus den oben angegebenen Griinden
fiir nebenséchlich. Die Hauptsache fasse ich in die bei Mat-
thiius hervorgehobenen vier Punkte zusammen.

1. Autoritdt Christi. — Was Matthius nur angedeutet hat,
wird hier (V. 14) stark betont: Nicht bloss ,zweifelten etliche®,
sondern der Herr sieht sich veranlasst, die Jiinger im allge-
meinen wegen ,des Unglaubens und der Herzenshartigkeit zu
schelten®, weil sie denen nicht geglaubt, ,die ihn auferweckt
von den Toten geschaut hatten“. Immerhin wird damit die
Erscheinung des Auferstandenen als die thatsiichliche Uber-
windung des bisherigen Unglaubens hingestellt. Einem schmach-
vollen Tod hatten Jesu Widersacher den Heiland preisgegeben,
damit klar wiirde, dass er keinen Anspruch darauf habe, als
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, zu gelten. Der that-
sichliche Eintritt des Todes war fiir Jesu Jinger das grosste



— 488 —

Argernis, das sich denken liess. Die Uberwindung des Todes
durch Gottes Macht ist die endgiltige Rechtfertigung ihres
Glaubens. So gewiss sie selbst den Auferweckten vor sich
sehen, so gewiss ist dieser der Herr, in dessen Dienst sie sich
gestellt haben und dem sie fortan treu bleiben wollen.

2, Sendung der Jiinger. — Der durch Auferweckung von
den Toten beglaubigte Herr sendet seine Diener mit den
Worten: ,Hinausgehend in alle Welt predigt das Evangelium
der ganzen Schoptung® (V. 15). Nachdriicklicher als bei Mat-
thaus mit mwdrre va &9ry; ist also hier der Gedanke ausge-
sprochen, dass die Sendung der Jiinger eine allgemeine sei.
[is giebt kein Land, dem gegeniiber sie nicht verpflichtet waren
(mogevdérres elg Tov x6opov cmevre), und keine Menschen, denen
sie das Evangelium nicht zu verkiindigen hétten. (Heoy w5
xricee wie Kol. 1, 23 von allen GGeschopfen, d. i. allen Menschen.)

5. Aufgabe und Ausriistung der Apostel. — In dieser Hin-
sicht enthiilt unser Text zunéchst den Befehl xyovéars 7o svery-
yéhor.  Damit ist bestimmt ausgesprochen, was bei der Wei-
sung uednyrevoare—Sanviforree, die Matthidus mitteilt, voraus-
cesetzt werden musste. Die Apostel miissen denjenigen, die
sie zu uedrrel machen wollen, vor allen Dingen das Evange-
lium predigen. Dagegen setzt unser Bericht den Taufbefehl
als selbstverstindlich voraus, wenn V. 16 einfach gesagt wird:
0 moTevoas xai Bantiodsis owhjostar. Die Predigt des Evan-
geliums soll Glauben bewirken, und die zum Glauben gelangei,
sollen getauft werden. Dass die Taufe das Sakrament der
Stindenvergebung und der Aufnahme in die Gemeinschaft der
Christgldubigen ist, wird wiederum nicht formlich ausgesprochen,
aber damit zu verstehen gegeben, dass den Glidubigen und Ge-
tauften die Bewahrung vor dem Gerichte zugesichert, denen
hingegen, die das in der apostolischen Predigt anerbotene Heil
von sich weisen, die Verdammnis angekiindigt wird. Hier sind
also Fille in Aussicht genommen, die nach den bei Matthaus
iiberlieferten Worten keine Beriicksichtigung gefunden haben.
Dort konnte man zur Vorstellung gelangen, die Wirksamkeit
der Apostel werde bei ,allen Viélkern® ohne weiteres den ge-
wiinschten Erfolg haben, wihrend nach Markus kein Zweifel
dartiber bestehen kann, dass der Erloser seinen Aposteln auch
den drohenden Misserfolg angekiindigt hat. Das war tlibrigens



— 439 —

bei Matthius schon in der Jingerrede, Kap. 10, gescheheu.
Insbesondere war dort den Aposteln auch gesagt worden, was
sie zu thun hatten, wenn sie irgendwo keine Aufnahme fanden,
und was denen bevorstand, die das Heil zuriickwiesen und in
der Siinde beharrten. Von einer Taufe zur Vergebung der
Siinden konnte bei solchen keine Rede sein; die Apostel sollten
weiterziehen ; aber die behaltene Sitinde werde Gott richten am
Tage des Gerichts. (Vgl. Matth. 10, 15 ff.) Diese Drohung wird
an unserer Stelle mit den Worten ausgesprochen: o 0¢ dmiozroes
xeraxoudiostar, wer den Glauben verweigert und infolgedessen
auch das Unterpfand der Siindenvergebung, die Taufe, ver-
schmé&ht hat, wird dem Gerichte Gottes anheimfallen. So hat
dic Wirksamkeit der Apostel, wie die des Herrn selbst, not-
wendig einen doppelten Erfolg: den einen bringt sie Heil, den
andern Verderben; den einen werden die Siinden erlassen, den
andern behalten auf den Tag des Gerichts. — Von der Wirk-
samkeit der Apostel unter den in die Jingerschaft aufgenom-
menen Gldaubigen sagt unser Text nichts. Wohl aber ist in
den folgenden Versen 17 und 18 von den fortdauernden Wir-
kungen des Glaubens die Rede, die sich unter den Christ-
eldubigen zeigen werden.

4. Christi bleibende Gegenwart. — Statt der einfachen Ver-
heissung: ,Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt*,
enthilt unser Text die Trostung: ,Denen aber, die gliubig ge-
worden sind, werden diese Zeichen folgen: in meinem Namen
werden sie Damonen austreiben, mit neuen Zungen reden,
Schlangen aufheben, und wenn sie etwas Tddliches trinken,
wird es ihnen nicht schaden; Kranken werden sie die Hinde
auflegen und sie werden gesund werden.* Wenn man das
ev T ovducri pov auch nur auf das dequdrie €xSeidar beziehen
will, so unterliegt doch keinem Zweifel, dass die angegebenen
Erscheinungen als Wirkungen der hiilfereichen Gegenwart
Christi aufzufassen sind. Diese Wirkungen zeigen sich bei den
morevoeory im allgemeinen, also in der Gemeiuschaft der Christ-
gliubigen. An Erscheinungen in der kirchlichen Gemeinschaft
hat man schon mit Riicksicht auf die Art einzelner onueie zu
denken. Zu diesen gehoren namentlich die Heilung des dédmo-
nischen Zustandes, das Glossenreden und die Gemeindekranken-
pflege. (Zu wpoworos yelpas émdicovorw vgl. Jak. 5, 14. 15.) In



== 481 =

konkreter Form lige also hier im Grunde dieselbe Verheissung
vor, die wir schon aus Matth. 18, 20 kennen. Was der Erzihler
den Gldubigen mit Verheissungsworten Christi in Aussicht stellt,
meldet er im Schlussvers von den Elfen mit den Worten: ,Sie
aber zogen aus und predigten allenthalben, indem der Herr
mitwirkte und das Wort bestatigte durch begleitende Zeichen.

C. Luk. 24, 36—49.

Wenn der besprochene Markusbericht auf dem des Evan-
gelisten Lukas beruht, so war er von einer Erscheinung am
Ostertage zu verstehen. Obwohl Lukas nach Apg. 1, 3 von
andern Erscheinungen Kenntnis hat, redet er doch im Evan-
velium selbst so, wie wenn sich an die Erscheinung am Abend
des Ostertages sofort die Himmelfahrt angeschlossen hatte. Es
zeigt sich also auch hier wieder, wie wenig Gewicht die hei-
ligen Schriftsteller auf genaue Angaben iiber Ort und Zeit
legen. Im vorliegenden Fall ist ihnen die Hauptsache, den
Lesern zu sagen, welche Bedeutung die letzte Erscheinung des
Auferstandenen fir die Jinger und die Christgliubigen im all-
cemeinen hat, gleichviel ob diese Erscheinung da oder dort
zu denken sei, an diesem oder jenem Tage stattgefunden habe,
als eine einmalige oder eine sich wiederholende Begebenheiti
aufzufassen sei. Thatsiichlich berichtet auch Lukas in seinem
mowros Acyos nur von einer einzigen Erscheinung vor den Elfen.
Man wird annehmen diirfen, dass er in diesem Bericht Dinge
zusammentasse, die moglicherweise auf andere Anlésse zu ver-
legen wiren. Ich beschrianke mich darauf, festzustellen, dass
die aus der Darstellung der Evangelisten Matthéus und Markus
besonders hervorgehobenen Punkte auch bei Lukas Beriick-
sichtigung gefunden haben.

1. Autoritidt Christi. — Ausfithrlicher als Matthédus und
Markus erzahlt Lukas, wie der Auferstandene seine Jiinger
davon tiberzeugte, dass er es wirklich sei (V. 56—43). Selbst-
verstandlich hatte das den Zweck, den Jingern die Erkenntnis
zu vermitteln, dass Jesu Tod, an dem sie so grosses Argernis
cenommen hatten, ihren Glauben nicht erschiittern dirfe. Der
Evangelist figt (V. 44—46) hinzu, dass der Auferstandene
noch weiter ging und den Jiingern auch darthat, dass er gerade
in seiner Eigenschaft als Christus habe leiden und auferstehen




V] —

miissen, um die messianische Weissagung zu erfiillen. Mit der
Auferstehung ist sie erfiillt. Der Messias ist nun vollends das
geworden, was er nach Gottes Ratschluss fiir seine Glaubigen
werden sollte; er ist durch sein Leiden in ,seine Herrlichkeit
eingegangen® (vgl. V. 26). Das ist wieder eine Art Berufung
auf die Macht, die ihm nun gegeben ist im Himmel und auf
Erden.

2. Sendung der Jiinger. — Wenn die Worte : vusic udorvoes
rovrwy auch nicht ein formlicher Befehl, sondern eine einfache
Aussage sind: ,Des seid ihr Zeugen“, so versteht sich doch von
selbst, dass Christus die von ihm berufenen Jiinger zu
»Zeugen® gemacht hat und jetzt beauftragen will, als ,Zeugen*”
in die Welt hinauszugehen. Das ergiebt sich ja auch schon
aus der Erinnerung an den in der messianischen Weissagung
ausgesprochenen gottlichen Ratschluss, dass die Predigt des Heils
wanfangend von Jerusalem an alle Nationen“ zu ergehen habe.
Apg. 1, 8 ist dieser Gedanke wiedergegeben mit den Worten:
»1hr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judia
und in Samaria und bis an das Ende der Erde.* Die Junger
erhalten also auch nach Lukas, wie nach Matthius und Markus,
eine Weltmission. Vgl. das & maveie va &9y, V. 47, mit uady-
tetoare mwavre va &dvy, Matth. 28, 19. Und zwar haben sie nicht
eine personliche Sache zu vertreten, sondern die Sache Christi,
dessen Zeugen sie sein sollen (¥0s0%¢ nov udorvoss, Apg. 1, 8);
sie stehen in Christi Dieunst (movydijver emi gy ovéuart avrer,
V. 47).

5. Aufgabe und Ausriistung der Apostel. — Die Jinger sollen
pccorvoes rovrwy sein (V. 48). Was sie zu bezeugen haben, ist
aber nicht bloss Christi Leiden und Auferstehung, sondern alles,
woran im vorigen erinnert worden ist. In den vorigen Aus-
sagen liegt aber der Nachdruck auf der Erfiilllung der ganzen
messianischen Weissagung, wie sie in den drei Teilen der alt-
testamentlichen Biicher enthalten ist (V. 44). Inhalt der aposto-
lischen Predigt ist also das Evangelium. (Vgl. xnoid&are o slay-
yédor, Mk, 16, 15.) Bedeutsam ist aber, dass V. 47 zunichst
die weravowe sl ageow ducoridy als Gegenstand der Predigt be-
zeichnet worden ist. Das Evangelium beginnt mit der Auffor-
derung, Busse zu thun; denn wer zu dem in Christo anerbotenen
Heil gelangen will, muss vorerst einsehen, dass er nach seinem



s AT ==

bisherigen Zustand und Verhalten Gott nicht gefallen kann.
Aber die Busse, die in Christi Namen gepredigt und im Ver-
trauen auf Christus geiibt wird, ist eine solche, die zur dgsoic
cuconiay fiihrt. Wie die Stindennachlassung dem Gléaubigen und
Bussfertigen erteilt wird, sagen die von Lukas iiberlieferten
Worte nicht ausdriicklich. Es ist aber selbstverstindlich auch
hier wieder, wie bei Matthdaus und Markus, an die Taufe zu
denken. Dass die Predigt nicht tiberall die gewiinschte Wir-
kung haben werde und dass es daher in den betreffenden Fiillen
auch nicht zu einer Siindennachlassung kommen kann, ist hier
ebenso unberiicksichtigt gelassen wie bei Matthius. Dagegen
enthalt Christi Wort, wie es Lukas mitteilt, einen Gedanken,
der nach der Darstellung der beiden ersten Evangelisten nur
cine unausgesprochene Voraussetzung ist. Der Auferstandene
ermutigt seine Jinger zur Ubernahme der Mission mit den
Worten: ,Und ich sende die Verheissung meines Vaters auf
cuch.* Die émayyehic tod margog ist das, was Gott durch die
Propheten (Joel 5, 1. 2; Is. 44, 1 ff.; Ezech. 36, 27; 39, 29,
und an andern Stellen) fiir das messianische Zeitalter ver-
heissen hat, der heilige Geist. Lukas beruft sich in der Wieder-
gabe der Petrusrede am Pfingstfest insbesondere auf die Weis-
sagung des Propheten Joel, der von einer allgemeinen Aus-
giessung des heiligen Geistes spricht (Apg. 2, 16 ff.). Allein mit
den Worten: ,Verweilet in der Stadt, bis ihr angethan werdet
mit Kraft aus der Hohe®, ist doch auch ganz besonders den
berufenen Apostein eine Stiarkung durch den heiligen Geist in
Aussicht gestellt. Dass diese Stirkung erst am Pfingstfest zur
vollen Thatsache geworden ist, zeigt die Apostelgeschichte.
Erst von jenem Tage an beginnen die Apostel ihr Werk. Das
schliesst aber keineswegs aus, dass der Auferstandene seinen
Dienern auch schon bei der feierlichen Einsetzung in das iiber-
tragene Amt die Befdhigung zur Ausiibung des Amtes ver-
liehen hat. Diese Befihigung besteht in der Gabe des heiligen
Geistes. Dass mit der Annahme einer Verleihung der Geistes-
gabe schon anlisslich der Erscheinung des Auferstandenen dem
Evangelisten Lukas kein fremder Gedanke unterschoben wird,
zeigt Apg. 1, 2.

4. Christi bleibende Gegenwart. — Lukas hatte nicht nétig,
aus dem Munde des Auferstandenen auch Worte mitzuteilen,



443 —

in denen den Jiingern die fortdauernde wirksame Nihe Christi,
seine Unterstiitzung und sein Schutz zugesichert wurden; denn
dariiber, dass sich die Apostel und die Gldubigen tiberhaupt
der gnadenvollen Gegenwart und Mithiilfe Christi nun auch in
der Zukunft zu erfreuen hatten, handelt sein dsizegoc Aoyoc, die
Apostelgeschichte.

D. Joh. 20, 19—29.

Die bisherigen Ausfiihrungen hatten, wie ich offen gestehen
will, namentlich den Zweck, das richtige Verstindnis der Berichte
des Evangelisten Johannes tiber die Erscheinungen des Auferstan-
denen vor den Elfen vorzubereiten. Wenn sich das, was Jo=
hannes mitteilt, am natiirlichsten und einfachsten im Sinne der
drei andern Evangelisten deuten lisst, so wird schon diese
Thatsache allein es verbieten, nach einer andern, kiinstlichen
Auslegung zu suchen, selbst wenn diese zur Rechtfertigung
einer heutigen kirchlichen Praxis sehr willkommen wire. Ich
{iberblicke den angegebenen Abschnitt nach den bisher fest-
wehaltenen vier Gesichtspunkten.

1. Autoritit Christi. — Johannes hebt in seinen Berichten
iiber die Erscheinungen des Auferstandenen eben so nachdriick-
lich wie Lukas die Thatsache hervor, dass den Jiingern der
Gedanke an eine Auferstehung des Gekreuzigten und Begra-
benen durchaus fern lag und dass sie erst durch eigenes Sehen
und Erfahren zum Glauben an den Auferstandenen gelangten.
Welche Bedeutung der Glaube an Christi Auferstehung fiir sie
hatte, wird insbesondere am Beispiel des Apostels Thomas ge-
zeigt. Auch die Freudenbotschaft der Mitapostel: ,Wir haben
den Herrn gesehen®, bewegt ihn nicht; er will selbst sehen
und betasten, sonst ist Christus fiir ihn tot und begraben. Ein
toter Christus ist aber kein Christus mehr, in dessen Dienst
man sich stellt. Als jedoch der Unglaube des Jiingers durch
die Erscheinung des Auferstandenen liberwunden war, hatte er
alles neu und nun unverlierbar gewonnen, was er bisher ge-
glaubt und gehofft hatte. In dem Bekenntnis: ,mein Herr und
mein Gott!* bezeugt er, dass Christus die hichste Autoritit fur
ihn ist, die sich {iberhaupt denken lisst. Des gleichen Bekennt-
nisses hiitten sich natiirlich auch die {ibrigen Jiinger schon acht
Tage vorher bedienen konnen, .als sie sich freuten, den Herrn



— 444 —

zu sehen® (V. 20). Das ist dem Auferstandenen nicht verborgen;
ohne weitere Rechtfertigung beruft er sich ihnen gegeniiber
nun wieder auf seine Sendung durch den Vater.

2. Sendung der Jiinger. — Ein unendlich feierlicher und
folgenschwerer Augenblick war gekommen. Nachdem der Auf-
erstandene am Abend des Ostertages wunderbar unter seine
Jiinger getreten war, diese mit dem ublichen, aber nun beson-
ders bedeutsamen Grusse begriisst und sich ihnen zu erkennen
gegeben hatte, da hob er von neuem an und sprach abermals
zu ihnen: ,Friede sei mit euch! Gleich wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch.* Auf diesen letzten heiligen Akt,
der auf Erden zu vollziehen war, hatte der Herr schon in der
Abschiedsstunde als auf etwas bereits Geschehenes hingewiesen,
indem er zum Vater betete: ,Gleich wie du mich gesandt hast
in die Welt, so habe ich auch sie gesandt in die Welt“ (17, 18).
Was Jesus damit als geschehen vorausgesetzt hatte, das macht
er als Auferstandener zu einer in Kraft tretenden Thatsache.
Dem £do%y wor méaoe €5ovoie bei Matthius entspricht hier das
xeY e GsoTalxsy pe o mwerip, dem mogsvdsvree uadnrevoars das
xayw mwsumw vuas. Die Sendung, die Christus vom Vater em-
pfangen hat, verleiht ihm das Recht und die Gewalt, seine
Jinger zu senden. Das Gebiet, auf das sich die Sendung der
Jinger erstreckt, ist nach Johannes eben so unbegrenzt wie nach
den andern Evangelisten; denn dieses Gebiet ist nach 17, 138
der xoopmog, die Menschheit, die fiir das Reich Gottes gewonnen
werden soll, aber im allgemeinen die Jiinger des Herrn hasst.
weil diese mit dem Worte Gottes kommen (17, 14—16). Er-
folglos wird gleichwohl die Sendung der Jinger nicht sein:
denn es giebt nicht nur unter dem auserwihlten Volk, sondern
unter allen Nationen ,zerstreute Kinder Gottes“, die der Hohe-
priester des neuen Bundes nun ,sammeln will in Eins® (11, 52).
Mit der Sendung der Jiinger beginnt der gute Hirt, der sein
Leben hingegeben hat fiir seine Schafe, diejenigen herbeizu-
rufen, ,die nicht aus diesem Stalle sind, damit Eine Herde und
Ein Hirte werde* (10, 14—16). Es kann daher gar keinem
Zweifel unterliegen, dass auch nach Johannes die Sendung der
Jinger an mwdvee va &% ergeht.

3. Aufgabe und Ausriistung der Apostel. — Acfeve mysvuce
ayor. (Empfanget heiligen Geist.* Was nach Matthius voraus-



_ M5 —

gesetzt werden musste, nach Lukas fiir den Pfingsttag in Aus-
sicht gestellt zu sein schien, wird hier von einem Augenzeugen
und personlich Beteiligten als ein Akt bezeichnet, der mit der
Sendung der Jiinger verbunden war. Der Auferstandene iiber-
trigt seinen Jiingern nicht bloss gewisse Auftrdge und Voll-
machten, sondern er spendet ihnen das Sakrament der Apostel-
weihe. Es fehlt keines der Momente, die nach der Theologie
zu einem Sakramente erforderlich sind. Da ist erstens das.
Zeichen, das die Gnadengabe versinnbildet und verbtirgt..
Evegionoev, der Herr hauchte die Jinger an. Der Hauch ist.
Sinnbild des Geistes, wie ja, entsprechend dem hebréaischen
Ausdruck, das griechische mvesue und das lateinische spiritus
Hauch und Geist heissen kann. So gewiss Jesus die Handlung
des Anhauchens vollzog, so gewiss durften die Jiinger glauben,
dass ihnen die versinnbildete Gabe verliehen sei. Das Adfsze
weist also nicht auf eine Zukunft hin, in der die Gabe that-
sachlich verliehen werde, sondern ist von einer wirklich ge-
schehenden Verleihung der Gabe zu verstehen. Diese aber ist
nvebue aywov; die wirkliche Verleihung dieser Gabe bildet das
zweite Moment der sakramentalen Handlung, von der hier die
Rede ist. Jesus war der Xpwrog, der Gesalbte, weil er, auch
ohne eine symbolische Salbung empfangen zu haben, vom Vater
mit dem heiligen Geist zur Vollbringung seines Werkes aus-
geriustet war. Vgl. Luk. 4, 18—21. An der Offenbarung, dass
Jesus der Trager des heiligen Geistes sei, hatte schon der
Taufer den Sohn Gottes erkannt (Joh. 1, 33. 34). Dem Heiland
war freilich die Geistesgabe in einzigartiger Weise verliehen,
nicht éx pergov, sondern nach ihrer ganzen Fiille und Wesen-
heit (Joh. 3, 34). Immerhin wird daraus erklirt, dass das, was
Jesus redet, Gottes Wort ist, und dass diejenigen, die sein Wort.
glaubig aufnehmen, Gottes Wahrhaftigkeit bestiitigen (3, 33 f.).
Eine analoge Ausriistung zur Erfiilllung des tibertragenen Amtes
verleiht der Herr nun auch denen, die er zur Fortsetzung seines
Werkes auf Erden berufen hat. Nur gilt von ihnen wieder,
dass ihnen der Geist bloss ¢x usrgov gegeben sei, namlich nach
dem ihrer menschlichen Unzulinglichkeit und Unvollkommen-
heit entsprechenden uszgov. Es ist darum nicht zu tibersehen,,
dass es nicht heisst AdBere 70 avedua aywov, sondern nur Adpere
mvedue ayov, ;empfanget heiligen Geist“. Es handelt sich um:
die Gaben des heiligen Geistes, die ihnen zur Erfillung ihrer

Revue intern. de Théologie. Heft 31, 1900. 30



a6 —

besondern Aufgaben notig sind und zu deren Empfang sie Be-
tahigung haben. Da es aber Christus selbst, der Hohepriester
des neuen Bundes ist, der das Sakrament spendet, fehlt es auch
nicht an dem dritten Moment, das zu einem neutestamentlichen
- Sakrament gehort. Die unermessliche Bedeutung dieses Aktes
war der alten Kirche nicht verborgen. Sie hat darum als das
Wesentliche beim Sakrament der Priester- und Bischofsweihe
die Handauflegung in Verbindung mit den Worten accipe spi-
ritum sanctum angesehen. Damit hat sie auch erklirt, dass
die folgenden Worte nicht auf eine besondere Funktion, son-
dern auf die ganze Amtsthéitigkeit zu beziehen sind.

“Av tvev dgijte Tas duegtice, agsovrar avroic. ') Welchen
ihr die Sitinden erlasset, denen sind sie erlassen® — némlich
von Gott. Damit ist die Aufgabe der zum Apostelamt Ge-
weihten charakterisiert. Der Text hat zur Voraussetzung, dass
die Angeredeten ohne weitere Erklirung wissen, dass ihre Auf-
gabe in der Siindennachlassung besteht. Auch tiber die Art
und Weise, wie diese Aufgabe zu erfillen ist, enthilt unser
Text keine Aufschliisse. Solcher Aufschliisse bediirfen die An-
geredeten nicht, weil sie durch die Schule des Herrn hindurch-
gegangen sind. Auch fiir den aufmerksamen Leser des Evan-
geliums bedarf es zum richtigen Verstindnis keiner weitern
Erliuterung. Ausreichende Belehrung gewiihren namentlich die
von den drei ersten Evangelisten mitgeteilten Sendungsworte.
Danach besteht das apostolische Sitindenerlassen in der Spen-
dung der Taufe. Dieses Sakrament hat freilich den Glauben
an Christus zur Voraussetzung, der Glaube aber die apostolische
Predigt. Wie die Apostel das ihnen aufgetragene Siindenerlassen
verstanden haben, lehrt die Apostelgeschichte. Als mit der

1) Tischendorf giebt der Lesart ¢@fwrret den Vorzug. Das wiire
nach Winer, Grammatik des neutest. Sprachidioms, S. 74, dorisches Perf. pass.
Andere sind jedoch der Meinung, dass die angegebene Form aus den synop-
tischen Evangelien Matth. 9, 2. 5; Mark. 2, 5; Luk. 5, 20. 23; 7, 47 her-
iibergenommen sei und dafiir an unserer Stelle das Priisens aglevrat
gelesen werden sollte. Die Vulgata begiinstigt mit remittuntur diese Mei-
nung. Dafiir spricht auch der Umstand, dass man wegen der Gleichférmig-
keit mit xexpcrnvrer das Perfekt fiir notig halten konnte. Der Sinn
bleibt sich im wesentlichen gleich; nur wiirde das Prisens den passenden
Gedanken ausdriicken, dass jeweilen mit dem apostolischen Vergeben auch
das gottliche Vergeben eintrete.



— 447 —

Ausgiessung des heiligen Geistes ,uber alles Fleisch“ der Tag
angebrochen war, an dem die Apostel an ihr Werk gehen
durften, machte Petrus Gebrauch von der apostolischen Schliissel-
gewalt und offnete die Thiire zum Tempel des neuen Bundes.
Es geschah zundchst durch die Predigt. Die Predigt weckte
in vielen den Glauben an Christus. Diejenigen, denen die Pre-
digt durchs Herz ging, sprachen zu Petrus und den tibrigen
Aposteln: .was sollen wir thun?“ Darauf erhielten sie zur
Antwort: psravorars xal fanticHrw Exadrog vUGY &5 LPEO TOY
aucorioy vuwv (Apg. 2, 37. 38). Dreitausend Personen wurden
getauft an demselben Tage. In der Taufe aber erhielten sie
das Unterpfand der Stindenvergebung und der Aufnahme in
die christliche Kirche. Die Apostel, die die Taufe spendeten,
vollzogen eine Stindennachlassung; denn die korperliche Wa-
schung, die sie vornahmen, sinnbildete die Reinigung der Seelen.
Aber eine solche Handlung konnte nur gewiinscht werden und
durfte nur vorgenommen werden, weil der auferstandene Er-
loser die Zusicherung gegeben hatte, dass unter den selbst-
verstiandlichen Voraussetzungen die apostolische Siindenver-
gebung auch von Gott bestiitigt werde: wenn das Sakrament
der Sindenvergebung im Sinne Christi gespendet wird, so wird
dem Betreffenden die Stinde durch Gott vergeben und es tritt
der Getaufte zu Christus in das Verhéltnis eines upadyrie, zu
Gott aber in das Verhéltnis eines Gotteskindes. So ist die Sache
noch im nicénischen Symbolum aufgefasst. Es enthilt ausser
einer nadhern Definierung der in den heiligen drei Namen ent-
haltenen christlichen Glaubenslehre das Bekenntnis der Einen
Kirche und der Einen Taufe zur Vergebung der Sinden und
den Ausdruck der Hoffnung auf die Auferstehung und das ewige
Leben. Das sind die Dinge, durch welche die Zugehorigkeit
zur Kirche Christi bedingt war. Wie die alte Kirche nur eine
einmalige Taufe kannte, so gestattete sie den Getauften, die
sich durch grobe Vergehen aus der Kirche wieder ausschieden,
nur eine einmalige reconciliatio. So war es bis zur Zeit des
heiligen Augustin. Wenn man gelegentliche Ausserungen gleich-
zeitiger und friherer Kirchenschriftsteller, die etwa von einem
Siindenbekenntnis reden, auf die Beichte im heutigen Sinne be-
ziehen will, so ist das eben so thoricht und verkehrt, wie wenn
man die Stelle 1. Joh. 1, 9 als Beweis daflir betrachten wollte,
dass schon der Apostel Johannes die Christgliubigen zur Ohren-



448 —

beichte verpflichtet habe. Das Sakrament zur Vergebung der
Stinden war der alten Kirche die Taufe.

“Av tvev xgorire, xexparnyyrat.  ,Welchen ihr sie behaltet,
denen sind sie behalten“ — nédmlich von Gott. Gehort denn
auch das Siindenbehalten zur Aufgabe der Apostel? Das nicht;
aber das Stindenbehalten muss notwendig da eintreten, wo die
apostolische Aufforderung zur Sinnesénderung und zum Glauben
an das Evangelium kein Gehor findet. Da konnen die Apostel
ihr Amt der Versohnung nicht ausrichten, sondern miissen die
Menschen in dem Zustande belassen, in dem sie sich befinden.
Ein Richteramt ist damit den Aposteln keineswegs tibertragen.
Gerade der Evangelist Johannes ist es, der keine Gelegenheit
versiumt, den Lesern zu sagen, dass nicht einmal Christus
selbst zum Richten in die Welt gekommen ist. Vgl. Joh. 3, 17;
8, 15; 12, 47. Und doch muss er regelmiissig hinzufiigen, dass
sein Erscheinen ein Gericht zur Folge hatte. Das beruhte auf
derselben Notwendigkeit, nach welcher erhellte und dunkle
Seiten sich unterscheiden, sobald das Licht erscheint. Vgl.
Joh. 3, 19 ff.; 9, 39. Was der Herr von sich erklirt, findet
auch Anwendung auf seine Apostel, wenn diese ihrer Mission
treu bleiben: ,Wer mich verachtet und nimmt meine Worte
nicht auf, der hat schon, der ihn richtet: das Wort, welches
ich geredet habe, das wird ihn richten am jiingsten Tag*
(Joh. 12, 48). Bis dahin sind den Gottes Ratschluss Wider-
strebenden die Stinden behalten. Von einem Urteil, das die
Jinger des Herrn selbst zu sprechen hiitten, ist gar keine Rede.
Es ist mir fast unfasslich, wie gliaubige Christen das ohne alle
Einschrinkung gegebene Verbot des Herrn: ,Richtet nicht,
damit ihr nicht gerichtet werdet® (Matth. 7, 1 f.), wenigstens
fir den berufenen Diener des Herrn aufheben kénnen und auf
Grund unserer Stelle zu sagen wagen: Im Beichtstuhl aller-
dings haben die Nachfolger der Apostel Gericht zu halten tiber
die stindigen Menschen und je nach ihrem Befund den einen
die Siinde zu erlassen, den andern zu behalten; damit sie aber
ein gerechtes Urteil zu sprechen im stande sind, miissen sie in
Ermangelung der Allwissenheit ein genaues Stindenbekenntnis
verlangen. Das ist eine Verfalschung der Lehre Christi! Was
an unserer Stelle mit den beiden Sitzen gesagt ist, hat wesent-
lich denselben Sinn, wie wenn es bei Mark. 16, 16 heisst:
0 OTEV0wg xal fantiodels 6wI0erat, 6 d¢ amiOTr6ag *araxotdr -
st



e MY e

4. Christi bleibende Gegenwart. — Da das 21. Kapitel nur
ein Anhang zum vierten Evangelium ist und die beiden letzten
Verse des 20. Kapitels eine personliche Bemerkung des Ver-
fassers enthalten, kann man als Schluss des Johannesevange-
liums die Seligpreisung betrachten: ,Selig, die nicht sehen und
doch glauben.” Das gilt den Glaubigen, bei denen Christus
bleiben will bis ans Ende der Welt. Sie konnten und konnen
nicht mehr in der Weise zum Glauben gelangen wie Thomas,
sondern miissen sich auf das Zeugnis derer verlassen, die mit
der Freudenbotschaft in die Welt hinausgezogen sind: ,Wir
haben den Herrn gesehn!“ (Joh. 20, 25.) Selig werden sie ge-
priesen, weil ihr Glaube das ,Leben“ eben so sicher vermittelt,
wie der auf Grund empirischen Sehens erwachte Glaube. Der
Evangelist spricht vom ,Leben in seinem Namen“ (V. 31).
Denn die Glaubiggewordenen fahren nun fort, sich am ersten
Wochentag (V. 19. 26) in Christi Namen zu versammeln. Die
Furcht schwindet; sie haben nicht mehr nétig, die Thiiren zu
schliessen. Wo aber zwei oder drei in Christi Namen ver-
sammelt sind, da ist er mitten unter ihnen. Sie vernehmen
seinen Friedensgruss, sehen seine Wundmale, tiberzeugen sich
neu, dass er der Uberwinder der Siunde und des Todes ist,
glauben, dass sie durch ihn Zutritt erlangt haben zum Vater
und des Lebens teilhaftig sind. Denn sie beharren in der Lehre
der Apostel, beim Brotbrechen, in briiderlicher Gemeinschaft
und in Gebeten. Nichts fehlt ihnen von all dem, was der Er-
loser seinen Gliaubigen von Anfang an hat sein und bieten
wollen. Er ist und bleibt bei ihnen alle Tage bis ans Ende
der Welt.

Als im Jahre 1880 mein Hirtenbrief tiber die Verpflichtung
zur Ohrenbeichte erschienen war, wurde mir entgegnet, ich
verneine die biblische Begrindung des Busssakramentes tiber-
haupt. Das hatte ich erwartet. Da man in romischen Kreisen
zur biblischen Rechtfertigung des kirchlichen Bussinstituts
einzig auf die angeblich entscheidende Stelle Joh. 20, 22. 23
verweist, so ist jeder, der diese Stelle anders deutet, selbst-
verstindlich ein Leugner der Beichte. Ich hatte mir darum
Miihe gegeben, den Nachweis zu leisten, dass nach Matth. 18,
15—20 das kirchliche Bussinstitut auf einer unzweideutigen



— 450 —

Anordnung des Herrn beruhe, und dass diese Anordnung nach
I. Kor. 5, 1—13, vgl. mit II. Kor. 2, 1—11, auch schon zur Zeit
der Apostel in einem allerschwersten Fall zur Anwendung ge-
kommen sei. Ich wollte aber auch das Vorhandensein einer
wirksamen sakramentalen Bussiibung fir die gewohnlichen
taglichen Verfehlungen in keiner Weise anfechten, sondern
ebenfalls aus Schrift und Tradition rechtfertigen. Trimmer
dieser Bussiibung fand ich in dem merkwiirdigen, leider im all-
gemeinen als leere Ceremonie betrachteten und gesprochenen
Staffelgebet, das auch nach rémischer Liturgie der Messe vor-
angeht. Ich wusste, als ich meinen Hirtenbrief tiber die Beichte
erscheinen liess, noch nicht, dass die wiederaufgefundene und
1883 herausgegebene sog. Didache ein Zeugnis dafiir enthalte,
dass die Kirche des apostolischen Zeitalters thatsichlich die
kirchliche Busstibung und Reconciliation, also das, was wir
heute sakramentale Beichte nennen wirden, aus Jesu Worten
Matth., 18, 15—20 herleitete. Da Clemens Alexandrinus die
Didache bereits zu den heiligen Schriften rechnet, wird man
nicht fehlgehen, wenn man den Gelehrten zustimmt, die das
merkwiirdige Biichlein wenigstens in die erste Hélfte des zweiten
Jahrhunderts zuriickverlegen. Von der Ohrenbeichte findet sich
darin natiirlich noch gar keine Spur. Dagegen hat Kap. 15
zur Voraussetzung, dass die Matth. 18, 15 ff. gegebenen Wei-
sungen allgemein bekannt sind und befolgt werden. Der Ver-
fasser wendet sich #hnlich, wie das in den apostolischen
Schreiben geschieht, an die Gemeindemitglieder. Die Kirche,
d. h. die Gemeinde, ist die oberste Instanz. Sie giebt sich ihre
Organe selbst und setzt in freier Wahl Bischoéfe und Diakonen
ein. Hinsichtlich des Verfahrens zur Aufrechterhaltung der
Kirchendisciplin werden die Leser auf das Evangelium ver-
wiesen. Dass damit insbesondere das Matthdusevangelium und
zwar die Stelle Matth. 18, 15 ff. gemeint ist, unterliegt keinem
Zweifel. Die beziigliche Belehrung lautet ndmlich: Elsyyeve dd
aAlidovg un Ev opyil, AL v sigivy, wc Eyere &v TR svayyehio® xal
TerTl AOTOYODVTL Xeve TOD rsoov undsic Aalsirw undé mwee vuov
dxovérw, fwg 00 peravoron. Tag 08 edyds vudy xel vis shenpoGives
xel TACGS TES TTOGESS 0VTW TTOOaTE, g Fyers v 16 svayysAip tov
Kvpiov nusy. Damit ist also wie Matth. 18, 15 der Fall bertick-
sichtigt, dass ein Gremeindemitglied gegen ein anderes sich ver-
geht und das vertiibte Unrecht nicht gutmachen will. Mit



- Bl -

einem solchen ist der Verkehr abzubrechen, wie wenn derselbe
ein Heide oder Zollner wére, d. h. der Gemeinde gar nicht
angehorte. Dass der Unbussfertige nach der Didache auch von
der Teilnahme am Abendmahle ausgeschlossen war, ergab sich
schon aus der Weisung Kap. 14: Hdg d¢ Eyov wny dugiBolicy
neTa rod éreioov evrod wy Guveldsro Spiv, fwg o Jediaydow, ive
wy zowvwdy) 1 Jvoie vudyv. Wie die Gemeinde die Ausschlies-
sung verhingt, so entscheidet sie auch dartiber, ob die geleis-
tete Genugthuung ausreichend sei oder nicht. Dassdie Gemeinde
derartige Massregeln durch ihre ordentlichen Organe vollzog,
darf man wohl als selbstverstindlich annehmen; aber Trigerin
der hochsten Kompetenz ist die (zemeinde selbst (vgl. Matth.
18, 17). Und in der Versshnung mit der Gemeinde hat der
reuige Stinder ein Unterpfand dafiir, dass ihm auch Gott ver-
giebt. Das erklire ich mir aus dem Worte des Herrn: ,Wo
zwel oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich
mitten unter ihnen* (Matth. 18, 20). Mit diesen Andeutungen,
fiir deren niihere Begriindung ich auf meinen Hirtenbrief tiber
die Verpflichtung zur Ohrenbeichte und die damit im Zusammen-
hang stehenden Publikationen verweisen muss (Synodalpredigten
und Hirtenbriefe, S. 164 ff.), mochte ich zu verstehen gebhen,
dass man zur biblischen Rechtfertigung des kirchlichen Buss-
instituts nicht nétig hat, die erhabenen Ausspriiche Joh. 20, 22. 23
zu entweihen und das grosse Testament des von der Erde
scheidenden Erlosers im Widerspruch mit dem ganzen Geiste
des Evangeliums, im Widerspruch mit den Parallelstellen in
den andern Evangelien, im Widerspruch mit der gegebenen
Situation zu einer hierarchischen Massregel zu entkraften.

EDUARD HERZOG.




	Die Sendungsworte des Auferstandenen Christus an seine Jünger

