
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 31

Artikel: Die Sendungsworte des Auferstandenen Christus an seine Jünger

Autor: Herzog, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


431

DIE SENDUNGSWORTE
DES

AUFERSTANDENEN CHRISTUS
AN SEINE JÜNGER.

Es soll jeweilen kein Lob sein, wenn die modernen
Exegeten einen Fachgenossen als „Harmonisten" bezeichnen. Ich
will auch gleich bekennen, dass ich für die Ängstlichkeit kein
Verständnis habe, mit der man glaubt, die evangelischen
Berichte über Zeit und Ort einer Begebenheit oder über die
Form einer Lehrrede in genaue Übereinstimmung miteinander
bringen zu müssen. Es scheint mir vielmehr eine unleugbare
Thatsache zu sein, dass die Evangelisten selbst auf solche
Genauigkeit kein allzu grosses Gewicht legten. Ein sprechendes
Beispiel dafür ist mir die Form, in der sie die Einsetzung der
hl. Eucharistie erzählen. Gleichwohl bin ich fest davon
überzeugt, dass uns die heiligen Schriftsteller den Sinn der Worte
Jesu genau wiedergeben und dass es nicht bloss zulässig,
sondern Pflicht ist, bei der Erklärung der Aussprüche des Herrn
auch auf die Parallelstellen Rücksicht zu nehmen. Zutreffend
scheint mir die Erklärung eines Ausspruches, den ein Evangelist

mitteilt, erst dann zu sein, wenn sie sich auch durch
das Zeugnis der andern Evangelien, in denen sich die gleiche
Äusserung — wenn auch in anderer Form — wiederfindet,
stützen lässt.

Das Gesagte wende ich auf die Worte an, mit welchen
der auferstandene Erlöser die Jünger zur Fortsetzung seines
Werkes auf Erden bevollmächtigt hat. Es bedarf keiner
Erinnerung, wie nachdrücklich sich die Jünger des Herrn später
auf diese Vollmacht beriefen. Ihr Titel ist Apostel, denn der



— 432 —

Herr hatte sie auserwählt (Joh. 15, 16) und sie schon während
seiner irdischen Wirksamkeit in seine Nähe gezogen, Iva äno-

ötsIIt] uvtovç xTjQvaaeiv (Mark. 3, 14). Ohne Sendung zu predigen,
scheint auch einem Apostel Paulus moralisch unmöglich zu sein

(Rom. 10, 15). Daher darf man wohl erwarten, dass die
evangelischen Berichterstatter den feierlichen Augenblick nicht mit
Stillschweigen übergehen, in welchem der Heiland seine Jünger
mit der Mission betraut hat, sein Erlösungswerk auf Erden zu
erhalten und fortzusetzen.

Zu einer Zusammenstellung der in Frage kommenden Worte
des Herrn veranlasst mich aber die Wahrnehmung, dass auch
in altkatholischen Kreisen die Stelle Joh. 20, 22. 23 immer noch
auf die Beichte bezogen Avird. Das geschah z. B. in dem nun
als „wissenschaftliche Beilage zum Altkath. Volksbl." erscheinenden

„Deutschen Merkur" vom 2. Februar 1900. Da wird
eigentlich die in jedem römischen Katechismus gegebene
Auslegung als richtig anerkannt und nur die sehr anfechtbare und
sehr bedenkliche Einwendung erhoben, die Worte: „Welchen
ihr die Sünden erlasset" u. s. w. seien „nicht wörtlich, sondern
bildlich zu verstehen" und lediglieli auf die Vollmacht zu
beziehen, „die Absolution zu erteilen". Wie richtig oder vielmehr
wie unrichtig diese Auffassung ist, dürfte sich aus einer
Erwägung der Sendungsworte des auferstandenen Christus an seine

Jünger ergeben. Ich will versuchen, die Hauptgedanken, die
in diesen Worten enthalten sind, herauszuheben und den Nachweis

zu leisten, dass die Evangelisten, die uns die betreffenden
Aussprüche in verschiedener Form mitteilen, der Sache nach
völlig miteinander übereinstimmen.

A. Matth. 28, 18—20.

Die hier mitgeteilten Worte des Herrn bilden den
erhabenen Schluss des Matthäusevangeliums. Dieses gedenkt nur
einer einzigen Erscheinung des auferstandenen Erlösei's vor
den Jüngern. Es ist möglich, dass auch Matthäus andeuten
will, wie die Jünger bei diesem Anlasse endgültig zur
Überzeugung gelangten, dass Christus durch Auferweckung von den
Toten beglaubigt worden sei. Daraufhin weist die Notiz : ot âè

èòiOTaoar. Der letzte Zweifel wurde den Elfen dadurch
genommen, dass der auferstandene Herr ihnen nicht bloss er-



— 433 —

schien, sondern ihnen auch „näher trat" und in der alten Weise
mit ihnen redete. Die Hauptsache aber, die der Evangelist
mitteilen will, ist die Ordination der Jünger, die nun Christi
Erlösimgswerk auf Erden fortsetzen sollten. Ich unterscheide
in den Ordinationsworten folgende Punkte:

1. Christi Autorität. — Der Herr spricht: „Mir ward
gegeben alle Gewalt im Himmel und auf Erden." Schon
damals, als Jesus die schmerzliche Wahrnehmung machen musste,
dass sein Wirken das Volk im allgemeinen nicht zur Busse

führe, gab er sich mit den Worten: nâvxa noi naqsSodin virò

tov naxQÓc, /.wv, das feierliche Selbstzeugnis, dass er der wahre
Mittler sei zwischen Gott und Menschen (Matth. 11, 27). In
analoger Weise hatte er dem Synedrium in dem über sein Los
entscheidenden Augenblick angekündigt, dass es von nun an
(àn uqti), d. h. von der nun unabwendbar gewordenen
Überlieferung in den Tod an, wahrnehmen werde, dass er mit
göttlicher Würde und Macht bekleidet sei und als der von Daniel
geschaute Menschensohn (Dan. 7, 13) an Gottes Weltregierung
Anteil habe (Matth. 26, 64). Eine Bestätigung dieser Aussagen
ist es, wenn der auferstandene Erlöser seinen Jüngern die
Kunde bringt, dass ihm alle Machtbefugnis im Himmel und
auf Erden übergeben worden sei. Er ist dem Tod nicht zum
Opfer gefallen, sondern durch Leiden in seine Herrlichkeit
eingegangen und nun zur Rechten Gottes erhöht worden, um
fortan als messianischer König im Reiche Gottes, das Himmel
und Erde umfasst, seine Herrschaft auszuüben. Vgl. Phil. 2,
9. 10.

2. Sendung der Jünger. — Das gut bezeugte ovv (Vg. euntes
ergo), mit welchem die Sendung der Jünger als Folgerung aus
dem vorigen Satz hingestellt ward, ist zwar von Tischendorf
gestrichen, dem Sinne nach aber unzweifelhaft echt. Weil
Christus in seine messianischen Herrschaftsrechte eingesetzt ist,
macht er nun von seiner Gewalt Gebrauch, um den Jüngern
die ihnen zugedachte Mission förmlich zu übertragen. Da der
Herr noch auf Erden wandelte, musste er sich im allgemeinen
mit seiner Arbeit auf das Volk beschränken, dem er seinem
Fleische nach angehörte und in Avelchem die Gottesoffenbarung'
des neuen Bundes vorbereitet wTar. Demgemäss AAies er damals
seine Gehülfen an, sich an die verlornen Schafe des Hauses



— 434 —

Israel zu wenden und sich nicht auf Heidenstrassen zu begeben,
noch in eine Samariterstadt zu gehen (Matth. 10, 5. 6). Nun
ist es anders. Der zur Rechten Gottes erhöhte Herr ist den
irdischen Grenzen entrückt. Daher sendet er jetzt seine Boten
zu allen Heidenvölkern. Das „ich sende euch" steht
allerdings nicht ausdrücklich da ; buchstäblich übersetzt, lautet das
Griechische: „hingegangen, machet zu Schülern alle Heiden-
völker" (tcoqsvUsvtsc /.laliqTsvOaTS nàvra là ì'Uvq). Aber es ist
selbstverständlich, dass diese Worte die wirkliche Sendung zur
Voraussetzung haben. Wo also die „Gesandten" nur hinkommen
mögen, dürfen und sollen sie sich darauf berufen, dass sie

kommen im Namen des Herrn und daher nicht das Ihrige
suchen, sondern das, was Jesu Christi ist (Phil. 2, 21).

3. Aufgabe und Ausrüstung der Apostel. — Auch bezüglich
dieses Punktes ist in den Worten des heiligen Textes nicht alles
ausdrücklich gesagt, was hätte gesagt werden können; aber
es versteht sich A*on selbst, dass im \Torliegenden Fall die
Übertragung der Aufgabe auch die Ausrüstung mit der nötigen
Gnadengabe zur Voraussetzung hat, wie umgekehrt die
Verleihung einer Gnadengabe die Übertragung der entsprechenden
Aufgabe voraussetzen würde. Was in dieser Hinsicht der
Evangelist Matthäus aus Christi Mund mitteilt, bezieht sich auf
das, A\ras den Gesandten des Herrn in der Erfüllung der erhaltenen

Mission zu thun obliegt. Sie erhalten den Befehl:
jißtfijHiiffKH — ßc/TCTi'QovTsc ccvTovc. Statt §uiitCÇovtsç lesen gute
Zeugen ßamiOavTsg, Avas aber keinen wesentlich andern Sinn

giebt ; die besondere Nuance wird sich aus dem Folgenden
ergeben. Die Verbindung der beiden Verben zeigt, Avie das

(.lalhjTevsiv zu geschehen hat. Es heisst nicht : ßanriCirs— f.ialrrr
TsvOavTEç avTovç, taufet sie, nachdem ihr sie zu Schülern
gemacht habt, sondern: macht sie zu Schülern, indem ihr sie
taufet. Alle HeidenA'ölker sollen zu (lafrqxai gemacht, also in
dieselbe Beziehung zu Gott und Christus versetzt Averden, in
der sich Jesu Jünger thatsächlich befinden. Der Eintritt in
dieses Verhältnis A-ollzieht sich durch den Empfang der Taufe:
denn die Taufe ist das Sinnbild und Unterpfand der Sünden-
Arergebung und der Aufnahme in die Gotteskindschaft. Allerdings

hat die Spendung der Taufe auf den Namen des
dreieinigen Gottes zur selbst\"erständlichen Voraussetzung, dass die



— 435 —

in den drei heiligen Namen enthaltene Heilslehre gepredigt
und gläubig aufgenommen worden ist. Aber iialtrtTai', also
auch förmliche Mitglieder der christlichen Kirche, sind doch
erst diejenigen, die nicht bloss christgläubig geAvorden sind,
sondern auch die Taufe empfangen haben. Es ist daher nicht
zu verkennen, dass die Vulgata diese wichtige Stelle mit
„docete omnes gentes, baptizantes eos" nicht völlig zutreffend
Aviedergiebt ; namentlich ist in dieser Übersetzung (infolge der
ungenügenden Wiedergabe von \nalhpcsvöaxs mit docete) der
Gedanke, dass erst das Sakrament der Taufe die Jüngerschaft
verleiht, nicht deutlich ausgesprochen. — Mit der Aufnahme
in die Jüngerschaft ist jedoch die Aufgabe der Apostel noch
keineswegs erfüllt. Wenn sie die Taufe gespendet haben (daher
vielleicht das Part. Aor. ßanxiGavreg), sollen sie das /.lalhqTsveiv
fortsetzen durch das âiâdaxstr (daher hier sicher das Part. Prres.),
indem sie diejenigen, die Christus als den xvqioç erkennen und
bekennen, auch anleiten, Gottes Willen zu erfüllen, Avie ihn
Christus durch Lehre und Vorbild geoffenbart hat (Matth. 7,21 ff.;.
Von der Ausrüstung, deren die Jünger zur Erfüllung dieser
Aufgabe bedürfen, sagt unser Text nichts. In den Abschiedsreden

Jesu, die der Evangelist Johannes aufbewahrt hat, finden
sich jedoch darüber tiefe und reichliche Aufschlüsse. Der
scheidende Erlöser tröstet seine Jünger hauptsächlich mit der
Verheissung des heiligen Geistes, der nicht aus sich selber reden,
sondern Christum verherrlichen und das, was er ihnen kund
thue, von dein nehmen werde, Avas Christi ist (Joh. 16, 13 ff.).
Die Ausrüstung der Gesandten Christi, die die Menschen das
halten lehren sollen, Avas Christus befohlen, ist der heilige
Geist, der sie an alles erinnert, Avas Christus gesagt hat
(Joh. 14, 26).

4. Christi bleibende Gegenwart. — Die Jünger, die ihre
Sendung ATon Christus herleiten und die von ihm erhaltenen
Aufträge in der Welt ausrichten, müssen auch das Bestreben
haben, in der Gemeinschaft mit Christus zu bleiben. Als letzte
Mahnung des Herrn, der sein Werk den Händen der Jünger
übergiebt, könnte man daher etwa die erwarten : Bleibet in
mir; ohne mich vermöget ihr nichts. (Vgl. Joh. 15, 5 ff.) Aber
eine solche Mahnung ist für diejenigen, die zur gläubigen
Erkenntnis gelangt sind, dass Christo alle Macht übergeben ist



— 43b —

im Himmel und auf Erden, nicht mehr nötig. Statt einer solchen
Mahnung giebt er ihnen zum Schluss den erhabenen Trost:
„Und siehe, ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt."
Das xal lâov hat aber freilich zur Voraussetzung, dass die im
vorigen gegebenen Weisungen ernst genommen und befolgt
werden. Wo diese Voraussetzung zutrifft, darf man sich auch
der nie mangelnden Avirksamen Gegenwart des Herrn getrösten.
Durch seine Erhöhung zur Rechten Gottes ist er seiner Macht
nicht entkleidet und seiner Kirche auf Erden nicht entzogen,
sondern im Gegenteil in seine Macht eingesetzt und nun seinen
Gläubigen überall nahe mit allen Gnadengaben, deren sie
bedürfen. Und da er gegenwärtig ist, geschieht alles, Avas seine
Diener reden und thun, nicht bloss in seinem Namen, sondern
auch mit seiner Gewährleistung. Diese grosse Zusicherung hat
der Herr seiner Kirche schon früher gegeben, namentlich
damals, als er im Zusammenhang mit seinen Weisungen über
das Verfahren gegen einen fehlenden Bruder \-on der Binde-
und LösegeAvalt sprach. Die Ausübung dieser Gewalt ist dort
als ein Bitten aufgefasst, dem die göttliche Genehmigung nicht
mangle. Das aber wird mit den Worten begründet (ydo): „Denn
wo zwei oder drei A'ersammelt sind in meinem Namen, da bin
ich mitten unter ihnen" (Matth. 18, 15—20). Jesus hatte sich
damals in die Zeit versetzt, in der die Gemeinschaft seiner
Gläubigen auf Erden Form und Gestalt angenommen haben
und das kirchliche Leben eingerichtet sein Averde. Die damals
in Aussicht gestellte gnadenA-olle Gegenwart, durch die er als
Mittler ZAvischen Gott und Menschen seines Amtes Avalte, wird
durch das letzte Wort, das der Evangelist aus dem Mund des

auferstandenen Erlösers mitteilt, feierlich bestätigt. So ist es

Christus selbst, welcher der von seinen Boten gespendeten
Taufe Gültigkeit A'erleiht, die Getauften unter seine fialrrjai
aufnimmt und sie durch das, was seine Diener reden und thun,
zu ihrer fortwährenden Heiligung und Beseligung bei dem
erhält, Avas er befohlen hat. Im Vertrauen auf diese Unter-
btützung dürfen die Boten des Herrn, Avie scliAvach und wenig
zahlreich sie auch sein mögen, getrost an die Erfüllung ihrer
Mission gehen ; es wird ihnen in keinem Moment an dem
Schutze fehlen, der ihnen zur Erhaltung und Fortsetzung des
Werkes Christi nötig ist; denn der Herr ist bei ihnen bis ans
Ende der Welt.



— 437 —

B. Mark. 16, 14-18.
Der Abschnitt Mark. 16, 9—20 ist kein ursprünglicher

Bestandteil des zweiten kanonischen Evangeliums. Er fehlt in den
beiden ältesten Handschriften, dem Cod. Sin. und Cod. Vat. ;

Eusebius und Hieronymus bezeugen, dass in beinahe allen
griechischen Manuskripten (Oxsôov sv anuoi toTç ccvTiyçd<foiç —
in omnibus Grœciee libris pene) das Markusevangelium mit
sgtoßovvxo yÜQ (V. 8) schloss. Der Abschnitt enthält eine
unverhältnismässig grosse Zahl von Wendungen und Ausdrücken,
die sonst im Markusevangelium nicht \-orkommen; dagegen
fehlen die sonst das EA'angelium charakterisierenden sprachlichen

Eigentümlichkeiten. Aus diesen und andern Gründen
hält Tischendorf den Abschnitt für einen spätem Zusatz, der
allerdings schon dem hl. Irenäus bekannt war. Die neuesten
Übersetzer und Erklärer teilen Tischendorfs Ansicht. Wenn
aber die Vermutung richtig ist, dass es sich hier um ein
späteres Excerpt aus den bezüglichen Stellen der drei andern
Evangelien handelt, so hat der Abschnitt für unsern ZAveck
insofern besondern Wert, als er uns dann zeigt, Avie die christliche

Kirche im apostolischen Zeitalter die Sendungsworte
Christi aufgefasst hat. Ich behandle daher die in Betracht
kommenden Verse, wie Avenu sie das authentische Zeugnis
eines Evangelisten Avären. — Auch Markus redet nur von einer

Erscheinung des Auferstandenen vor den Elfen. Die Notizen
über Zeit und Ort halte ich aus den oben angegebenen Gründen
für nebensächlich. Die Hauptsache fasse ich in die bei
Matthäus hervorgehobenen vier Punkte zusammen.

1. Autorität Christi. — Was Matthäus nur angedeutet hat,
Avird hier (V. 14) stark betont: Nicht bloss „zweifelten etliche",
sondern der Herr sieht sich ATeranlasst, die Jünger im
allgemeinen Avegen „des Unglaubens und der Herzenshärtigkeit zu
schelten", weil sie denen nicht geglaubt, „die ihn aufenveckt
von den Toten geschaut hatten". Immerhin AAird damit die

Erscheinung des Auferstandenen als die thatsächliche
Überwindung des bisherigen Unglaubens hingestellt. Einem schmach-
A'ollen Tod hatten Jesu Widersacher den Heiland preisgegeben,
damit klar würde, dass er keinen Anspruch darauf habe, als
Christus, der Sohn des lebendigen Gottes, zu gelten. Der
thatsächliche Eintritt des Todes war für Jesu Jünger das grösste



— 433 —

Ärgernis, das sich denken liess. Die Überwindung des Todes
durch Gottes Macht ist die endgültige Rechtfertigung ihres
Glaubens. So gewiss sie selbst den Aufenveckten vor sich
sehen, so geAviss ist dieser der Herr, in dessen Dienst sie sich

gestellt haben und dem sie fortan treu bleiben avollen.

2. Sendung der Jünger. — Der durch Auferweckung von
den Toten beglaubigte Herr sendet seine Diener mit den
Worten: „Hinausgehend in alle Welt predigt das Evangelium
der ganzen Schöpfung" (V. 15). Nachdrücklicher als bei
Matthäus mit narra rd savi, ist also hier der Gedanke
ausgesprochen, class die Sendung der Jünger eine allgemeine sei.

Es giebt kein Land, dem gegenüber sie nicht verpflichtet wären
(noQsvtïévTsç slg xòv xóo,uov anccvra), und keine Menschen, denen
sie das Evangelium nicht zu Arerkündigen hätten, (ndarj xfj
xti'öu AA-ie Kol. 1, 23 von allen Geschöpfen, d. i. allen Menschen.)

3. Aufgabe und Ausrüstung der Apostel. — In dieser
Hinsicht enthält unser Text zunächst den Befehl xqQv^axs xò svay-
yéXtor. Damit ist bestimmt ausgesprochen, Avas bei der
Weisung i.iaOqrsvöaTe—ßanTiCovrsc, die Matthäus mitteilt, A-oraus-

gesetzt Averden musste. Die Apostel müssen denjenigen, die
sie zu i.iatl)]Tui machen wollen, A~or allen Dingen das EA^ange-
lium predigen. Dagegen setzt unser Bericht den Taufbefehl
als selbstverständlich voraus, Avenn V. 16 einfach gesagt wird :

d niGTsvGag xal ßanTiGtlsig Giûtl^Gerat. Die Predigt des

Evangeliums soll Glauben bewirken, und die zum Glauben gelangen,
sollen getauft Averden. Dass die Taufe das Sakrament der
Sündenvergebung und der Aufnahme in die Gemeinschaft der
Christgläubigen ist, wird Aviederum nicht förmlich ausgesprochen,
aber damit zu A-erstehen gegeben, dass den Gläubigen und
Getauften die BeAvahrung vor dem Gerichte zugesichert, denen
hingegen, die das in der apostolischen Predigt anerbotene Heil
von sich Aveisen, die Verdammnis angekündigt AAird. Hier sind
also Fälle in Aussicht genommen, die nach den bei Matthäus
überlieferten Worten keine Berücksichtigung gefunden haben.
Dort könnte man zur Vorstellung gelangen, die Wirksamkeit
der Apostel Averde bei „allen Völkern" ohne weiteres den ge-
Avünschten Erfolg haben, Avährend nach Markus kein Zweifel
darüber bestehen kann, dass der Erlöser seinen Aposteln auch
den drohenden Misserfolg angekündigt hat. Das Avar übrigens



— 439 —

bei Matthäus schon in der Jüngerrede, Kap. 10, geschehen.
Insbesondere war dort den Aposteln auch gesagt worden, Avas

sie zu thun hatten, wenn sie irgendwo keine Aufnahme fanden,
und Avas denen bevorstand, die das Heil zurückwiesen und in
der Sünde beharrten. Von einer Taufe zur Vergebung der
Sünden konnte bei solchen keine Rede sein ; die Apostel sollten
Aveiterziehen ; aber die behaltene Sünde werde Gott richten am
Tage des Gerichts. (Vgl. Matth. 10, 13 ff.) Diese Drohung wird
an unserer Stelle mit den Worten ausgesprochen : 6 âè dniGTi'fiag
xaTcixQid-rfisxat, Aver den Glauben verweigert und infolgedessen
auch das Unterpfand der Sündenvergebung, die Taufe, ATer-

schmäht hat, wird dem Gerichte Gottes anheimfallen. So hat
die Wirksamkeit der Apostel, Avie die des Herrn selbst,
notwendig einen doppelten Erfolg : den einen bringt sie Heil, den
andern Verderben; den einen werden die Sünden erlassen, den
andern behalten auf den Tag des Gerichts. — Von der
Wirksamkeit der Apostel unter den in die Jüngerschaft aufgenommenen

Gläubigen sagt unser Text nichts. Wohl aber ist in
den folgenden Versen 17 und 18 von den fortdauernden
Wirkungen des Glaubens die Rede, die sich unter den Christ-
gläubigen zeigen Averden.

4. Christi bleibende Gegenwart. — Statt der einfachen
Verheissung: „Ich bin bei euch alle Tage bis ans Ende der Welt",
enthält unser Text die Tröstung: „Denen aber, die gläubig
geAvorden sind, werden diese Zeichen folgen: in meinem Namen
werden sie Dämonen austreiben, mit neuen Zungen reden,
Schlangen aufheben, und wenn sie etwas Tödliches trinken,
wird es ihnen nicht schaden ; Kranken werden sie die Hände
auflegen und sie werden gesund werden." Wenn man das
év Ttn òvó\\axl fior auch nur auf das óaqiória ixßdXXuv beziehen
will, so unterliegt doch keinem Zweifel, dass die angegebenen
Erscheinungen als Wirkungen der hülfereichen Gegemvart
Christi aufzufassen sind. Diese Wirkungen zeigen sich bei den
morevGaGiv im allgemeinen, also in der Gemeinschaft der Christ-
gläubigen. An Erscheinungen in der kirchlichen Gemeinschaft
hat man schon mit Rücksicht auf die Art einzelner arj/xsta zu
denken. Zu diesen gehören namentlich die Heilung des
dämonischen Zustandes, das Glossenreden und die Gemeindekrankenpflege.

(Zu ÙQQwGTOig yeÎQug snillifiovGiv Vgl. Jak. 5, 14. 15.) In



— 440 -
konkreter Form läge also hier im Grunde dieselbe Verheissung
vor, die wir schon aus Matth. 18, 20 kennen. Was der Erzähler
den Gläubigen mit Verheissungsworten Christi in Aussicht stellt,
meldet er im SchlussAers von den Elfen mit den Worten: „Sie
aber zogen aus und predigten allenthalben, indem der Herr
mitwirkte und das Wort bestätigte durch begleitende Zeichen."

C. Luk. 24, 36—49.

Wenn der besprochene Markusbericht auf dem des
Evangelisten Lukas beruht, so Avar er von einer Erscheinung am
Ostertage zu verstehen. Obwohl Lukas nach Apg. 1, 3 von
andern Erscheinungen Kenntnis hat, redet er doch im
Evangelium selbst so, wie wenn sich an die Erscheinung am Abend
des Ostertages sofort die Himmelfahrt angeschlossen hätte. Es

zeigt sich also auch hier wieder, wie wenig Gewicht die
heiligen Schriftsteller auf genaue Angaben über Ort und Zeit
legen. Im vorliegenden Fall ist ihnen die Hauptsache, den
Lesern zu sagen, Avelche Bedeutung die letzte Erscheinung des

Auferstandenen für die Jünger und die Christgläubigen im
allgemeinen hat, gleichviel ob diese Erscheinung da oder dort
zu denken sei, an diesem oder jenem Tage stattgefunden habe,
als eine einmalige oder eine sich wiederholende Begebenheit
aufzufassen sei. Thatsächlich berichtet auch Lukas in seinem
noiZcog Xcyog nur von einer einzigen Erscheinung vor den Elfen.
Man AAird annehmen dürfen, dass er in diesem Bericht Dinge
zusammenfasse, die möglichenveise auf andere Anlässe zu
verlegen wären. Ich beschränke mich darauf, festzustellen, dass
die aus der Darstellung der Evangelisten Matthäus und Markus
besonders hervorgehobenen Punkte auch bei Lukas
Berücksichtigung gefunden haben.

1. Autorität Christi. — Ausführlicher als Matthäus und
Markus erzählt Lukas, Avie der Auferstandene seine Jünger
davon überzeugte, dass er es Avirklich sei (V. 36—43).
Selbstverständlich hatte das den Zweck, den Jüngern die Erkenntnis
zu vermitteln, dass Jesu Tod, an dem sie so grosses Ärgernis
genommen hatten, ihren Glauben nicht erschüttern dürfe. Der
Evangelist fügt (V. 44 — 46) hinzu, dass der Auferstandene
noch weiter ging und den Jüngern auch darthat, dass er gerade
in seiner Eigenschaft als Christus habe leiden und auferstehen



— 441 —

müssen, um die messianische Weissagung zu erfüllen. Mit der
Auferstehung ist sie erfüllt. Der Messias ist nun vollends das
geAvorden, Avas er nach Gottes Ratschluss für seine Gläubigen
werden sollte; er ist durch sein Leiden in „seine Herrlichkeit
eingegangen" (vgl. V. 26). Das ist Avieder eine Art Berufung
auf die Macht, die ihm nun gegeben ist im Himmel und auf
Erden.

2. Sendung der Jünger. — Wenn die Worte : vj.uîg (.lÛQxvQsg

xovxbäv auch nicht ein förmlicher Befehl, sondern eine einfache
Aussage sind: „Des seid ihr Zeugen", so versteht sich doch von
selbst, dass Christus die von ihm berufenen Jünger zu
„Zeugen" gemacht hat und jetzt beauftragen will, als „Zeugen"
in die Welt hinauszugehen. Das ergiebt sich ja auch schon
aus der Erinnerung an den in der messianischen AVeissagung
ausgesprochenen göttlichen Ratschluss, dass die Predigt des Heils
„anfangend ven Jerusalem an alle Nationen" zu ergeben habe.
Apg. 1, 8 ist dieser Gedanke Aviedergegeben mit den Worten:
„Ihr werdet meine Zeugen sein in Jerusalem und in ganz Judäa
und in Samaria und bis an das Ende der Erde." Die Jünger
erhalten also auch nach Lukas, Avie nach Matthäus und Markus,
eine Weltmission. Vgl. das ac nâvxa xà è'&vq, V. 47, mit ,««#»;-

tsvGuts navra rà ì'lh-rh Matth. 28, 19. Und zwar haben sie nicht
eine persönliche Sache zu vertreten, sondern die Sache Christi,
dessen Zeugen sie sein sollen (sGeGtle /iov {.iciocvQig, Apg. 1, 8";
sie stehen in Christi Dienst (x^Qvxirî'pui snì t<ò òvój.iaxi avxeô,
V. 47).

3. Aufgabe und Ausrüstung der Apostel. — Die Jünger sollen
l.u(QTvgeg tovtwv sein (V. 48). Was sie zu bezeugen haben, ibt
aber nicht bloss Christi Leiden und Auferstehung, sondern alles.
Avoran im verigen erinnert worden ist. In den vorigen
Aussagen liegt aber der Nachdruck auf der Erfüllung der ganzen
messianischen Weissagung, Avie sie in den drei Teilen der
alttestamentlichen Bücher enthalten ist (V. 44). Inhalt der apostolischen

Predigt ist also das Evangelium. (Vgl. xrjovÇaxs tò svay-
yéi.iov, Mk. 16, 15.) Bedeutsam ist aber, dass V. 47 zunächst
die (isxdvoia slg üysotv d^acTiwv als Gegenstand der Predigt
bezeichnet worden ist. Das Evangelium beginnt mit der
Aufforderung, Busse zu thun : denn Aver zu dem in Christo anerbotenen
Heil gelangen will, muss vorerst einsehen, dass er nach seinem



— 442 —

bisherigen Zustand und Verhalten Gott nicht gefallen kann.
Aber die Busse, die in Christi Namen gepredigt und im
Vertrauen auf Christus geübt wird, ist eine solche, die zur uyeotg
éifiacxKtìV führt. Wie die Sündennachlassung dem Gläubigen und
Bussfertigen erteilt wird, sagen die Aen Lukas überlieferten
AVorte nicht ausdrücklich. Es ist aber selbstverständlich auch
hier wieder, Avie bei Matthäus und Markus, an die Taufe zu
denken. Dass die Predigt nicht überall die gewünschte AAir-
kung haben Averde und dass es daher in den betreffenden Fällen
auch nicht zu einer Süudennachlassung kommen kann, ist hier
ebenso unberücksichtigt gelassen Avie bei Matthäus. Dagegen
enthält Christi Wort, wie es Lukas mitteilt, einen Gedanken,
der nach der Darstellung der beiden ersten Evangelisten nur
eine unausgesprochene A^oraussetzung ist. Der Auferstandene
ermutigt seine Jünger zur Übernahme der Mission mit den
AVorten : „Und ich sende die Verheissung meines Abaters auf
euch." Die ènayysXîa xov naxqóg ist das, was Gott durch die
Propheten (Joel 3, 1. 2; Is. 44, 1 ff.; Ezech. 36, 27; 39, 29,
und an andern Stellen) für das messianische Zeitalter ver-
heissen hat, der heilige Geist. Lukas beruft sich in der AAieder-

gabe der Petrusrede am Pflngstfest insbesondere auf die
AVeissagung des Propheten Joel, der Aen einer allgemeinen
Ausgiessung des heiligen Geistes spricht (Apg. 2, 16 ff.). Allein mit
den Worten : „ArerA\eilet in der Stadt, bis ihr angethan werdet
mit Kraft aus der Höhe", ist doch auch ganz besonders den
berufenen Aposteln eine Stärkung durch den heiligen Geist in
Aussicht gestellt. Dass diese Stärkung erst am Pfingstfest zur
vollen Thatsache geAvorden ist, zeigt die Apostelgeschichte.
Erst ven jenem Tage an beginnen die Apostel ihr AVerk. Das
schliesst aber keineswegs aus, dass der Auferstandene seinen
Dienern auch schon bei der feierlichen Einsetzung in das
übertragene Amt die Befähigung zur Ausübung des Amtes
verliehen hat. Diese Befähigung besteht in der Gabe des heiligen
Geistes. Dass mit der Annahme einer Verleihung der Geistesgabe

schon anlässlich der Erscheinung des Auferstandenen dem
EATangelisten Lukas kein fremder Gedanke unterschoben Avird,

zeigt Apg. 1, 2.

4. Christi bleibende Gegenwart. — Lukas hatte nicht nötig,
aus dem Alunde des Auferstandenen auch Worte mitzuteilen,



— 443 —

in denen den Jüngern die fortdauernde wirksame Nähe Christi,
seine Unterstützung und sein Schutz zugesichert wurden ; denn

darüber, dass sich die Apostel und die Gläubigen überhaupt
der gnadenvollen Gegenwart und Alithülfe Christi nun auch in
der Zukunft zu erfreuen hatten, handelt sein âséxeçog Xóyog, die
Apostelgeschichte.

D. Joh. 20, 19—29.

Die bisherigen Ausführungen hatten, wie ich offen gestehen
will, namentlich den Zweck, das richtige Verständnis der Berichte
des Evangelisten Johannes über die Erscheinungen des Auferstandenen

vor den Elfen vorzubereiten. Wenn sich das, was
Johannes mitteilt, am natürlichsten und einfachsten im Sinne der
drei andern Evangelisten deuten lässt, so wird schon diese
Thatsache allein es verbieten, nach einer andern, künstlichen
Auslegung zu suchen, selbst wenn diese zur Rechtfertigung
einer heutigen kirchlichen Praxis sehr Avillkommen Aväre. Ich
überblicke den angegebenen Abschnitt nach den bisher
festgehaltenen vier Gesichtspunkten.

1. Autorität Christi. — Johannes hebt in seinen Berichten
über die Erscheinungen des Auferstandenen eben so nachdrücklich

AAie Lukas die Thatsache hervor, dass den Jüngern der
Gedanke an eine Auferstehung des Gekreuzigten und Begrabenen

durchaus fern lag und dass sie erst durch eigenes Sehen
und Erfahren zum Glauben an den Auferstandenen gelangten.
AVelche Bedeutung der Glaube an Christi Auferstehung für sie

hatte, AAird insbesondere am Beispiel des Apostels Thomas
gezeigt. Auch die Freudenbotschaft der Mitapostel: „AAir haben
den Herrn gesehen", bewegt ihn nicht; er will selbst sehen
und betasten, sonst ist Christus für ihn tot und begraben. Ein
toter Christus ist aber kein Christus mehr, in dessen Dienst
man sich stellt. Als jedoch der Unglaube des Jüngers durch
die Erscheinung des Auferstandenen übenvunden war, hatte er
alles neu und nun unverlierbar gewonnen, AAras er bisher
geglaubt und gehofft hatte. In dem Bekenntnis : „mein Herr und
mein Gott!" bezeugt er, dass Christus die höchste Autorität für
ihn ist, die sich überhaupt denken lässt. Des gleichen Bekenntnisses

hätten sich natürlich auch die übrigen Jünger schon acht
Tage vorher bedienen können, „als sie sich freuten, den Herrn



— 444 —

zu sehen" (V. 20). Das ist dem Auferstandenen nicht verborgen;
ohne weitere Rechtfertigung beruft er sich ihnen gegenüber
nun Avieder auf seine Sendung durch den Abater.'B

2. Sendimg der Jünger. — Ein unendlich feierlicher und
folgenschwerer Augenblick Avar gekommen. Nachdem der
Auferstandene am Abend des Ostertages wunderbar unter seine

Jünger getreten Avar, diese mit dem üblichen, aber nun besonders

bedeutsamen Grüsse begrüsst und sich ihnen zu erkennen
gegeben hatte, da hob er von neuem an und sprach abermals
zu ihnen : „Friede sei mit euch Gleich wie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch." Auf diesen letzten heiligen Akt,
der auf Erden zu vollziehen Avar, hatte der Herr schon in der
Abschiedsstunde als auf etAvas bereits Geschehenes hingewiesen,
indem er zum Abater betete: „Gleich A\ie du mich gesandt hast
in die AVeit, so habe ich auch sie gesandt in die Welt" (17, 18).
AVas Jesus damit als geschehen vorausgesetzt hatte, das macht
er als Auferstandener zu einer in Kraft tretenden Thatsache.
Dem edòtti] fioi näGa èì-ovGt'a bei Matthäus entspricht hier das
x«#ojc ànsGxaXxtv ,«s ô naxrtQ, dem noQSvllévxsg nad-rjxevOaxs das
xdyo) néfinm vf.iâg. Die Sendung, die Christus vom Vater
empfangen hat, verleiht ihm das Recht und die Gewalt, seine
Jünger zu senden. Das Gebiet, auf das sich die Sendung der
Jünger erstreckt, ist nach Johannes eben so unbegrenzt Avie nach
den andern Evangelisten; denn dieses Gebiet ist nach 17, 18

der xóofiog, die Menschheit, die für das Reich Gottes gewonnen
werden soll, aber im allgemeinen die Jünger des Herrn hasst.
weil diese mit dem AVorte Gottes kommen (17, 14—16).
Erfolglos wird gleichwohl die Sendung der Jünger nicht sein :

denn es giebt nicht nur unter dem auserwählten Volk, sondern
unter allen Nationen „zerstreute Kinder Gottes", die der
Hohepriester des neuen Bundes nun „sammeln Avili in Eins" (11, 52).
Mit der Sendung der Jünger beginnt der gute Hirt, der sein
Leben hingegeben hat für seine Schafe, diejenigen herbeizurufen,

„die nicht aus diesem Stalle sind, damit Eine Herde und
Ein Hirte werde" (10, 14—-16). Es kann daher gar keinem
ZAveifel unterliegen, dass auch nach Johannes die Sendung der
Jünger an ndvra xà sAvq ergeht.

3. Aufgabe und Ausrüstung der Apostel. — Äußere nvsvpta
ayiov. „Empfanget heiligen Geist." AVas nach Matthäus voraus-



— 445 —

gesetzt werden musste, nach Lukas für den Pfingsttag in
Aussicht gestellt zu sein schien, AAird hier von einem Augenzeugen
und persönlich Beteiligten als ein Akt bezeichnet, der mit der
Sendung der Jünger verbunden Avar. Der Auferstandene überträgt

seinen Jüngern nicht bloss gewisse Aufträge und
Vollmachten, sondern er spendet ihnen das Sakrament der Apostel-
Aveihe. Es fehlt keines der Momente, die nach der Theologie
zu einem Sakramente erforderlich sind. Da ist erstens das

Zeichen, das die Gnadengabe versinnbildet und verbürgt.
EvscpvGrjGsv, der Herr hauchte die Jünger an. Der Hauch ist.
Sinnbild des Geistes, Avie ja, entsprechend dem hebräischen
Ausdruck, das griechische nvsö^a und das lateinische spiritus
Hauch und Geist heissen kann. So gewiss Jesus die Handlung-
des Anhauchens vollzog, so gewiss durften die Jünger glauben,
dass ihnen die versinnbildete Gabe verliehen sei. Das Xaßsxs

weist also nicht auf eine Zukunft hin, in der die Gabe
thatsächlich verliehen werde, sondern ist von einer Avirklich
geschehenden Verleihung der Gabe zu verstehen. Diese aber ist
nvsìqia ayiov; die wirkliche Verleihung dieser Gabe bildet das
ZAveite Moment der sakramentalen Handlung, von der hier die
Rede ist. Jesus war der Xqigxoç, der Gesalbte, weil er, auch
ohne eine symbolische Salbung empfangen zu haben, vom ATater
mit dem heiligen Geist zur Vollbringung seines Werkes
ausgerüstet war. Vgl. Luk. 4, 18—21. An der Offenbarung, dass
Jesus der Träger des heiligen Geistes sei, hatte schon der
Täufer den Sohn Gottes erkannt (Joh. 1, 33. 34). Dem Heiland
Avar freilich die Geistesgabe in einzigartiger AVeise verliehen,
nicht sx fxsxQov, sondern nach ihrer ganzen Fülle und Wesenheit

(Joh. 3, 34). Immerhin wird daraus erklärt, dass das, was
Jesus redet, Gottes AVort ist, und dass diejenigen, die sein AVort
gläubig aufnehmen, Gottes AVahrhaftigkeit bestätigen (3, 33 f.).
Eine analoge Ausrüstung zur Erfüllung des übertragenen Amtes
verleiht der Herr nun auch denen, die er zur Fortsetzung seines
Werkes auf Erden berufen hat. Nur gilt von ihnen wieder,.
dass ihnen der Geist bloss sx hsxqov gegeben sei, nämlich nach
dem ihrer menschlichen Unzulänglichkeit und Umvollkommen-
heit entsprechenden /xs'xqov. Es ist darum nicht zu übersehen,,
dass es nicht heisst Xdßexe xò nvsv,aa ayiov, sondern nur Xaßsxs

nvsvfia dyiov, „empfanget heiligen Geist". Es handelt sich um
die Gaben des heiligen Geistes, die ihnen zur Erfüllung ihrer

Eevne intern, de Theologie. Heft 31, 1900. 30



— 446 —

besondern Aufgaben nötig sind und zu deren Empfang sie

Befähigung haben. Da es aber Christus selbst, der Hohepriester
des neuen Bundes ist, der das Sakrament spendet, fehlt es auch
nicht an dem dritten Moment, das zu einem neutestamentlichen
Sakrament gehört. Die unermessliche Bedeutung dieses Aktes
Avar der alten Kirche nicht Aerborgen. Sie hat darum als das

Wesentliche beim Sakrament der Priester- und Bischofsweihe
die Handauflegung in Verbindung mit den Worten accipe
spiritum sanctum angesehen. Damit hat sie auch erklärt, dass
die folgenden AVorte nicht auf eine besondere Funktion,
sondern auf die ganze Amtsthätigkeit zu beziehen sind.

"Av xivcùv dcpfjTS xàg c<i.iccoxtccg, d<péwvxai avTOÌg. *) „Welchen
ihr die Sünden erlasset, denen sind sie erlassen" — nämlich
von Gott. Damit ist die Aufgabe der zum Apostelamt
Geweihten charakterisiert. Der Text hat zur Voraussetzung, dass
die Angeredeten ohne weitere Erklärung Avissen, class ihre
Aufgabe in der Sündennachlassung besteht. Auch über die Art
und Weise, Avie diese Aufgabe zu erfüllen ist, enthält unser
Text keine Aufschlüsse. Solcher Aufschlüsse bedürfen die
Angeredeten nicht, weil sie durch die Schule des Herrn hindurchgegangen

sind. Auch für den aufmerksamen Leser des
Evangeliums bedarf es zum richtigen Verständnis keiner weitern
Erläuterung. Ausreichende Belehrung gewähren namentlich die

von den drei ersten Evangelisten mitgeteilten Sendungsworte.
Danach besteht das apostolische Sündenerlassen in der Spendung

der Taufe. Dieses Sakrament hat freilich den Glauben
an Christus zur Voraussetzung, der Glaube aber die apostolische
Predigt. AVie die Apostel das ihnen aufgetragene Sündenerlassen
verstanden haben, lehrt die Apostelgeschichte. Als mit der

1) Tischendorf giebt der Lesart d(fsaviai den Vorzug. Das wäre
nach Wiuer. Grammatik des neutest. Sprachidioms, S. 74, dorisches Perf. pass.
Andere sind jedoch der Meinung-, dass die angegebene Form ans den
synoptischen Evangelien Matth. 9, 2. 5; Mark. 2, 5; Luk. 5, 20. 23; 7, 47
herübergenommen sei und dafür an unserer Stelle das Präsens dcfievrca
gelesen werden sollte. Die Vulgata begünstigt mit remittuntur diese
Meinung. Dafür spricht auch der Umstand, dass man wegen der Gleichförmigkeit

mit xexQaxrjvxai das Perfekt für nötig halten konnte. Der Sinn
bleibt sich im wesentlichen gleich ; nur würde das Präsens den passenden
Gedanken ausdrücken, dass jeweilen mit dem apostolischen Vergeben auch
das göttliche Vergeben eintrete.



— 447 — '

Ausgiessung des heiligen Geistes „über alles Fleisch" der Tag
angebrochen Avar, an dem die Apostel an ihr Werk gehen
durften, machte Petrus Gebrauch Aen der apostolischen Schlüsselgewalt

und öffnete die Thüre zum Tempel des neuen Bundes.
Es geschah zunächst durch die Predigt. Die Predigt weckte
in vielen den Glauben an Christus. Diejenigen, denen die Predigt

durchs Herz ging, sprachen zu Petrus und den übrigen
Aposteln: „Avas sollen Avir thun?" Darauf erhielten sie zur
Antwort : iisxavorfiaxs xal ßanTiGllr^Tb) exaGrog vfxwv slg acpsGiv xtSv

caiaqxiwv vfiwv (Apg. 2, 37. 38). Dreitausend Personen wurden
getauft an demselben Tage. In der Taufe aber erhielten sie
das Unterpfand der Sündenvergebung und der Aufnahme in
die christliche Kirche. Die Apostel, die die Taufe spendeten,
Aellzogen eine Sündennachlassung; denn die körperliche
Ansehung, die sie vornahmen, sinnbildete die Reinigung der Seelen.
Aber eine solche Handlung konnte nur gewünscht werden und
durfte nur vorgenommen Averden, weil der auferstandene
Erlöser die Zusicherung gegeben hatte, dass unter den
selbstverständlichen Voraussetzungen die apostolische Sündenvergebung

auch ven Gott bestätigt werde : wenn das Sakrament
der Sündenvergebung im Sinne Christi gespendet wird, so wird
dem Betreffenden die Sünde durch Gott vergeben und es tritt
der Getaufte zu Christus in das Verhältnis eines palrrjXTJç, zu
Gott aber in das Verhältnis eines Gotteskindes. So ist die Sache
noch im nicänischen Symbolum aufgefasst. Es enthält ausser
einer nähern Definierung der in den heiligen drei Namen
enthaltenen christlichen Glaubenslehre das Bekenntnis der Einen
Kirche und der Einen Taufe zur Vergebung der Sünden und
den Ausdruck der Hoffnung auf die Auferstehung und das ewige
Leben. Das sind die Dinge, durch Avelche die Zugehörigkeit
zur Kirche Christi bedingt war. AVie die alte Kirche nur eine
einmalige Taufe kannte, so gestattete sie den Getauften, die
sich durch grobe Vergehen aus der Kirche Avieder ausschieden,
nur eine einmalige reconciliatio. So Avar es bis zur Zeit des

heiligen Augustin. Wenn man gelegentliche Äusserungen
gleichzeitiger und früherer Kirchenschriftsteller, die etwa Aen einem
Sündenbekenntnis reden, auf die Beichte im heutigen Sinne
beziehen will, so ist das eben so thöricht und verkehrt, wie wenn
man die Stelle 1. Joh. 1,9 als BeAveis dafür betrachten Avollte,
dass schon der Apostel Johannes die Christgläubigen zur Ohren-



— 448 —

beichte verpflichtet habe. Das Sakrament zur Vergebung der
Sünden Avar der alten Kirche die Taufe.

"Av Tivwv xgaxijxs, xsxQaxqvxca. „AVelchen ihr sie behaltet,
denen sind sie behalten" — nämlich von Gott. Gehört denn
auch das Sündenbehalten zur Aufgabe der Apostel Das nicht ;

aber das Sündenbehalten muss notwendig da eintreten, avo die
apostolische Aufforderung zur Sinnesänderung und zum Glauben
an das Evangelium kein Gehör findet. Da können die Apostel
ihr Amt der Versöhnung nicht ausrichten, sondern müssen die
Menschen in dem Zustande belassen, in dem sie sich befinden.
Ein Richteramt ist damit den Aposteln keineswegs übertragen.
Gerade der Evangelist Johannes ist es, der keine Gelegenheit
versäumt, den Lesern zu sagen, dass nicht einmal Christus
selbst zum Richten in die AVeit gekommen ist. Vgl. Joh. 3, 17 ;

8, 15 ; 12, 47. Und doch muss er regelmässig hinzufügen, dass
sein Erscheinen ein Gericht zur Folge hatte. Das beruhte auf
derselben Notwendigkeit, nach welcher erhellte und dunkle
Seiten sich unterscheiden, sobald das Licht erscheint, Vgl.
Joh. 3, 19 ff. ; 9, 39. Was der Herr Aen sich erklärt, findet
auch Anwendung auf seine Apostel, Avenn diese ihrer Mission
treu bleiben : „AVer mich verachtet und nimmt meine Worte
nicht auf, der hat schon, der ihn richtet: das AVort, welches
ich geredet habe, das wird ihn richten am jüngsten Tag"
(Joh. 12, 48). Bis dahin sind den Gottes Ratschluss AVider-
strebenden die Sünden behalten. A7on einem Urteil, das die
Jünger des Herrn selbst zu sprechen hätten, ist gar keine Rede.
Es ist mir fast unfasslich, aaìc gläubige Christen das ohne alle
Einschränkung gegebene Verbot des Herrn: „Richtet nicht,
damit ihr nicht gerichtet werdet" (Matth. 7, 1 f.), wenigstens
für den berufenen Diener des Herrn aufheben können und auf
Grund unserer Stelle zu sagen wagen: Im Beichtstuhl allerdings

haben die Nachfolger der Apostel Gericht zu halten über
die sündigen Menschen und je nach ihrem Befund den einen
die Sünde zu erlassen, den andern zu behalten ; damit sie aber
ein gerechtes Urteil zu sprechen im stände sind, müssen sie in
Ermangelung der Allwissenheit ein genaues Sündenbekenntnis
verlangen. Das ist eine Verfälschung der Lehre Christi AVas

an unserer Stelle mit den beiden Sätzen gesagt ist, hat wesentlich

denselben Sinn. Avie wenn es bei Mark. 16, 16 heisst:
6 niGxsvGug xal ßanxtOtlsig GwO-rfisxca, 6 âè ùniGxrfiaç xaxuxqiD-r,-
Gsxcct.



— 449 —

4. Christi bleibende Gegenwart. — Da das 21. Kapitel nur
ein Anhang zum vierten Evangelium ist und die beiden letzten
Verse des 20. Kapitels eine persönliche Bemerkung des
Verfassers enthalten, kann man als Schluss des Johannesevangeliums

die Seligpreisung betrachten : „Selig, die nicht sehen und
doch glauben." Das gilt den Gläubigen, bei denen Christus
bleiben aaìII bis ans Ende der Welt. Sie konnten und können
nicht mehr in der AATeise zum Glauben gelangen wie Thomas,
sondern müssen sich auf das Zeugnis derer verlassen, die mit
der Freudenbotschaft in die Welt hinausgezogen sind: „AAir
haben den Herrn gesehn!" (Joh. 20, 25.) Selig werden sie

gepriesen, weil ihr Glaube das „Leben" eben so sicher vermittelt,
wie der auf Grund empirischen Sehens erwachte Glaube. Der
Evangelist spricht vom „Leben in seinem Namen" (V. 31).
Denn die Gläubiggewordenen fahren nun fort, sich am ersten
AVochentag (V. 19. 26) in Christi Namen zu versammeln. Die
Furcht schwindet; sie haben nicht mehr nötig, die Thüren zu
schüessen. AATo aber zwei oder drei in Christi Namen
versammelt sind, da ist er mitten unter ihnen. Sie vernehmen
seinen Friedensgruss, sehen seine Wundmale, überzeugen sich

neu, dass er der Übenvinder der Sünde und des Todes ist,
glauben, dass sie durch ihn Zutritt erlangt haben zum Abater

und des Lebens teilhaftig sind. Denn sie beharren in der Lehre
der Apostel, beim Brotbrechen, in brüderlicher Gemeinschaft
und in Gebeten. Nichts fehlt ihnen ven all dem, Avas der
Erlöser seinen Gläubigen ven Anfang an hat sein und bieten
wollen. Er ist und bleibt bei ihnen alle Tage bis ans Ende
der AVeit,

Als im Jahre 1880 mein Hirtenbrief über die Arerpflichtung
zur Ohrenbeichte erschienen war, wurde mir entgegnet, ich
verneine die biblische Begründung des Busssakramentes
überhaupt. Das hatte ich erwartet. Da man in römischen Kreisen
zur biblischen Rechtfertigung des kirchlichen Bussinstituts
einzig auf die angeblich entscheidende Stelle Joh. 20, 22. 23

verweist, so ist jeder, der diese Stelle anders deutet,
selbstverständlich ein Leugner der Beichte. Ich hatte mir darum
Mühe gegeben, den Nachweis zu leisten, dass nach Matth. 18,
15—20 das kirchliche Bussinstitut auf einer unzweideutigen



— 450 —

Anordnung des Herrn beruhe, und dass diese Anordnung nach
I. Kor. 5, 1—13, vgl. mit IL Kor. 2, 1—11, auch schon zur Zeit
der Apostel in einem allerschwersten Fall zur Amvendung
gekommen sei. Ich Avollte aber auch das Aerhandensein einer
wirksamen sakramentalen Bussübung für die geAvöhnlichen
täglichen Verfehlungen in keiner AVeise anfechten, sondern
ebenfalls aus Schrift und Tradition rechtfertigen. Trümmer
dieser Bussübung fand ich in dem merkwürdigen, leider im
allgemeinen als leere Cérémonie betrachteten und gesprochenen
Staffelgebet, das auch nach römischer Liturgie der Messe
vorangeht. Ich Avusste, als ich meinen Hirtenbrief über die Beichte
erscheinen liess, noch nicht, dass die Aviederaufgefundene und
1883 herausgegebene sog. Didache ein Zeugnis dafür enthalte,
dass die Kirche des apostolischen Zeitalters thatsächlich die
kirchliche Bussübung und Reconciliation, also das, ycas, AAir

heute sakramentale Beichte nennen würden, aus Jesu AVorten
Matth. 18, 15—20 herleitete. Da Clemens Alexandrinus die
Didache bereits zu den heiligen Schriften rechnet, Avird man
nicht fehlgehen, Avenn man den Gelehrten zustimmt, die das

merkwürdige Büchlein wenigstens in die erste Hälfte des zweiten
Jahrhunderts zurückverlegen. Aron der Ohrenbeichte findet sich
darin natürlich noch gar keine Spur. Dagegen hat Kap. 15

zur Voraussetzung, dass die Matth. 18, 15 ff. gegebenen AVei-

sungen allgemein bekannt sind und befolgt Averden. Der
Verfasser Avendet sich ähnlich, wie das in den apostolischen
Schreiben geschieht, an die Gemeindemitgiieder. Die Kirche,
d. h. die Gemeinde, ist die oberste Instanz. Sie giebt sich ihre
Organe selbst und setzt in freier AVahl Bischöfe und Diakonen
ein. Hinsichtlich des A^erfahrens zur Aufrechterhaltung der
Kirchendisciplin werden die Leser auf das Evangelium
verwiesen. Dass damit insbesondere das Matthäusevangelium und
zwTar die Stelle Matth. 18, 15 ff. gemeint ist, unterliegt keinem
Zweifel. Die bezügliche Belehrung lautet nämlich : EXsyxsxs âè

äXXrjXovg ,«?} sv òcyfn àXX' sv sIqtjvì], wç e%sxs sv xy evayysXloj ¦ xal
navxl aGxo%ovvxi xaxd xov sxs'qov firjâsiç XaXsixw firjâè naçf vfxùv
dxovéxw, t'caç ov ßsxavorjGrj. Tàg âè sv%àç vfiwv xai xàg sXsï]/.ioGvvaç
xai naOag ràç TtQàÇsiç ovxco noirfiaxs, oîç t'xsxs sv xrp evayysXioi xov
Kvgt'ov rjfitSv. Damit ist also wie Matth. 18, 15 der Fall
berücksichtigt, dass ein Gemeindemitglied gegen ein anderes sich
vergeht und das verübte Unrecht nicht gutmachen will. Mit



— 451 —

einem solchen ist der Arerkehr abzubrechen, wie wenn derselbe
ein Heide oder Zöllner wäre, d. h. der Gemeinde gar nicht
angehörte. Dass der Unbussfertige nach der Didache auch Aen
der Teilnahme am Abendmahle ausgeschlossen Avar, ergab sich
schon aus der AVeisung Kap. 14: IIùç âè s%o)v xrjv dfxtfißoXiuv
;isxà tov sxaiçov avxov ptq OvvsXAs'xco v/iìv, scog ov òtaXXayolotv, iva
fir] xotvüiAfj q Avola vfiwv. AAie die Gemeinde die Ausschliessung

verhängt, so entscheidet sie auch darüber, ob die geleistete

Genugthuung ausreichend sei oder nicht. Dass die Gemeinde
derartige Massregeln durch ihre ordentlichen Organe vollzog,
darf man wohl als selbstverständlich annehmen ; aber Trägerin
der höchsten Kompetenz ist die Gemeinde selbst (vgl. Matth.
18, 17). Und in der Versöhnung mit der Gemeinde hat der
reuige Sünder ein Unterpfand dafür, dass ihm auch Gott ver-
giebt. Das erkläre ich mir aus dem AVorte des Herrn: „AVo
ZAvei oder drei versammelt sind in meinem Namen, da bin ich
mitten unter ihnen" (Matth. 18, 20). Mit diesen Andeutungen,
für deren nähere Begründung ich auf meinen Hirtenbrief über
die Verpflichtung zur Ohrenbeichte und die damit im Zusammenhang

stehenden Publikationen verweisen muss (Synodalpredigten
und Hirtenbriefe, S. 164 ff.), möchte ich zu verstehen geben,
dass man zur biblischen Rechtfertigung des kirchlichen
Bussinstituts nicht nötig hat, die erhabenen Aussprüche Joh. 20, 22. 23
zu entweihen und das grosse Testament des ven der Erde
scheidenden Erlösers im AAiderspruch mit dem ganzen Geiste
des Evangeliums, im AAiderspruch mit den Parallelstellen in
den andern Evangelien, im Widerspruch mit der gegebenen
Situation zu einer hierarchischen Massregel zu entkräften.

Eduard Herzog.


	Die Sendungsworte des Auferstandenen Christus an seine Jünger

