
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


416

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire : — Dans XAltkatholisches Volksblatt, Febr. 1900 :

Altkatholizismus und Römisch-Katholizismus ; Giordano Bruno ; —
März.- f Fr. H. Reusch ; ein Verteidiger des Altkatholizismus.

— Dans VAmerican Journal of Theology, Jan. 1900: the
New Testament Doctrine of the Church, by Prof. Briggs; the
second imprisonment of Paul, by Rev. Macpherson ; the History
of the New Testament Canon in the Syrian Church, by J. Bewer;
Prof. Salmond and Conditional Immortality, a Criticism, by Rev.
W. McLaren.

— Dans YAnglican Church Magazine, Jan. 1900 : sur l'ancien
catholicisme, excellentes lettres de M. Lomas et de M. Ian Macean,
en réponse au célèbre M. Westall ; — Febr. : Changes needed in
the government of the Church ; the Old Catholics ; Eastern and
Old Catholic Notes; — March: sur l'ancien catholicisme, une lettre
de M. Treble, datée d'Egypte et dans laquelle l'auteur semble ne

pas connaître suffisamment les doctrines anciennes-catholiques («We
wish to have the Mission of Old Catholicism more definitely
satisfactory, both from the theological and the political points of view»).
Si l'honorable M. Treble voulait prendre la peine de lire nos
publications, il connaîtrait non pas nos «political points of view»,
car nous ne faisons pas de politique, mais nos « theological points
of view». Le procédé est élémentaire.

— Dans le Bessarione (nov.-dec. 1899): Gli studi bizantini
in Russia (Roma e Bisanzio, Le antitesi di due metropoli, Il
concetto del bizantinismo russo) ; un papiro Copto-Greco, inedito, con
frammenti biblici; la Chiesa Armena e l'Arianesimo; ancora la
lettera di Michele Paleologo e Clemente IV ; Intorno all' Evyfi.mov
de' Greci; Documenta relationum inter S. Sedern Apostolicam et
Assyriorum Orientalium seu ChaldEeorum Ecclesiam (Doc. 35-47);
li < Pidalion » e i teologi russi ; Cronaca dell' Unione.



— 417 —

— Dans le Catholique français (Paris), janv. 1900 : Cantorbéry

et Constantinople; Louis Veuilot; 'présence spirituelle et
effusion mystique » (IIe Réponse au Labaro) ; — Févr. : thèses
antichrétiennes.

— Dans le Catholique national (Berne), janv. 1900: la liberté
papiste, les amis de Rome, Bossuet et les infaillibilistes ; — févr. :

Rome et le mensonge, lettre de France, Bossuet au Vatican ; —
mars : les sectes et l'esprit sectaire, la réforme religieuse.

— Dans le Chrétien français (Paris), févr. 1900: l'immaculée-
conception (Ed. Laboulaye), les doctrines du prof. Mivart, la France
noire, Bossuet dévoilé, liste des prêtres français démissionnaires,
l'hérésie du sacré-cœur (Guettée), l'américanisme, les messes noires
sous Louis XIV (Funck-Brentano), le mariage de Bossuet, l'abbé
Chatel, le P. Didon, St. Pierre à Rome.

— Dans le Church Times, Jan.-March 1900 : Continuity in
Degradation (à propos de M. Mivart) ; an episcopal encroachment ;

Development ; the Islington Conference (où il a été expliqué
comment l'Eglise d'Angleterre est « catholique, apostolique, réformée
et protestante»); article de M. Percival sur le IIe concile de Nicée:
the Archbishop's Defence ; the future of Romanism ; D1' Mivart,
how then?; the Ritschlian Theology; the Nemesis of Infallibility;
the Bishop of London's Charge.

— Dans le Correspondant, 25 dec. 1S99: le jubilé de 1900
(Fr. Carry).

— Dans la Deutsche LitteraturZeitung, Jan. 1900: Encyclopaedia

biblica (J. Wellhausen) ; das Prinzip des Katholizismus und
die Wissenschaft (Fr. X. Kraus) ; die Religion der Römer (H. Usener) ;

— die Entwickelung der katholischen Kirche in XIX. Jahrh., und
der Reformkatholizismus (Fr. X. Kraus).

— Dans le Deutscher Merkur, Jan. 1900: Wissenschaft und
römische Kircbe ; — Febr.: Busssakrament und Beichte; —März:
Katholisch, Ultramontan ; Katholizismus und Wissenschaft in England

(Mivart).
— Dans les Deutsche Stimmen: Neue kirchenpolitische Briefe.

— Dans la Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes),
dernières livraisons: Pragmatique sanction (E.-H. Vollet), Praxeas,
préconisation, prédestination, prédication, préexistence, prémices,
prémotion, presbyter et presbytérianisme, prescience (G.-H. Luquet),
Port-Royal (J. Lahillonne), Possevin (Th. Schœll), prêtre (origines
de la hiérarchie ecclésiastique, E.-H. Vollet), prêtresse, prêtre
Jean, prière, primat, Priscillien et priscillianisme (E. Michaud),
probabilisme, processions, Proclus, progrès, prophètes (M. Vernes).



— 418 -
— Dans la Grande Revue (Paris), janv. 1900 : l'empereur

Justinien (Diehl) ; — mars: les Eglises et l'Etat (Faguet).

— Dans le Katholik (Bern), Jan. 1900: Spectator redivivus
(Prof. Kraus gegen Herrn von Herding) ; — Febr. : der Dompropst
Eggenschwiler über das Papsttum ; über die Entbindung der
Geistlichen vom Cölibatsgesetz ; Vorbereitung einer Heiligsprechung
(Jeanne de Lestonnac aus Bordeaux) ; Pastoralbrief.

— Dans le Labaro, 30 janv. 190O: l'eresia ne' suoi rapporti
con la scienza e con la storia ; le farfalle della dottrina cattolica-
romana.

— Dans la liberté chrétienne (Lausanne), févr. 1900 : de la
responsabilité des chrétiens d'Europe à l'égard des autres races
(H. Appia) ; la crise de l'Eglise anglicane (N. Fraser) ; — mars :

Théodore de Bèze à Lausanne; le témoignage chrétien.

— Dans le Progrés religieux (Genève), mars 1900: Giordano
Bruno; les récits de la naissance de Jésus.

— Dans la Quinzaine, mars 1900 : la crise de l'Eglise anglicane

(Charlee Egremont).
— Dans la Revue chrétienne (Paris), janv. 1900: la vie

chrétienne et la théologie scientifique (Aug. Sabatier) ; l'évolutionnisme
est-il antibiblique? (W. Monod); — févr.: l'âme des martyrs; —
mars : Vinet et la pédagogie moderne ; la question religieuse et
ses difficultés en France (Frank Puaux).

— Dans la Revue philosophique, mars 1900: la religion comme
principe sociologique (G. Belot).

— Dans la Revue de théologie 'Lausanne), janv. 1900: le principe

protestant de l'autorité de la Bible et les résultats de la théologie

biblique; le mythe et la légende.
— Dans la Revue de théologie (Montauban), janv. 1900 : sur

le fondement de la conscience religieuse (J.-A. Porret) ; le début
de l'épître aux Hébreux (Bruston) ; le péché originel (Combe).

— Dans le Russian Orthodox American Messenger, 27 janv.
190O: the true Church of Christ.

— Dans la Semaine religieuse (Genève), févr. 190O:
Américanisme protestant (les livres du pasteur Sheldon).

* Deux Lettres pastorales anciennes-catholiques.— M. l'évêque
Weber a publié sa Lettre pastorale pour le carême de l'an 1900,
sur la nécessité et la manière d'imiter N. S. J.-C. (Amtliches Alt-
kathol. Kirchenblatt, Nr. 23, 20. Febr. 1900); — M. l'évêque
Herzog : sur les soins à donner à la conscience (die Pflege des

Gewissens). On peut se procurer le texte allemand à l'imprimerie
Jent (Berne), et le texte français à l'imprimerie Stampili (Berne).



— 419 —

* Une interprétation de la Bible par M. W. Monod. —
Dans une étude publiée dans la Revue chrétienne (janv. 1900),
sous ce titre: Eévolutionnisme est-il antibiblique.-, M. W. Monod
a donné de la Bible la notion suivante (p. 28; : « La Bible est,
dans le domaine de l'histoire, ce que les couches géologiques sont
dans le domaine de la nature. De même que la terre semée de

fossiles est le document de la création, de même l'Ecriture sainte,
lentement constituée par l'apport séculaire des générations successives,

est le document de la révélation. Le sol contient la pensée
du Créateur, mais il ne s'identifie pas avec elle; de même, la
Bible contient la Parole de Dieu, mais ne la constitue point. Si
nous considérons en gros les livres scripturaires, dans leur ordre
actuel, comme des couches superposées, nous reconnaîtrons qu'ils
contiennent une conception de Dieu toujours plus pure à mesure
qu'on s'élève progressivement de la Genèse jusqu'à l'Apocalypse.
Après l'Elohim qui se promène, chaque soir, dans un jardin, et
savoure la « bonne odeur » des animaux brûlés en sacrifice, on
monte jusqu'au Jéhovah du Sinaï, législateur et guerrier, lui-
même inférieur à l'Eternel trois fois saint des prophètes. Puis,
c'est l'apparition d'Emmanuel, du «Père qui est aux cieux >, du
< Dieu qui était en Christ réconciliant le monde avec soi », du

Seigneur, enfin, qui n'a point terminé son œuvre rédemptrice au
sein de l'humanité et qui nous apparaît, magnifiquement, dans le
dernier livre de la Bible, sous les caractères du «Dieu qui vient».
Telle est l'épopée de la révélation. Dieu s'est manifesté, petit à

petit, aux hommes: en voilà toute la substance. Dieu n'a pas
révélé autre chose, il s'est révélé lui-même. Il n'y a de révélation
que de Dieu. Et comme Dieu est invisible, cette révélation a pris
la forme de faits extérieurs, d'événements historiques : actes accomplis

par ses serviteurs, paroles prononcées par ses confidents. (Ce

que l'apologétique appelle miracle et prophétie) Et ces actes, et
ces paroles, n'étaient que les moments d'un processus plus général
et qui se continue à l'heure actuelle : préparation messianique du

peuple élu attendant le Sauveur, et préparation eschatologique de

l'Eglise attendant le Seigneur.»
Et encore (p. 31-32): «La chrétienté tout entière, nous

l'espérons, adoptera tôt ou tard ces trois propositions d'un dogma-
ticien évangélique : 1° L'inspiration de la Bible est religieuse,
c'est-à-dire qu'elle porte exclusivement sur les vérités de la foi.
2° La Bible étant le document de la révélation salutaire, laquelle
se résume tout entière en Jésus-Christ, une portion quelconque du
recueil est d'autant plus inspirée qu'elle est en relation plus directe
avec Jésus, d'autant moins, qu'il lui manque davantage ce caractère.

(Ce qui nous rapproche du Dieu rédempteur est inspiré; ce



— 420 —

qui nous laisse éloigné de lui ne l'est pas; à cet égard, l'inspiration

religieuse doit être absolument contestée au livre d'Esther
ou à un chant d'amour tel que le Cantique des Cantiques.;
ô>0 DEcriture est indispensable a la connaissance exacte de IEvangile,

c'est-à-dire du fait salutaire préparé en Israel, accompli en

Jésus-Christ; aussi, les auteurs bibliques ont-ils été dirigés et inspirés
de Dieu dans la mesure requise pour que, par leur organe, l'œuvre
rédemptrice fût mise a la portée de tous. (L'inspiration est une
action du Dieu Sauveur sur les esprits des hommes choisis pour
annoncer au monde le salut. Cette influence éminemment personnelle
s'exerce dans la vie des porteurs de la pensée di\-ine, et elle se
manifeste dans leurs livres en tant que ces écrits sont le reflet de

ce renouvellement intérieur.) En somme, ajoute M. Bovon, h l'inspiration

plentere et uniforme, nous substituons l'inspiration religieuse
et inégale, thèse en vertu de laquelle le centre de la Bible est
Jésus-Christ.»

* Encore la «Confrérie du St.-Sacrement ». — Voir ce qui
en a été dit dans la Revue internationale de Théologie, janvier
1900, p. 154-157. Ajoutons que. d'après deux correspondances
publiées dans la Revue historique (janvier 1900, p. 101-102) par
M. Alfred Leroux et par le P. Chérot, l'histoire de cette confrérie
a déjà été éclaircie par Dom Beauchet-Filleau (Le Régne de J.-C,
1884); par M. A. Leroux {Histoire de la Réforme en Limousin,
1888, p. 122-125 ; Bulletin de la Société archéologique du Limousin,
T. 33, p. 58-76; T. 45, p. 338-416; Archives historiques du
Limousin, T. 1, p. 240-249); par le P. Clair {Etudes religieuses,
1888-89); et enfin par le P. Chérot (Etudes religieuses, 20 novembre
1899).

* A propos d'une lettre du P. Lacordaire. — Le pasteur
Scheffer, de Colmar, ayant envoyé au P. Lacordaire, en i860,
son livre sur l'Avenir de la tolérance, le P. Lacordaire lui répondit
une lettre fort polie, qui a été publiée pour la première fois dans
le Temps du 23 janvier 1900, et dans laquelle on lit: «L'intolérance

religieuse et civile avait pour but d'empêcher la masse des

esprits faibles et ignorants d'être victime de quelques sectaires

ingénieux et hardis, de même que la gendarmerie n'a pas pour
but de faire des honnêtes gens, mais d'empêcher ceux qui ne le

sont pas de dévaliser ceux qui le sont.» Cette assertion et cette
comparaison sont ingénieuses; elles ont même quelque chose de

vrai, en ce sens que plusieurs intolérants ont eu sans doute la
bonne intention que le P. Lacordaire leur a prêtée. Mais ce que
le P. Lacordaire n'a pas dit, et ce que l'histoire vraie et la saine

théologie disent, c'e^t que les prétendus sectaires qui ont été



— 421 —

victimes de l'intolérance romaine étaient pour la plupart de vrais
chrétiens qui voulaient défendre le christianisme et l'Eglise contre
les corruptions de la hiérarchie romaine. Autant les gendarmes
font bien en arrêtant les malfaiteurs, autant les inquisiteurs romains
ont été criminels en empêchant les vrais chrétiens de répandre
le vrai christianisme. Montalembert ne s'est pas trompé en reprochant

au P. Lacordaire des connaissances historiques insuffisantes.

* A propos d'une lettre de Montalembert. — Montalembert
a écrit, lui aussi, au même pasteur et au sujet du même livre.
Dans sa lettre, parue également dans le Temps du 23 janvier, on
trouve des sentiments très élevés sur le rapprochement qui devrait
s'opérer entre les vrais chrétiens du protestantisme et du catholicisme;

on y désavoue formellement la révocation de l'édit de
Nantes « avec le cortège d'hypocrisies et d'inhumanités que cette
odieuse mesure a traînées à sa suite » ; on y réprouve « toutes les
violences commises au nom de la religion». Mais, malheureusement,
Montalembert, en attribuant à l'Eglise romaine ses généreux
sentiments, se trompait. C'était l'illusion des catholiques-libéraux de
i860 de croire que leur libéralisme était dans l'esprit de cette
Eglise. Montalembert reproche aux protestants leurs « tendances
agressives contre l'Eglise catholique, qui certes, dit-il, ne menace
plus nulle part l'existence ou l'indépendance des protestants. » Il
se trompait sur l'esprit de l'Eglise romaine (car c'est d'elle qu'il
parlait), en croyant qu'elle ne menaçait plus ; le fait est que le

parti papiste est de sa nature menaçant, et qu'actuellement il est
plus menaçant que jamais ; la campagne antiprotestante qu'il a faite
en France l'an dernier et qu'il continue encore en termes très
violents, n'a été désavouée ni par le pape, ni par les évêques
romanistes; elle est dans l'esprit même de Rome et du jésuitisme.
Du reste, Montalembert, a\'ant de mourir, a vu clair; et quand il
s'est indigné contre « l'idole du Vatican » et contre l'infaillibilité
papale, il a montré son opinion définitive sur l'Eglise romaine.

* Le mariage des prêtres dans l'Amérique du Sud. — On
connaît la fausse nouvelle publiée par des journaux ultramontains
d'ordinaire bien informés, à savoir que Léon XIII avait consenti
à tolérer le mariage des prêtres dans l'Amérique du Sud. Ces

journaux ultramontains, loin de s'élever contre la permission
supposée, l'avaient accueillie comme un acte de haute sagesse. Ceci
soit dit à leur éloge. Quant à Léon XIII, il faut noter, à sa honte,
qu'il a préféré le statu quo, c'est-à-dire le concubinat avéré ou
mal dissimulé des prêtres en question, à un mariage honnête et
chrétien. L'histoire doit enregistrer ces deux faits. — Nous devons
mentionner, à ce sujet, une consultation théologique donnée par



— 422 --
le P. Gaudeau et publiée dans le Figaro du 28 décembre 1899.
Ce Père est professeur de théologie à 1' < Institut catholique » de
Paris, et le pape lui a, paraît-il, donné maintes fois des preuves
de confiance « exceptionnelle » et de très particulière affection. Or,
voici les opinions qu'il a émises sur cette question: i° La permission

attribuée au pape est possible, parce que le célibat ecclésiastique

n'est point affaire de dogme ni de morale, mais de pure
discipline, et que. « en matière de discipline, il n'y a pas de limite
au pouvoir du pape. » — Réponse: La permission en question
relève soit de l'Eglise universelle, soit des Eglises particulières, et
non du pape ¦. le pape n'est que le premier gardien des canons,
mais il n'en est ni l'auteur ni le dispensateur. Ce sont les conciles
soit généraux, soit particuliers qui ont à se prononcer sur cette
question. — 2° Dans l'Eglise romaine, le mariage des prêtres n'a
été jusqu'à ce jour que le « privilège » exclusif des Eglises grecques-
unies. — Réponse: Le mot «privilège» est excellent de la part
du bon Père, s'il exprime une aspiration. — 30 Si le pape a jugé
que les circonstances actuelles, dans l'Amérique du Sud, exigent
la suppression du célibat ecclésiastique, nous devons le croire. —
Réponse: Le pape, sur ce point d'histoire, peut se tromper comme
sur tout autre. Son jugement n'est nullement un critérium. Il est

plus sûr de consulter les faits, lesquels constatent la violation
constante et à peu près générale du célibat dans les pays en

question. — 40 La loi du célibat a été formulée pour la première
fois pour l'Eglise latine au IVe siècle. — Réponse: Si le Père fait
allusion au troisième canon du concile de Nicée, il se trompe ;

ce canon n'a pas imposé le célibat. Le Père cite les coutumes de

l'Eglise d'Orient; il doit savoir qu'en Orient tuus les prêtres (à

l'exception des moines) doivent être mariés avant d'être prêtres, et

qu'après leur ordination ils continuent à vivre dans l'état de mariage.
— 5° St. Paul a dit dans cette matière: Prœceptum non iiabeo,
sed consilium do: donc il convient que ceux qui aspirent à la

perfection sacerdotale ne se marient pas. — Réponse: Là où
St. Paul n'a donné qu'un conseil, en remarquant même qu' « il
vaut mieux se marier que brûler », les conciles particuliers et les

papes ont eu tort d'imposer un précepte. — 6° Le concile d'Elvire,
en 305, a étendu l'obligation du célibat ou plutôt de la continence
à tous les ecclésiastiques. — Réponse: M. Gaudeau place ce
concile en 305, transeat; mais il est peut-être de 300, ou de 301,
ou de 303. ou de 305, ou de 309, ou de 313. Ceci importe peu.
Mais ce qui importe davantage et ce que M. Gaudeau ne dit pas,
c'est que ce concile ne fut pas un concile œcuménique, mais un
simple concile espagnol, qui ne compta peut-être que dix-huit
évêques, lesquels n'avaient certainement aucune mission pour legi-



— 423 —

férer au nom de l'Eglise latine, encore moins au nom de l'Eglise
universelle. Aussi le clergé des autres Eglises n'a-t-il attaché aucune
importance au 33e canon de ce concile. — 70 Absolument parlant,
le pape pourrait étendre à toute l'Eglise latine la tolérance dont
il est question pour l'Amérique du Sud, puisqu'il ne s'agit pas
d'une vérité révélée: mais moralement, ajoute le P. Gaudeau, je
crois qu'il ne le peut pas, car cette obligation du célibat est liée
à la Révélation. — Réponse: Où le brave Père, qui dit oui, qui
dit non, a-t-il vu que l'obligation du célibat soit liée à la
Révélation C'est bien dommage qu'il n'ait pas donné de preuve. Ceci
eût intéressé les milliers de prêtres mariés soit de l'Orient, soit de

l'Occident, peut-être même Léon XIII, dont plusieurs prédécesseurs,
soit avant Alexandre VI, soit après, ont été pères de famille. —
M. de Narfon qui rapporte cette consultation, ajoute que « le temps
n'est pas venu où l'Eglise de France renoncera à cette force
et à cette gloire » du célibat ecclésiastique. Tant pis pour la
France, si elle préfère la morale cléricale et les mœurs cléricales
à la pratique honnête du sacrement de mariage, et si elle ne voit
pas qu'avec leur clergé célibataire (par ordre), les nations papistes
sont de plus en plus en décadence, tandis que les nations
chrétiennes où le clergé vit chrétiennement de la vie de famille et de
la vie nationale, deviennent de plus en plus puissantes et marchent
à la tête de la civilisation. Espérons que la France n'aura pas
toujours un bandeau sur les yeux.

* L'Eglise romaine condamnée par M. St. Georges Mivart.
— M. Mivart est-il encore membre de l'Eglise romaine Je ne sais.

Toujours est-il qu'il en est ou qu'il en a été l'enfant terrible, en
démasquant sa prétendue «continuité», et en démontrant qu'elle
consiste non à professer toujours les mêmes dogmes, mais à modifier

continuellement les dogmes anciens d'après ses convenances et
ses intérêts du jour. Dans un article sensationnel publié par le
Nineteenth Century de janvier dernier, il a certifié qu'il y a, dans

l'Eglise catholique-romaine, des fidèles qui nient que J.-C. soit né
d'une vierge miraculeusement, qui nient la résurrection corporelle
de J.-C, qui professent le polythéisme, qui rendent à la Madone
un culte comme à Vénus.

Il y a enseigné que le catholicisme n'est que l'expression, pour
chaque époque, des opinions de cette époque sur les mystères de
la vie. Donc, selon lui, la foi peut changer, comme les opinions
changent de fait avec les temps. C'est ainsi que Galilée ne serait
plus condamné aujourd'hui, que l'usure n'est plus condamnée
comme autrefois, etc. Voilà à quelle confusion l'on arrive, lorsque,
confondant la foi ou le dogme strict, c'est-à-dire les purs ensei-



— 424 —

gnements de J.-C, avec les explications changeantes données par
les hommes suivant les progrès des sciences, on déclare le dogme
changeant comme les opinions; c'est la ruine complète de la base

dogmatique du christianisme. Que Rome soit punie par où elle a
péché! Elle a transformé en faux dogmes de simples opinions
théologiques; on s'en aperçoit aujourd'hui, et tout son édifice
dogmatique est ébranlé Ce n'est que justice. Il faudra bien que,
par l'histoire exacte et par le vrai critérium historique de l'ancienne
Eglise exactement appliqué, on revienne à la distinction des vrais
dogmes divins d'avec les spéculations humaines: ceux-là fixes et
inébranlables comme des faits, celles-ci variables et libres comme
des opinions.

* Le Procès des Assomptionnistes, à Paris. — Au point
de vue moral et religieux, ce procès donne ample matière à
réflexions, soit du côté des Assomptionnistes, soit du côté du

gouvernement et des juges, soit enfin du côté du peuple.
i° Du coté des Assomptionnistes : — a) Ces religieux, au lieu

de s'occuper exclusivement de religion et de prédication, font du
commerce, de l'industrie et de la politique. — b) Ils ont volé le
fisc, en ne payant pas les impôts qui sont de droit commun et
que paient tous les honnêtes citoyens. — c) Pour commettre ce
vol plus aisément, ils ont menti et soutenu qu'ils n'étaient pas
propriétaires des immeubles dont ils sont réellement propriétaires.
— d) Au lieu de confesser leurs violations de la loi, ils ont
prétendu qu'ils défendaient la religion, altérant ainsi la notion d'une
chose qu'ils devraient estimer sainte et qu'ils corrompent par le

mensonge et le vol. — e) Dans les interrogatoires qu'ils ont subis,
ils ont pratiqué le système immoral de la réticence, et avoué que,
devant le juge d'instruction, ils n'avaient pas dit la vérité. —
f) Ils ont déclaré que, si le gouvernement les chassait par force
de leur maison de la rue François-Ier, ils continueraient ailleurs,
n'importe où, leurs occupations de la rue François-Ier, c'est-à-dire
qu'ils continueraient à faire de la politique et du commerce, à

tromper le gouvernement, à frustrer le fisc, à violer les lois, etc.
2° Du côté du gouvernement et des juges: — a) Après avoir

constaté que ces religieux font de la politique subversive, qu'ils
violent les lois et qu'ils sont organisés de manière à pouvoir nuire
gravement à l'Etat, les juges ne les ont pas condamnés comme
perturbateurs dangereux, ni comme voleurs, mais seulement comme
société de plus de vingt personnes, non autorisée; et ils ont ainsi
donné à penser que ces délits, dès qu'ils sont commis par des

religieux, ne sont plus considérés comme tels par les juges. —
b) Les juges n'ont condamné qu'à i6 fr. d'amende ces religieux



— 425 —

millionnaires, coupables d'avoir soustrait au fisc des sommes
considérables ; et ils ont ainsi donné à penser qu'il y a plusieurs poids
et plusieurs mesures dans la justice officielle, et que le crime doit
bénéficier du titre de religieux porté par ceux qui le commettent.
— A Juges et gouvernement ont montré, dans toute cette affaire,
qu'ils ne savent pas faire respecter les lois comme elles doivent
être respectées; que, loin de considérer le cléricalisme comme
l'ennemi, ils en ont peur et le ménagent au détriment de l'Etat
et des intérêts du pays. — d) En ne punissant pas l'archevêque
de Paris, qui a encouragé ostensiblement les rebelles à la révolte,
le gouvernement a montré une faiblesse bien propre à faire douter
de la solidité de la République en France.

3° Du côté du peuple: — a) Loin de s'indigner contre les

coupables, le peuple a montré, en somme, une parfaite indifférence,
comme si le respect des lois lui importait peu. Quelques-uns
même ont ri et raillé, comme si c'était une bonne fortune pour
eux d'avoir une occasion de se moquer des lois, des magistrats
et de l'Etat. Beaucoup ont pris la défense des coupables, comme
si ces coupables étaient les représentants de la religion. C'est la

preuve que la notion de la religion est profondément altérée, que
la conscience politique existe à peine, que l'éducation sociale est
à peu près nulle, chez un grand nombre de citoyens. C'est la

preuve que l'atmosphère morale habituelle est une atmosphère
corrompue; que les intérêts religieux, moraux, politiques et sociaux
du pays ne sont plus compris comme ils devraient l'être, et que
la bonne réputation du pays à l'étranger n'est même plus une
préoccupation. — b) Archevêques, évêques, prêtres, fidèles, agissent
publiquement et secrètement contre le gouvernement, et cela,
pensent-ils, par patriotisme et par religion, tant leurs notions de la

patrie et de la religion sont altérées par la passion politique et par
l'amour de la domination. C'est la convoitise du pouvoir, sacrifiant
tout, même la religion, pour s'assouvir. Tel est le résultat auquel
aboutit l'introduction de la politique dans la religion. Le Christ
a distingué ces deux ordres de choses ; le papisme, paganisme
nouveau, les confond pour la ruine des peuples qui consentent à

cette confusion.

Voir, à l'appui de ces conclusions: i° le réquisitoire du parquet,
signé par le procureur de la République, Bulot (dans le Temps
du 23 janvier 1900); —¦ 2° le compte rendu des débats; — 30 le texte
du jugement ; — 40 l'article de M. J. de Narfon (dans le Figaro du
26 janvier, sous ce titre: «Les Assomptionnistes peints par eux-
mêmes. » Dans cet article sont cités les griefs suivants de

Mgr. Hazera, évêque de Digne, contre la presse dite religieuse : « La
Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 28



— 426 —

presse, en général, a perdu le sentiment du respect; aucune autorité

ne trouve grâce devant elle... Les journaux les plus bruyants
paraissent être les plus lus et les plus goûtés, et, avec eux, toute
paix est impossible; ils exaspèrent, même quand ils veulent le
bien, et d'une certaine façon ils mettent leurs adversaires en
demeure de faire le mal, et le mal se fait. » Puis, M. de Narfon
ajoute: «A ce portrait comment ne pas reconnaître la Croix, à

moins de n'avoir jamais jeté les yeux sur ce journal? Il faut
conclure. Ce sera facile. Le prélat de l'entourage du pape qui rédige,
à XItalie, « la Semaine au Vatican », exprimait, ces jours-ci, le vœu
que Rome condamnât enfin expressément « ce catholicisme à la
fois commercial et sectaire, qui n'est qu'une hideuse contrefaçon
du christianisme». Je forme le même vœu.» — 50 Voir aussi l'article,
du même, sous ce titre : « l'organisation politique des Assomptionnistes

» (dans le Figaro du 29 janvier). — 6° Voir l'arrêt rendu le
6 mars 1900 par la Chambre des appels correctionnels.

* Les < Echos d'Orient. » — Le retentissant procès des

Assomptionnistes a démontré que ces « Religieux » ont commis
des mensonges, des faux, des vols, voir même des « escroqueries s1).

Cette démonstration, jointe à la condamnation dont leur congrégation

a été frappée, devrait les rendre modestes. Toujours est-il
que la Revue qu'ils rédigent à Constantinople et qu'ils impriment
à Paris (rue François-Ier), est d'une arrogance incroyable. On
croirait vraiment, à les lire, que c'est sur leurs propres personnes,
et non sur celle de Marie, que s'est opérée l'assomption Le ciel,
la terre et les espaces intermédiaires, ils connaissent tout; les

Eglises orientales sont vermoulues, l'Eglise ancienne-catholique
date des apostats de 1870, etc.! Il n'y a qu'une Eglise, la leur!
C'est sur ce ton qu'ils jugent l'univers. Mais leur jugement n'est

pas le jugement dernier. Celui de Paris les aidera sans doute à en
rabattre.

En attendant, indiquons quelques articles contenus dans le
numéro de décembre dernier de leur Revue. Ces bons Pères ont déclaré
très haut, devant le tribunal de Paris, qu'ils ne faisaient pas de

politique. S'ils n'en font pas, ils en parlent, ils en écrivent, ils en

répandent à pleines mains. Ces petits-neveux d'Escobar jouent
évidemment sur le verbe faire. Le fait est que leur Père Deplaissan
a publié un article intitulé : La politique russe aux frontières de

la Transcaucasie (p. 108-118), article en douze points, où tout
« le plan moscovite » est dénoncé avec une précision et une assu-

') Voir le Siècle du 24 janvier 1900. Voir notamment l'exposé des faits par
M. Bulot. procureur de la République.



— 427 —

ranee qui donnent à penser que cet excellent homme pourrait
bien être en réalité le conseiller intime du tsar. L'article se

termine par une mise en demeure à l'adresse du ministère des

Affaires étrangères de France. Ecoutez: «A ceux qui dirigent notre
politique extérieure de voir s'ils doivent, pour la seule satisfaction
d'un allié indélicat autant que rapace, continuer à laisser crouler
en Orient, avec les intérêts de notre commerce, le prestige même
du nom français.» La « Mission de l'Assomption » ferait-elle de
mauvaises affaires

Un autre rédacteur, le P. Palmièri, étudie « Photius et ses

apologistes russes». Il critique les publications du comte André
Mouraviev en 1848, de Gérasime en 1874, de Platonov et de

Préobrajenski en 1891, d'Ivantzof en 1892, puis de Lébédev; il
cite d'autres travaux, de moindre étendue, de Zernin, de Seriéevskii,
de Kostomarov, de Goloubov, de Pavlov, etc. Naturellement, tout
cela n'est que pacotille, puisque cela contredit l'irréfutable cardinal
Hergenröther! Le P. Palmièri, qui n'a certainement pas étudié la
collection de 1' Union ckmtienne, ose écrire que « la valeur historique

et théologique des pamphlets de Guettée est absolument
nulle ». Cette valeur n'a jamais existé, sans doute comme celle des

dix-huit cent mille francs trouvés dans les coffres des
Assomptionnistes de Paris! Pamphlets, les 60 volumes de Guettée! Mais

passons.

Le plus amusant des rédacteurs est le Chroniqueur. Dans la
première partie de la Chronique, qui est signée A. Istinovitch, on
attise le feu entre les Grecs et les Russes, on déclare qu'il y a « un
principe dissolvant dans la masse vermoulue de l'orthodoxie», et
qu'il faut revenir à l'unité romaine Quelle science — Dans la
seconde partie, qui est signée Anagnostès, on affirme que les idées

protestantes font des progrès inquiétants au sein de l'orthodoxie
gréco-slave, et que cette orthodoxie est menacée non par Rome
— Rome n'est jamais un danger! —¦ mais par l'Eglise vieille-
catholique qui ne remonte qu'aux «apostats de 1870». Que
M. Anagnostès nous permette de lui demander lesquels sont le
plus apostats, de ceux qui ont apostasie les anciens dogmes de
l'Eglise pour en promulguer de nouveaux en 1870, ou de ceux
qui sont restés fidèles aux anciens et qui ont repoussé les
nouveaux — Puis M. Anagnostès prend à partie M. Mesoloras,
directeur du 'ifçoç OvrôeOiiog, et lui reproche d'abuser du mot
dogme en l'appliquant à de simples cérémonies, au lieu de le
réserver aux seuls enseignements de J.-C. Il lui fait observer, en
particulier, qu'«il accepte l'expression de transsubstantiation, invention

tardive cependant de l'Eglise des Occidentaux». Ceci est en



— 428 —

toutes lettres à la p. 124. Cette leçon d'un ennemi mérite d'être
méditée, et ab hoste doceri. Que M. Anagnostès en profite aussi.

* La « Modernité » de Bossuet d'après M. Brunetière. —
Bossuet au Vatican! Le sujet était piquant. Malheureusement, le
conférencier l'a traité par ses petits côtés. D'abord il a confondu modernité

et actualité. Les choses qu'il a présentées dans Bossuet comme
modernes, ne le sont pas; mais elles sont encore actuelles, en ce
sens qu'elles sont encore matière à réflexion et à discussion. Oui,
les sujets religieux traités par Bossuet sont toujours actuels, parce
qu'ils sont éternels, mais ils ne sont pas modernes. Oui, la thèse
de la Providence est toujours actuelle, mais elle n'est pas moderne.
Oui, la question de l'union des Eglises est toujours actuelle, mais
elle n'a rien de moderne, surtout dans la manière dont Bossuet
l'a traitée. Bossuet a échoué soit dans ses discussions avec Fern,
Jurieu, Claude, etc., soit dans ses négociations avec Leibniz.
Pourquoi? C'est ce que M. Brunetière n'a pas essayé de dire, et
c'est cependant ce qui serait du plus haut intérêt. Si M. Brunetière
avait étudié théologiquement la question "il aurait vu que Bossuet
ne cherchait pas l'union, mais la soumission des protestants à

Rome, et qu'une telle soumission n'est pas possible à un homme
qui connaît le christianisme d'après l'Ecriture sainte et d'après la
tradition catholique ou universelle. Et c'est précisément pour le
même motif que Léon XIII, qui emploie le même procédé et qui
a le même point de vue, a échoué, lui aussi, et continuera à échouer,
soit avec les Orientaux, soit avec les Anglicans, qui tous savent ce

qu'ils doivent penser de la papauté comme institution.
Un autre point sur lequel M. Brunetière a passé comme chat

sur braise, c'est le gallicanisme. Quoi cependant de plus actuel,
sinon sous la forme du parlementarisme, du moins sous la forme
de la non-infaillibilité papale? M. Brunetière sait certainement i° que
les Gallicans et par conséquent Bossuet ont nié l'infaillibilité papale,
non seulement comme dogme, mais même comme opinion; 2° qu'actuellement

la plus grande partie des chrétiens nie aussi cette infaillibilité

; 30 que, parmi ces chrétiens, un grand nombre prétendent
être catholiques. Certes, c'était là une question très actuelle. Si
M. Brunetière eût voulu faire de l'histoire et de la théologie, au
lieu de jouer une petite comédie diplomatique et de continuer à

Rome comme à Paris ses exercices de phraséologie aussi vaine
qu'entortillée, il n'aurait pas manqué de la traiter. Elle se serait
imposée. Mais ne lui demandons pas l'impossible: l'histoire vraie
est impossible à Rome.

°-33^-0


	Chronique

