Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 30
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

416 —

CHRONIQUE

THEOLOGIQUE ET ECCLESIASTIQUE.

* A lire: — Dans UVAltkatholisches Volksblatt, Febr. 1900:
Altkatholizismus und R6misch-Katholizismus; Giordano Bruno; —
Méarz: v Fr. H. Reusch; ein Verteidiger des Altkatholizismus.

— Dans Udwierican Fournal of Theology, Jan. 1900: the
New Testament Doctrine of the Church, by Prof. Briggs; the
second imprisonment of Paul, by Rev. Macpherson; the History
of the New Testament Canon in the Syrian Church, by J. Bewer;
Prof. Salmond and Conditional Immortality, a Criticism, by Rev.

W. Mcl.aren.

— Dans VAnglican Church Magazine, Jan. 1900: sur I'ancien
catholicisme, excellentes lettres de M. Lomas et de M. Ian Macean,

en réponse au célebre M. Westall; — Febr.: Changes needed in
the government of the Church; the Old Catholics; Eastern and
Old Catholic Notes; — March: sur ’ancien catholicisme, une lettre

de M. Treble, datée d’'Egypte et dans laquelle 'auteur semble ne
pas connaitre suffisamment les doctrines anciennes-catholiques (¢ We
wish to have the A/zsszon of Old Catholicism more definitely satis-
factory, both from the theological and the political points of view ).
Si I'honorable M. Treble voulait prendre la peine de lire nos publi-
cations, il connaitrait non pas nos « political points of view »,
car nous ne faisons pas de politique, mais nos « theological points

of view». Le procédé est élémentaire.

— Dans le Bessarzone (nov.-dec. 1899): Gli studi bizantini
in Russia (Roma e Bisanzio, Le antitesi di due metropoli, Il con-
cetto del bizantinismo russo); un papiro Copto-Greco, inedito, con
frammenti biblici; la Chiesa Armena e I’Arianesimo; ancora la
lettera di Michele Paleologo e Clemente IV ; Intorno all’ Evyédaiov
de’ Greci; Documenta relationum inter S. Sedem Apostolicam et
Assyriorum Orientalium seu Chaldeorum Ecclesiam (Doc. 35-47);
Il « Pidalion » e i teologi russi; Cronaca dell’ Unione.



— AT —

— Dans le Catholique francazs (Paris), janv. 1900: Cantor-
béry et Constantinople; Louis Veuillot; «présence spirituelle et
effusion mystique» (II* Réponse au Zabaro); — Févr.: theses
antichrétiennes.

— Dans le Catholique national (Berne), janv. 1900: la liberté
papiste, les amis de Rome, Bossuet et les infaillibilistes; — févr.:
Rome et le mensonge, lettre de France, Bossuet au Vatican; —
mars: les sectes et l'esprit sectaire, la réforme religieuse.

— Dans le Chrétien fran¢ais (Paris), févr. 190oo: 'immaculée-
conception (Ed. Laboulaye}, les doctrines du prof. Mivart, la France
noire, Bossuet dévoilé, liste des prétres frangais démissionnaires,
I'hérésie du sacré-cceur (Guettée), 'américanisme, les messes noires
sous Louis XIV (Funck-Brentano), le mariage de Bossuet, l'abbé
Chatel, le P. Didon, St. Pierre 2 Rome.

— Dans le Church 7Times, Jan.-March 1900: Continuity in
Degradation (a propos de M. Mivart); an episcopal encroachment;
Development; the Islington Conference (ou il a ¢été expliqué
comment |'Eglise d’ Angleterre est « catholique, apostolique, réformée
et protestante»); article de M. Percival sur le II° concile de Nicee:
the Archbishop’s Defence; the future of Romanism; DT Mivart,
how then?; the Ritschlian Theology; the Nemesis of Infallibility;
the Bishop of London’s Charge.

— Dans le Correspondant, 25 déc. 1899: le jubilé de 1900
(Fr. Carry).

— Dans la Deutsche Litteraturseztung, Jan. 19oo: Encyclo-
padia biblica (J. Wellhausen); das Prinzip des Katholizismus und
die Wissenschaft (Fr. X. Kraus) ; die Religion der Romer (H. Usener)
— die Entwickelung der katholischen Kirche in XIX. Jahrh., und
der Reformkatholizismus (Fr. X. Kraus).

— Dans le Deutscher Merkur, Jan. 19oo: Wissenschaft und
romische Kirche; — Febr.: Busssakrament und Beichte; — Marz:
Katholisch, Ultramontan; Katholizismus und Wissenschaft in Eng-
land (Mivart).

— Dans les Deutsche Stimmen: Neue kirchenpolitische Briefe.

— Dans la Grande Encyclopédze (Paris, 61, rue de Rennes),
derniéres livraisons: Pragmatique sanction (E.-H. Vollet), Praxeas,
préconisation, prédestination, prédication, préexistence, prémices,
prémotion, presbyter et presbytérianisme, prescience (G.-H. Luquet),
Port-Royal (J. Lahillonne), Possevin (Th. Scheell), prétre (origines
de la hiérarchie ecclésiastique, E.-H. Vollet), prétresse, prétre
Jean, priére, primat, Priscillien et priscillianisme (E. Michaud),
probabilisme, processions, Proclus, progres, prophetes (M. Vernes).



8

— Dans la Grande Revue (Paris), janv. 1900: 'empereur
Justinien (Diehl); — mars: les Eglises et I'Etat (Faguet).

— Dans le Katholzk (Bern), jan. 1900: Spectator redivivus
(Prof. Kraus gegen Herrn von Hertling); — Febr.: der Dompropst
Eggenschwiler liber das Papsttum; iiber die Entbindung der Geist-
lichen vom Colibatsgesetz; Vorbereitung einer Heiligsprechung
(Jeanne de Lestonnac aus Bordeaux); Pastoralbrief.

— Dans le Labaro, 30 janv. 1900: l'eresia ne’ suoi rapporti
con la scienza e con la storia: le farfalle della dottrina cattolica-
romana.

— Dans la Lzberté chrétienne (Lausanne), févr. 1900: de la
responsabilité des chrétiens d’Europe a l'égard des autres races
(H. Appia); la crise de I'Eglise anglicane (N. Fraser); — mars:
Théodore de Béze a Lausanne; le témoignage chrétien.

— Dans le Progres religzenr (Geneve), mars 19o0: Giordano
Bruno; les récits de la naissance de Jésus.

— Dans la Quénzaine, mars 19oo: la crise de !'Eglise angli-
cane (Charlee Egremont).

— Dans la Revue chrétienne (Paris), janv. 1900: la vie chré-
tienne et la théologie scientifique (Aug. Sabatier); I’évolutionnisme
est-il antibiblique: (W. Monod); — févr.: 'ame des martyrs; —
mars: Vinet et la pédagogie moderne; la question religieuse et
ses difficultés en France (Frank Puaux).

— Dans la Revue philosopligque, mars 1900: la religion comme
principe sociologique (G. Belot).

— Dans la Revue de théologze (Lausanne), janv. 1900: le prin-
cipe protestant de l'autorité de la Bible et les résultats de la théo-
logie biblique; le mythe et la légende.

—— Dans la Revue de théologize (Montauban), janv. 19g00: sur
le fondement de la conscience religieuse (J.-A. Porret); le début
de l'épitre aux Hébreux (Bruston); le péché originel (Combe).

— Dans le Russian Orthodox American Messenger, 27 janv.
19000: the true Church of Christ.

— Dans la Semaine religienuse (Genéve), févr. 1900: Améri-
canisme protestant (les livres du pasteur Sheldon).

* Deux Lettres pastorales anciennes-catholiques.— M. l'évéque
Weber a publié sa Lettre pastorale pour le caréme de l'an 1900,
sur la nécessité et la maniére d'imiter N. S. J.-C. (Amtliches Alt-
kathol. Kirchenblatt, Nr. 23, 20. Febr. 1900); — M. l'évéque
Herzog : sur les soins a donner a la conscience (die Pflege des
Gewissens). On peut se procurer le texte allemand a l'imprimerie
Jent (Berne), et le texte francais a 'imprimerie Stampfli (Berne).



— 49 e

* Une interprétation de la Bible par M. W. Monod. —
Dans une étude publice dans la Revue chrétienne (janv. 1900),
sous ce titre: L'évolutionnisme est-zl antibeblique 7, M. W. Monod
a donné de la Bible la notion suivante (p. 28): «La Bible est,
dans le domaine de lhistoire, ce que les couches géologiques sont
dans le domaine de la nature. De méme que la terre semée de
fossiles est le document de la création, de méme 1'Ecriture sainte,
lentement constituée par 'apport séculaire des générations succes-
sives, est le document de la révélation. Le sol contient la pensée
du Créateur, mais il ne s’identifie pas avec elle; de méme, la
Bible contient la Parole de Dieu, mais ne la constitue point. Si
nous considérons en gros les livres scripturaires, dans leur ordre
actuel, comme des couches superposées, nous reconnaitrons qu'’ils
contiennent une conception de Dieu toujours plus pure a mesure
qu'on s’éleve progressivement de la Genese jusqua I’Apocalypse.
Apres I'Elohim qui se promene, chaque soir, dans un jardin, et
savoure la «bonne odeur» des animaux bralés en sacrifice, on
monte jusqu’au Jéhovah du Sinai, législateur et guerrier, lui-
méme inférieur a U'Eternel trois fois saint des prophetes, Puis,
c’est 'apparition d’Emmanuel, du «Pere qui est aux cieux», du
¢« Dieu qui était en Christ réconciliant le monde avec soi», du
Seigneur, enfin, qui n’a point terminé son ceuvre rédemptrice au
sein de 'humanité et qui nous apparait, magnifiquement, dans le
dernier livre de la Bible, sous les caractéres du «Dieu qui vient .
Telle est I'épopée de la révélation. Dieu s’est manifesté, petit a
petit, aux hommes: en voila toute la substance. Dieu n’a pas
révélé autre chose, il s'est révélé lui-méme. Il n’y a de révélation
que de Dieu. Et comme Dieu est invisible, cette révélation a pris
la forme de faits extérieurs, d’événements historiques: actes accom-
plis par ses serviteurs, paroles prononcées par ses confidents. (Ce
que l'apologétique appelle mzracle et propliétie.) Et ces actes, et
ces paroles, n'étaient que les moments d’un processus plus général
et qui se continue a l'heure actuelle: préparation messianique du
peuple €lu attendant le Sauveur, et préparation eschatologique de
I'Eglise attendant le Seigneur.»

Et encore (p. 31-32): «La chrétienté tout entiére, nous
’espérons, adoptera tot ou tard ces trois propositions d’un dogma-
ticien évangélique: 1° L'znspiration de la Bible cst religieuse,
c'est-a-dire qu'elle porte exclusivement sur les vérités de la for.
2° La Bible étant le document de la révélation salutaire, laquelle
se wésume tout enticve en Fosus-Christ, une portion quelconque di
recuetl est d'autant plus inspirée qu'elle est en relation plus directe
avec Fésus, d'autant moins, qu'tl luz manque davantage ce carac-
tere. (Ce qui nous rapproche du Dieu rédempteur est inspiré; ce



e 4B -

qui nous laisse ¢loigné de lui ne l'est pas; a cet égard, linspi-
ration religieuse doit étre absolument contestée au livre d'Esther
ou a un chant d'amour tel que le Cantique des Cantiques.)
3° L’ Ecriture est indispensable a la comnaissance exacte de I’ Fvan-
gile, cest-a-dire du fait salutaire préparé en Israél, accompli en
Fésus-Christ; aussz, les auteurs bibliques ont-ils €6 dirigés et inspirés
de Diew dans la mesure requise pour que, par lewr organe, I'@uvre
rvédempirice fut ise a la portée de tous. (L'inspiration est une
action du Dieu Sauveur sur les esprits des hommes choisis pour
annoncer au monde le salut. Cette influence ¢minemment personnelle
s’exerce dans la vie des porteurs de la pensée divine, et elle se
manifeste dans leurs livres en tant que ces écrits sont le reflet de
ce renouvellement intérieur.) En somme, ajoute M. Bovon, & liuspi-
ration plénzere et uniforme, nous substituons ['inspiration religieuse
et inégale, these en vertu de laquelle le centre de la Bible est
Jésus-Christ.»

“* Encore la « Confrérie du St.-Sacrement». — Voir ce qui
en a ét¢ dit dans la Revue internationale de Théologie, janvier
1900, p. 154-157. Ajoutons que, d’aprés deux correspondances
publiées dans la Revwe historigue (janvier 1900, p. 10I-102) par
M. Alfred Leroux et par le P. Chérot, I'histoire de cette confrérie
a déja été éclaircie par Dom Beauchet-Filleau (Le Regne de 7.-C.,
1884,/; par M. A. Leroux (Hzstoire de la Réforme en Limousin,
1888, p. 122-125; Bulletin de la Société archéologique du Limousin,
T. 33, p. 58-76; T. 45, p. 338-4165 Awrcheves historiques du
Lzmousin, T. 1, p. 240-249); par le P. Clair (Etudes religicuses,
1338-89/; et enfin par le P. Chérot (Etudes relzgienses, 20 novembre
1899).

* A propos d'une lettre du P. Lacordaire. — Le pasteur
Scheffer, de Colmar, ayant envoyé au P. Laccrdaire, en 1800,
son livre sur " Avenir de la tolérance, le P. Lacordaire lui répondit
une lettre fort polie, qui a été publiée pour la premicre fois dans
le Zemps du 23 janvier 1900, et dans laquelle on lit: « L’intolé-
rance religieuse et civile avait pour but d'empécher la masse des
esprits faibles et ignorants d’étre victime de quelques sectaires
ingénieux et hardis, de méme que la gendarmerie n'a pas pour
but de faire des honnétes gens, mais d'empécher ceux qui ne le
sont pas de dévaliser ceux qui le sont.» Cette assertion et cette
comparaison sont ingénieuses; elles ont méme quelque chose de
vrai, en ce sens que plusicurs intolérants ont eu sans doute la
bonne intention que le P. Lacordaire leur a prétée. Mais ce que
le P. Lacordaire n’a pas dit, et ce que l'histoire vraie et la saine
théologie disent, c’est que les prétendus sectaires qui ont été



victimes de lintolérance romaine étaient pour la plupart de vrais
chrétiens qui voulaient défendre le christianisme et 'Eglise contre
les corruptions de la hiérarchie romaine, Autant les gendarmes
font bien en arrétant les malfaiteurs, autant les inquisiteurs romains
ont été criminels en empéchant les vrais chrétiens de répandre
le vrai christianisme. Montalembert ne s’est pas trompé en repro-
chant au P. Lacordaire des connaissances historiques insuffisantes.

# A propos d'une lettre de Montalembert. — Montalembert
a écrit, lui aussi, au meéme pasteur et au sujet du méme livre.
Dans sa lettre, parue également dans le Zewps du 23 janvier, on
trouve des sentiments trés élevés sur le rapprochement qui devrait
s'opérer entre les vrais chrétiens du protestantisme et du catholi-
cisme; on y désavoue formellement la révocation de l'édit de
Nantes «¢avec le cortége d’hypocrisies et d’inhumanités que cette
odieuse mesure a trainées a sa suite»; on y réprouve «toutes les
violences commises au nom de la religion». Mais, malheureusement,
Montalembert, en attribuant a I'Eglise romaine ses généreux senti-
ments, se trompait. C'¢tait l'illusion des catholiques-libéraux de
1860 de croire que leur libéralisme était dans l'esprit de cette
Eglise. Montalembert reproche aux protestants leurs «tendances
agressives contre I'Eglise catholique, qui certes, dit-il, ne menace
plus nulle part l'existence ou l'indépendance des protestants.» Il
se trompait sur Uesprit de 'Eglise romaine (car c’est d’elle qu’il
parlait), en croyant qu’elle ne menacgait plus; le fait est que le
parti papiste est de sa nature menacgant, et qu’actuellement il est
plus menagant que jamais; la campagne antiprotestante qu'il a faite
en France l'an dernier et qu'il continue encore en termes tres
violents, n'a ét¢ désavouée ni par le pape, ni par les évéques
romanistes; elle est dans l'esprit méme de Rome et du jésuitisme.
Du reste, Montalembert, avant de mourir, a vu clair; et quand il
s'est indigné contre <¢l'idole du Vatican» et contre linfaillibilité
papale, il a montré son opinion définitive sur I'Eglise romaine.

* Le mariage des prétres dans I'Amérique du Sud. — On
connait la fausse nouvelle publiée par des journaux ultramontains
d’ordinaire bien informés, a savoir que Léon XIII avait consenti
a tolérer le mariage des prétres dans I’Amérique du Sud. Ces
journaux ultramontains, loin de s'élever contre la permission sup-
posée, 'avaient accueillie comme un acte de haute sagesse, Ceci
soit dit a leur éloge. Quant a Léon XIII, il faut noter, a sa honte,
qu'il a préféré le statu quo, c’est-a-dire le concubinat avéré ou
mal dissimulé des prétres en question, a un mariage honnéte et
chrétien. L’histoire doit enregistrer ces deux faits. — Nous devons
mentionner, a ce sujet, une consultation théologique donnée par



492 -

le P. Gaudeau et publiée dans le Fzgaro du 28 décembre 189g.
Ce Pére est professeur de théologie a 1« Institut catholique> de
Paris, et le pape lui a, parait-il, donné maintes fois des preuves
de confiance «exceptionnelle» et de tres particuliere affection. Or,
voici les opinions qu'il a émises sur cette question: 1° I.a permis-
sion attribuée au pape est possible, parce que le célibat ecclésias-
tique n’est point affaire de dogme ni de morale, mais de pure
discipline, et que, «en matiére de discipline, il n'y a pas de limite
au pouvoir du pape.» — Réponse: La permission en question
releve soit de I'Eglise universelle, soit des Eglises particulicres, et
non du pape; le pape n'est que le premier gardien des canons,
mais il n’en est ni l'auteur ni le dispensateur. Ce sont les conciles
soit généraux, soit particuliers qui ont a se prononcer sur cette
question. — 2° Dans I'Eglise romaine, le mariage des prétres n'a
été jusqu’a ce jour que le « privilege » exclusif des Eglises grecques-
unies. — KRéponse: l.e mot «privilege» est excellent de la part
du bon T'¢re, s'il exprime une aspiration. — 3° Si le pape a jugé
que les circonstances actuelles, dans "Amérique du Sud, exigent
la suppression du célibat ecclésiastique, nous devons le croire. —
Réponse: Le pape, sur ce point d’histoire, peut se tromper comme
sur tout autre. Son jugement n’est nullement un critérium. Il est
plus sur de consulter les faits, lesquels constatent la violation
constante et a peu pres générale du célibat dans les pays en

question. — 4° La loi du célibat a été formulée pour la premiere
fois pour I'Eglise latine au IV® siécle. — Réponse: Si le Pere fait

allusion au troisieme canon du concile de Nicée, il se trompe;
ce canon n’a pas imposé le celibat. Le Pére cite les coutumes de
I'Eglise d’'Orient; il doit savoir qu'en Orient tous les prétres (a
I'exception des moines) doivent étre mariés avant d'étre prétres, et
qu'apres leur ordination ils continuent a vivre dans 1'état de mariage.
— 5° St. Paul a dit dans cette matiére: Praceptum non habeo,
sed constliuim do: donc il convient que ceux qui aspirent a la
perfection sacerdotale ne se marient pas. — Répounse: La ou
St. Paul n’a donné qu'un conseil, en remarquant méme qu’ «il
vaut mieux se marier que braler », les conciles particuliers et les

papes ont eu tort d'imposer un précepte. — 6° Le concile d’Elvire,
en 303, a étendu l'obligation du célibat ou plutdt de la continence
a tous les ecclésiastiques. — ARéponse: M. Gaudeau place ce

concile en 303, #anseat; mais il est peut-étre de 300, ou de 301,
ou de 303, ou de 305, ou de 300, ou de 313. Ceci importe peu.
Mais ce qui importe davantage et ce que M. Gaudeau ne dit pas,
c'est que ce concile ne fut pas un concile cecuménique, mais un
simple concile espagnol, qui ne compta peut-étre que dix-huit
évéques, lesquels n'avaient certainement aucune mission pour légi-



e 408 -

férer au nom de I'Eglise latine, encore moins au nom de I'Eglise
universelle. Aussi le clergé des autres Eglises n’a-t-il attaché aucune
importance au 33° canon de ce concile. — 7° Absolument parlant,
le pape pourrait étendre a toute I'Eglise latine la tolérance dont
il est question pour I'Amérique du Sud, puisqu’il ne s’agit pas
d’une vérité révélée: mais moralement, ajoute le P. Gaudeau, je
crois qu'z/ ne le peut pas, car cette obligation du célibat est liée
a la Révélation. — Réponse: Ou le brave Pere, qui dit oxz, qui
dit 7oz, a-t-il vu que l'obligation du célibat soit liée a la Révé-
lation? C'est bien dommage qu'il n’ait pas donné de preuve. Ceci
et intéressé les milliers de prétres mariés soit de 1'Orient, soit de
I'Occident, peut-étre méme Léon XIII, dont plusieurs prédécesseurs,
soit avant Alexandre VI, soit aprés, ont été peres de famille. —
M. de Narfon qui rapporte cette consultation, ajoute que < le temps
n'est pas venu ou 'Eglise de France renoncera a cette force (!)
et a cette gloire () » du célibat ecclésiastique. Tant pis pour la
France, si elle préfére la morale cléricale et les mceurs cléricales
a la pratique honnéte du sacrement de mariage, et si elle ne voit
pas qu’'avec leur clergé célibataire (par ordre), les nations papistes
sont de plus en plus en décadence, tandis que les nations chré-
tiennes ou le clergé vit chrétiennement de la vie de famille et de
la vie nationale, deviennent de plus en plus puissantes et marchent
a la téte de la civilisation. Espérons que la France n'aura pas
toujours un bandeau sur les yeux.

* L’Eglise romaine condamnée par M. St. Georges Mivart,
— M. Mivart est-il encore membre de I'’Eglise romaine? Je ne sais.
Toujours est-il qu'il en est ou qu'il en a ¢été 'enfant terrible, en
démasquant sa prétendue «continuité», et en démontrant qu’elle
consiste non a professer toujours les mémes dogmes, mais a modi-
fier continuellement les dogmes anciens d’apres ses convenances et
ses intéréts du jour. Dans un article sensationnel publi¢ par le
Nineteenth Cenifury de janvier dernier, il a certifié qu'il y a, dans
I'Eglise catholique-romaine, des fidéles qui nient que J.-C. soit né
d’une vierge miraculeusement, qui nient la résurrection corporelle
de J.-C., qui professent le polythéisme, qui rendent a la Madone
un culte comme a Vénus.

Il y a enseigné que le catholicisme n’est que l'expression, pour
chaque époque, des opinions de cette époque sur les mysteres de
la vie. Donc, selon lui, la foi peut changer, comme les opinions
changent de fait avec les temps. C'est ainsi que Galilée ne serait
plus condamné aujourd’hui, que l'usure n’est plus condamnée
comme autrefois, etc. Voila a quelle confusion 'on arrive, lorsque,
confondant la foi ou le dogme strict, c’est-a-dire les purs ensei-



424 —

gnements de J.-C., avec les explications changeantes données par
les hommes suivant les progres des sciences, on déclare le dogme
changeant comme les opinions; c’est la ruine compléte de la base
dogmatique du christianisme. (Que Rome soit punie par ou elle a
péché! Elle a transformé en faux dogmes de simples opinions
théologiques; on s’en apercoit aujourd’hui, et tout son édifice
dogmatique est ébranlé! Ce n’est que justice. Il faudra bien que,
par l'histoire exacte et par le vrai critérium historique de 'ancienne
Eclise exactement appliqué, on revienne a la distinction des vrais
dogmes divins d’avec les spéculations humaines: ceux-la fixes et
inébranlables comme des faits, celles-ci variables et libres comme
des opinions.

* Le Proces des Assomptionnistes, a Paris. — Au point
de wvue moral et religieux, ce proces donne ample maticre a
réflexions, soit du coté des Assomptionnistes, soit du cété du
gouvernement et des juges, soit enfin du c6té du peuple.

1° D coté des Assomptionnistes: — a) Ces religieux, au lieu
de s'occuper exclusivement de religion et de prédication, font du
commerce, de 'industrie et de la politique. — &) Ils ont volé le
fisc, en ne payant pas les impots qui sont de droit commun et
que paient tous les honnétes citoyens. — ¢) Pour commettre ce
vol plus aisément, ils ont menti et soutenu qu’ils n’étaient pas
propriétaires des immeubles dont ils sont réellement propriétaires.
— ) Au lieu de confesser leurs violations de la loi, ils ont pré-
tendu qu'ils defendaient la religion, altérant ainsi la notion d'une
chose qu’ils devraient estimer sainte et qu’ils corrompent par le
mensonge et le vol. — ¢/ Dans les interrogatoires qu’ils ont subis,
ils ont pratiqué le systéme immoral de la réticence, et avoué que,
devant le juge d’instruction, ils n’avaient pas dit la vérité. —
/) Ils ont déclaré que, si le gouvernement les chassait par force
de leur maison de la rue Frangois-I°T, ils continueraient ailleurs,
n'importe ou, leurs occupations de la rue Irancois-I®, c’est-a-dire
qu'ils continueraient a faire de la politique et du commerce, a
tromper le gouvernement, a frustrer le fisc, a violer les lois, etc.

2° Du cotée du gowvernement et des juges: — a) Apres avoir
constaté que ces religieux font de la politique subversive, qu’ils
violent les lois et qu’ils sont organisés de manicre a pouvoir nuire
cgravement a U'Etat, les juges ne les ont pas condamnés comme
perturbateurs dangereux, ni comme voleurs, mais seulement comme
société de plus de vingt personnes, non autorisée; et ils ont ainsi
donné a penser que ces délits, dés qu’ils sont commis par des
religieux, ne sont plus considérés comme tels par les juges. ——
4) Les juges n'ont condamné qu'a 16 fr. d’amende ces religieux



millionnaires, coupables d’avoir soustrait au fisc des sommes consi-
dérables; et ils ont ainsi donné a penser qu’il y a plusieurs poids
et plusieurs mesures dans la justice officielle, et que le crime doit
bénéficier du titre de religieux porté par ceux qui le commettent,
— ¢) Juges et gouvernement ont montré, dans toute cette affaire,
qu'ils ne savent pas faire respecter les lois comme elles doivent
étre respectées; que, loin de considérer le cléricalisme comme
I’ennemi, ils en ont peur et le ménagent au détriment de l'Etat
et des intéréts du pays. — &) En ne punissant pas l'archeveque
de Paris, qui a encouragé ostensiblement les rebelles a la révolte,
le gouvernement a montré une faiblesse bien propre a faire douter
de la solidité de la République en France.

3° Du coté du peuple: — a) Loin de s’indigner contre les
coupables, le peuplea montré, en somme, une parfaite indifférence,
comme si le respect des lois lui importait peu. Quelques-uns
méme ont ri et raillé, comme si c’était une bonne fortune pour
eux d’avoir une occasion de se moquer des lois, des magistrats
et de I'Etat. Beaucoup ont pris la défense des coupables, comme
si ces coupables étaient les représentants de la religion. Clest la
preuve que la notion de la religion est profondément alterée, que
la conscience politique existe a peine, que l'éducation sociale est
a peu pres nulle, chez un grand nombre de citoyens. Clest la
preuve que l'atmosphére morale habituelle est une atmosphere
corrompue; que les intéréts religieux, moraux, politiques et sociaux
du pays ne sont plus compris comme ils devraient I’étre, et que
la bonne réputation du pays a l'étranger n’est méme plus une
préoccupation. — 4) Archevéques, évéques, prétres, fideles, agissent
publiquement et secrétement contre le gouvernement, et cela,
pensent-ils, par patriotisme et par religion, tant leurs notions de la
patrie et de la religion sont altérées par la passion politique et par
I'amour de la domination. C'est la convoitise du pouvoir, sacrifiant
tout, méme la religion, pour s’assouvir. Tel est le résultat auquel
aboutit l'introduction de la politique dans la religion. Le Christ
a distingué ces deux ordres de choses; le papisme, paganisme
nouveau, les confond pour la ruine des peuples qui consentent a
cette confusion.

Voir, a 'appui de ces conclusions: 1° le réquisitoire du parquet,
signé par le procureur de la République, Bulot (dans le Zemps
du 23 janvier 19g00); — 2° le compte rendu des débats; — 3° le texte
du jugement; — 4° l'article de M. ]. de Narfon (dans le Fzgaro du
26 janvier;, sous ce titre: «Les Assomptionnistes peints par eux-
mémes. » Dans cet article sont cités les griefs suivants de
Mgr. Hazera, éveque de Digne, contre la presse dite religieuse: « La

Revue intern, de Théologie, Heft 30, 1900. 28



e BH —

presse, en général, a perdu le sentiment du respect; aucune auto-
rité ne trouve grace devant elle... Les journaux les plus bruyants
paraissent étre les plus lus et les plus goites, et, avec eux, toute
paix est impossible; ils exaspérent, méme quand ils veulent le
bien, et d'une certaine fagon ils mettent leurs adversaires en
demeure de faire le mal, et le mal se fait.» Puis, M. de Narfon
ajoute: «A ce portrait comment ne pas reconnaitre la Croix, a
moins de n’avoir jamais jeté les yeux sur ce journal? Il faut con-
clure. Ce sera facile. Le prélat de I'entourage du pape qui rédige,
a l'/talie, «<la Semaine au Vatican», exprimait, ces jours-ci, le vceu
que Rome condamnat enfin expressément «ce catholicisme a la
fois commercial et sectaire, qui #w'est gu'une hideuse contrefacon
du christianisme». Je forme le méme vceeu.» — 5° Voir aussi l'article,
du méme, sous ce titre: «l'organisation politique des Assomption-
nistes » (dans le Figaro du 29 janvier). — 6° Voir 'arrét rendu le
6 mars 1900 par la Chambre des appels correctionnels.

* Les «<Echos d'Orient.» — Le retentissant proces des
Assomptionnistes a démontré que ces <« Religieux» ont commis
des mensonges, des faux, des vols, voir meéme des « escroqueries»?).
Cette démonstration, jointe a la condamnation dont leur congré-
gation a été frappée, devrait les rendre modestes. Toujours est-il
que la Revue qu'ils rédigent a Constantinople et qu’ils impriment
a Paris {rue Frangois-I*r), est d'une arrogance incroyable. On
croirait vraiment, a les lire, que c’est sur leurs propres personnes,
et non sur celle de Marie, que s’est opérée 'assomption! Le ciel,
la terre et les espaces intermédiaires, ils connaissent tout; les
Eglises orientales sont vermoulues, 1'Eglise ancienne-catholique
date des apostats de 1870, etc.! Il n'y a qu'une Eglise, la leur!
C’est sur ce ton qu'ils jugent l'univers. Mais leur jugement n’est
pas le jugement dernier. Celui de Paris les aidera sans doute a en
rabattre.

En attendant, indiquons quelques articles contenus dans le
numéro de décembre dernier de leur Revue. Ces bons Péres ont déclaré
trés haut, devant le tribunal de Paris, qu'ils ne farsazent pas de
politique. S’ils n'en fonz pas, ils en parlent, ils en écrivent, ils en
répandent a pleines mains. Ces petits-neveux d’Escobar jouent
évidemment sur le verbe fazre. Le fait est que leur Pere Deplaissan
a publié un article intitulé: La politique russe aux froutiéves de
la Transcaucasze (p. 108-118), article en douze points, ou tout
«le plan moscovite» est dénoncé avec une précision et une assu-

D) Voir le Siec/e du 24 janvier 19oo. Voir notamment I'exposé des faits par
M. Bulot, procureur de la République.



— 427 —

rance qui donnent a penser que cet excellent homme pourrait
bien étre en réalité le conseiller intime du tsar. L’article se
termine par une mise en demeure a l'adresse du ministére des
Affaires étrangeres de France. Ecoutez: ¢ A ceux qui dirigent notre
politique extérieure de voir s’ils doivent, pour la seule satisfaction
d'un allié zndélicat autant que rapace, continuer a laisser crouler
en Orient, avec les intéréts de notre commerce, le prestige méme
du nom frangais.» La <« Mission de I'’Assomption » ferait-elle de
mauvaises affaires ?

Un autre rédacteur, le P. Palmiéri, étudie « Photius et ses
apologistes russes». Il critique les publications du comte André
Mouraviev en 1848, de Gérasime en 1874, de Platonov et de
Préobrajenski en 1891, d’lvantzof en 1892, puis de Lébédev; il
cite d’autres travaux, de moindre étendue, de Zernin, de Seriéevskii,
de Kostomarov, de Goloubov, de Pavlov, etc. Naturellement, tout
cela n'est que pacotille, puisque cela contredit l'irréfutable cardinal
Hergenrother! Le P. Palmiéri, qui n’a certainement pas étudié la
collection de ' Union ciwétienne, ose écrire que «la valeur histo-
rique et théologique des pampllets de Guettée est absolument
nulle ». Cette valeur n’a jamais existé, sans doute comme celle des
dix-huit cent mille francs trouvés dans les coffres des Assomp-
tionnistes de Paris! Pampllets, les 60 volumes de Guettée! Mais
passons.

Le plus amusant des rédacteurs est le Chroniqueur. Dans la
premiere partie de la Chronique, qui est signée A. Istinovitch, on
attise le feu entre les Grecs et les Russes, on déclare qu'il y a c¢un
principe dissolvant dans la masse wermoulue de Vorthodoxie», et
qu'il faut revenir a l'unité romaine! Quelle science! — Dans la
seconde partie, qui est signée Anagnostes, on affirme que les idées
protestantes font des progres inquiétants au sein de lorthodoxie
gréco-slave, et que cette orthodoxie est menacée non par Rome
— Rome n’est jamais un danger! — mais par I'Eglise vieille-
catholique qui ne remonte qu’aux « apostats de 1870»>. Que
M. Anagnostés nous permette de lui demander lesquels sont le
plus apostats, de ceux qui ont apostasié les anciens dogmes de
I'Eglise pour en promulguer de nouveaux en 1870, ou de ceux
qui sont restés fidéles aux anciens et qui ont repoussé les nou-
veaux ! — Puis M. Anagnostés prend a partie M. Mesoloras,
directeur du Tegoc 6Uvdecuos, et lui reproche d’abuser du mot
dogme en lappliquant a de simples cérémonies, au lieu de le
réserver aux seuls enseignements de J.-C. Il lui fait observer, en
particulier, qu’«il accepte 'expression de transsubstantiation, znven-
twon tardive cependant de ['Eglise des Occidentaux». Ceci est en



— 428 —

toutes lettres a la p. 124. Cette lecon d'un ennemi mérite d’étre
méditée, ¢ ab hoste doceri. Que M. Anagnostés en profite aussi.

* La «Modernité » de Bossuet d’aprés M. Brunetiére. —
Bossuet au Vatican! Le sujet était piquant. Malheureusement, le
conférencier 'a traité par ses petits cotés. D’abord ila confondu moder-
nité et actualizé. Les choses qu'il a présentées dans Bossuet comme
modernes, ne le sont pas; mais elles sont encore actuelles, en ce
sens qu’elles sont encore matiere a réflexion et a discussion. Oui,
les sujets religieux traités par Bossuet sont toujours actuels, parce
qu’ils sont éternels, mais ils ne sont pas modernes. Oui, la these
de la Providence est toujours actuelle, mais elle n’est pas moderne.
Oui, la question de 'union des Eglises est toujours actuelle, mais
elle n’a rien de moderne, surtout dans la maniere dont Bossuet
I'a traitée. Bossuet a échoué soit dans ses discussions avec Ferri,
Jurieu, Claude, etc., soit dans ses négociations avec Leibniz.
Pourquoi? C'est ce que M. Brunetiére n’a pas essayé¢ de dire, et
c’'est cependant ce qui serait du plus haut intérét. Si M. Brunetiére
avait étudié théologiquement la question®il aurait vu que Bossuet
ne cherchait pas 'wnion, mais la sowmisszon des protestants a
Rome, et qu'une telle soumission n’est pas possible a un homme
qui connait le christianisme d’apres U'Ecriture sainte et d’apres la
tradition catholique ou universelle, Et c’est précisément pour le
mé¢me motif que Léon XIII, qui emploie le méme procédé et qui
a le méme point de vue, a échoué, lui aussi, et continuera a échouer,
soit avec les Orientaux, soit avec les Anglicans, qui tous savent ce
qu’ils doivent penser de la papauté comme institution.

Un autre point sur lequel M. Brunetiére a passé comme chat
sur braise, c’est le gallicanisme. Quoi cependant de plus actuel,
sinon sous la forme du parlementarisme, du moins sous la forme
de la non-infaillibilité papale? M. Brunetiére sait certainement 1° que
les Gallicans et par conséquent Bossuet ont nié l'infaillibilité papale,
non seulement comme dogme, mais méme comme opinion; 2° qu’ acfuel-
lement la plus grande partie des chrétiens nie aussi cette infailli-
bilité; 3° que, parmi ces chrétiens, un grand nombre prétendent
étre catholiques. Certes, c’était 12 une question trés actuelle. Si
M. Bruneti¢re et voulu faire de I'histoire et de la théologie, au
lieu de jouer une petite comédie diplomatique et de continuer a
- Rome comme a Paris ses exercices de phraséologie aussi vaine
qu'entortillée, il n’aurait pas manqué de la traiter. Elle se serait
“imposée. Mais ne lui demandons pas 'impossible: l'histoire vraie
est impossible a Rome.




	Chronique

