
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


364 -

CORRESPONDANCES.

I. — Réponse au sujet du « Catholicisme libéral » et de
1'« Ancien-catholicisme ».

On m'écrit : « .Les positions nettes sont toujours les
meilleures pour le succès final de la vérité. Auriez-vous la bonté
de m'indiquer, ainsi qu'à quelques amis qui partagent mon
incertitude, s'il y a une différence essentielle, et quelle est
cette différence, entre les anciens-catholiques et les catholiques-
libéraux tels que nous les A'oyons en France (nuance de

Mun), en Allemagne (nuance Schell), etc.?»
Réponse. Avant tout, il faut distinguer les catholiques-

libéraux d'avant le dogme de l'infaillibilité papale et les
catholiques-libéraux d'après. Ceux d'avant ont combattu ce prétendu
dogme, non seulement comme inopportun, mais comme erroné.
Ils formaient deux groupes en France : les uns défendaient
surtout la liberté de la foi ou la foi libre, contre le parti
ultramontain, qui Adulait imposer à ia foi l'infaillibilité papale et
et les autres dogmes nouveaux chers aux jésuites ; ce premier
groupe était plutôt gallican. Le second groupe était plutôt
politico-ecclésiastique, en ce sens qu'il était plus préoccupé de

défendre contre l'Etat les libertés de l'Eglise, et qu'il inclinait

plus à la séparation de l'Eglise et de l'Etat qu'au maintien

du concordat de 1801. Le premier groupe était surtout
représenté par les Darboy, les Meignan, les Dupanloup, les

Gratry, les Maret, etc.; le second, par les de Falloux, les de

Montalembert, les de Broglie, les Lacordaire, etc., et en général

par l'école du Correspondant.
Après le dogme du 18 juillet 1870, les uns se sont soumis

à ce dogme comme on se soumet à un point d'interrogation
ou à un point d'exclamation, et ont peut-être continué à se

croire toujours libéraux, parce qu'ils avaient toujours le désir



— 365 —

de l'être et qu'il est facile de prendre ses désirs pour des

réalités. Les autres ont rejeté ce dogme comme une erreur
qui fausse l'Evangile, qui fausse la tradition catholique, qui
fausse la constitution de l'Eglise catholique, et qui attente à

la liberté de la foi, à la liberté de la conscience et â la liberté
de la science.

Donc, le groupe des catholiques-libéraux d'avant le 18 juillet

1870 n'existe plus, sauf en partie chez les anciens-catholiques,

qui ont continué et qui continuent à porter le drapeau
des libertés catholiques. Mais encore faut-il, ici, préciser. Ce

serait se tromper que de croire que les anciens-catholiques
en sont restés toujours à l'état d'esprit dans lequel ils étaient
lors du 18 juillet 1870. Ce faux dogme leur a ouvert les

yeux. Il les a mis dans l'heureuse nécessité de mieux étudier
une quantité de questions et de documents, dont Rome les
avait toujours habilement détournés. Ils ont donc depuis lors
beaucoup appris, soit par leurs études personnelles, soit par
leurs rapports avec les autres Eglises indépendantes de Rome,
qu'ils ne connaissaient auparavant que très inexactement.
Que de clichés gravés par Rome dans leur esprit, que de

prétendues maximes éAidentes, que de phrases toutes faites,
que de mots à effet, ont été par eux percés à jour! Ils ont
ainsi fait table rase de nombreuses balivernes, qui aujourd'hui

les font sourire de pitié, et qu'ils acceptaient alors
naïvement, n'osant lever les yeux pour ne pas manquer de

respect à Monseigneur ou au Saint-Père C'est ainsi qu'ils
n'acceptent plus une quantité d'assertions, d'un ultramontanisme
inconscient, que l'on trouve clans les ouvrages de Lacordaire,
de Gratry, de Montalembert, de Dupanloup, de Maret, etc.

Pour aAroir une idée exacte du chemin parcouru et des

travaux théologiques publiés par les anciens-catholiques depuis
le 18 juillet 1870, il faut lire les ouvrages des Dœllinger, des

Reinkens, des Reusch, des Langen, des Friedrich, des Schulte,
des Michelis, des Weber, des Herzog, des Huber, des Lossen, etc.
On y voit clairement que le mouvement ancien-catholique n'est pas
une simple réforme ecclésiastique, mais aussi une réforme
théologique, dont le but est la mise en plus grande lumière
du vrai dogme catholique, en le séparant nettement des

interprétations, fausses ou vraies, données par les diverses écoles
de théologie, toujours faillibles et toujours sujettes à correc-



— 366 -
tion. Ces choses n'existaient qu'en germe dans les esprits des
catholiques-libéraux d'avant 1870; aArec l'ancien-catholicisme,
elles ont fleuri et fructifié.

Quant aux catholiques-libéraux qui se disent romains, ou
aux ca.tholiqnes-rorna ins qui se disent libéraux — ce qui est
la même chose — ils ne sauraient être confondus avec les
anciens-catholiques ou catholiques-chrétiens. Ce qui les sépare,
ce n'est pas seulement l'abîme de l'infaillibilité papale, c'est
encore tout ce qui est connexe à cette infaillibilité, je
veux dire les erreurs qui en ont été la préparation et celles
qui en sont la conséquence. Les catholiques-libéraux qui ont
accepté l'infaillibilité papale comme dogme, ont, sans le vouloir,

cessé d'être réellement catholiques et réellement libéraux:
ils ont cessé d'être réellement catholiques, parce qu'ils ont
cessé de faire consister la catholicité dans l'universalité,
pour en placer faussement l'essence dans la papauté; ils ont
cessé d'être libéraux, parce que faire dépendre ses croyances,
ses convictions, sa foi, sa morale, sa vie, des décisions d'un
homme qu'on est obligé de croire infaillible, c'est évidemment
perdre toute liberté religieuse, scientifique et morale. Affirmer
le libéralisme et la liberté dans de telles conditions, est une
pure duperie ou une pure naïveté. On l'a bien vu en 1899,
lorsque le pape, qui avait déjà condamné les d'Hulst et les
Loisy, condamna les Schell, les Klein, etc., ainsi que tout le
système appelé «américanisme».

Bref, ou les catholiques-rowza/ws qui se disent encore
libéraux, prennent ce dernier titre simplement comme une cocarde
ou une étiquette, pour se faire croire à eux-mêmes, et peut-être
aussi à quelques naïfs de leur trempe, qu'ils sont libres sous
le joug d'un homme infaillible ; et alors c'est une fantaisie
qu'on leur passe en souriant, comme à des enfants qui jouent
aux soldats avec des sabres de bois. Ou bien ils se disent
libéraux, avec la sincèree volonté d'étudier librement les
documents religieux, les sciences et la philosophie, et de proclamer

hautement la vérité, quelle qu'elle soit ; et alors c'est une
attitude fort respectable, mais qui ne saurait durer longtemps,
parce que cette A'érité qu'ils sont disposés à proclamer
hautement, ne tardera pas à les mettre en demeure de rompre
avec les erreurs papistes ; elle sera plus forte qu'eux, s'ils sont
sincères et logiques.



— 367 —

Donc, toute méprise est impossible entre les anciens-catholiques

et les romanistes prétendus libéraux. Autant les

anciens-catholiques éprouvent de répulsion en présence de

la frivolité des premiers, autant ils estiment et plaignent la
bonne volonté des seconds, et font des vœux pour que leurs

yeux s'ouvrent et que leur courage soit à la hauteur de leurs
devoirs. E. Michaud.

n. — Réponse à M. Yves Guyot, sur «la concurrence
religieuse en France».

Alonsieur,
Dans la Revue internationale de théologie de janvier

dernier (p. 181-2), vous avez bien voulu m'adresser une réponse
dans laquelle vous dites: «Je croyais que tout confesseur relevait

d'un supérieur ecclésiastique qui lui-même relevait du

pape. Si je me trompe, je fais amende honorable. Mais dites-
moi, je vous prie, si le catholicisme tel que vous l'entendez
comporte la confession. Alors j'ai peur même de ce catholicisme

non ultramontain, parce que la confession, avec la
pénitence et l'absolution qui en sont la conséquence, implique
l'abdication de l'individu, la remise de sa propre responsabilité
à des mains étrangères et l'idée du rachat du crime. »

Réponse: 1° Dans l'Eglise catholique, tout confesseur doit,
dans l'exercice de son ministère, observer les canons ou règles
de son diocèse. S'il les viole, il relève du tribunal de son
éA^êque, qui lui-même relève du concile de la province. Il peut,
de plus, en appeler au siège patriarcal, qui relève, comme
dernière instance, du concile œcuménique. — 2° Le sacrement
de pénitence tel qu'il est décrit dans le Nouveau-Testament,
implique naturellement l'aveu ou la confession de la faute
commise, ainsi que le repentir. Je dis naturellement, parce que dans
la nature des choses, une faute ne peut être pardonnée qu'à
la condition que le coupable se reconnaisse coupable et qu'il
en témoigne du repentir. Le Christ, en imposant ces conditions,

n'a fait que sanctionner une loi psychologique et morale
de l'ordre naturel. Il n'est aucun moraliste qui puisse en
dispenser. — 3° Mais il y a plusieurs manières de faire l'aveu
exigé: on peut le faire à Dieu seul, ou devant le prêtre seul,



— 368 --

ou devant l'Eglise réunie en assemblée ; on peut le faire
explicitement ou implicitement, avec de nombreux détails ou sans
détails, verbalement ou par une simple attitude d'humiliation
ou de contrition. De là les formes multiples de la confession
chrétienne. — 4° La forme usitée actuellement clans l'Eglise
romaine est scandaleuse, et je n'hésite pas à dire que c'est
un tribunal d'immoralité, où confesseur et pénitente peuvent
être exposés aux plus grands périls. Je n'ai pas besoin d'ajouter

que ce tribunal n'est fondé ni sur le droit divin, ni sur le
droit humain, mais seulement sur la discipline romaine, laquelle
est non seulement sans valeur, mais criminelle aux yeux de tout
chréien éclairé. — 5° La confession publique et détaillée, qui a
été autrefois pratiquée, pendant quelque temps et dans quelques

Eglises particulières, a été aussi reconnue comme abusive

et scandaleuse ; et c'est à bon droit qu'elle a été supprimée.

— 6° Entre ces deux formes mauvaises il en est d'autres,
comme la confession générale telle qu'elle se pratique dans
l'Eglise ancienne-catholique, par exemple en Suisse, où il n'y
a aucune «abdication de l'individu», aucune «remise de sa

propre responsabilité à des mains étrangères», aucune idée
du «rachat» du crime, mais où le caractère religieux de cet
acte purificateur et réconfortant est parfaitement sauvegardé,
en même temps que la dignité de la conscience des fidèles.
Croyez bien, Monsieur, que le catholicisme qui pratique cette
forme de la confession, loin d'abaisser les âmes, les relève,
et que, si vous la connaissiez exactement, Arous remplaceriez
A-otre «peur» par l'admiration. C'est du moins ma persuasion.

Ces explications données, Aroulez-vous me permettre de

revenir sur votre projet de « décatholiser » la France, non
pour prolonger la discussion, mais pour confirmer mon point
de Ame par un fait nouveau important? Je vous ai dit que la
France ne se ferait pas protestante (le protestantisme étant
ce qu'il est actuellement), mais que la réforme religieuse devenue

nécessaire serait catholique, et que les catholiques qui
AToudront rejeter le papisme voudront rester catholiques dans
le vrai et grand sens du mot. Or, je lis dans le Chrétien français

(journal de prêtres catholiques-romains devenus protestants),

numéro du 27 janvier dernier, que le clergé de l'Ariège
est en lutte avec son évêque, qu'il réclame une réforme et

que « ses tendances se portent plutôt aujourd'hui vers une

\



— 369 —-

réforme qui ne renierait pas le titre de catholique, vers une
sorte d'Eglise nationale. » « Ce mouvement, ajoute ce journal,
a considérablement gagné du terrain dans le diocèse de Pamiers ;

il s'est organisé, il est groupé, il a un chef. » Donc attendons.
Je lis, de plus, dans le Siècle du 12 mars dernier, sous la

signature Huttenius, que la tentative faite vers 1876, par
MM. Renouvier et Pillon, d'une manière cependant très habile,
clans le but de déterminer les catholiques mécontents de Rome
à s'inscrire sur les registres de l'Eglise protestante (tout en
réservant leur liberté personnelle de croyance on d'incroyance
et tout en ponvant rester dans le protestantisme ce qu'ils
étaient dans le catholicisme), que cette tentative, dis-je, « qui
ressemble singulièrement à celle qui est soutenue clans le
Siècle», «n'a pas rencontré grand écho dans le public» et
même qu'elle «a échoué». Et M. Huttenius, protestant évidemment

très sincère, ajoute : « N'est-ce pas un précédent alarmant
pour nous?» M. Huttenius a raison. Il avoue que «les préjugés
ne se démolissent pas en un jour. » Qu'il me permette de lui
faire observer que les catholiques français, même ceux qui
sont mécontents de Rome, n'ont pas seulement des préjugés
contre les méthodes et les doctrines protestantes actuelles,
mais des griefs positifs qu'ils croient très solidement fondés,
et qui forceront la Réforme protestante à se réformer de

nouveau, et cette fois dans un sens plus réellement antipapiste
et plus catholique qu'au XVIe siècle.

Je termine, Monsieur, en prenant la liberté de a'ous adresser

la prière même que Arous m'aAœz adressée : « Donnez-nous
votre concours, nous Arous en serons reconnaissants. » Vous

voyez donc qu'il y aurait moyen de s'entendre.
Agréez, etc. Un catholique français.

III. -— Sur l'union entre l'Eglise orientale et l'Eglise
ancienne-catholique.

On nous écrit : « Ne craignez-vous pas que, si l'union est

proclamée entre l'Eglise orientale et l'Eglise ancienne-catholique,

ce ne soit qu'une union purement académique ; qu'étant
données les différences de langues, de mœurs, de rites, de

tendances nationales, d'esprit même, qui existent entre ces deux



— 370 —

Eglises, cette union ne soit incompréhensible à la masse de
leurs fidèles et par conséquent sans résultats pratiques?»

Je réponds très nettement que je n'ai pas cette crainte.
Le mot « académique » est trop élastique ; en l'employant,
on a sans doute voulu dire « théorique, spéculative, purement
idéale». Ce n'est pas la même chose. Grâce à Dieu, nous ne
sommes pas des académiciens qui ne s'occupent que de mots
et de phrases. Nous travaillons scientifiquement, nous discutons

des idées et des doctrines, nous réfutons des erreurs,
nous détruisons les faux dogmes et les superstitions néfastes,
nous rétablissons dans leur vraie lumière les Arrais dogmes
chrétiens et les faits de l'histoire dénaturés par la fausse
théologie. Certes, ce n'est pas là un travail inutile et « purement
académique», mais un travail nécessaire, la base même de
toute réforme sérieuse. Quand même ce travail n'aboutirait
qu'à constater l'identité de la foi objective entre les deux
Eglises en question, ne serait-ce pas déjà un fait considérable,
digne d'être proclamé hautement

Après tant de siècles de séparation, après les fausses
tentatives d'union de Lyon et de Florence, n'est-ce rien qu'une
union fondée enfin sur des explications savantes, exactes,
irréfutables, lo3rales, exemptes de tout intérêt et accompagnées
de sentiments de charité et de fraternité chrétiennes

Quand même les masses ne comprendraient pas toute
l'importance d'une telle proclamation et d'une telle union,
n'est-ce donc rien que l'entente des esprits qui savent, des
intelligences qui connaissent les questions, des croyants qui
peuvent rendre témoignage de leur foi? Et même, n'est-ce pas
là le plus important

D'ailleurs, pourquoi n'éclairerait-on pas les masses? Est-il
donc difficile de leur expliquer brièvement et clairement que,
là où il y avait autrefois des adversaires ou des inconnus, il
y a maintenant des amis, des frères, tous animés du Aœritable
esprit chrétien? Les masses ne sont pas si ignorantes ni si
indifférentes qu'elles ne puissent comprendre la grandeur et
l'importance d'un tel événement. Un peu de confiance et de
zèle dans le clergé chargé de les instruire, et elles comprendront

certainement, et elles tressailliront, elles aussi, dans
l'esprit de Dieu. Chez nous, anciens-catholiques, j'ose le dire



— 371 —

sans être démenti de personne, il n'est pas une âme qui ne
vibre à cette grande pensée.

Quant aux différences de langues, de mœurs, de rites,
de discipline, etc., elles ne sauraient empêcher l'union, par la
bonne raison qu'elles dorment exister toujours, qu'elles sont
voulues de Dieu, comme les variétés le sont dans la nature et
dans toute société. Avant la rupture entre l'Orient et l'Occident,
elles existaient et elles n'empêchaient pas l'union des Eglises
particulières entre elles; c'est un fait que nul ne peut nier.
Donc elles ne sauraient pas davantage empêcher l'union
aujourd'hui.

Est-il donc nécessaire de parler tous la même langue
pour être chrétiens? Les Orientaux eux-mêmes glorifient le
Christ, les uns en grec, d'autres en vieux slavon, d'autres en

arménien, d'autres en copte, etc. Nous qui le glorifions en

allemand, en français, en anglais, en italien, en hollandais, etc.,
ne pouvons-nous pas être leurs frères et exprimer les mêmes
sentiments en des termes autres que les leurs? C'est du simple
bon sens.

Il en est de même des mœurs, des usages, des traditions,
des habitudes administratives et autres. Où a-t-on vu que ces
choses doivent être les mêmes chez tous les peuples chrétiens?
L'ancienne Eglise a pratiqué les usages les plus divers; on a

agi diversement à Jérusalem, diversement à Antioche,
diversement à Corinthe, diversement à Rome, etc., et l'on n'en était
pas moins frères pour cela. Alultifarlam multisque modis...;
ainsi a agi la Providence de Dieu envers les hommes, ainsi agit
la sagesse des hommes envers Dieu. Et il en sera toujours ainsi.

Que chaque Eglise et chaque nation conservent donc leurs
traditions, leurs livres particuliers, leurs disciplines et leurs rites,
en toute liberté, dans l'unité de la foi. Tel est l'ordre.

Quant aux « tendances nationales » différentes, elles n'ont
rien à faire dans une union religieuse et ecclésiastique, d'où
toute politique est exclue. Qu'a-t-on voulu dire en prétextant
les différences «d'esprit»? Je ne sais. Il ne doit y avoir dans
l'Eglise du Christ qu'un seul Esprit, qui est l'Esprit du Christ,
c'est-à-dire l'Esprit saint. C'est lui qui doit agir dans tous les

esprits et dans tous les cœurs pour les sanctifier, et nulle
Eglise particulière n'en a le monopole. Que chaque nation ait
sa Avocation spéciale, son esprit spécial, rien de plus juste ;



— 372 —

ceci n'est nullement contraire à l'unité de l'Esprit divin. « Deus
est enim qui operatur in A'obis et velie, et perficere, pro bona
voluntate [Philip. II. 13)... Qui adhaeret Domino, unus Spiritus
est [I Cor. VI, 17)... Divisiones gratiarum sunt, idem autem
Spiritus; et divisiones ministrationum sunt, idem autem
Dominus ; et divisiones operationum sunt, idem Aœro Deus, qui
operatur omnia in omnibus. Unicuique autem datur manifes-
tatio Spiritus ad utilitatem (XII, 4-7). » Voilà le véritable
esprit chrétien: admirable et infinie variété dans l'unité de la
foi et de la sainteté.

Il faut que l'on comprenne bien, dans toutes les Eglises,
que les anciens-catholiques vivent en Occident ; qu'ils doivent
combattre les erreurs religieuses cle l'Occident; que c'est la
nature de ces erreurs qui doit déterminer le genre de leur
polémique; qu'ils doivent régler leur attitude disciplinaire et
leurs procédés d'après l'attitude même et les procédés de leurs
ennemis, notamment de la papauté; que tel point qui peut
paraître avoir peu ou même pas d'importance en Orient, peut
en avoir beaucoup en Occident, et que, s'ils y insistent, c'est
que c'est un devoir qui leur est imposé par leur mission et
leur vocation. Autant leurs efforts, en théologie, tendent à

mettre en lumière la foi de l'ancienne Eglise, et h la faire
accepter par les hommes instruits de l'Occident au moj^en
d'explications A'raiment philosophiques et scientifiques, autant
leurs efforts, dans la Aie pratique, doivent tendre à faire le
bien et à étendre le royaume de Dieu selon les exigences du
milieu social et religieux où Dieu les a placés. Tel est tout
leur programme. N'est-il pas sage et éminemment orthodoxe?

Mon honorable correspondant semble croire qu'il faut être
parfait pour s'unir. C'est une erreur. On s'unit précisément
pour devenir parfait. L'union fait la force. On travaille davantage

et mieux, quand la besogne est partagée. C'est la grande
A-érité et le grand avantage de la communion des Saints.
L'histoire montre que la division des Eglises a été fatale à

l'Eglise même. Le grand dogme chrétien de la fraternité et
de la solidarité en Jésus-Christ ne peut briller de tout son
éclat et agir de toute sa force que par l'union des Eglises et

par leur union réciproque. Cette union réciproque, en mettant
en commun plus de lumières, plus d'efforts, plus de science,
plus de charité, ne peut que perfectionner ceux qui puiseront



— 373 —

sincèrement dans ce trésor commun. Si les atomes et les

impondérables ont leur rôle dans la nature et si les infiniment

grands de l'univers ont eux-mêmes besoin des infiniment

petits, peut-être en est-il aussi de même dans l'Eglise.
Le Christ, loin de dédaigner les petits, les a appelés et glorifiés.

Notre petite Eglise ancienne-catholique, malgré le sentiment

qu'elle a de sa faiblesse, est loin de se décourager et
de se croire inutile, précisément parce qu'elle se sent appelée
par le Christ. Si elle est petite, ses devoirs sont grands. C'est
avec joie et courage qu'elle médite sans cesse ces paroles de
St. Paul: «Et dixit mihi: Sufficit tibi gratia mea, nam virtus
in infirmitate perficitur. Libenter igitur gloriabor in infirmita-
tibus meis, ut inhabitet in me virtus Christi. Propter quod
placeo mihi in infirmitatibus meis, in contumeliis, in necessita-
tibus, in persecutionibus, in angustiis pro Christo: cum enim
infirmor, tunc potens sum (II Cor., XII, 9-10).»

La crainte de mon honorable correspondant n'est donc-

nullement fondée. Qu'il me permette d'ajouter que, l'union des
deux Eglises une fois proclamée et l'une et l'autre continuant
comme par le passé à s'administrer clans leur propre autonomie,

rien n'empêcherait, du moins à mon humble aAis, qu'elles
célébrassent ensemble, chaque année, la fête de l'orthodoxie
dans le sens du rétablissement de l'union ; que des relations
s'établissent d'une manière suivie entre leurs autorités respectives;

que leurs théologiens travaillassent ensemble et régulièrement,

clans le but d'élucider le plus possible les questions qui
les intéresseraient; que tous les dix ans, ou même tous les
cinq ans, un grand congrès eût lieu, clans lequel elles enverraient

leurs représentants, leurs évêques, leurs prêtres, leurs
fidèles, et dans lequel tous proclameraient la même foi orthodoxe,

glorifieraient le même Christ, communieraient au même
pain et au même calice. Ces congrès, ou ces conférences, ou
ces synodes — peu importe le nom — seraient extrêmement
utiles, édifiants et réconfortants. Les frères encore séparés
conceArraient, en les voyant, le désir de l'union. Les incrédules

comprendraient aussi, peut-être, tout ce qu'il y a de

grand, de fécond, de civilisateur, de fraternel, d'idéal, de divin,
dans le christianisme.

Daigne Dieu nous accorder la joie de voir, avant qu'il
nous rappelle à lui, ces saintes choses réalisées

E. Michaud.


	Correspondances

