Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)
Heft: 30
Rubrik: Correspondances

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 364 —

CORRESPONDANCES.

I. — Réponse au sujet du «Catholicisme libéral» et de
I’« Ancien-catholicisme ».

On m'écrit: «...Les positions nettes sont toujours les meil-
leures pour le succeés final de la vérité. Auriez-vous la bonté
de m'indiquer, ainsi qu'a quelques amis qui partagent mon
incertitude, s’il y a une différence essentielle, et quelle est
cette différence, entre les anciens-catholiques et les catholiques-
libéraux tels que nous les voyons en France (nuance de
Mun), en Allemagne (nuance Schell), etc.?»

Réponse. Avant tout, il faut distinguer les catholiques-
libéraux d’avant le dogme de linfaillibilité papale et les catho-
liques-libéraux d'aprés. Ceux d'avant ont combattu ce prétendu
dogme, non seulement comme inopportun, mais comme erroné.
IlIs formaient deux groupes en France: les uns défendaient
surtout la liberté de la foi ou la foi libre, contre le parti vltra-
montain, qui voulait imposer a la foi l'infaillibilit¢ papale et
et les autres dogmes nouveaux chers aux jésuites; ce premier
groupe était plutdét gallican. Le second groupe était plutot
politico-ecclésiastique, en ce sens qu'il était plus préoccupé de
défendre contre I'Etat les libertés de 1'Eglise, et qu’il incli-
nait plus a la séparation de 1'Eglise et de I'Etat qu'au main-
tien du concordat de 1801. Le premier groupe était surtout
représenté par les Darboy, les Meignan, les Dupanloup, les
Gratry, les Maret, etc.; le second, par les de Falloux, les de
Montalembert, les de Broglie, les Lacordaire, etc., et en géné-
ral par V'¢cole du Correspondant.

Apres le dogme du 18 juillet 1870, les uns se sont soumirs
a ce dogme comme on se soumet a un point d'interrogation
ou a un point d’exclamation, et ont peut-étre continué a se
croire toujours libéraux, parce qu'ils avaient toujours le désir



— 360 —

de l'etre et qu'il est facile de prendre ses désirs pour des
réalités. Les autres ont re¢jelé ce dogme comme une erreur
qui fausse l'Evangile, qui fausse la tradition catholique, qui
fausse la constitution de I'Eglise catholique, et qui attente a
la liberté de la foi, & la liberté de la conscience et & la liberté
de la science.

Done, le groupe des catholiques-libéraux d’avant le 18 juil-
let 1870 n’existe plus, sauf en partie chez les anciens-catho-
liques, qui ont continué et qui continuent &4 porter le drapeau
des libertés catholiques. Mais encore faut-il, ici, préciser. Ce
serait se tromper que de croire que les anciens-catholiques
en sont restés toujours a l'état d'esprit dans lequel ils étaient
lors du 18 juillet 1870. Ce faux dogme leur a ouvert les
yeux. Il les a mis dans I'heureuse nécessité de mieux étudier
une quantité de questions et de documents, dont Rome les
avait toujours habilement détournés. Ils ont donc depuis lors
beaucoup appris, soit par leurs études personnelles, soit par
leurs rapports avec les autres Eglises indépendantes de Rome,
qu'ils ne connaissaient auparavant que trés inexactement.
Que de clichés gravés par Rome dans leur esprit, que de
prétendues maximes évidentes, que de phrases toutes faites,
que de mots a effet, ont été par eux percés a jour! Ils ont
ainsi fait table rase de nombreuses balivernes, qui aujour-
d’hui les font sourire de pitié, et qu'ils acceptaient alors nai-
vem=nt, n'osant lever les yeux pour ne pas manquer de res-
pect a Monseigneur ou au Saint-Pere! Clest ainsi qu'ils n'ac-
ceptent plus une quantité d’assertions, d’un ultramontanisme
inconscient, que l'on trouve dans les ouvrages de Lacordaire,
de Gratry, de Montalembert, de Dupanloup, de Maret, etc.

Pour avoir une idée exacte du chemin parcouru et des
travaux théologiques publiés par les anciens-catholiques depuis
le 18 juillet 1870, il faut lire les ouvrages des Dcellinger, des
Reinkens, des Reusch, des Langen, des Friedrich, des Schulte,
des Michelis, des Weber, des Herzog, des Huber, des Lossen, etc.
On y voit clairement que le mouvement ancien-catholique n'est pas
une simple réforme ecclésiastique, mais aussi une réforme
théologique, dont le but est la mise en plus grande lumiere
du vrai dogme catholique, en le séparant nettement des inter-
prétations, fausses ou vraies, données par les diverses €coles
de théologie, toujours faillibles et toujours sujettes a correc-



— 366

tion. Ces choses n’existaient qu'en germe dans les esprits des
catholiques-libéraux d’avant 1870; avec lancien-catholicisme,
elles ont fleuri et fructifié.

Quant aux catholiques-libéraux qui se disent romains, ou
aux catholiques-romains qui se disent libéraux -— ce qui est
la méme chose — ils ne sauraient étre confondus avec les
anciens-catholiques ou catholiques-chrétiens. Ce qui les sépare,
ce n’est pas seulement l'abime de linfaillibilité papale, c'est
encore tout ce qui est connexe a cette infaillibilité, je
veux dire les erreurs qui en ont été la préparation et celles
qui en sont la conséquence. Les catholiques-libéraux qui ont
accepté linfaillibilité papale comme dogme, ont, sans le vou-
loir, cessé d'étre réellement catholiques et réellement libéraux:
ils ont cessé d'étre réellement catholiques, parce qu'ils ont
cessé de faire consister la catholicité dans Vuwniversalité,
pour en placer faussement 'essence dans la papauté, ils ont
cess¢é d’étre libéraux, parce que faire dépendre ses croyances,
ses convictions, sa foi, sa morale, sa vie, des décisions d'un
homme qu'on est obligé de croire infaillible, c’est évidemment
perdre toute liberté religieuse, scientifique et morale, Affirmer
le libéralisme et la liberté dans de telles conditions, est une
pure duperie ou une pure naiveté. On l'a bien vu en 1899,
lorsque le pape, qui avait déja condamné les d’Hulst et les
Loisy, condamna les Schell, les Klein, etc., ainsi que tout le
systeme appelé «américanisme ».

Bref, ou les catholiques-romains qui se disent encore libé-
raux, prennent ce dernier titre simplement comme une cocarde
ou une étiquette, pour se faire croire 4 eux-mémes, et peut-étre
aussi a quelques naifs de leur trempe, qu'ils sont libres sous
le joug d'un homme infaillible; et alors c'est une fantaisie
qu’'on leur passe en souriant, comme a des enfants qui jouent
aux soldats avec des sabres de bois. Ou bien ils se disent
libéraux, avec la sincéree volonté d’étudier librement les docu-
ments religieux, les sciences et la philosophie, et de procla-
mer hautement la vérité, quelle qu'elle soit; et alors c’est une
attitude fort respcctable, mais qui ne saurait durer longtemps,
parce que cette vérité qu’ils sont disposés a proclamer hau-
tement, ne tardera pas a les mettre en demeure de rompre
avec les erreurs papistes; elle sera plus forte qu'eux, s’ils sont
sincéres et logiques.



— 367 —

Donc, toute méprise est impossible entre les anciens-ca-
tholiques et les wromanistes prétendus libéraux. Autant les
anciens-catholiques éprouvent de répulsion en présence de
la frivolité des premiers, autant ils estiment et plaignent la
bonne volonté des seconds, et font des veeux pour que leurs
yeux s’ouvrent et que leur courage soit a la hauteur de leurs
devoirs. E. MicHAUD.

II. — Reéponse a M. Yves Guyot, sur «la concurrence
religieuse en France ».

Monsieuy,

Dans la Revue internationale de théologie de janvier der-
nier (p. 181-2), vous avez bien voulu m’adresser une réponse
dans laquelle vous dites: «Je croyais que tout confesseur rele-
vait d'un supérieur ecclésiastique qui luiméme relevait du
pape. Si je me trompe, je fais amende honorable. Mais dites-
moi, je vous prie, si le catholicisme tel que vous l'entendez
comporte la confession. Alors j'ai peur méme de ce catholi-
cisme non ultramontain, parce que la confession, avec la péni-
tence et l'absolution qui en sont la conséquence, implique
I'abdication de l'individu, la remise de sa propre responsabilité
a des mains étrangéres et l'idée du rachat du crime. »

Réponse.: 1° Dans I'Eglise catholique, tout confesseur doit,
dans l'exercice de son ministére, observer les canons ou régles
de son diocese. S'il les viole, il reléeve du tribunal de son
évéque, qui lui-méme reléve du concile de la province. Il peut,
de plus, en appeler au siége patriarcal, qui reléve, comme
derniére instance, du concile cecuménique. — 2° lLe sacrement
de pénitence tel qu’il est décrit dans le Nouveau-Testament, im-
plique naturellement l'aveu ou la confession de la faute com-
mise, ainsi que le repentir. Je dis nwaturellement, parce que dans
la nature des choses, une faute ne peut étre pardonnée qu'a
la condition que le coupable se reconnaisse coupable et qu'il
en témoigne du repentir. Le Christ, en imposant ces condi-
tions, n'a fait que sanctionner une loi psychologique et morale
de lordre naturel. Il n’est aucun moraliste qui puisse en dis-
penser. — 3° Mais il y a plusieurs manieres de faire l'aveu
exigé: on peut le faire 4 Dieu seul, ou devant le prétre seul,



— 368

ou devant 1'Eglise réunie en assemblée; on peut le faire expli-
citement ou implicitement, avec de nombreux détails ou sans
détails, verbalement ou par une simple attitude d’humiliation
ou de contrition. De 1a les formes multiples de la confession
chrétienne. — 4° La forme usitée actuellement dans I'Eglise
romaine est scandaleuse, et je n'hésite pas a dire que c'est
un tribunal d'immoralité, oli confesseur et pénitente peuvent
étre exposés aux plus grands périls. Je n'ai pas besoin d'ajou-
ter que ce tribunal n’est fondé ni sur le droit divin, nisur le
droit humain, mais seulement sur la discipline romaine, laquelle
est non seulement sans valeur, mais criminelle aux yeux de tout
chrétien éclairé. — 5° La confession publique et détaillée, qui a
¢té autrefois pratiquée, pendant quelque temps et dans quel-
ques Eglises particulieres, a ¢été aussi reconnue comme abu-
sive et scandaleuse; et c'est 4 bon droit qu'elle a été suppri-
mée. — 6° Entre ces deux formes mauvaises il en est d’autres,
comme la confession générale telle qu'elle se pratique dans
I’Eglise ancienne-catholique, par exemple en Suisse, ol il n'y
a aucune «abdication de lindividu», aucune «remise de sa
propre responsabilité a des mains étrangéres», aucune idée
du «rachat» du crime, mais ou le caractere religieux de cet
acte purificateur et réconfortant est parfaitement sauvegardé,
en méme temps que la dignit¢ de la conscience des fideles.
Croyez bien, Monsieur, que le catholicisme qui pratique cette
forme de la confession, loin d’abaisser les ames, les releve,
et que, si vous la connaissiez exactement, vous remplaceriez
votre «peur» par l'admiration. C’est du moins ma persuasion.

Ces explications données, voulez-vous me permettre de
revenir sur votre projet de «décatholiser» la France, non
pour prolonger la discussion, mais pour confirmer mon point
de vue par un fait nouveau important? Je vous ai dit que la
France ne se ferait pas protestante (le protestantisme ¢tant
ce qu'il est actuellement), mais que la réforme religieuse deve-
nue nécessaire serait catholique, et que les catholiques qui
voudront rejeter le papisme voudront rester catholiques dans
le vrai et grand sens du mot. Or, je lis dans le Chrétien fran-
gais (journal de prétres catholiques-romains devenus protes-
tants), numéro du 27 janvier dernier, que le clergé de 1'Ariege
est en lutte avec son évéque, qu'il réclame une réforme et
que «ses tendances se portent plufél aujourd’hui vers une



— 369 —

réforme qui ne remerail pas le titre de catholique, vers une
sorte d'Eglise nationale.» «Ce mouvement, ajoute ce journal,
a considérablement gagné du terrain dans le diocese de Pamiers;
il s’est organisé, il est groupé, il a un chef.» Donc attendons.

Je lis, de plus, dans le Siécle du 12 mars dernier, sous la
signature Huttenius, que la tentative faite vers 1876, par
MM. Renouvier et Pillon, d'une maniére cependant trés habile,
dans le but de déterminer les catholiques mécontents de Rome
a s'inscrire sur les registres de I'Eglise protestante (tout en
réservant leur liberté personnelle de croyance ou d'incroyance
et tout en pouvant rester dans le protestantisme ce qu’ils
étaient dans le catholicisme), que cette tentative, dis-je, «qui
ressemble singulierement a celle qui est soutenue dans le
Siecle», «n’a pas rencontré grand écho dans le public» et
méme qu’elle «a ¢choué». Et M. Huttenius, protestant évidem-
ment trés sinceére, ajoute: « N'est-ce pas un précédent alarmant
pour nous?» M. Huttenius a raison. Il avoue que «les préjugés
ne se démolissent pas en un jour.» Qu'il me permette de lui
faire observer que les catholiques francais, méme ceux qui
sont mécontents de Rome, n’ont pas seulement des préjugés
contre les méthodes et les doctrines protestantes actuelles,
mais des griefs positifs qu'ils croient trés solidement fondés,
et qui forceront la Réforme protestante 4 se réformer de
nouveau, et cette fois dans un sens plus réellement antipapiste
et plus catholique qu'au XVI® siécle.

Je termine, Monsieur, en prenant la liberté de vous adres-
ser la priére méme que vous m’'avez adressée: « Donnez-nous
votre concours, nous Vous en serons reconnaissants.» Vous
voyez donc qu'il y aurait moyen de s’entendre.

Agréez, etc, ' Un catholique francais.

III. — Sur l'union entre 1’Eglise orientale et 1’Eglise
ancienne-catholique.

On nous écrit: « Ne craignez-vous pas que, si l'union est
proclamée entre 1I'Eglise orientale et 'Eglise ancienne-catho-
lique, ce ne soit qu'une union purement académique; qu'étant
données les différences de langues, de moceurs, de rites, de ten-
dances nationales, d’esprit méme, qui existent entre ces deux



— 370 —

Eglises, cetle union ne soit incompréhensible a la masse de
leurs fideles et par conséquent sans résultats pratiques?»

Je réponds trés nettement que je n'ai pas cette crainte.
Le mot «académique» est trop élastique; en l'employant,
on a sans doute voulu dire «théorique, spéculative, purement
idéale ». Ce n'est pas la méme chose. Grace a Dieu, nous ne
sommes pas des académiciens qui ne s'occupent gue de mots
et de phrases. Nous travaillons scientifiquement, nous discu-
tons des idées et des doctrines, nous réfutons des erreurs,
nous détruisons les faux dogmes et les superstitions néfastes,
nous rétablissons dans leur vraie lumiére les vrais dogmes
chrétiens et les faits de l'histoire dénaturés par la fausse théo-
logie. Certes, ce n'est pas 12 un travail inutile et «purement
académique », mais un travail ndécessaire, la base méme de
toute réforme sérieuse. Quand méme ce travail n'aboutirait
qu'a constater lidentit¢ de la foi objective entre les deux
Eglises en question, ne serait-ce pas déja un fait considérable,
digne d’étre proclamé hautement?

Apres tant de sitcles de séparation, aprés les fausses
tentatives d'union de I.yon et de Florence, n’est-ce rien qu'une
union fondée enfin sur des explications savantes, exactes, irré-
futables, loyales, exemptes de tout intérét et accompagnées
de sentiments de charité et de fraternité chrétiennes?

Quand méme les masses ne comprendraient pas toute
I'importance d’une telle proclamation et d'unc telle union,
n'est-ce donc rien que l'entente des esprits qui savent, des
intelligences qui connaissent les questions, des croyants qui
peuvent rendre témoignage de leur foi? Et méme, n’est-ce pas
la le plus important?

Dr’ailleurs, pourquoi n’éclairerait-on pas les masses? Est-il
donc difficile de leur expliquer brievement et clairement que,
la ol il y avait autrefois des adversaires ou des inconnus, il
y a maintenant des amis, des fréres, tous animés du véritable
esprit chrétien? Les masses ne sont pas si ignorantes ni si
indifférentes qu'elles ne puissent comprendre la grandeur et
l'importance d'un tel événement. Un peu de confiance et de
zele dans le clergé chargé de les instruire, et elles compren-
dront certainement, et elles tressailliront, elles aussi, dans
I'esprit de Dieu. Chez nous, anciens-catholiques, j'ose le dire



sans étre démenti de personne, il n’est pas une ame qui ne
vibre 4 cette grande pensée.

Quant aux différences de langues, de mceurs, de rites,
de discipline, etc., elles ne sauraient empécher l'union, par la
bonne raison qu’elles doivent exister toujours, qu’elles sont
voulues de Dieu, comme les variétés le sont dans la nature et
dans toute société, Avawnt la rupture entre I'Orient et I’Occident,
elles existaient et elles w'empéchaient pas l'union des Eglises
particuliéres entre elles; c'est un fait que nul ne peut nier.
Donc elles ne sauraient pas davantage empécher 1'union
aujourd’hui.

Est-il donc nécessaire de parler tous la méme langue
pour étre chrétiens? Les Orientaux eux-mémes glorifient le
Christ, les uns en grec, d’autres en vieux slavon, d’autres en
arménien, d'autres en copte, etc. Nous qui le glorifions en
allemand, en franc¢ais, en anglais, en italien, en hollandais, etc.,
ne pouvons-nous pas étre leurs fréres et exprimer les mémes
sentiments en des termes autres que les leurs? C'est du simple
bon sens.

Il en est de méme des moeurs, des usages, des traditions,
des habitudes administratives et autres. Ou a-t-on vu que ces
choses doivent étre les mémes chez tous les peuples chrétiens?
L’ancienne Eglise a pratiqué les usages les plus divers; on a
agi diversement a Jérusalem, diversement a Antioche, diver-
sement & Corinthe, diversement & Rome, etc., et 'on n'en était
pas moins fréres pour cela. Mullifariam wmullisque wmodis. ..,
ainsi a agi la Providence de Dieu envers les hommes, ainsi agit
la sagesse des hommes envers Dieu. Et il en sera toujours ainsi.

Que chaque Eglise et chaque nation conservent donc leurs
traditions, leurs livres particuliers, leurs disciplines et leurs rites,
en toute liberté, dans 1'unité de la foi. Tel est l'ordre.

Quant aux «tendances nationales» différentes, elles n’ont
rien a faire dans une union religieuse et ecclésiastique, d'olt
toute politique est exclue. Qu’a-t-on voulu dire en prétextant
les différences «d'esprit»? Je ne sais. Il ne doit y avoir dans
I’Eglise du Christ qu'un seul Esprit, qui est I'Esprit du Christ,
c’est-a-dire U'Esprit saint. C'est lui qui doit agir dans tous les
esprits et dans tous les cceurs pour les sanctifier, et nulle
Eglise particuliere n’en a le monopole. Que chaque nation ait
sa vocation spéciale, son esprit spécial, rien de plus juste;



ceci n'est nullement contraire a 'unité de I’Esprit divin. « Deus
est enim quli operatur in vobis et velle, et perficere, pro bona
voluntate (Philip. 11. 13)... Qui adhaeret Domino, unus Spiritus
est (I Cor. VI, 17)... Divisiones gratiarum sunt, idem autem
Spiritus; et divisiones ministrationum sunt, idem autem Do-
minus; et divisiones operationum sunt, idem vero Deus, qui
operatur omnia in omnibus. Unicuique autem datur manifes-
tatio Spiritus ad utilitatem (XII, 4-7).» Voila le véritable
esprit chrétien: admirable et infinie variété dans 'unité de la
foi et de la sainteté.

I1 faut que 'on comprenne bien, dans toutes les Eglises,
que les anciens-catholiques vivent en Occident; qu'ils doivent
combattre les erreurs religieuses de 1'Occident; que c'est la
nature de ces erreurs qui doit déterminer le genre de leur
polémique; qu'ils doivent régler leur attitude disciplinaire et
leurs procédés d’'apres 'attitude méme et les procédés de leurs
cnnemis, notamment de la papauté; que tel point qui peut
paraitre avoir peu ou méme pas d'importance en Orient, peut
¢n avoir beaucoup en Occident, et que, s'ils y insistent, c'est
que c'est un devoir qui leur est imposé par leur mission et
leur vocation. Autant leurs efforts, en théologie, tendent a
mettre en lumiére la foi de l'ancienne Eglise, et a la faire
accepter par les hommes instruits de 1'Occident au moyen
d’explications vraiment philosophiques et scientifiques, autant
leurs efforts, dans la vie pratique, doivent tendre a4 faire le
bien et a étendre le royaume de Dieu seion les exigences du
milieu social et religiecux ol Dieu les a placés. Tel est tout
leur programme. N'est-il pas sage et éminemment orthodoxe?

Mon honorable correspondant semble croire qu'il faut étre
parfait pour s'unir. Cest une erreur. On s'unit précisément
pour devenir parfait. L'union tait la force. On travaille davan-
tage et mieux, quand la besogne est partagée. C'est la grande
vérité et le grand avantage de la communion des Saints.
L’histoire montre que la division des Eglises a ét¢ fatale a
I'Eglise méme. Le grand dogme chrétien de la fraternité et
de la solidarité en Jésus-Christ ne peut briller de tout son
¢clat et agir de toute sa force que par l'union des Eglises et
par leur union réciproque. Cette union réciproque, en mettant
en commun plus de lumigres, plus d'efforts, plus de science,
plus de charité, ne peut que perfectionner ceux qui puiseront



373 —

sincérement dans ce trésor commun. Si les atomes et les
impondérables ont leur role dans la nature et si les infini-
ment grands de l'univers ont eux-mémes besoin des infini-
ment petits, peut-étre en est-il aussi de méme dans I'Eglise.
Le Christ, loin de dédaigner les petits, les a appelés et glorifiés.

Notre petite Eglise ancienne-catholique, malgre le senti-
ment qu'elle a de sa faiblesse, est loin de se décourager et
de se croire inutile, précisément parce qu’elle se sent appelée
par le Christ. Si elle est petite, ses devoirs sont grands. C'est
avec joie et courage qu’elle médite sans cesse ces paroles de
St. Paul: «Et dixit mihi: Sufficit tibi gratia mea, nam wvirfus
in infirmitate perficitur. Libenter igitur gloriabor in infirmita-
tibus meis, ut inhabitet in me virtus Christi. Propter quod
placeo mihi in infirmitatibus meis, in contumeliis, in necessita-
tibus, in persecutionibus, in angustiis pro Christo: cum enimn
infirmor, tunc potens sum (I Cor., XII, 9-10).»

La crainte de mon honorable correspondant n’est donc
nullement fondée. Qu'il me permette d’ajouter que, 'union des
deux Eglises une fois proclamée et 1'une et l'autre continuant
comme par le passé a s’administrer dans leur propre autono-
mie, rien n’empécherait, du moins & mon humble avis, qu’elles
célébrassent ensemble, chaque année, la féte de lorthodoxie
dans le sens du rétablissement de l'union; que des relations
s'établissent d’une maniére suivie entre leurs autorités respec-
tives; que leurs théologiens travaillassent ensemble et réguliere-
ment, dans le but d’élucider le plus possible les questions qui
les intéresseraient; que tous les dix ans, ou méme tous les
cinqg ans, un grand congres efit lieu, dans lequel elles enver-
raient leurs représentants, leurs évéques, leurs prétres, leurs
fideles, et dans lequel tous proclameraient la méme foi ortho-
doxe, glorifieraient le méme Christ, communieraient au méme
pain et au méme calice. Ces congres, ou ces conférences, ou
ces synodes — peu importe le nom — seraient extrémement
utiles, édifiants et réconfortants. Les freres encore séparés
concevraient, en les voyant, le désir de l'union. Les incré-
dules comprendraient aussi, peut-étre, tout ce qu'il y a de
grand, de fécond, de civilisateur, de fraternel, d'idéal, de divin,
dans le christianisme.

Daigne Dieu nous accorder la joie de voir, avant qu’il
nous rappelle a lui, ces saintes choses réalisées!

E. MicHAUD.



	Correspondances

