
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Nachhall des Josephinismus in Österreich bis über die Mitte des XIX.
Jahrhunderts hinaus

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


326

NACHHALL DES JOSEPHINISMUS
IN ÖSTERREICH

BIS ÜBER DIE MITTE DES XIX. JAHRHUNDERTS HINAUS.

Joseph IL starb am 20. Februar 1790. Seine letzten Worte
waren: „Herr, der du mein Herz kennst, ich rufe dich zum
Zeugen an, dass alle meine Unternehmungen und Befehle einzig

und allein auf das Wohl meiner Unterthanen abzielten."
Und Pius VI., der im Jahr 1782 unter Umarmungen von dem
Kaiser geschieden war1), gab ihm nach dessen Tode im
Konsistorium das Zeugnis, „dass er mit dem Wohle des Staates
sich allein beschäftigt habe". Die einen segneten sein
Andenken, die andern, die das Strahlende zu schwärzen lieben,
verunglimpften es und Avurden darin bis auf unsere Zeit nicht
müde, so class Moltke im Jahre 1851 das Wort sprechen durfte,
die Weltgeschichte sei diesem Kaiser noch eine grosse
Ehrenerklärung schuldig2]. Diese Ehrenerklärung ward Joseph dem
Unvergesslichen seitdem von berufenen Historikern gegeben;
wir brauchen nur neben vielen anderen auf die Arbeiten
von Arneths hinzuweisen. Ohne die Reformen Josephs IL wäre
es höchst wahrscheinlich in Böhmen und anderswo zur Zeit
Robespierres oder Napoleons I. zu ähnlich greuelreichen
Bauernaufständen gekommen Avie 1358 und 1789 in Frankreich,

1525 in Deutschland. 1846 in Galizien3). Josephs kirch-

J) „Tenerrimos inter amplexiis" — so steht's \-erewigt auf der Marmortafel

ob dem Hauptthor der Ortskirehe in Maria Brunn bei Wien, wo
Joseph II. und Pius VI. A-oneüiander Abschied nahmen.

3) Ges. Sehr., 2. B., 1891, p. 43.
3) Walcker, Österreichs o\'angelische BeAvegung und sein

Staatsinteresse, 1900.



— 327 —

liehe Reformen zumal, die den „Schutt von Jahrhunderten''
auffliegen machten, bahnten dem gesamten Volke den Weg
zur Wahrheit, zur innern und äusseren Tüchtigkeit, zur echten
Männlichkeit1). Ein Rufer im Streite war Joseph. Und der
Nachhall seines Rufens ward bis tief in das 19. Jahrhundert
hinein gehört.

Sein Nachfolger Leopold II. war schon als Grossherzog
vron Toscana seinem Bruder Joseph in mancher Beziehung
vorangegangen, noch ehe Ricci Bischof wurde. Leopold wollte
nicht allein das Wohl des Staates, sondern auch das der
Kirche, aber er Avollte, dass die Geistlichen sich jeder
Einmischung in die staatliche Verwaltung enthalten. Sein
Misstrauen gegen Rom und seine Abneigung- gegen Mönche und
mönchisches Wesen blieben stets unveränderlich ; aber das

Schicksal Maria Antoinettes und LudAvigs XVI., soAvie die durch
Josephs Reformen in mehreren österreichischen Kronländern
hervorgerufenen Unruhen mussten naturgemäss seinen Reformeifer

dämpfen ; auch Avar es seine Überzeugung, dass der
Monarch nicht das Recht habe, den Unterthanen irgend ein
vermeintliches Gut aufzuzAvingen.

Und Aveil ihm die kirchlichen Reformen als eine der
hauptsächlichsten Quellen des allgemeinen Missvergnügens
erschienen, so liess er alle Bischöfe der österreichischen Länder
auffordern, ihre Beschwerden, soAvie die Mittel der Abhülfe
binnen zwei Monaten anzuzeigen. In den Eingaben der Bischöfe
an Leopold IL3) spiegelt sich der Charakter der Zeit und der
Bischöfe. Sie enthalten BeschAverden in Beziehung auf die
Gottesdienstordnung (die Abstellung der Prozessionen, das
Verbot, mehrere Messen zugleich zu lesen, die eingeschränkte
Verehrung Maria und der Heiligen, die untersagte Aussetzung
der Reliquien, die Abstellung der Bruderschaften ferner
BeschAverden in Beziehung auf die Ausübung des Hirtenamtes
(Einmischung der Aveltlichen Behörden in geistliche Angelegenheiten),

auf das Amt der Seelsorger (Pfarrbesetzung,
Pfarrkonkurse auf die Klostergeistlichen. Als echten Josephine!-

1) Heigei, Joseph II.
2) Aktenstücke zur Geschichte des österreichischen römisch-katholischen

Kirchenwesens unter Leopold IL, 1790 (Archiv für Kunde
österreichischer Geschichtsquellen. Herausgegeben von der kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften in Wien).



— 328 —

charakterisiert sich in seinen Eingaben der Bisehof von Linz,
Joseph Anton Gall. Er beantragt, die Gebete der beibehaltenen
Weihungen anstatt in der lateinischen in der deutschen Sprache
zu beten, eine zweckmässige Bussanstalt einzuführen, ferner
die Klöster und Stifter von den Bischöfen durch ihren Einfluss
auf die Prälatenwahlen abhängiger zu machen l). Leopold wies
die Eingaben der Bischöfe der „geistlichen Hofkommission"
zu, deren Präsident Freiherr von Kresel war. In dem
Gutachten, das Kresel dem Kaiser in dieser Sache abgab, stellte
er als ersten Grundsatz hin : „Es musste bei dem Volke
notwendig einen zweideutigen Eindruck machen, wenn man es

jetzt wieder auf das Alte zurückführen und ihm dasjenige
unter einem anderen Gesichtspunkte darstellen wollte, was man
ihm einige Jahre vorher als überflüssig und als minder ver-
einbarlich mit den Begriffen der wahren Religion geschildert
hat. Was die Rechte der StaatsgeAvalt gegenüber der Kirche,
namentlich in Bezug auf ihre Temporalien anbelangt, musste
man geradezu die Werke der frömmsten Kirchenlehrer,
Oberhirten und der gelehrtesten Schriftsteller im kanonischen Fache,
z. B. des Augustini, Bernardi, Petrus de Marell, Bossuet, Fleury,
Thomasini, Espenii u. s. av., A-erbieten, wenn man die gründlichen

Lehren, Avelche durch die Ministerialverordnungen
bekannt gemacht wurden, nunmehr als ungültig erklären oder
etwas von ihrer einleuchtenden Wahrheit beschränken wollte."
Auf die Forderungen der Bischöfe eingehend, betont er, dass

durch die Erfüllung dieser Forderungen ..der öffentlichen Ver-
Avaltung und dem Staate jedes Mittel, auf den Verstand und
Willen der Bürger zu AA'irken, entzogen, dem Klerus
unbeschränkte Freiheit, die Denkungsart des Volkes nach Willkür
zu stimmen und die Gemüter zu beherrschen, eingeräumt
Avurde". Und scharf abAveisend fügt er hinzu: „Im Grunde
sind es ebendieselben Forderungen. Avelche die
Kirchenprälaten, seitdem die Grundsätze der geistlichen Hierarchie in
Anmassung einer religiösen Mitregentschaft ausgeartet sind,
in allen katholischen Staaten, in jedem Zeitalter, auf mancherlei
Art und mit mehr oder Aveniger Mut und Mässigung an die

') Dafür muss sich Bischof Gall von Seb. Brunner („Die Mysterien
der Aufklärung in Österreich") den Vorwurf der ,.Sei-Ailitätu und „kolossaler

Erniedrigung" gefallen lassen.



- - 329 —

Landesfürsten gemacht haben. Allein eben so bekannt sind die
Grundsätze, die man denselben allzeit entgegengesetzt hat,
und nach diesen Grundsätzen hat die geistliche Hofkommission
die gegenwärtigen BeschAverden der Bischöfe beurteilt *)." Leopold

hätte seine ganze Vergangenheit verleugnet, Avenu er den
Ausführungen der Hofkommission nicht Rechnung getragen
hätte. „Er sah in dem Papst einen geschworenen Feind
Österreichs; er hielt für gewiss, dass die belgischen Unruhen
von dem römischen Hofe angefacht seien2)." So blieb denn
das Prinzip der Staatsomnipotenz in Kirchensachen nach Avie

A'or, wenn auch in einer mildern Form, in Geltung. In betreff
des Placetum regium vor allem lautete die Resolution : „Ist auf
das schärfste darauf zu halten, dass keine päpstlichen Bullen,
Breven oder wie sie sonst Namen haben mögen, ohne
vorhergehendes placetum regium angenommen und kundgemacht
werden ; auch sind hienvegen besonders die Befehle vom 12. Juli
1767 und 20. März 1781 festzuhalten." In betreff der Gerichtsbarkeit

verordnet die Resolution: „Die Geistlichen müssen so

wie die übrigen Staatsbürger in allen gerichtlichen, soAvohl

Civil- als Kriminalhandlungen, unter derselben Gerichtsbarkeit
stehen, es gebührt ihnen gar keine Exemption." In betreff der
Hirtenbriefe verordnete die Resolution: „Die Bischöfe Averden
dahin ATerpflichtet sein, alle ihre Hirtenbriefe, Cirkularien, so
sie in ihrem Kirchensprengel an ihre Pfarrer oder Geistlichen
erlassen der Einsicht und Genehmigung der Länderstellen
\Tor ihrer Ausgabe und Kundmachung zu unterwerfen." In
betreff des Religionsfonds hiess es: „Die Direktion des Religionsfonds

kann den Bischöfen, da es nicht ihre Sache ist, nicht
zugestanden Averden, Avohl aber eine Einsicht in den Rechnungsstand

dieses, sowie auch des Fonds der frommen Stiftungen."
Trotzdem that Leopold genug, „um es mit seinen früheren
BeAvunderern, den Lehrlingen der Encyklopädisten, gründlich
zu vTerderben3).-- Die Konzessionen, die Leopold gab, Avaren
in der Hauptsache diese: Die Ordnung des Gottesdienstes AA'urde

zum grössten Teile AAieder den Bischöfen überlassen ; von der
Kundmachung aller landesfürstlichen Verordnungen von der

x) L. c.

2) Ranke, Die deutschen Mächte und der Fürstenbund.
3) Kardinal Rauscher, Bede im österr. Herrenhause am 23, April 1874.

Revue intern, de Theologie. Heft 30, 1900. 22



— 330 —

Kanzel Avar fortan abzusehen ; das Ehepatent sollte einer
Revision unterzogen Averden ; den Bischöfen Avurde gestattet,
Synoden in ihren Diöcesen nach vorher eingeholter Genehmigung

zu halten; den Bischöfen sollte es freistehen, über eine
bessere Einteilung der Pfarreien Vorschläge zu machen ; die
General-Seminarien Avurden aufgehoben ; einzelnen Klöstern und
Orden Avurden die ihnen entzogenen Güter und Rechte Avieder-

gegeben; das Stift Lilienfeld Avurde Avieder hergestellt; der
Universität wurde die akademische Kirche, welche vorher dem
General-Seminar ehwerleibt war, samt ihrem Vermögen
zurückgestellt. Dagegen Avurde die von der Universität erbetene
Wiederherstellung der ehedem über ihre Angehörigen
ausgeübten Gerichtsbarkeit nicht zugestanden, Avie denn überhaupt
an der Verfassung der Universität nichts geändert Avurde. Im
StudieiiAvesen jedoch Avurden neue Einrichtungen getroffen.
Kaiser Leopold setzte eine eigene ..Studien-Einrichtungskommis¬
sion" nieder, auf eieren Vorschlag am 7. September 1790 ein
neuer Studienplan für alle Fakultäten publiziert wurde. Die
oberste Leitung des StudieiiAvesens Avurde einem „Studienconsess"
übertragen, die Studien-Hofkommission am 1. Januar 1792
aufgelöst. BemerkensAvert ist, dass in der theologischen Fakultät
die Gegenstände des alt- und neutestamentlichen Bibelstudiums,
die Moral, Pastoral und Katechetik noch ferner in deutscher

Sprache, die Kirchengeschichte aber, das öffentliche und das
PriATat-Kirclienrecht und die Dogmatik in lateinischer Sprache
vorzutragen waren. Doch war die lateinische Sprache schon
so ausser Übung gekommen, dass die Studierenden um
Festsetzung- einer Übergangszeit baten, ..indem sie die Vorlesungen
sonst nicht A-erstehen könnten und gänzlich unfähig seien, in
der lateinischen Sprache sich gehörig auszudrücken1/-. Das
Urteil über die Orthodoxie der theologischen Lehrbücher über-
liess Leopold dem Episkopate. Damit hatte dieser einen schAveren

Stand, denn das josephinische System hatte noch immer nicht
nur in Regierungskreisen, sondern auch im Klerus und unter
den Professoren zahlreiche Anhänger. Das unter Leopolds IL
Regierung erschienene Kirchenrecht des Grazer Professors
Gmeiner z. B. erklärt sich gegen die absolute Monarchie der

') Fink, Gesch. d. kais. Universität in Wien. 1895. Wappler, Gesch. d.
theol. Fakultät der k. k. Universität zu Wien. 1884.



'ITIool —

Kirchenregierung und verteidigt eifrigst die Oberaufsicht des

Staates. Der Leitfaden der Kirchengeschichte von Dannenmayr
(Wien 1790) war in den die kirchliche Verfassungsgeschichte
betreffenden Partien durchwegs antipäpstlich. So Averden darin
Irenäus, Cyprian, Tertullian als Zeugen gegen die monarchische
Herrschaft des römischen Bischofes über die Gesamtkirche
angeführt und das Verhalten der Päpste seit dem Trienter Konzil
wird als Bestreben dargestellt, eine ihnen nicht zustehende
monarchische Gewalt „über die gesamte Kirche, selbst über
die Könige" aufrechtzuhalten1). Wenn die Reform dennoch nicht
durchdrang, so war daran einzig die grosse Umwälzung in
Frankreich schuld.

Franz I. hielt das josephinische System in den Hauptzügen
aufrecht, gab jedoch den Gesetzen eine mildere Auslegung oder
liess sie in praxi nicht wirksam sein. So Avurde der Grundsatz,
dass der Staat trennende Ehehindernisse aufstellen könne, in
der Ausführung erschüttert. Avährend noch keine ihn anfechtende
Schrift in Österreich auf Druckbewilligung hoffen durfte. ..Das
Kaiserhaus hielt sich bei Verehelichungen an die Kirchengesetze
mit grösster Genauigkeit, und es widerstrebte dem verständigen,
gewissenhaften Kaiser Franz, Vorschriften, die er selbst befolgte,
als unverbindlich zu behandeln, wenn die berufenen Vertreter
des Kirchengesetzes, die Bischöfe, dieselben geltend machten2)."
Ein Beispiel für die milde Praxis giebt auch die Niederschlagung
des Prozesses gegen den Augustinerprior P. Mariophil, der, ohne

von der Regierung eine Ermächtigung zu haben, alte Weine
aus dem Klosterkeller verkauft hatte3). Bis in die dreissiger
Jahre bezog man sich in den Fastendispensen auf eine kaiserliche

Verordnung vom 19. Juli 1771, Avorin es heisst: „Infolge
der allerh. Verordnung vom 19. Juli 1771 wurden jene Fasttage,
welche den aufgehobenen Feiertagen vorangingen, auf die
Mittwoche und Freitage im Advente verlegt. An diesen dürfen
nun nicht nur keine Fleischgerichte genossen Averden " *)

') Werner, Gesch. der katholischen Theologie. 2. Auflage. 1889.

2) Kardinal Rauscher, Hirtenschreiben über die katholische Ehe und
Schule und die Gesetze vom 25. Mai 1868.

3) Brunner, Clem. Maria Hoffbauer und seine Zeit. Wien, 1858. Brunner
nennt die Niederschlagung des Prozesses « eine herrliche Illustration zu den

Verordnungen in publico ecclesiasticis».
4) Mitgeteilt von Brnnner, Die Mysterien der Aufklärung in Österreich.



- 332 —

Erst mit dem Jahre 1832, dem Amtsantritte des Fürsterzbischofs
Milde, verschwand diese Wendung aus den Konsistorialerlassen1].
Im Jahre 1834 erlässt die Regierung durch die Ordinariate
eine Aufforderung an den Klerus und das Lehrpersonal zur
Verfassung neuer katechetischer Bücher, wobei bemerkt wird,
„dass diese in Frage stehenden Artikel, um der Tendenz des
katechetischen Verlages zu entsprechen, in einer leicht fass-

lichen, gemütlichen Sprache verfasst und geeignet sein müssen,
moralisch - religiöse Gefühle und Gesinnungen zu erwecken".
Im Jahre 1835 giebt die Regierung Erlaubnis, dass die Samstaglitaneien

auf dem Lande auch mit Segen gehalten Averden können.
Die milde Auffassung und Handhabung der Gesetze genügte
jedoch der Kurie nicht; sie drang auf Abänderung des ganzen
Systems, im besondern der auf die Ehe bezüglichen
Gesetzgebung. Kaiser Franz willigte ein, dass man kirchlicherseits
mit dem damaligen Nuntius Ostini in Verhandlungen trete. Diese
Verhandlungen hatten keinen Erfolg2). Immerhin wurde
verordnet, dass Ehescheidungsprozesse vor dem richterlichen
Endurteile den betreffenden Bischöfen zur Meinungsäusserung
mitgeteilt werden. In Beziehung auf die theologischen Studien wurde
der im Jahre 1790 vorgeschriebene Lehrplan unter Kaiser Franz
abermals modifiziert, wonach der Mittelpunkt des ganzen
theologischen Studiums in die Dogmatik und Moral gelegt Avurde.

Ausserdem mussten die theologischen Gegenstände nunmehr
wieder in lateinischer Sprache vorgetragen werden ; nur che

Pastoraltheologie, die Katechetik und die Methodik, sowie die

') Milde selbst (vorher Bischof von Leitnieritz) war josephinischen
Geistes. Von seiner «Erziehungskunde» rühmt der Pädagoge Dûtes
(«Geschichte der Pädagogik»), dass sie frei ist von theologisierenden Manieren
und konfessioneller Engherzigkeit, und sagt : «Hätte man im Geiste Mildes
das österreichische Erziehung-swesen gestaltet, so würde man ein halbes
Jahrhundert für den Fortschritt gewonnen haben.» Und Seb. Brunner, der
um dieses Ausspruches Avillen gegen Dittes polemisiert («Denkpfennige»),
fand eine Predigt Mildes aus der Zeit a-oi- dessen Ernennung zum Bischof
von Leitmeritz. von der er sagen muss: «und diese harmoniert vollkommen
mit jener Weltanschauung, welche Milde in seiner Erziehungskunde der
Öffentlichkeit übergeben hat».

2) Dass nicht schon unter Kaiser Franz ein Konkordat zu stände kam,
schrieb man « einigen Konsulenten aus dem höheren Klerus zu, die sich der
Meinung hingaben, Rom solle die josephinischen Kirchengesetze bis auf
einige unwesentliche Abänderungen sanktionieren». (S. Brunner,
Denkpfennige.)



— 333 —

Erziehungskunde und das Kirchenrecht wurden in deutscher
Sprache vorgetragen1). Für jedes Fach war ein Lehrbuch vTor-

geschrieben, an welches der Professor ich zu halten hatte.
Da war es Professor Pahn, der die Unzufriedenheit des Kardinal-
erzbischofes Migazzi erregte. Dieser wandte sich sogar mit einer
Beschwerde an Kaiser Franz, dass Jahn seinem eigenen
Geständnisse zufolge hin und Avieder von seinen Vorgängern
abgewichen und seinem individuellen Dafürhalten gefolgt sei, dass

er die Bücher Job. Jonas, Tobias und Judith für blosse
Lehrgedichte erklärt und in den Dsemoniacis des Neuen Testaments
keine Besessenen, sondern bloss gefährlich Kranke erkannt
habe2). Es Avurde Jahn aufgetragen, die beanstandeten Sätze
sowohl im mündlichen Vortrage als in etwaigen neuen
Auflagen seiner Schriften so zu modifizieren, dass sie lediglich die

Eigenschaft einer historisch-problematischen Erzählung
annehmen. Auch dem Professor des neutestamentlichen Bibel-
studiums Roman Zängerle (1813—1824) ward vorgeworfen, „dass
er sich die protestantische Methode der Exegese angewöhnt
habe", dass er häufig Protestanten citiere bei Stellen, avo ein
tieferes Studium der Väter ihm jene Citationen als überflüssig
hätte erscheinen lassen3). Zängerle wurde 1824 Fürstbischof
von Seckau und erwies sich nun „als ein Mann voll Eifer für
Gottes Ehre". Dem Priester des Chorherrnstiftes Klosterneuburg,
.Jakob Ruttenstock, Professor der Kirchengeschichte an der
theologischen Fakultät (atoii 1812 an), wurde vorgeworfen, er habe
über ein Decennium gelehrt, „dass es eine zweifelhafte Sache
sei, ob Petrus in Rom gewesen". Ruttenstock wurde 1830 Propst
von Klosterneuburg und starb 1844. Als febronianischer
Kirchenrechtslehrer galt Thomas Dolliner (von 1805 an), nach ihm
Anton von Gapp. Pastoraltheologie wurde (bis 1805) nach dem
Leitfaden von Prof. Franz Giftschütz vorgetragen, von Avelchem
Buche die Wienerische Kirchenzeitung nach dessen Erscheinen
rühmte, „es sei ein Meisterstück in seiner Art und sehr fähig,
der katholischen Theologie in Deutschland aus jener fast
allgemeinen Verachtung Avieder aufzuhelfen, in welche sie leicht-

1) Wappler, Geschichte der theol. Fakultät der Universität Wien.
2) Werner, Geschichte der kathol. Theologie. Werner nennt übrigens

Jahn « einen der bedeutendsten und hervorragendsten Bibelkundigen des

katholischen Deutschland von dazumal».
3) Brunner, Clemens M. Hoffbauer.



— 334 —

fertige Grübler und Grillenfänger seit ein paar Jahrhunderten
gestürzt hatten 1).tt Und wie an der Hochschule, so wehte auch
noch an der Mittelschule Josephs Geist. Zeugnis davon giebt der
„Versuch eines Leitfadens der christlichen Religion" von Josef
Tranz, Priester aus dem Orden der frommen Schulen, 4. Aufl.,
1815 (mit einer Vorrede von 1814; die erste Auflage mit einem
Vorwort aus dem Jahre 1812). „Wie spiegelt sich doch gleich
in den Vorreden, die für den Charakter einer Zeit oder einer
Richtung so oft das Bezeichnendste sind, die schlichte, aber um
so wärmere und praktisch fruchtbarere Frömmigkeit jener Tage
ab Man erkennt sofort, Avie die Sailer und Wessenberg, die
Spiegel und Christoph Schmid auch im nachjosephinischen Österreich

noch viele edle Gesinnungsgenossen hatten2)." Eine schlicht
christliche Erscheinung jener Tage war auch der Redemptorist
Clemens Maria Hoffbauer. Er wirkte in Wien als Prediger und
Beichtvater und übte einen grossen Einfluss auf eine Reihe
hervorragender Männer aus, wie: Clemens Brentano, Friedrich
v7. Schlegel, Adam Müller, Zacharias Werner, Philipp Veit, F.
A. von Klinkowström, Karl Ernst Jarcke, Joh. Eman. Veith,
Anton Günther, Joh. Fr. Heinr. Schlosser. Auch Friedr. Perthes
hat mit dem eigentümlichen Manne Bekanntschaft gemacht.
Und es ist für uns interessant, was Perthes in einem Briefe
vom 18. September 181G über einen Besuch bei Hoffbauer
berichtet3). Er kam im Laufe des Gespräches mit Hoffbauer u. a.
auch auf Leopold Stolberg und dessen Übertritt zu sprechen
und fügte hinzu: „Wäre ich in der katholischen Kirche geboren
und erzogen, so würde ich Katholik sein und bleiben. Würde
ich jetzt in ein Land versetzt, wo keine protestantischen
Gemeinden, sondern nur Katholiken Avären, so Avurde ich, falls
ich daselbst bleiben musste, Katholik Averden ; ja auch für den

Fall, class die jetzige Richtung protestantisch-neologischcr Theologie

den vollen Sieg davontragen und in den Gemeinden
allgemeine Geltung geAvinnen sollte, Avurde ich, um meinen Kindern
die Gemeinschaft mit Christen zu sichern, Stolbergs Beispiel
folgen. Aber dieser Fall Averde niemals eintreten, und meiner
Seele Seligkeit Avegen hätte ich den Übertritt unter keinen Um-

1) Wappler, Geschichte der theol. Fakultät der Universität Wien.
2) Nippold, Aus dem letzten Jahrzehnt A-or dem Vatik, Konzil,
3) Friedrich Perthes' Leben. 1872. I. B., p. 125 ff.



— 333

ständen nötig; denn Erkenntnis meiner Sündhaftigkeit, Bedürfnis
und Gewissheit der Erlösung durch Jesum Christum, Demut und
Glaube und Umgang mit Gott sei völlig unabhängig von der
Zugehörigkeit zur katholischen Kirche, und der Übertritt
einzelner gläubiger Christen von einer Kirche zur andern möchte
überhaupt Avohl, Avenn nicht ganz individuelle Gründe sich
fänden, als ein Vorgriff in die Wege des Herrn und als ein
Hindernis der künftigen Vereinigung aller Christen zu einer
Herde anzusehen sein. Schon jetzt hätten die Formen der
katholischen Kirche vieles nachgegeben und vieles würden die
Protestanten wieder aufzunehmen haben, und der Verlauf der
Zeiten werde und müsse die Einheit beider AAieder herbeiführen.a
Hoffbauer sah den Sprecher fest, aber ruhig an, fasste ihn dann
bei der Hand und sprach: „Auch ich nehme eine unsichtbare
Kirche an, ich Averde für Sie beten, dass Sie nicht in Versuchung
fallen." Sie sprachen dann über die Reformation, und Hoffbauer
sagte: „Seitdem ich als päpstlicher Abgesandter in Polen die
religiösen Zustände der Katholiken und in Deutschland die der
Protestanten habe vergleichen können, ist es mir gewiss
geAvorden, dass der Abfall von der Kirche eingetreten ist, weil
die Deutschen das Bedürfnis hatten und haben, fromm zu sein.
Nicht durch Ketzer und Philosophen, sondern durch Menschen, die

wirklich nach einer Religion für das Herz verlangten, ist die
Reformation verbreitet und erhalten. Ich habe das in Rom dem Papste
und den Kardinälen gesagt, aber sie haben mir nicht geglaubt
und halten fest daran, dass Feindschaft gegen die Religion es

sei, Avelche die Reformation beAvirkt habe." Als eine Protestantin,
die konvertieren Avollte, dem P. Hoffbauer erklärte, sie könne
sich nicht entschliessen, die Heiligen anzurufen, erwiderte
Hoffbauer: „Nun, Avenn Sie die Heiligen nicht anrufen Avollen, so

lassen Sie es bleiben ; deswegen können Sie doch katholisch
werden1).'" Nicht überraschen kann nach alledem eine Stelle,
die sich in einem Briefe von Veith an Professor Knoodt vom
21. April 1863 findet: „InzAvischen ist der stille Ingrimm gegen
Rom in steter Zunahme der Intensität begriffen. Aber Rom
nimmt davon keine Notiz, und nicht ohne Grund hat Hoff'bauer,
der ein Avirklicher Heiliger Avar, fast täglich wiederholt, Rom
sei an allem Übel schuld2).'" Veith hörte Hoff'bauer oft sagen:

') Brnnner, Cl. M. Hoffbauer.
2) P. Knoodt, Anton Günther. IL, 539.



336 --
vDas Evangelium muss ganz neu gepredigt werden." Und er
bemerkt dazu : „Das ist ein Spruch, zu dem sich ein sehr grosser
Kommentar schreiben liesse." Diesen Kommentar gab später
Veith selbst in seiner Stellungnahme zu den kirchlichen Fragen
der Zeit. Wir verstehen nun, dass, als Veith bei der Einleitung
des Seligsprechungsprozesses Hoffbauers als Zeuge vernommen
Averden sollte, die Redemptoristen ihn auf das dringendste baten,
er möge doch nichts davon sagen, dass Hoff'bauer so oft und
in so scharfen Ausdrücken darüber geklagt, dass das grösste
Hindernis einer Besserung der religiösen Verhältnisse in der
katholischen Kirche der gänzliche Mangel eines Verständnisses
und Interesses für das, Avas in der Kirche not that, sei, der in
den massgebenden Kreisen in Rom herrsche1;. So war's denn
noch immer ein frisches GeistesAvehen in Österreich unter Kaiser
Franz, das Rom nicht günstig war, Rom hatte von. Franz viel
erwartet. „Sc. päpstliche Heiligkeit erhoben Höchstihre grossen
Eigenschaften und Avas Ihre Unterthanen, Europa, die Religion
und der heil. Stuhl von diesem einsichtSA'ollstcn, gerechten und
gottesfürchtigsten Monarchen sich zu versprechen haben2)."
Allein Franz Avar ein Mann, „dem, Avie jenem seinem traurigsten
Ahnen Friedrich III. im 15. Jahrhundert, niemals ein Ideal oder
etwas (lern Ähnliches die Seele berührt hatte3)." Wie er Roms

Erwartungen nicht gerecht Averden konnte, so A'ermochte er
auch auf der entgegengesetzten Seite die BeAvegung der Geister
nicht zu hindern.

Ihm folgte 1835 sein A^öllig unbedeutender Sohn Ferdinand I.
Dieser hatte keinen Einfluss auf den leitenden Minister. Mettermeli

Avar mehr als zuvor allgebietend. Wie aber dieser Minister
zur BeAvegung der Geister sich stellte, erhellt am besten aus
einem Briefe A der zwar erst später geschrieben Avurde (25. Jan.
1844), der Gesinnung des Ministers jedoch im allgemeinen
Ausdruck giebt: „L'Allemagne est aujourd'hui bien plus catholique
qu'elle ne l'était: l'Autriche, qui n'a jamais cessé de l'être, se

débarrasse chaque jour davantage des fausses apparences que
les premières années du règne de Joseph II lui avaient im-

>) Reusch, Dtsch. Merk. Nr. 23, 1886.

2) Pius VI. im Konsistorium. Mitgeteilt von Brunner, Die theologische
Dienerschaft am Hofe Josephs IL

3) 0. Jäger, Weltgeschichte, IV. Bd., p. 342.

4) Der Josephinismus und die kaiserl. Verordnungen vom 18. April 1850.



— 337 —

primées, qui ont agi sur une classe d'employés dont l'âge et
l'expérience ont fait justice. Il en est des Empires comme
des individus ; ce qui vu cle près n'a d'autre valeur que celle
d'une mode, passe, comme il est dans la nature des modes de

passer. L'esprit qui, pour se qualifier, avait pris la dénomination
de Joséphinisme, est éteint, et si tel individu en est encore
entaché, ce n'est plus ce titre qu'il peut faire valoir: l'opinion
publique est disposée à lui en décerner de moins flatteurs pour
son amour-propre." — Dies allein genügt, Mettermeli als einen
Mann ohne ernsthafte Kenntnisse und ohne alle Einsicht in die
idealen Triebkräfte des Volkes zu kennzeichnen1). Seine
Memoiren sind auch in der That recht jesuitenfreundlich gehalten.
Was Avollen dem gegenüber die Verordnungen bedeuten, die sich
noch zum Teil im josephinischen Geleise beAvegen? Als im Jahre
1836 der Erzbischof von Salzburg mit allen seinen Suffraganen
sich nach Rom wenden Avollte, um Instruktionen über die
gemischten Ehen zu erlangen, baten die Bischöfe bei der Hof-
kanzlei um die Erlaubnis, sich um Instruktionen nach Rom
Avenden zu dürfen. ..Das war doch geAAiss josephmisch korrekt",
sagte Kardinal Schwarzenberg in seiner Herrenhausrede im Jahre
1868, indem er dies vorbrachte2). Und er führt in derselben
Rede Aveiter aus, wie es bis zum Jahre 1840 beinahe ganz
unerhört war, class ein Bischof Österreichs der uralten Pflicht
nachgekommen a\ äre, einmal nach Rom zu reisen, dort die hl.
Stellen zu besuchen und dem heiligen Vater Rechenschaft über
seine Amtsführung abzulegen : Avie die Korrespondenz der
Bischöfe mit Rom durch die Bureaukratie unterbunden Avar ; Avie

kein Aktenstück an eine römische Kongregation befördert wurde,
Avenn es nicht mit dem placetum regium von Haus aus
versehen Avar; wie auch die nach den katholischen Gesetzen
vorgeschriebenen Berichte der Bischöfe nach Rom ganz aus der
Übung gekommen seien ; avìc es sehr schwierig Avar, selbst
Bücher und Schriften von dort herzubringen, so dass kaum ein
römischer Schematismus bei irgend einer bischöflichen Kurie
in Österreich vorgefunden Avurde. Und auf diesen Wiegen ging
es noch über das Jahr 1840 hinaus.

') An diesem Urteil ändert nichts die neueste Publikation über Mettermeli

A-on Fedor v. Demelitsch, der da meint, dass der national und auch
moralisch berechtigte Unwille gegen den österreichischen Staatskanzler in
Deutschland die Meinung von seinen Fähigkeiten unbillig verringert habe.

2) Die katholischen Stimmen des österr. Herrenhauses. AVien 1868.



CT'JOJjO

In einem Erlass des Central-Bücher-Revisionsamtes an den
Büchercensor Schemer vom 22. September 1845 heisst es: „Es
versteht sich von selbst, dass die Erteilung des landesfürstlichen
Placeti für die Ablässe, Avelche von den Bischöfen nötig befunden
werden, der k. k. vereinigten Hofkanzlei vorbehalten blcibr,
und dass von den AblassbreA'en, welche dieser Ilofkanzlei
behufs des landesfürstlichen Placeti nicht vorgelegt worden sind,
nach den bestehenden Vorschriften (von 1786) kein Gebrauch
gemacht Averden könne." Laut hohen Stiidienkommissions-
Dekretes (Wiener Currende 1846; soll u. a. „eine kurze
Erklärung der Ceremonien und Gebräuche der Kirche, Avelche dem
Katechismus als Anhang beizubinden Aväre, abgefasst werden-.
Eine Currende des Jahres 1847 giebt kund: „Infolge hohen
Regierungserlasses vom 5. Oktober Averden die Uli. Seelsorger
aufgefordert, bei Erteilung des Unterrichtes in der Schule und
in dem Verkehr mit dem Publikum dahin zu wirken, dass der
Jugend und den Envachsenen die Überzeugung A'on der
Grausamkeit und Sündhaftigkeit der Misshandlung der Tiere, sei es

bei deren Benützung zu den A'erschiedenen Gebrauchsarten oder
aus Mutwillen, eingeflösst, und jene humane Gesinnung
verbreitet werde, welche auch die Tiere als die Nebengeschöpfe
des Menschen A'on einer milden und schonenden Behandlung
nicht ausschliesst." Im Dezember 1846 Avollte das Konsistorium
zu TarnoAV für die Alumnen daselbst 20 Exemplare des zu
Kempen gedruckten BreAiers beziehen. Aveil diese Auflage
korrekter, bequemer und billiger Aväre, als die im Inland gedruckten
Breviere. Daraufhin Avurde dem Rektor des Alumnats am
11. Januar 1848 das bestehende Censurverbot aus den Jahren
1774, 1781 und 1782 (besonders über die Verordnungen am
Feste Gregors VII.) gegen im Auslande gedruckte BreAiere
entgegengehalten.

So ging Avohl die bureaukratische Maschinerie Aveiter. Und
bitterbös ist der Spott, mit Avelchem der Generalvikar und
Weihbischof der Wiener Erzdiöcese Pollitzer (1843—1850) als

„purer Paragraph-Ausüber der josephinischen Gesetzgebung"
gehöhnt wird. Aber: „l'esprit est éteint", sagte Mettermeli.
Wie war es damit? Da finden wir schon an der Quelle in
Hinsicht auf die theologischen Studien eine merkliche Verschlechterung,

indem den Erzbischöfen und Bischöfen eine Avesentliche
Einflussnahme auf dieselben gewährt wurde. Mit allerti. Ent-



— .339 —

Schliessung vom 14. März 1843 Avurde nämlich folgendes
verordnet: 1. Das Lehrpersonal an den öffentlichen theologischen
Lehranstalten ist soavoIiI bezüglich seines priesterlichen
Benehmens als bezüglich der Reinheit und Vollständigkeit der
katholischen Glaubenslehre im Lehrvortrage dem Orts-Ordinariate,

Avelchem hierüber die unmittelbare Aufsicht im strengsten

Sinne obliegt, untergeordnet. 2. Dem Bischof steht es frei,
von Zeit zu Zeit die Vorlesungen der Theologie persönlich zu
besuchen, um sich von dem Zustande des Unterrichtes und von
dem Fortgange der Schüler zu überzeugen, oder zu diesem Be-
hufe einen Kommissär dahin abzuordnen. 3. Die Vorsteher der
theologischen Lehranstalten haben den Ordinariaten die Tage
der öffentlichen Prüfungen geziemend anzuzeigen. 4. Dem
bischöflichen Kommissär und um so mehr dem Bischof selbst steht
es frei, bei diesen Prüflingen jeziiAveilen Gegenstände, aus Avel-

chen die Schüler geprüft werden sollen, namhaft zu machen,
und es haben die Professoren diesem Verlangen unweigerlich
sich zu fügen. 5. Die Landesstelle hat den Ordinariaten die
Berichte der Direktionen der theologischen Studien über das
Ergebnis der Prüfungen zu dem ZAvecke mitzuteilen, damit die
Ordinariate davon Einsicht nehmen und diese Berichte mit den
allenfalls für dienlich befundenen Bemerkungen an die Landesstelle

zurückgelangen machen. Bei Einsendung dieser Berichte
an die Studien-Hofkommission sind diese Äusserungen der
Ordinariate beizulegen. 6. Bei Besetzung von theologischen
Lehrämtern an der Wiener Universität sind von der Landesstclle
die Bittschriften der Compctenten, an anderen öffentlichen
Lehranstalten nebst den Bittschriften auch die Konkurs-Elaborate
dem betreffenden Ordinariate zur Wüdigung und Erstattung
des Vorschlages mitzuteilen. 7. Die Ernennung emes Professors
der Theologie ist A_on der Landesstelle dein Ordinariate bekannt
zu geben1). Also eine Art Polizeiregime im theologischen Studien-
Avesen. Konnte sich da die Theologie als eine Wissenschaft
erweisen, Avelche den Anspruch macht und machen muss, dass
alle übrigen zu ihr hinführen, dass diese ihrer als Grundlage
Avie als Schlussstein bedürfen '? Altmeister Döllinger giebt die
AntAvort: „Die Theologie kann nur dann beAveisen, dass solch
eine fürstliche Würde unter den Disciplinen ihr AAirklich zu-

Wappler, Geschichte der theologischen Fakultät der Universität Wien.



— 340 —

komme, wenn sie es versteht, sich der Hülfe dieser Schwestern
zu bedienen. Avenu sie Raum hat und weitherzig genug ist, auch
hinreichendes Selbstvertrauen besitzt, um das echte, edle, aus
allen den Werkstätten unserer Fakultäten zu Tage geförderte
Metall, die besten Früchte aller Zweige des grossen Wissensbaumes,

als ihr Eigentum hinzunehmen und mit diesem Pfunde
nach Kräften zu wuchern. Wehe der Theologie und Avelie ihren
Jüngern, Avenn sie, wie ein nervenschwaches Weib, sich
absperren wollte gegen jeden frischen Luftzug der Forschung,
wenn sie jedes ihr — oder nicht einmal ihr, sondern nur den
Theologen — unbequeme Ergebnis der Geschichte zurückwiese
als eine allzu derbe, ihrer schwächlichen Konstitution nicht
zusagende Speise1).- So ist denn auch unter den Theologie-Professoren

der Wiener Universität in dieser Zeit keiner, der
irgendwie nennenswert wäre. Werner2) nennt einzig den Dog-
matiker Joh. Sehwetz, aber er nennt ihn nur: von seiner „mit
mühsamem Fleisse" lateinisch abgefassten Dogmatik sieht er
ab. Das wird verstehen, wer sich mit dem Buche beschäftigt
hat oder den nachmaligen Dogmatiker Tosi an der Wiener
theologischen Fakultät über Schwetz' BeAveisführung gehört hat:
..Dieser Beweis beweist nichts", „dieser das Gegenteil" u. s. w.
Kein Wunder, dass diejenigen, die aus solcher Schule in den
Klerus eintraten, auf „Ferdinandeische Kirchlichkeit" geeicht
Avaren. Da war es denn ein Labsal, noch auf Männer schauen
zu dürfen, wie Günther, der von Wien aus die deutschen Katholiken

im Gebiete der Philosophie auf neue Wege wies, Veith,
der nach seinem Austritte aus dem Redcmptoristenorclen (1830)
sich um so inniger an Günther und dessen Schüler Knoodt und
Baltzer anschloss, Bolzano in Prag, von dem einer seiner Schüler
sagen konnte, class er „Tausende für Recht und heilige Sitte
gewonnen, Tausende der Religion zugeführt, Tausende von der
Göttlichkeit des Christentums und seinem Einflüsse aufs Leben
überzeugt hat"3l.

Da kam das Jahr 1848. Ferdinand entsagte dem Throne,
und der älteste Sohn des Erzherzogs Karl, Franz Joseph, wurde
Kaiser. Franz Joseph forderte alsbald nach seiner Thronbestei-

1) Döllinger, Die Universitäten sonst und jetzt. (Akademische Vorträge.)
2) Geschichte der katholischen Theologie, p. 586.
3) Dr. F. Prihonsky, Vorwort zu Bolzanos Erbauungsreden. Wien, 1849.



— 341 —

gung die Bischöfe auf, ihm ihre Wünsche zu unterbreiten. Die
daraufhin tagende Bischofsversammlung formulierte ihre
BeschAverden und Wünsche. Sie bezogen sich 1. auf die Regierung
und Verwaltung der Kirche, die kirchlichen Ämter und
Benefizien, das Patronatsrecht, die Pfarrkonkursprüfung und den
Gottesdienst; 2. auf die geistliche Gerichtsbarkeit; 3. auf den

Unterricht; 4. auf das Klosterwesen; 5. auf die Ehefrage; 6. auf
die Religions-Studien- und Schulenfonds; 7. auf das Pfründen-
und Gotteshausvermögen1). Während jedoch der Reichstag zu
Kremsier an dem Prinzip der josephinischen Einrichtungen
festhielt und alle Anträge der Bischöfe (1. März 1849) ablehnte,
wTar die Regierung geneigt, auf sie einzugehen, so dass die

Hoffnung, Avelcher Pius IX. in der Allokution vom 20. April 1849

Ausdruck gab, „che vengono eliminate da quel impero alcune
massime riprovate sempre della sede apostolica", gar bald in
Erfüllung ging. Auf den Vortrag des Ministers, der die
Übereinstimmung des Gesamtministeriums mit den Vorlagen
aussprach, folgte am 18. April folgende Entscheidung des Kaisers :

„Allerhöchste Resolution Sr. Majestät infolge der Eingaben
der bischöflichen Konferenz, sowie auf den Vorschlag des Ge-

samt-Ministeriums.
Zum Vollzug der durch § 2 des Patentes vom 4. März 1849

der katholischen Kirche verbürgten Rechte, genehmige Ich über
Antrag Meines Ministers des Kultus und Unterrichts, und auf
Einraten Meines Ministerrates für alle Kronländer Meines
Reiches, für AA'elche jenes Patent erflossen ist, nachstehende
Bestimmungen :

§ 1. SoAvohl den Bischöfen als den ihnen unterstehenden
Gläubigen steht es frei, sich in geistlichen Angelegenheiten an
den Papst zu Avenden und die Entscheidungen und Anordnungen
des Papstes zu empfangen, ohne dabei an eine vorläufige
Zustimmung der Aveltlichen Behörden gebunden zu sein.

§ 2. Den katholischen Bischöfen steht es frei, über Gegenstände

ihrer AmtsgeAvalt und innerhalb der Grenzen derselben
an ihren Klerus und ihre Gemeinden ohne vorläufige
Genehmigung der Staatsbehörde Ermahnungen und Anordnungen zu
erlassen ; sie haben jedoch A~on ihren Erlässen, insoferne sie
äussere Wirkungen nach sich ziehen, oder öffentlich kund-

J) Aktenstücke, die bischöfliche Versammlung in Wien betreffend.
Wien, 1850.



— 342 —

gemacht Averden sollen, gleichzeitig den Regierungsbehörden,
in deren Bereich die Kundmachung erfolgen oder die Anwendung
geschehen soll, Abschriften mitzuteilen.

§ 3. Die Verordnungen, durch welche die Kirchengewalt
bisher gehindert war, Kirchenstrafen, die auf bürgerliche Rechte
keine Rückwirkung üben, zu verhängen, werden ausser Kraft
gesetzt.

§ 4. Der geistlichen Gewalt steht das Recht zu, jene,
welche die Kirchenämter nicht der übernommenen Verpflichtung
gemäss verwalten, in der durch das Kirchengesetz bestimmten
Form zu suspendieren oder abzusetzen und sie der mit dem
Amte verbundenen Einkünfte verlustig zu erklären.

§ 5. Zur Durchführung des Erkenntnisses kann die
Mitwirkung der Staatsbehörden in Anspruch genommen werden,
wenn denselben der ordnungsmässige Vorgang der geistlichen
Behörde durch Mitteilung der Untersuchungsakten nachgeAviesen
wird.

§ 6. Mit der Durchführung dieser Bestimmungen ist Mein
Minister des Kultus und Unterrichtes beauftragt.

Meine Behörden sind angeAviesen, dass, Avenn ein
katholischer Geistlicher seine Stellung und die ihm in derselben für
kirchliche ZAvecke zustehenden Befugnisse zu anderen Zwecken
in der Art missbraucht, class seine Entfernung vom Amte für
notwendig erkannt wird, sie sich deshalb vorerst mit seinen
kirchlichen Vorgesetzten ins Einvernehmen setzen.

Den Gerichtsbehörden ist zu verordnen, dass. wenn ein
katholischer Geistlicher wegen Verbrechen oder Vergehen
verurteilt wird, dem Bischöfe die Verhandlungsakten auf sein
Verlangen mitgeteilt averden.

In der Mir zustehenden Ernennung der Bischöfe erkenne
Ich ein von Meinen erlauchten Vorfahren überkommenes Recht,
welches ich gewissenhaft zum Heile und zum Frommen der
Kirche und des Reiches auszuüben gedenke. Um bei der
Auswahl der Person das Beste der Kirche zu wahren, Averde Ich
stets geneigt sein, bei Besetzung von Bistümern, wie dies auch
bisher in Übung Avar, den Rat von Bischöfen, und namentlich
der Kirchenprovinz, in welcher das Bistum erledigt ist, zu hören.

Über die bei Ausübung der landesfürstlichen Rechte in
betreff der Besetzung geistlicher Ämter und Pfründen zu be-



— 343 —

obachtende Form hat Mein Minister des Kultus und Unterrichtes
Mir die geeigneten Anträge zu erstatten.

Zur Durchführung der ATon der Versammlung der Bischöfe
in betreff der Bedingung zur Erlangung von Domherrnstellen,
der Domicellar-Kanonikate, dann in betreff der Wahlkapitel
zu Olmütz und Salzburg beschlossenen Massregeln sind die
Bischöfe. insoAveit Meine Regierung dazu mitzuwirken berufen
ist, kräftigst zu unterstützen.

Die vollständige Durchführung der von der Versammlung
der Bischöfe über die Pfarr-Konkurs-Prüfung getroffenen
Bestimmungen soll, unter dem Vorbehalte, dass dieselben nicht
ohne mit der Regierung gepflogene Rücksprache abgeändert
werden, kein Hindernis finden, jedoch soll dorr, avo und insoweit

als jene Beschlüsse nicht zur Richtschnur genommen
Averden, bei der Pfarr-Konkurs-Prüfung nach den bisherigen
Anordnungen vorgegangen werden.

Ich genehmige, dass es jedem Bischöfe freistehen soll, den
Gottesdienst in seiner Diöcese im Sinne der atoii der Versammlung

der Bischöfe gefassten Beschlüsse zu ordnen und zu leiten.
Meine Behörden sind anzuweisen, auf Grundlage der

bestehenden Gesetze darüber zu wachen, dass an Orten, avo die
katholische Bevölkerung die Mehrzahl bildet, die Feier der
Sonn- und katholischen Festtage nicht durch geräuschATolle
Arbeiten oder durch öffentlichen Handelsbetrieb gestört werde.

Im übrigen nehme Ich den Inhalt der Mir vorgelegten
Eingaben der Versammlung der Bischöfe zur Kenntnis und
ermächtige Meinen Minister des Kultus und Unterrichts, solche
in Gemässheit der in seinem Vortrage entwickelten Ansichten
zu erledigen. Über die noch unerledigten Fragen sind Mir die
geeigneten Anträge mit thunlicher Beschleunigung zu erstatten,
und insoferne ein Einvernehmen mit dem päpstlichen Stuhle
notwendig ist, sind hierzu die nötigen Vorbereitungen zu treffen.

Dieses Einvernehmen Avird sich auf die Regelung des
Einflusses zu erstrecken haben, der Meiner Regierung gewahrt
werden muss, um von geistlichen Ämtern und Pfründen im
allgemeinen Männer ferne zu halten, welche die bürgerliche
Ordnung gefährden könnten.

Wien, am 18. April 1850.
Franz Joseph."



— 344 —

Diesen Erlass hat alsbald der Papst in seiner Allokution
vom 20. Mai dankend quittiert. „Mitten in unseren Bedrängnissen",

sagt er, „haben wir den wirksamsten Trost geschöpft
aus den Erlässen unseres in Christo geliebtesten Sohnes Franz
Joseph, Kaisers Aron Österreich, der vermöge seiner ausgezeichneten

Frömmigkeit unsere Wünsche und Verlangen, sowie auch
diejenigen der ehrwürdigen Bischöfe seines weiten Reiches
erfüllt, und im Einvernehmen mit seinem Ministerium freudig
und mit der grössten Bereitwilligkeit in seinem Reiche die
Bahn eröffnet hat für die so sehr ersehnte Freiheit der
katholischen Kirche. Wir sagen daher Dank diesem erhabenen Kaiser
und König für sein vorzügliches und ganz eines christlichen
Monarchen würdiges Verfahren und freuen uns zugleich mit
ihm in dem Herrn, soAvie aaìi- auch hoffen, dass dieser gottes-
fürchtige Monarch vermöge seiner Anhänglichkeit an die Kirche
sein grossartiges Werk fortsetzen und dadurch seine Verdienste
in dieser Beziehung noch vermehren wird."

Und Kaiser Franz Joseph hat dies ..grossartige Werk"
fortgesetzt, indem er am 18. August 1855 ein Konkordat mit
der römischen Kurie zu AVien unterzeichnete, zu dem
ausgesprochenen Zweck, „class in diesem Staat Glaube, Frömmigkeit
und sittliche Kraft (omnis recti honestique vigor) bewahrt und
gemehrt werde". Wie das gemeint ist, sagt gleich der erste
Artikel des Konkordats, in welchem die „Aufrechterhaltung der
römisch-katholischen Religion mit allen Rechten und Prärogativen,

deren sie sich nach Gottes Ordnung und den
Bestimmungen der Kirchengesetze zu erfreuen hat, in alle Ewigkeit"
festgelegt wird. Nach J. Fessier1) „Avar damit der Febronia-
nismus im Prinzip gebrochen, das rechte Verhältnis zwischen
Kirche und Staat hergestellt". Auf das engste schlössen sich
die römische Kurie und der österreichische Episkopat aneinander,

in dem Wunsche und in der Hoffnung sich vereinigend,
die Satzungen des tridentinischen Konzils nach dem Verlaufe
dreier Jahrhunderte vollständig durchzuführen2). Da Avar es

denn begreiflich, dass man vor allem bemüht Avar, diesen Geist

an den Pflanzstätten des Klerus einzubürgern. Nachdem Pius IX.
in seiner Encyklika vom 8. Dezember 1854 erklärt hatte, dass

') Gesch. der Kirche Christi. Wien, 1857.
2) Ranke, Die römischen Päpste in den letzten vier Jahrhunderten,

Vin, p. 172.



— 345 —

nur in den bischöflichen Seminarien der Klerus nach der
tridentinischen Vorschrift richtig erzogen averden könne, war
damit die Parole gegeben, die theologischen Fakultäten
lahmzulegen, dagegen in den Seminarien die Kleriker mit jesuitischer
Aftertheologie zu tränken1). Bald wurden auch auf Veranlassung
des sonst nicht waschecht ultramontanen Kardinals Rauscher
der Jesuit Schrader"2) und der Dominikaner Guidi3) an die
theologische Fakultät der Wiener Universität berufen, worüber
der „Katholik" 4) in den Jubel ausbrach, dass nun in Österreich
die theologischen Studien „grossartige Dimensionen" annehmen.
Das Ziel Avar durchsichtig genug : durch den willenlos gefügigen
jungen Nachwuchs der Geistlichen auf die ältere josephinisch
gesinnte Geistlichkeit einen Druck auszuüben und sich des

Volkes zu bemächtigen. Die Bischöfe konnten nun frei schalten
und walten. Sie durften \Ton sämtlichen Professoren und Lehrern
der Theologie die Gewährleistung kirchlicher Gesinnung fordern,
ihren Wandel, ihre Lehre und gesamte Amtsthätigkeit
fortwährend überwachen, und, wenn sie in einer dieser Beziehungen
sich ihres Berufes unwürdig erweisen sollten, die Ermächtigung
zum Vortrage der Theologie zurücknehmen 5). Desgleichen hatte
ein neuernannter Professor vor dem Fürsterzbischofe oder vor
seinem Stellvertreter das tridentinische Glaubensbekenntnis
abzulegen und erhielt sodann von dem Fürsterzbischofe die
kirchliche Ermächtigung zum Vortrage der theologischen Wissenschaft.

Da ist es nicht verwunderlich, wenn sogar ein so

gläubiger Theologe, AAie Karl Werner (seit 1847 in St. Polten,
seit 1870 in Wien lehrend), den Hoch-Tories verdächtig wurde,
weil sich in seiner Monographie über Thomas von Aquino „ein
starker Beigeschmack moderner Reformideen" finde6). Zu den
theologischen Studien wurden laut Verordnung des Ministeriums
für Kultus und Unterricht vom 30. Juni 1850 jene zugelassen,
welche das Obergymnasium mit hinreichendem Erfolge zurück-

') Näheres bei Friedrich, Gesch. d. Vatik. Konz., p. 293 ff.
2) Früher Professor am röm. Kollegium,
3) Früher Professor an der Lehranstalt bei S. Maria sopra Minerva

zu Bom.
4) 1857.

5) Verordnungen des k. k. Ministeriums f. Kultus und Unterricht vom
30. Juli 1850 und vom 29. März 1858. Bei Wappler, Gesch. d. theol. Fakult.
d. Univers. Wien.

6) Friedrich, Gesch. d. Vatik. Konz., p. 281.

Kevue intern, de Theologie, lieft 30, 190<\ 23



— 346 —

gelegt haben. Von einem Abiturienten-Examen war keine Rede.
Aus bischöflichem Munde teilt Ginzel1) das Wort mit: „Wir
brauchen keine gelehrten Geistlichen — scientia inflat." Bitter,
aber gerecht ist das Urteil, welches Ginzel, dem das „römische
Unwesen je weiter, je mehr unerträglich" ward, über diese
Zustände fällt. Im Jahre 1857 wurde die theologische Jesuitenfakultät

in Innsbruck eröffnet, das Gymnasium in Feldkireh
ward 0856) den Jesuiten übergeben, welche alsbald ein Knaben-
Konvikt damit verbanden, das zum Abrichtungs-Institut für
einen grossen Teil des jungen deutschen Adels wurde. Ein
Gymnasium nach dem andern ward den Jesuiten ausgeliefert.
Desgleichen ward die Volksschule dem kirchlichen Einflüsse
ausgeantwortet. Und wie durch die Schulen die Jugend, so

sollte das Volk durch Vereine aller Art und durch die Presse

gOAvonnen und festgehalten werden. Das waren die „Segnungen"
des Konkordats. „Rom hat durch den Abschluss eines solchen
Konkordats für die österreichische Kirche wenig apostolische
Liebe gezeigt und jene apostolische Weisheit nicht beurkundet,
die zu unterscheiden weiss, Avas der Kirche nützt oder schadet2)."
Was wollte es dem gegenüber bedeuten, wenn der Regierungs-
Bureaukratismus noch josephmisch arbeitete, wenn die kaiserliche
Statthaltern z.B. schon am IL August 1856 dem Konsistorium
einen Erlass zugehen liess, nach Avelchem es die durch § 26

der Pressordnung festgesetzte Strafe verwirkt hätte, Aveil es als

Verleger des Hirtenbriefes erscheine und diese Druckschrift der
obersten Polizeibehörde nicht zugekommen sei! Viel Grösseres ist
preisgegeben worden An Widerspruch hat es denn auch
thatsächlich nicht gefehlt, im Klerus wie in Laienkreisen, bei den
Gebildeten und Hochstehenden wie im Volk. Sogar am Hofe
war noch ein Hauch des Geistes Josephs IL zu verspüren, am
offenkundigsten bei Max, dem nachmaligen unglücklichen Kaiser
von Mexiko, „der unter allen Nachkommen Leopolds IL am
meisten an Joseph IL erinnerte" 3j. Manches Wort aus seinem
Munde giebt Kunde daAron. So Avar's in Bahia (1860). als man
ihm den Campo santo dort zeigte. „Auf der andern Seite",
erzählt er selbst4), „zeigte man uns mit Verachtung die Mauer

') Die theol. Studien in Österreich und ihre Beform. 1873.
2) Thomas Braun, Das österr. Konkordat.
?-) Nippold, Aus dem letzten Jahrzehnt v. d. Vatik. Konz.
*) Aus meinem Leben. Beiseskizzen. 6. B., p. 144.



— 347 —

des Friedhofes, in dem die armen deutschen Ketzer liegen ;

ausgestossen von der Religion der liebe, mussten sie sich einen
Acker für sich kaufen, auf dessen Thor sie schon oft versucht
haben, das Zeichen des Friedens und der Versöhnung zu

pflanzen, welches aber immer wieder in der Nacht vom
aufgeklärten Pöbel herabgerissen wurde. Dies die Nation, welche
„mui illuminada" zu sein wähnt und in ihre Fiebergegenden
die Einwanderung der für Fremde so bequemen Deutschen
wünscht Ob die Sklaven auch einen eigenen Friedhof haben,
konnte ich nicht in Erfahrung bringen. Dieses Trennen der
Leichen ist das Liebloseste und Unverständigste, was die
Frömmelei erfunden hat ; wie werden sich die Leute Avundern,
wenn unser Herrgott zu Gerichte kommt und im Thale Josaphat
keine Scheidemauern aufgerichtet sind, und alle, Mann an
Mann, ohne Unterschied vor dem strengen Richter zittern
werden !"1) Im Jahre 1864 sprach Maximilian seine Unzufriedenheit

mit dem Papste aus. „Wenn er exkommuniziert werde,
so sei er der vierte Erzherzog vron Österreich, dem das passiere2)."
Feldmarschall Radetzky war ein entschiedener Gegner des

Ultramontanismus, desgleichen Admiral Tegethoff. Und sollen wir
neben sie die Helden der Feder stellen, so seien die Namen
Grillparzer, Anastasius Grün, Plerm. Gilm und Ad. Pichler
genannt. Grülparzer, der „die josephinische Milch der Aufklärung-
tief eingesogen"3), geisselt die Zeloten, das Konkordat, die
Jesuiten.

« Was nennt ihr nicht A-on Christus euch,
Warum mit Jesus brüsten?
Weh dass ihr Jesuiten seid,
Indes Avir andern Christen. »

Vor Kaiser Josephs Denkmal stehend, lässt er Joseph sagen:

«Was ich geschaffen, habt ihr ausgereutet,
Was ich gethan, es liegt durch euch im Staub :

Die Zeit wird lehren, was ihr ausgebeutet,
Mich wählt zum Hehler nicht für euren Baub »

') Man vergleiche hiermit die unduldsame Instruktion, welche Kardinal
Fürstenberg con OlmMs seinem Klerus in dieser Richtung 1868 giebt.

2) H. Bancroft, History of the Pacific States; b. Walcker, Österreichs

evang. Bew. u. sein Staatsinteresse. 1900.

3) Heinr. Lattbe, Einl. in Grillparzers saniti. Werke.



- 348 —

Und er sagt ihnen ihren jüngsten Tag vorher, da der tote
Kaiser ins Licht zurückkehren ..und mit der Weltgeschicke
Demantwage mit seinen Enkeln zu Gericht gehen werde".

Anastasius Grün (Graf Anton Alex. Auersperg) dünkt es

(„Schutt";:
« im Buch des Himmels wären
Die schönsten Stellen, heiligsten Legenden.
Des Friedens und der Liebe Gotteslehren
Mit schwarzem Strich durchkreuzt A-on Menschenhänden. ¦¦¦

Aber auch er erschaut ein Ostern einst:

« Ein Ostern. Auferstehungsfest, das wieder
Des Frühlings Hauch auf Blumengräber sät:
Ein Ostern der Verjüngung, das hernieder
Ins Menschenherz der Gottheit Atem weht. »

Wie hat ferner Herrn. Gilm in seinen „Jesuitenliedern" das
finstere Wesen und Treiben der Jesuiten gegeisselt! Und als
diese den Grundstein legen zu ihrem Kollegium in Innsbruck,
da Avili der Dichter, dass sie auch ihn, den sie hassen, nehmen
und an des Steines Stelle legen; denn:

« Wenn diese Mauern fallen und wenn wieder
Ein Morgensturm euch fegt aus diesem Land,
Die Toten aufersteh'n — dann sind die Lieder.
Wie sie die Freiheit braucht, gleich bei der Hand. »

Ähnliche Töne hat auch der Tiroler Ad. Pichler
angeschlagen. Das Avar in Österreich die Stimmung. GeAvaltig Avar
das Ringen. Besonders scharf kam es im Jahre 1868 zum
Ausdruck in den Debatten, Avelche die Vortage der sogenannten
konfessionellen Gesetze im österreichischen Herrenhause hervorrief.

Wir hören da den Grafen Leo Thun über den Standpunkt
des Josephinismus aburteilen als über „den Standpunkt eines

Ideenkreises, der vor hundert Jahren in ganz Europa so ziemlich

der herrschende Avar, unter dem Einflüsse vTon Lehren auf
kirchlichem Gebiete Avie des Jansenismus und des Febronia-
nismus, die heute ihre Kraft verloren haben ..." Und doch
Avieder hören AAir ihn klagen: „Die Hindeutung (des
Kultusministers), dass die Regierung nicht auf dem josephinischen
Standpunkte stehe, dass sie aber doch in gcAAisser Beziehung
darauf stehe, dass sie nur die Grenzen einhalten Avolle, die
Kaiser Joseph nicht eingehalten habe, hat es mir nicht erlaubt,
mir ein beruhigendes Bild über den Gang zu bilden, Avelchen



— 349 --

der Herr Minister in den anhängigen Verhandlungen
einschlägt." ]j Graf Blome wieder meinte, „man könne nicht
beurteilen, welche Früchte das Konkordat nach nur
zwölfjährigem Wirken haben kann ; man gebe dem Konkordate die

siebzigjährige Dauer des Josephinismus, und dann werde man
sehen"2). Die Kardinäle Rauscher und Schwarzenberg, Graf
Rechberg, Fürst Salm u. a. gaben sich alle Mühe, die Vorlagen
zu Falle zu bringen. Umsonst, sie wurden Gesetz. Und ob nun
auch Pius IX. in seiner Allokution vorn 22. Juni 1868 \ron den
neuen Gesetzen sagte, „quam vehementer reprobando) et
damnandre sint ejusmodi abominabiles leges ab Austriaco
Gubernio late" und sie insgesamt für null und nichtig erklärte
(„reprobamus, damnamus et irrita prorsus, nulliusque roboris
fuisse, ac fore deelaramus"! — es half nichts, das Steinchen
rollte AAeiter. Das Konkordat ward 1870 aufgehoben. Daran
schloss sich die cdtkatholische BeAvegung, Avelche zur Gemeindebildung

(Wien, Warnsdorf, Ried) führte. Im Jahre 1874 wurden
vier vom Minister Stremayr eingebrachte kirchenpolitische
GesetzentAvürfe, die Regelung der äussern Rechtsverhältnisse
der katholischen Kirche, die Rechtsverhältnisse der klösterlichen

Gemeinschaften, die Regelung der Beiträge des
Pfründenvermögens und die gesetzliche Anerkennung der
Religionsgenossenschaften betreffend, nach stürmischen Debatten im
Abgeordnetenhause angenommen, darauf im Herrenhause (mit
Ausnahme des Klostergesetzes) genehmigt und vom Kaiser
sanktioniert. Und nun ist die „Los von Rom-Bewegung'" da, die
gleich einem Föhnsturm ganz Österreich von den Alpen bis
an das Riesengebirge durchbraust. Kaiser Joseph 11. ist
gekommen, um über seine Enkel Gericht zu halten.

l) Die kathol. Stimmen des österr. Herrenhauses. AVien, 1868.
- Daselbst.

Konstanz.
Pfarrer Schirmer.


	Nachhall des Josephinismus in Österreich bis über die Mitte des XIX. Jahrhunderts hinaus

