Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Nachhall des Josephinismus in Osterreich bis tiber die Mitte des XIX.
Jahrhunderts hinaus

Autor: Schirmer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403478

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NACHHALL DES JOSEPHINISMUS
IN OSTERREICH

BIS UBER DIE MITTE DES XIX. JAHRHUNDERTS HINAUS.

Joseph II. starb am 20. Februar 1790. Seine letzten Worte
waren: ,Herr, der du mein Herz kennst, ich rufe dich zum
Zeugen an, dass alle meine Unternehmungen und Befehle ein-
zig und allein auf das Wohl meiner Unterthanen abzielten.“
Und Pius VI, der im Jahr 1782 unter Umarmungen von dem
Kaiser geschieden war?), gab ihm nach dessen Tode im Kon-
sistorium das Zeugnis, ,dass er mit dem Wohle des Staates
sich allein beschéftigt habe“. Die einen segneten sein An-
denken, die andern, die das Strahlende zu schwiirzen lieben,
verunglimpften es und wurden darin bis auf unsere Zeit nicht
miide, so dass Moltke im Jahre 1851 das Wort sprechen durfte,
die Weltgeschichte sei diesem Kaiser noch eine grosse Ehren-
erklarung schuldig?). Diese Ehrenerklarung ward Joseph dem
Unvergesslichen seitdem von berufenen Historikern gegeben;
wir brauchen nur neben vielen anderen auf die Arbeiten
von Arneths hinzuweisen. Ohne die Reformen Josephs II. wére
es hochst wahrscheinlich in Bohmen und anderswo zur Zeit
Robespierres oder Napoleons I. zu &ahnlich greuelreichen
Bauernaufstanden gekommen wie 1358 und 1789 in Frank-
reich, 1525 in Deutschland, 1846 in Galizien?®). Josephs kirch-

Y ., Tenerrimos inter amplexus’ — zo steht’s verewigt auf der Marmor-
tafel ob dem Hauptthor der Ortskirche in Maria Brunn bei Wien, wo
Joseph II. und Pius VI. voneinander Abschied nahmen.

#) Ges. Schr., 2. B., 1891, p. 43.

) Walcker, Osterreichs evangelische Bewegung und sein Staats-
interesse, 1900.



327 —

liche Reformen zumal, die den ,Schutt von Jahrhunderten“
auffliegen machten, bahnten dem gesamten Volke den Weg
zur Wahrheit, zur innern und dusseren Tiichtigkeit, zur echten
Méannlichkeit!). Ein Rufer im Streite war Joseph. Und der
Nachhall seines Rufens ward bis tief in das 19. Jahrhundert
hinein gehort.

Sein Nachfolger Leopold II. war schon als Grossherzog
von Toscana seinem Bruder Joseph in mancher Beziehung
vorangegangen, noch ehe Ricci Bischot wurde. Leopold wollte
nicht allein das Wohl des Staates, sondern auch das der
Kirche, aber er wollte, dass die Geistlichen sich jeder Ein-
mischung in die staatliche Verwaltung enthalten. Sein Miss-
trauen gegen Rom und seine Abneigung gegen Monche und
monchisches Wesen blieben stets unverinderlich; aber das
Schicksal Maria Antoinettes und Ludwigs XVI., sowie die durch
Josephs Reformen in mehreren osterreichischen Kronlidndern
hervorgerufenen Unruhen mussten naturgemaiss seinen Reform-
eifer dampfen; auch war es seine Uberzeugung, dass der
Monarch nicht das Recht habe, den Unterthanen irgend ein
vermeintliches Gut aufzuzwingen.

Und weil ihm die Kkirchlichen Reformen als eine der
hauptsédchlichsten Quellen des allgemeinen Missvergniigens er-
schienen, so liess er alle Bischofe der osterreichischen Lander
auffordern, ihre Beschwerden, sowie die Mittel der Abhiilfe
binnen zwei Monaten anzuzeigen. In den Eingaben der Bischofe
an Leopold II.2) spiegelt sich der Charakter der Zeit und der
Bischofe. Sie enthalten Beschwerden in Beziehung auf die
Gottesdienstordnung (die Abstellung der Prozessionen, das
Verbot, mehrere Messen zugleich zu lesen, die eingeschrankte
Verehrung Marié und der Heiligen, die untersagte Aussetzung
der Reliquien, die Abstellung der Bruderschaften...), ferner
Beschwerden in Beziehung auf die Ausiibung des Hirtenamtes
(Einmischung der weltlichen Behorden in geistliche Angelegen-
heiten), auf das Amt der Seelsorger (Pfarrbesetzung, Pfarr-
konkurse . . .), auf die Klostergeistlichen. Als echten Josephiner

) Heigel, Joseph II.

%) Aktenstiicke zur Geschichte des Osterreichischen romisch-katho-
lischen Kirchenwesens unter Leopold II., 1790 (Archiv fiir Kunde oster-
reichischer Geschichtsquellen, Herausgegeben von der kaiserlichen Akademie
der Wissenschaften in Wien),



— 328 —

“charakterisiert sich in seinen Eingaben der Bischof von Linz,
Joseph Anton Gall. Er beantragt, die Gebete der beibehaltenen
Weihungen anstatt in der lateinischen in der deutschen Sprache
zu beten, eine zweckmaissige Bussanstalt einzufiihren, ferner
die Kloster und Stifter von den Bischéfen durch ihren Einfluss
auf die Prilatenwahlen abhingiger zu machen?). Leopold wies
die Eingaben der Bischtfe der ,geistlichen Hofkommission*
zu, deren Priisident Freiherr von Kresel war. In dem Gut-
achten, das Kresel dem Kaiser in dieser Sache abgab, stellte
er als ersten Grundsatz hin: ,Es miisste bei dem Volke not-
wendig einen zweideutigen Eindruck machen, wenn man es
jetzt wieder auf das Alte zuriickfithren und ihm dasjenige
unter einem anderen Gesichtspunkte darstellen wollte, was man
ithm einige Jahre vorher als tiberfliissig und als minder ver-
einbarlich mit den Begriffen der wahren Religion geschildert
hat. Was die Rechte der Staatsgewalt gegeniiber der Kirche,
namentlich in Bezug auf ihre Temporalien anbelangt, miisste
man geradezu die Werke der frommsten Kirchenlehrer, Ober-
hirten und der gelehrtesten Schriftsteller im kanonischen Fache,
z. B. des Augustini, Bernardi, Petrus de Marell, Bossuet, Fleury,
Thomasini, Espenii u. s. w., verbieten, wenn man die grind-
lichen Lehren, welche durch die Ministerialverordnungen be-
kannt gemacht wurden, nunmehr als ungiltig erkliren oder
etwas von ihrer einleuchtenden Wahrheit beschrinken wollte.“
Auf die Forderungen der Bischife eingehend, betont er, dass
durch die Erfilllung dieser Forderungen ,der offentlichen Ver-
waltung und dem Staate jedes DMittel, auf den Verstand und
Willen der Biirger zu wirken, entzogen, dem Klerus unbe-
schriinkte Freibeit, die Denkungsart des Volkes nach Willkiir
zu stimmen und die Gemiiter zu beherrschen, eingeriumt
wiirde®. Und scharf abweisend fiigt er hinzu: ,Im Grunde
sind es ebendieselben Forderungen, welche die Kirchen-
préalaten, seitdem die Grundsitze der geistlichen Hierarchie in
Anmassung einer religiosen Mitregentschaft ausgeartet sind,
in allen katholischen Staaten, in jedem Zeitalter, auf mancherlei
Art und mit mehr oder weniger Mut und Méssigung an die

1) Datiir muss sich Bischof Gall von Seb. Brunner (,,Die Mysterien
der Aufklirung in Osterreich®) den Vorwurf der ,Servilitit” und ,kolos-
saler Erniedrigung® gefallen lassen.



329

Landesfiirsten gemacht haben. Allein eben so bekannt sind die
Grundsiitze, die man denselben allzeit entgegengesetzt hat,
und nach diesen Grundsatzen hat die geistliche Hofkommission
die gegenwirtigen Beschwerden der Bischofe beurteilt }).“ Leo-
pold hiftte seine ganze Vergangenheit verleugnet, wenn er den
Ausfithrungen der Hofkommission nicht Rechnung getragen
hitte. ,Er sah in dem Papst einen geschworenen Feind
Osterreichs; er hielt fir gewiss, dass die belgischen Unruhen
von dem romischen Hofe angefacht seien?).“ So blieb denn
das Prinzip der Staatsomnipotenz in Kirchensachen nach wie
vor, wenn auch in einer mildern Form, in Geltung. In betreff
des Placetum regiwm vor allem lautete die Resolution: ,Ist auf
das scharfste darauf zu halten, dass keine piipstlichen Bullen,
Breven oder wie sie sonst Namen haben mégen, ohne vorher-
gehendes placetum regium angenommen und kundgemacht
werden ; auch sind hierwegen besonders die Befehle vom 12. Juli
1767 und 20. Méarz 1781 festzuhalten.® In betreff der Gerichts-
barkeit verordnet die Resolution: ,Die Geistlichen miissen so
wie die tlibrigen Staatsbirger in allen gerichtlichen, sowohl
Civil- als Kriminalhandlungen, unter derselben Gerichtsbarkeit
stehien, es gebiibrt ihnen gar keine Exemption.“ In betreff der
Hirtenbriefe verordnete die Resolution: , Die Bischofe werden
dahin verpflichtet sein, alle ihre Hirtenbriefe, Cirkularien, so
sie in ihrem Kirchensprengel an ihre Pfarrer oder Geistlichen
erlassen . ... der Einsicht und Genehmigung der Léanderstellen
vor ihrer Ausgabe und Kundmachung zu unterwerfen.“ In be-
treff’ des Religionsfonds hiess es: ,Die Direktion des Religions-
fonds kann den Bischéfen, da es nicht ihre Sache ist, nicht
zugestanden werden, wohl aber eine Einsicht in den Rechnungs-
stand dieses, sowie auch des Fonds der frommen Stiftungen.
Trotzdem that Leopold genug, ,um es mit seinen friheren
Bewunderern, den Lehrlingen der Encyklopédisten, griindlich
zu verderben?®).* Die Konzessionen, die Leopold gab, waren
in der Hauptsache diese: Die Ordnung des Gottesdienstes wurde
zum grossten Teile wieder den Bischofen iiberlassen; von der
Kundmachung aller landesfiirstlichen Verordnungen von der

W . B,
*) Ranke, Die deutschen Michte und der Fiirstenbund.
) Kardinal Rauscher, Rede im sterr. Herrenhause am 23. April 1874,

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900, 22



Kanzel war fortan abzusehen; das FEhepatent sollte einer
Revision unterzogen werden; den Bischofen wurde gestattet,
Synoden in ihren Diocesen nach vorher eingeholter Genehmi-
gung zu halten; den Bischofen sollte es freistehen, tliber eine
bessere Einteilung der Pfarreien Vorschlige zu machen; die
(reneral-Seminarien wurden aufgehoben; einzelnen Klostern und
Orden wurden die ihnen entzogenen Giiter und Rechte wieder-
gegeben; das Stift Lilienfeld wurde wieder hergestellt; der Uni-
versitiit wurde dic akademische Kirche, welche vorher dem
(zeneral-Seminar einverleibt war, samt ihrem Vermogen zuriick-
gestellt. Dagegen wurde die von der Universitit erbetene
Wiederherstellung der ehedem iiber ihre Angehorigen aus-
getibten Gerichtsbarkeit nicht zugestanden, wie denn tiberhaupt
an der Verfassung der Universitiit nichts geiindert wurde. Im
Studienwesen jedoch wurden neue Einrichtungen getroffen.
Kaiser Leopold setzte eine eigene ..Studien-Einrichtungskommis-
sion” nieder, auf deren Vorschlag am 7. September 1790 ein
neuer Studienplan fur alle Fakultiiten publiziert wurde. Die
oberste Leitung des Studienwesens wurde einem ,Studienconsess*®
tibertragen, die Studien-Hofkommission am 1. Januar 1792 auf-
gelost. Bemerkenswert ist, dass in der theologischen Fakultit
die Gegenstinde des alt- und neutestamentilichen Bibelstudiums,
die Moral, Pastoral und Katechetik noch ferner in deutscher
Sprache, die Kirchengeschichte aber, das offentliche und das
Privat-Kirchenrecht und die Dogmatik in lateinischer Sprache
vorzutragen waren. Doch war die lateinische Sprache schon
so ausser Ubung gekommen, dass die Studierenden um Fest-
setzung einer Ubergangszeit baten, .indem sie die Vorlesungen
sonst nicht verstehen konnten und géinzlich unfithig seien, in
der lateinischen Sprache sich gehorig auszudriicken!)~. Das
Urteil iiber die Orthodoxie der theologischen Lehrbiicher tiber-
liess Leopold dem Episkopate. Damit hatte dieser einen schweren
Stand, denn das josephinische System hatte noch immer nicht
nur in Regierungskreisen, sondern auch im Klerus und unter
den Professoren zahlreiche Anhinger. Das unter Leopolds II.
Regierung erschienene Kirchenrecht des Grazer Professors
Gmeiner z. B. erkliart sich gegen die absolute Monarchie der

Y Kink, Gesch. d. kais. Universitit in Wien. 1895. Wappler, Gesch. d.
theol. Fakultit der k. k. Universitidt zu Wien. 1884,



Kirchenregierung und verteidigt eifrigst die Oberaufsicht des
Staates. Der Leitfaden der Kirchengeschichte von Dannenmayr
(Wien 1790) war in den die kirchliche Verfassungsgeschichte
betreffenden Partien durchwegs antipipstlich, So werden darin
Trenéus, Cyprian, Tertullian als Zeugen gegen die monarchische
Herrschaft des rémischen Bischofes iiber die Gesamtkirche an-
gefithrt und das Verhalten der Piapste seit dem Trienter Konzil
wird als Bestreben dargestellt, eine ihnen nicht zustehende
monarchische Gewalt ,lber die gesamte Kirche, selbst tiber
die Konige* aufrechtzuhalten!). Wenn die Reform dennoch nicht
durchdrang, so war daran einzig die grosse Umwiilzung in
Frankreich schuld.

Franz 1. hielt das josephinische System in den Hauptziigen
aufrecht, gab jedoch den Gesetzen eine mildere Auslegung oder
liess siec in praxi nicht wirksam sein. So wurde der Grundsatz,
dass der Staat trennende Ehehindernisse aufstellen koénne, in
der Ausfithrung erschiittert, wihrend noch keine ihn anfechtende
Schrift in Osterreich auf Druckbewilligung hoffen durfte. .Das
Kaiserhaus hielt sich bei Verehelichungen an die Kirchengesetze
mit grosster Genauigkeit, und es widerstrebte dem verstiindigen,
gewissenhaften Kaiser Franz, Vorschriften, die er selbst befolgte,
als unverbindlich zu behandeln, wenn die berufenen Vertreter
des Kirchengesetzes, die Bischofe, dieselben geltend machten ?).“
Ein Beispiel fir die milde Praxis giebt auch die Niederschlagung
des Prozesses gegen den Augustinerprior P. Mariophil, der, ohne
von der Regierung eine Ermiichtigung zu haben, alte Weine
aus dem Klosterkeller verkauft hatte®). Bis in die dreissiger
Jahre bezog man sich in den Fastendispensen auf eine kaiser-
liche Verordnung vom 19. Juli 1771, worin es heisst: ,Infolge
der allerh, Verordnung vom 19, Juli 1771 wurden jene Fasttage,
welche den aufgehobenen Feiertagen vorangingen, auf die
Mittwoche und Freitage im Advente verlegt. An diesen diirfen
nun nicht nur keine Fleischgerichte genossen werden....**)

Y Werner, Gesch. der katholischen Theologie. 2. Auflage. 1889.

) Kardinal Ranscher, Hirtenschreiben iiber die katholische Ehe und
Schule und die Gesetze vom 25, Mai 1868.

%) Branner, Clem. Maria Hoffbauer und seine Zeit, Wien, 1858. Brunner
nennt die Niederschlagung des Prozesses «eine herrliche Illustration zu den
Verordnungen in publico ecclesiasticis»,

4 Mitgeteilt von Branner, Die Mysterien der Aufklirung in Osterreich.



Erst mit dem Jahre 1832, dem Amtsantritte des Fiirsterzbischofs
Milde, verschwand diese Wendung aus den Konsistorialerlassen?).
Im Jahre 1834 erlisst die Regierung durch die Ordinariate
eine Aufforderung an den Klerus und das Lehrpersonal zur
Verfassung neuer Fkatechetischer Biicher, wobei bemerkt wird,
,dass diese in Frage stehenden Artikel, um der Tendenz des
katechetischen Verlages zu entsprechen, in einer leicht fass-
lichen, gemiitlichen Sprache verfasst und geeignet sein missen,
moralisch -religiose (efiihle und Gesinnungen zu erwecken®,
Im Jahre 1835 giebt die Regierung Erlaubnis, dass die Samstay-
litaneien auf dem Lande auch mit Segen gehalten werden konnei.
Die milde Auffassung und Handhabung der Gesetze geniigte
jedoch der Kurie nicht; sie drang auf Adbdnderung des ganzen
Systems, im besondern der auf die LEhe beziiglichen Gesetz-
gebung. Kaiser Franz willigte ein, dass man kirchlicherseits
mit dem damaligen Nuntius Ostiné in Verhandlungen trete. Diese
Verhandlungen hatten keinen Erfolg?). Immerhin wurde vei-
ordnet, dass Ehescheidungsprozesse vor dem richterlichen End-
urteile den betreffenden Bischéfen zur Meinungsiusserung mit-
geteilt werden. In Beziehung auf die theologischen Studien wurde
der im Jahre 1790 vorgeschriebene Lehrplan unter Kaiser Franz
abermals modifiziert, wonach der Mittelpunkt des ganzen theo-
logischen Studiums in die Dogmatik und Moral gelegt wurde.
Ausserdem mussten die theologischen Gegenstinde nunmehr
wieder in lateinischer Sprache vorgetragen werden; nur die
Pastoraltheologie, die Katechetik und die Methodik, sowie die

Yy Milde selbst (vorher Bischof von Leitmeritz) war josephinischen
Geistes. Von seiner «Erzichungskunde» rithmt der Piddagoge Dittes («Ge-
schichte der Pddagogik»), dass sie frei ist von theologisierenden Manieren
und konfessioneller Engherzigkeit, und sagt: «<Hitte man im Geiste Mildes
das Osterreichische Erziehungswesen gestaltet, so wiirde man ein halbes
Jahrhundert fiir den Fortschritt gewonnen haben.» Und Seb. Brunner, der
um dieses Ausspruches willen gegen Dittes polemisiert (« Denkpfennige»),
fand eine Predigt Mildes aus der Zeit vor dessen Ernennung zum Bischof
von Leitmeritz, von der er sagen muss: «und diese harmoniert vollkommen
mit jener Weltanschauung, welche Milde in seiner Erziehungskunde der
Offentlichkeit iibergeben hato.

) Dass nicht schon unter Kaiser Franz ein Konkordat zu stande kam,
schrieb man «einigen Konsulenten aus dem héheren Klerus zu, die sich der
Meinung hingaben, Rom solle die josephinischen Kirchengesetze bis auf
einige unwesentliche Ab#dnderungen sanktionieren». (S. Brammer, Denk-
pfennige.)



-~ 833 -

Erziehungskunde und das Kirchenrecht wurden in deutscher
Sprache vorgetragen?). Fiir jedes Fach war ein Lehrbuch vor-
geschrieben, an welches der Professor -:ich zu halten hatte.
Da war es Professor Jahn, der die Unzufriedenheit des Kardinal-
erzbischofes Migazzi erregte. Dieser wandte sich sogar mit einer
Beschwerde an Kaiser Franz, dass Jahn seinem eigenen Ge-
stiindnisse zufolge hin und wieder von seinen Vorgingern ab-
gewichen und seinem individuellen Dafurhalten gefolgt sei, dass
er die Biicher Job, Jonas, Tobias und Judith fiir blosse Lehr-
gedichte erklirt und in den Deemoniacis des Neuen Testaments
keine Besessenen, sondern bloss gefiihrlich Kranke erkannt
habe?). s wurde Jahn aufgetragen, die beanstandeten Sitze
sowohl im miindlichen Vortrage als in etwaigen neuen Auf-
lagen seiner Schriften so zu modifizieren, dass sie lediglich die
Figenschatt einer historisch - problematischen Erzéhlung an-
nehmen. Auch dem Professor des neutestamentlichen Bibel-
studivms Roman Zingerle (1813—1824) ward vorgeworfen, ,dass
er sich die protestantische Methode der Exegese angewdhnt
habe“, dass er hiiufig Protestanten citiere bei Stellen, wo ein
tieferes Studium der Viter ihm jene Citationen als tiberfliissig
hitte erscheinen lassen?®). Zingerle wurde 1824 Firstbischof
von Seckau und erwies sich nun .als ein Mann voll Eifer fir
Gottes Ehre“. Dem Priester des Chorherrnstiftes Klosterneuburg,
Jakob Ruttenstock, Professor der Kirchengeschichte an der theo-
logischen Fakultit (von 1812 an), wurde vorgeworfen, er habe
iber ein Decennium gelehrt,  dass es eine zweifelhafte Sache
sei, ob Petrus in Rom gewesen“. Ruttenstock wurde 1830 Propst
von Klosterneuburg und starb 1844. Als febronianischer Kirchen-
rechtslehrer galt 7Thomas Dolliner (von 1805 an), nach ihm
Anton von Gapp. Pastoraltheologie wurde (bis 1805) nach dem
Leitfaden von Prof. Franz Gliftschiitz vorgetragen, von welchem
Buche die Wienerische Kirchenzeitung nach dessen Erscheinen
rithmte, ,es sei ein Meisterstiick in seiner Art und sehr fihig,
der katholischen Theologie in Deutschland aus jener fast all-
gemeinen Verachtung wieder aufzuhelfen, in welche sie leicht-

Y Wappler, Geschichte der theol. Fakultiit der Universitit Wien.

) Werner, Geschichte der kathol. Theologie. Werner nennt iibrigens
Jahn <einen der bedeutendsten und hervorragendsten Bibelkundigen des
katholischen Deutschland von dazumals.

%) Brunner, Clemens M. Hoffbauer.



334 —

fertige Gribler und Grillenfinger seit ein paar Jahrhunderten
gestirzt hatten!).* Und wie an der Hochschule, so wehte auch
noch an der Mittelschule Josephs Geist. Zeugnis davon giebt der
sversuch eines Leitfadens der christlichen Religion® von Josef
Tranz, Priester aus dem Orden der frommen Schulen, 4. Aufl.,
1815 (mit einer Vorrede von 1814: die erste Auflage mit einem
Vorwort aus dem Jahre 1812). ,Wie spiegelt sich doch gleich
in den Vorreden, die fiir den Charakter einer Zeit oder einer
Richtung so oft das Bezeichnendste sind, die schlichte, aber um
so warmere und praktisch fruchtbarere Frommigkeit jener Tage
ab! Man erkennt sofort, wie die Sailer und Wessenberg, die
Spiegel und Christoph Schmid auch im nachjosephinischen Oster-
reich noch viele edle Gesinnungsgenossen hatten?).“ Eine schlicht
christliche Erscheinung jener Tage war auch der Redemptorist
Clemens Maria Hoffbauer. Er wirkte in Wien als Prediger und
Beichtvater und tbte einen grossen Einfluss auf eine Reihe her-
vorragender Minner aus, wie: Clemens Brentano, Friedrich
v. Schlegel, Adam Miiller, Zacharias Werner, Philipp Veit, F.
A. von Klinkowstrom, Karl Ernst Jarcke, Joh. Eman. Veith,
Anton Giunther, Joh. Fr. Heinr. Schlosser. Auch Friedr. Perthes
hat mit dem eigentiimlichen Manne Bekanntschaft gemacht.
Und es ist far uns interessant, was Perthes in einem Briefe
vom 18. September 1816 tiber einen Besuch bei Hoffbauer be-
richtet®). Er kam im Laufe des Gespraches mit Hofftbauer u. a.
auch auf Leopold Stolberg und dessen Ubertritt zu sprechen
und fiigte hinzu: ,Wére ich in der katholischen Kirche geboren
und erzogen, so wiirde ich Katholik sein und bleiben. Wiirde
ich jetzt in ein Land versetzt, wo keine protestantischen Ge-
meinden, sondern nur Katholiken wiren, so wirde ich, falls
ich daselbst bleiben miisste, Katholik werden; ja auch fur den
Fall, dass die jetzige Richtung protestantisch-neologischer Theo-
logie den vollen Sieg davontragen und in den Gemeinden all-
gemeine Geltung gewinnen sollte, wiirde ich, um meinen Kindern
die Gemeinschatt mit Christen zu sichern, Stolbergs Beispiel
folgen. Aber dieser Fall werde niemals eintreten, und meiner
Seele Seligkeit wegen hitte ich den Ubertritt unter keinen Um-

Yy Wappler, Geschichte der theol. Fakultit der Universitit Wien,
%) Nippold, Aus dem letzten Jahrzehnt vor dem Vatik., Konzil.
%) Friedrich Perthes’ Leben. 1872, 1. B., p. 125 ff.



— 3% —

stiinden notig; denn Erkenntnis meiner Stindhaftigkeit, Bedurfnis
und Gewissheit der Erlésung durch Jesum Christum, Demut und
(Glaube und Umgang mit Gott sei vollig unabhiingig von der
Zugehdrigkeit zur katholischen Kirche, und der Ubertritt ein-
zelner gliubiger Christen von einer Kirche zur andern mochte
tberhaupt wohl, wenn nicht ganz individuelle Grinde sich
finden, als ein Vorgriff in dic Wege des Herrn und als ein
Hindernis der kiinftigen Vereinigung aller Christen zu einer
Herde anzusehen sein. Schon jetzt hitten die Formen der
katholischen Kirche vieles nachgegeben und vieles wirden die
Protestanten wieder aufzunehmen haben, und der Verlauf der
Zeiten werde und miisse die Einheit beider wieder herbeifiihren.*
Hoffbauer sah den Sprecher fest, aber ruhig an, fasste ihn dann
bei der Hand und sprach: ,dwuch ich nehme eine unsichtbare
Kirche an, ich werde fiir Sie beten, dass Sie nicht in Versuchung
fallen.* Sie sprachen dann iiber die RReformation, und Hoftbauer
sagte: ,Seitdem ich als pépstlicher Abgesandter in Polen die
religiosen Zustiinde der Katholiken und in Deutschland die der
Protestanten habe vergleichen konnen, ist es mir gewiss ge-
worden, dass der Abfall von der Kirche eingetreten ist, weil
die Deutschen das Bediirfnis hatten und haben, fromm zu sein.
Nicht durch Ketzer und Philosophen, sondern durch Menschen, die
wirklich nach einer Religion fiir das Herz verlangten, ist die Refor-
mation verbreitet und erhalten. Ich habe das in Rom dem Papste
und den Kardinilen gesagt, aber sie haben mir nicht geglaubt
und halten fest daran, dass Feindschaft gegen die Religion es
sei, welche die Reformation bewirkt habe.* Als eine Protestantin,
die konvertieren wollte, dem P. Hoftbauer erkliirte, sie konne
sich nicht entschliessen, die Heiligen anzurufen, erwiderte Hoft-
bauer: ,Nun, wenn Sie die Heiligen nicht anrufen wollen, so
lassen Sie es bleiben; deswegen kinnen Sie dock Fkatholisch
werden').” Nicht tiberraschen kann nach alledem eine Stelle,
die sich in einem DBriefe von Veith an Professor Knoodt vom
21. April 1863 findet: .Inzwischen ist der stille Ingrimm gegen
Rom in steter Zunahme der Intensitit begriffen. Aber Rom
nimmt davon keine Notiz, und nicht ohne Grund hat Hoftbauer,
der ein wirklicher Heiliger war, fast tiglich wiederholt, Rom
sei an allem Ubel schuld?).“ Veith horte Hoffbauer oft sagen:

1) Branner, Cl. M. Hoffbauer.
% P. Knoodt, Anton Giinther. II., 539.



336 -

«Das Evangelium muss ganz new gepredigt werden.* Und er be-
merkt dazu: ,Das ist ein Spruch, zu dem sich ein sehr grosser
Kommentar schreiben liesse.* Diesen Kommentar gab spéter
Veith selbst in seiner Stellungnahme zu den kirchlichen Fragen
der Zeit. Wir verstehen nun, dass, als Veith bei der Einleitung
des Seligsprechungsprozesses Hoftbauers als Zeuge vernommen
werden sollte, die Redemptoristen ihn auf das dringendste baten,
er moge doch nichts davon sagen, dass Hoffbauer so oft und
m so scharfen Ausdriicken dartber geklagt, dass das grosste
Hindernis einer Besserung der religiosen Verhiiltnisse in der
katholischen Kirche der ginzliche Mangel eines Verstindnisses
und Interesses fir das, was in der Kirche not that, sei, der in
den massgebenden Kreisen in Rom herrsche’). So war’s denn
noch immer ein frisches Geisteswehen in Osterreich unter Kaiser
Franz, das Rom nicht glinstig war. Rom hatte von Franz viel
erwartet. ,Se. pépstliche Heiligkeit erhoben Hochstihre grossen
Ligenschaften und was IThre Unterthanen, Europa, die Religion
und der heil. Stuhl von diesem einsichtsvollsten, gerechten und
gottestiirchtigsten Monarchen sich zu versprechen haben?).*
Allein Franz war ein Mann, ,dem, wie jenem seinem traurigsten
Ahnen Friedrich III. im 15. Jahrhundert, niemals ein Ideal oder
etwas dem Ahnliches die Seele beriihrt hatte®).” Wie er Roms
Erwartungen nicht gerecht werden konnte, so vermochte er
auch auf der entgegengesetzten Seite die Bewegung der Geister
nicht zu hindern.

Ihm folgte 1835 sein vollig unbedeutender Sohn Ferdinand I.
Dieser hatte keinen Einfluss auf den leitenden Minister. Metter-
nich war mehr als zuvor allgebietend. Wie aber dieser Minister
zur Bewegung der Geister sich stellte, erhellt am besten aus
einem Briefe*), der zwar erst spiter geschrieben wurde (25, Jan.
1844), der Gesinnung des Ministers jedoch im allgemeinen Aus-
druck giebt: ,L’Allemagne est aujourd’hui bien plus catholique
qu’elle ne l'était; I’Autriche, qui n’a jamais cessé de l'étre, se
débarrasse chaque jour davantage des fausses apparences que
les premiéres années du régne de Joseph II lui avaient im-

1) Reusch, Dtsch. Merk. Nr. 23, 1886.

) Pius VI. im Konsistorium. Mitgeteilt von Branner, Die theologische
Dienerschaft am Hofe Josephs II.

3) 0. Jiger, Weltgeschichte, IV. Bd., p. 342.

) Der Josephinismus und die kaiserl, Vorordnungen vom 18. April 1850.



37 —

|
I
w

primées, qui ont agi sur une classe d’employés dont l'age et
l'expérience ont fait justice. Il en est des Empires comme
des individus; ce qui vu de pres n'a d’autre valeur que celle
d'une mode, passe, comme il est dans la nature des modes de
passer. L'esprit qui, pour se qualifier, avait pris la dénomination
de Joséphinisme, est éteint, et si tel individu en est encore en-
taché, ce n'est plus ce titre qu’il peut faire valoir: 1'opinion
publique est disposée a lui en décerner de moins flatteurs pour
son amour-propre.“ — Dies allein geniigt, Metternich als einen
Mann ohne ernsthafte Kenntnisse und ohne alle Einsicht in die
idealen Triebkriifte des Volkes zu kennzeichnen?!). Seine Me-
moiren sind auch in der That recht jesuitenfreundlich gehalten.
Was wollen dem gegeniber die Verordnungen bedeuten, die sich
noch zum Teil im josephinischen Geleise bewegen? Als im Jabre
1836 der Lrzbischof von Salzburg mit allen seinen Suffraganen
sich nach Rom wenden wollte, um Instruktionen iiber die ge-
mischten Ehen zu erlangen, baten die Bischofe bei der Hof-
kanzlei um die Erlaubnis, sich um Instruktionen nach Rom
wenden zu diirfen. ., Das war doch gewiss josephinisch korrekt*,

sagte Kardinal Schwarzenberg ¢ in seiner Herrenhausrede im Ll,hr
1868, indem er dies vorbrachte?). Und er fiithrt in derselben
Rede weiter aus, wie es bis zum Jahre 1840 beinahe ganz un-
erhort war, dass ein Bischot Osterreichs der uralten Pflicht
nachgekommen wiire, einmal nach Rom zu reisen, dort die hl.
Stellen zu besuchen und dem heiligen Vater Rechenschaft tiber
seine Amtsfithrung abzulegen: wie die Korrespondenz der Bi-
schofe mit Rom durch die Bureaukratie unterbunden war; wie
kein Aktenstiick an eine romische Kongregation befordert wurde,
wenn es nicht mit dem placetum regium von Haus aus ver-
sehen war; wie auch die nach den katholischen Gesetzen vor-
geschriebenen Berichte der Bischéfe nach Rom ganz aus der
Ubung gekommen seien; wie es sehr schwierig war, selbst
Sticher und Schriften von dort herzubringen, so dass kaum ein
rémischer Schematismus bei irgend einer bischoflichen Kurie
in Osterreich vorgefunden wurde. Und auf diesen Wegen ging
es noch tber das Jahr 1840 hinaus.

1 An diesem Urteil iindert nichts die neueste Publikation {iber Metter-
nich von Fedor v. Demelitsch, der da meint, dass der national und auch
moralisch berechtigte Unwille gegen den oOsterreichischen Staatskanzler in
Deutschland die Meinung von seinen Fihigkeiten unbillig verringert habe.

%) Die katholischen Stimmen des osterr. Herrenhauses. Wien 1868.



N

.\
— 338 —

In einem Erlass des Central-Biicher-Revisionsamtes an den
Biichercensor Scheiner vom 22, September 1845 heisst es: . Es
versteht sich von selbst, dass die Erteillung des landesfiirstlichen
Placeti fiir die Abldsse, welche von den Bischofen notig befunden
werden, der k. k. vereinigten Hofkanzlei vorbehalten bleibr,
und dass von den Ablassbreven, welche dieser Hofkanzlei be-
hufs des landesfirstlichen Placeti nicht vorgelegt worden sind,
nach den bestehenden Vorschriften (von 1786) kein Gebrauch
gemacht werden konne.* Laut hohen Studienkommissions-
Dekretes (Wiener Currende 1846) soll u. a. ,eine kurze Er-
klirung der Ceremonien und Gebriauche der Kirche, welche dem
Katechismus als Anhang beizubinden wire, abgefasst werden-.
Eine Currende des Jahres 1847 giebt kund: ,Infoige hohen
Regierungscrlasses vom 5. Oktober werden die HII. Seelsorger
aufgefordert, bei Iirteilung des Unterrichtes in der Schule und
in dem Verkehr mit dem Publikum dahin zu wirken, dass der
Jugend und den Erwachsenen die Uberzeugung von der Grau-
samkeit und Stundhaftigkeit der Misshandlung der Tiere, sel es
bei deren Beniitzung zu den verschiedenen Gebrauchsarten oder
aus Mutwillen, eingefiosst, und jene humane Gesinnung ver-
breitet werde, welche auch die Tiere als die Nebengeschopfe
des Menschen von einer milden und schonenden Behandlung
nicht ausschliesst.® Im Dezember 1846 wollte das Konsistorium
zu Tarnow fir die Alumnen daselbst 20 Exemplare des zu
Kempen gedruckten Breviers beziehen, weil diese Auflage kor-
rekter, bequemer und billiger wire, als die im Inland gedruckten
Breviere. Darauthin wurde dem Rektor des Alumnats am
11. Januar 1848 das bestehende Censurverbot aus den Jahren
1774, 1781 und 1732 (besonders iiber die Verordnungen am
Feste Gregors VII.) gegen im Auslande gedruckte Breviere ent-
gegengehalten.

So ging wohl die bureaukratische Maschinerie weiter. Und
bitterbos ist der Spott, mit welchem der Generalvikar und
Weihbischof der Wiener Erzditcese Pollitzer (18343—1850) als
L,purer Paragraph-Ausiiber der josephinischen Gesetzgebung*
gehohnt wird. Aber: . lesprit est éteint*, sagte Metternich.
Wie war es damit? Da finden wir schon an der Quelle in
Hinsicht auf die theologischen Studien eine merkliche Verschlech-
terung, indem den Erzbiscliofen und Bischifen eine wesentliche
Einflussnahme auf dieselben gewéhrt wurde. Mit allerh. Ent-




— 339 —

schliessung vom 14, Marz 1843 wurde némlich folgendes ver-
ordnet: 1. Das Lehrpersonal an den offentlichen theologischen
Lehranstalten ist sowohl beziiglich seines priesterlichen Be-
nehmens als beziiglich der Reinheit und Vollstindigkeit der
katholischen Glaubenslehre im Lehrvortrage dem Orts-Ordi-
nariate, welchem hiertiber die unmittelbare Aufsicht im streng-
sten Sinne obliegt, untergeordnet. 2. Dem Bischof steht es frei,
von Zeit zu Zeit die Vorlesungen der Theologie persinlich zu
besuchen, um sich von dem Zustande des Unterrichtes und von
dem Fortgange der Schiiler zu tiberzeugen, oder zu dicsem Be-
hufe einen Kommissidr dahin abzuordnen. 3. Die Vorsteher der
theologischen Lehranstalten haben den Ordinariaten die Tage
der offentlichen Prifungen geziemend anzuzeigen. 4. Dem
bischoflichen Kommissar und um so mehr dem Bischof selbst steht
es frei, bei diesen Prifungen jezuweilen Gegenstinde, aus wel-
chen die Schiiler geprift werden sollen, namhaft zu machen,
und es haben die Professoren diesem Verlangen unweigerlich
sich zu fiigen. 5. Die Landesstelle hat den Ordinariaten die
Berichte der Direktionen der theologischen Studien iiber das
Ergebnis der Prifungen zu dem Zwecke mitzuteilen, damit die
Ordinariate davon Einsicht nehmen und diese Berichte mit den
allenfalls fir dienlich befundenen Bemerkungen an die Landes-
stelle zuriickgelangen machen. Bei Einsendung dieser Berichte
an die Studien-Hofkommission sind diese Ausserungen der Ordi-
nariate belzulegen. 6. Bei Besetzung von theologischen Lehr-
amtern an der Wiener Universitit sind von der Landesstelle
die Bittschriften der Competenten, an anderen offentlichen Lehr-
anstalten nebst den Bittschriften auch die Konkurs-Elaborate
dem betreftenden Ovrdinariate zur Widigung und Erstattung
des Vorschlages mitzuteilen. 7. Die Ernennung eines Professors
der Theologie ist von der Landesstelle dem Ordinariate bekannt
zu geben?). Also eine Art Polizeiregime im theologischen Studien-
wesen. Konnte sich da die Theologie als eine Wissenschaft
erweisen, welche den Anspruch macht und machen muss, dass
alle tibrigen zu ihr hinfiithren, dass diese ihrer als Grundlage
wie als Schlussstein bediirfen? Altmeister Déllinger giebt die
Antwort: ,Die Theologie kann nur dann beweisen, dass solch
cine firstliche Wiirde unter den Disciplinen ihr wirklich zu-

') Wappler, Geschichte der theologischen Fakultiit der Universitit Wien.



— 340 —

komme, wenn sie es versteht, sich der Hiilfe dieser Schwestern
zu bedienen, wenn sie Raum hat und weitherzig genug ist, auch
hinreichendes Selbstvertrauen besitzt, um das echte, edle, aus
allen den Werkstitten unserer Fakultiten zu Tage geforderte
Metall, die besten Friichte aller Zweige des grossen Wissens-
baumes, als ihr Figentum hinzunehmen und mit diesem Pfunde
nach Kréaften zu wuchern. Wehe der Theologie und wehe ihren
Jungern, wenn sie, wie ein nervenschwaches Weib, sich ab-
sperren wollte gegen jeden frischen Luftzug der Forschung,
wenn sie jedes ihr — oder nicht einmal ihr, sondern nur den
Theologen — unbequeme Ergebnis der Geschichte zuriickwiese
als eine allzu derbe, ihrer schwiichlichen Konstitution nicht zu-
sagende Speise!).” So ist denn auch unter den Theologie-Pro-
fessoren der Wiener Universitiit in dieser Zeit Keiner, der
irgendwie nennenswert wire. Werner?) nennt einzig den Dog-
matiker Joh. Schwetz, aber er nennt ihn nur; von seiner ,mit
mithsamem Fleisse* lateinisch abgefassten Dogmatik sieht er
ab. Das wird verstehen, wer sich mit dem Buche beschiiftigt
hat oder den nachmaligen Dogmatiker Tosi an der Wiener
theologischen Fakultiit iber Schwetz” Beweisfithrung gehort hat:
~Dieser Bewels beweist nichts®, .dieser das Gegenteil® u. s. w.
Kein Wunder, dass diejenigen, die aus solcher Schule in den
Klerus eintraten, auf ,Ferdinandeische Kirchlichkeit® geeicht
waren, Da war es denn ein Labsal, noch auf Minner schauen
zu diirfen, wie Giinther, der von Wien aus die deutschen Katho-
liken im (iebiete der Philosophie auf neue Wege wies, Veith,
der nach seinem Austritte aus dem Redemptoristenorden (1830)
sich um so inniger an Giinther und dessen Schiiler Knoodt und
Baltzer anschloss, Bolzano in Prag, von dem einer seiner Schiiler
sagen konnte, dass er ,Tausende fiir Recht und heilige Sitte
gewonnen, Tausende der Religion zugefihrt, Tausende von der
(ottlichkeit des Christentums und seinem Einflusse aufs Leben
tiberzeugt hat“?).

Da kam das Jahr 1848. Ferdinand entsagte dem Throne,
und der ilteste Sohn des Erzherzogs Karl, Franz Joseph, wurde
Kaiser. Franz Joseph forderte alsbald nach seiner Thronbestei-

) Dillinger, Die Universititen sonst und jetzt. (Akademische Vortriige.)
¥) Geschichte der katholischen Theologie, p. 586.
%) Dr. F. Prikonsky, Vorwort zu Bolzanos Erbauungsreden. Wien, 1849.



— 341 —

gung die Bischofe auf, ihm ihre Winsche zu unterbreiten. Die
daraufhin tagende Bischofsversammlung formulierte ihre Be-
schwerden und Wiinsche. Sie bezogen sich 1. auf die Regierung
und Verwaltung der Kirche, die kirchlichen Amter und Bene-
fizien, das Patronatsrecht, die Pfarrkonkurspriifung und den
(rottesdienst; 2. auf die geistliche Gerichtsbarkeit: 3. auf den
Unterricht; 4. auf das Klosterwesen; d. auf die Ehefrage; 6. auf
die Religions-Studien- und Schulenfonds; 7. aut das Pfriinden-
und Gotteshausvermogen'). Wiahrend jedoch der Reichstag zu
Kremsier an dem Prinzip der josephinischen Einrichtungen fest-
hielt und alle Antrige der Bischofe (1. Miirz 1849) ablehnte,
war die Regierung geneigt, auf sie einzugehen, so dass die Hoft-
nung, welcher Pius IX. in der Allokution vom 20. April 1849
Ausdruck gab, ,che vengono eliminate da quel impero alcune
massime riprovate sempre della sede apostolica“, gar bald in
Erfilllung ging. Auf den Vortrag des Ministers, der die Uber-
einstimmung des Gesamtministeriums mit den Vorlagen aus-
sprach, folgte am 18. April folgende Entscheidung des Kaisers:

sAllerhochste Resolution Sr. Majestit infolge der Eingaben
der bischoflichen Konferenz, sowie auf den Vorschlag des Ge-
samt-Ministeriums.

Zum Vollzug der durch § 2 des Patentes vom 4. Mirz 1849
der katholischen Kirche verblirgten Rechte, genehmige Ich iiber
Antrag Meines Ministers des Kultus und Unterrichts, und auf
Einraten Meines Ministerrates fur alle Kronlinder Meines Rei-
ches, fir welche jenes Patent erflossen ist, nachstehende Be-
stimmungen :

§ 1. Sowohl den Bischofen als den ihnen unterstehenden
Glaubigen steht es frei, sich in geistlichen Angelegenheiten an
den Papst zu wenden und die Entscheidungen und Anordnungen
des Papstes zu empfangen, ohne dabei an eine vorlaufige Zu-
stimmung der weltlichen Behorden gebunden zu sein.

§ 2. Den katholischen Bischofen steht es frei, iiber Gegen-
stiinde ihrer Amtsgewalt und innerhalb der Grenzen derselben
an ihren Klerus und ihre Gemeinden ohne vorliaufige Geneh-
migung der Staatsbehorde Ermahnungen und Anordnungen zu
erlassen; sie haben jedoch von ihren Erldssen, insoferne sie
dussere Wirkungen nach sich ziehen, oder offentlich kund-

1) Aktenstiicke, die bischéfliche Versammlung in Wien betreffend.
Wien, 1850.



gemacht werden sollen, gleichzeitig den Regierungsbehorden,
in deren Bereich die Kundmachung erfolgen oder die Anwendung
geschehen soll, Abschriften mitzuteilen.

§ 3. Die Verordnungen, durch welclie die Kirchengewalt
bisher gehindert war, Kirchenstraten, die auf biirgerliche Rechte
keine Rickwirkung tben, zu verhdngen, werden ausser Kraft
gesetzt.

§ 4. Der geistlichen Gewalt steht das Recht zu, jene,
welche die Kirchendmter nicht der tibernommenen Verpflichtung
gemiss verwalten, in der durch das Kirchengesetz bestimmten
Form zu suspendieren oder abzusetzen und sie der mit dem
Amte verbundenen Einkinfte verlustig zu erkliren.

§ 5. Zur Durchfihrung des Erkenntnisses kann die Mit-
wirkung der Staatsbehoérden in Anspruch genommen werden,
wenn denselben der ordnungsmiissige Vorgang der geistlichen
Behorde durch Mitteilung der Untersuchungsakten nachgewiesen
wird.

§ 6. Mit der Durchfiihrung dieser Bestimmungen ist Mein
Minister des Kultus und Unterrichtes beauftragt.

Meine Behorden sind angewiesen, dass, wenn ecin katho-
lischer Geistlicher seine Stellung und die ihm in derselben fiir
kirchliche Zwecke zustehenden Befugnisse zu anderen Zwecken
in der Art missbraucht, dass seine Entfernung vom Amte fir
notwendig erkaunt wird, sie sich deshalb vorerst mit seinen
kirchlichen Vorgesetzten ins Einvernchmen seizen.

Den Gerichtsbehorden ist zu verordnen, dass, wenn ein
katholischer Geistlicher wegen Verbrechen oder Vergehen ver-
urteilt wird, dem Bischofe die Verhandlungsakten auf sein Ver-
langen mitgeteilt werden.

In der Mir zustehenden Ernennung der Bischife erkenne
Ich ein von Meinen erlauchten Vorfahren iiberkommenes Recht,
welches ich gewissenhaft zum Heile und zum Frommen der
Kirche und des Reiches auszuiiben gedenke. Um bei der Aus-
wahl der Person das Beste der Kirche zu wahren, werde Ich
stets geneigt sein, bei Besetzung von Bisttimern, wie dies auch
bisher in Ubung war, den Rat von Bischofen, und namentlich
der Kirchenprovinz, in welcher das Bistum erledigt ist, zu horen.

Uber die bei Ausiibung der landesfirstlichen Rechte in
betreff der Besetzung geistlicher Amter und Pfriinden zu be-



— BHE

obachtende Form hat Mein Minister des Kultus und Unterrichtes
Mir die geecigneten Antrige zu erstatten.

Zur Durchfiihrung der von der Versammlung der Bischofe
in betreff der Bedingung zur Erlangung von Domherrnstellen,
der Domicellar-Kanonikate, dann in betreff der Wahlkapitel
zu Olmiutz und Salzburg beschlossenen Massregeln sind die
Bischéfe, insoweit Meine Regierung dazu mitzuwirken berufen
ist, Kréftigst zu unterstiitzen.

Die vollstindige Durchfithrung der von der Versammlung
der Bischofe iiber die Pfarr-Konkurs-Priifung getroffenen Be-
stimmungen soll, unter dem Vorbehalte, dass dieselben nicht
ohne mit der Regierung gepflogene Riicksprache abgeiindert
werden, kein Hindernis finden, jedoch soll dort, wo und inso-
weit als jene DBeschliisse nicht zur Richtschnur genommen
werden, bei der Pfarr-Konkurs-Prifung nach den bisherigen
Anordnungen vorgegangen werden.

Ich genehmige, dass es jedem Bischofe freistehen soll, den
(Gottesdienst in seiner Didcese im Sinne der von der Versamm-
lung der Bischofe gefassten Beschliisse zu ordnen und zu leiten.

Meine Behorden sind anzuweisen, auf Grundlage der be-
stehenden (Gesetze dartiber zu wachen, dass an Orten, wo die
katholische Bevolkerung die Mehrzahl bildet, die Feier der
Sonn- und katholischen Festtage nicht durch geriuschvolle
Arbeiten oder durch offentlichen Handelsbetrieb gestort werde.

Im tbrigen nehme Ich den Inhalt der DMir vorgelegten
Bingaben der Versammlung der Bischéfe zur Kenntnis und
erméchtige Meinen Minister des Kultus und Unterrichts, solche
in (Geméassheit der in seinem Vortrage entwickelten Ansichten
zu erledigen. Uber die noch unerledigten Fragen sind Mir die
geeigneten Antrige mit thunlicher Beschleunigung zu erstatten,
und insoferne ein Einvernehmen mit dem pépstlichen Stuhle
notwendig ist, sind hierzu die nitigen Vorbereitungen zu treffen.

Dieses Einvernehmen wird sich auf die Regelung des Ein-
flusses zu erstrecken haben, der Meiner Regierung gewahrt
werden muss, um von geistlichen Amtern und Pfrimden im
allgemeinen Mianner ferne zu halten, welche die biirgerliche
Ordnung gefihrden koénnten.

Wien, am 18. April 1850.

Franz Joseph.“



— 344 —

Diesen Erlass hat alsbald der Papst in seiner Allokution
vom 20. Mai dankend quittiert. ,Mitten in unseren Bedriing-
nissen“, sagt er, ,haben wir den wirksamsten Trost geschopft
aus den Erlédssen unseres in Christo geliebtesten Sohnes Franz
Joseph, Kaisers von Osterreich, der vermoge seiner ausgezeich-
neten Frommigkeit unsere Wiinsche und Verlangen, sowie auch
diejenigen der ehrwirdigen Bischiéfe seines weiten Reiches
erfiillt, und im Einvernehmen mit seinem Ministerium freudig
und mit der grossten Bereitwilligkeit in seinem Reiche die
Bahn eroffnet hat fiir die so sehr ersehnte Freiheit der katho-
lischen Kirche. Wir sagen daher Dank diesem erhabenen Kaiser
und Kéonig fiir sein vorziigliches und ganz eines christlichen
Monarchen wiirdiges Verfahren und freuen uns zugleich mit
ihm in dem Herrn, sowie wir auch hoffen, dass dieser gottes-
furchtige Monarch vermdoge seiner Anhiinglichkeit an die Kirche
sein grossartiges Werk fortsetzen und dadurch seine Verdienste
in dieser Beziehung noch vermehren wird.*

Und Kaiser Franz Joseph hat dies ,grossartige Werk*
fortgesetzt, indem er am 18. August 1855 ein Konkordat mit
der romischen Kurie zu Wien unterzeichnete, zu dem ausge-
sprochenen Zweck, ,dass in diesem Staat Glaube, Frommigkeit
und sittliche Kraft (omnis recti honestique vigor) bewahrt und
gemehrt werde“. Wie das gemeint ist, sagt gleich der erste
Artikel des Konkordats, in welchem die ,Aufrechterhaltung der
romisch-katholischen Religion mit allen Rechten und Praroga-
tiven, deren sie sich nach Gottes Ordnung und den Bestim-
mungen der Kirchengesetze zu erfreuen hat, in alle Ewigkeit®
festgelegt wird. Nach J. Fessler!) .war damit der Febronia-
nismus im Prinzip gebrochen, das rechte Verhiiltnis zwischen
Kirche und Staat hergestellt“. Auf das engste schlossen sich
die romische Kurie und der &sterreichische LEpiskopat anein-
ander, in dem Wunsche und in der Hoffnung sich vereinigend,
die Satzungen des tridentinischen Konzils nach dem Verlaufe
dreier Jahrhunderte vollstindig durchzufithren?). Da war es
denn begreiflich, dass man vor allem bemiiht war, diesen Geist
an den Pflanzstitten des Klerus einzubtirgern. Nachdem Pius IX,
in seiner Encyklika vom 8. Dezember 1854 erkldrt hatte, dass

Y Gesch. der Kirche Christi. Wien, 1857.

%) Ranke, Die romischen Pépste in den letzten vier Jahrhunderten,
VI1II, p. 172.




nur in den bischoflichen Seminarien der Klerus nach der
tridentinischen Vorschrift richtig erzogen werden konne, war
damit die Parole gegeben, die theologischen Fakultiten lahm-
zulegen, dagegen in den Seminarien die Kleriker mit jesuitischer
Aftertheologie zu tranken?). Bald wurden auch auf Veranlassung
des sonst nicht waschecht ultramontanen Kardinals Rauscher
der Jesuit Schrader? und der Dominikaner Guidi?) an die
theologische Fakultit der Wiener Universitdt berufen, woriiber
der ,Katholik“4) in den Jubel ausbrach, dass nun in Osterreich
die theologischen Studien ,grossartige Dimensionen“ annehmen.
Das Ziel war durchsichtig genug: durch den willenlos gefiigigen
jungen Nachwuchs der Geistlichen auf die iltere josephinisch
gesinnte Geistlichkeit einen Druck auszuiiben und sich des
Volkes zu bemichtigen. Die Bischofe konnten nun frei schalten
und walten. Sie durften von sédmtlichen Professoren und Lehrern
der Theologie die Gewihrleistung Kkirchlicher Gesinnung fordern,
ihren Wandel, ihre Lehre und gesamte Amtsthitigkeit fort-
wihrend iberwachen, und, wenn sie in einer dieser Beziehungen
sich ihres Berufes unwiirdig erweisen sollten, die Ermichtigung
zum Vortrage der Theologie zuriicknehmen ®). Desgleichen hatte
ein neuernannter Professor vor dem Fiirsterzbischofe oder vor
seinem Stellvertreter das tridentinische Glaubensbekenntnis
abzulegen und erhielt sodann von dem Filrsterzbischofe die
kirchliche Ermichtigung zum Vortrage der theologischen Wissen-
schaft. Da ist es nicht verwunderlich, wenn sogar ein so
gliubiger Theologe, wie Karl Werner (seit 1847 in St. Polten,
seit 1870 in Wien lehrend), den Hoch-Tories verdichtig wurde,
weil sich in seiner Monographie tiber Thomas von Aquino ,ein
starker Beigeschmack moderner Reformideen“ finde®). Zu den
theologischen Studien wurden laut Verordnung des Ministeriums
fiir Kultus und Unterricht vom 30. Juni 1850 jene zugelassen,
welche das Obergymnasium mit hinreichendem Erfolge zurtick-

") Nédheres bei Friedrich, Gesch. d. Vatik. Konz., p. 293 ff.

*) Frither Professor am rém. Kollegium,

) Frither Professor an der Lehranstalt bei S. Maria sopra Minerva
zu Rom.

) 1857.

®) Verordnungen des k. k. Ministeriums f. Kultus und Unterricht vom
30. Juli 1850 und vom 29. Mirz 1858. Bei Wappler, Gesch. d. theol, Fakult.
d. Univers. Wien.

&) Friedrich, Gesch. d. Vatik. Konz., p. 281.

Revue intern. de Théoclogie. Heft 30, 1900, 23



— 346 —

gelegt haben. Von einem Abiturienten-Examen war keine Rede,
Aus bischoflichem Munde teilt Ginzel') das Wort mit: ,Wir
brauchen keine gelehrten Geistlichen — scientia inflat.“ Bitter,
aber gerecht ist das Urteil, welches Ginzel, dem das ,romische
Unwesen je weiter, je mehr unertriglich® ward, {iber diese
Zustinde fillt. Im Jahre 1857 wurde die theologische Jesuiten-
fakultit in Innsbruck eroffnet, das Gymnasium in Feldkirch
ward (1856) den Jesuiten tibergeben, welche alsbald ein Knaben-
Konvikt damit wverbanden, das zum Abrichtungs-Institut fir
einen grossen Teil des jungen deutschen Adels wurde. Ein
Gymnasium nach dem andern ward den Jesuiten ausgeliefert.
Desgleichen ward die Volksschule dem kirchlichen Einflusse
ausgeantwortet. Und wie durch die Schulen die Jugend, so
sollte das Volk durch Vereine aller Art und durch die Presse
gewonnen und festgehalten werden. Das waren die ,Segnungen*
des Konkordats. ,Rom hat durch den Abschluss eines solchen
Konkordats fur die osterreichische Kirche wenig apostolische
Liebe gezeigt und jene apostolische Weisheit nicht beurkundet,
die zu unterscheiden weiss, was der Kirche niitzt oder schadet?).“
Was wollte es dem gegeniiber bedeuten, wenn der Regierungs-
Bureaukratismus noch josephinisch arbeitete, wenn die kaiserliche
Statthalterei z. B. schon am 11. August 1856 dem Konsistorium
einen EKrlass zugehen liess, nach welchem es die durch § 26
der Pressordnung festgesetzte Strafe verwirkt hitte, weil es als
Verleger des Hirtenbriefes erscheine und diese Druckschrift der
obersten Polizeibehorde nicht zugekommen sei! Viel Grosseres ist
preisgegeben worden! An Widerspruch hat es denn auch that-
sichlich nicht gefehlt, im Klerus wie in Laienkreisen, bei den
Gebildeten und Hochstehenden wie im Volk, Sogar am Hofe
war noch ein Hauch des Geistes Josephs II. zu verspiliren, am
offenkundigsten bei Max, dem nachmaligen unglicklichen Kaiser
von Mexiko, ,der unter allen Nachkommen Leopolds II. am
meisten an Joseph II. erinnerte“?). Manches Wort aus seinem
Munde giebt Kunde davon. So war’s in Bahia (1860), als man
ihm den Campo santo dort zeigte. ,Auf der andern Seite¥,
erzihlt er selbst?), .zeigte man uns mit Verachtung die Mauer

1) Die theol. Studien in Osterreich und ihre Reform. 1873.
?) Thomas Brann, Das osterr. Konkordat.

5 Nippold, Aus dem letzten Jahrzehnt v. d. Vatik. Konz.
*) Aus meinem Leben. Reiseskizzen. 6. B., p. 144.



s BT

des Friedhofes, in dem die armen deutschen Ketzer liegen;
ausgestossen von der Religion der Liebe, mussten sie sich einen
Acker fiir sich kaufen, auf dessen Thor sie schon oft versucht
haben, das Zeichen des Friedens und der Versthnung zu
pflanzen, welches aber immer wieder in der Nacht vom auf-
geklarten Pobel herabgerissen wurde. Dies die Nation, welche
w,mui illuminada® zu sein wéhnt und in ihre Fiebergegenden
die Einwanderung der fir Fremde so bequemen Deutschen
wiinscht! Ob die Sklaven auch einen eigenen Friedhof haben,
konnte ich nicht in Erfahrung bringen. Dieses Trennen der
Leichen ist das Liebloseste und Unverstindigste, was die
Frommelei erfunden hat; wie werden sich die Leute wundern,
wenn unser Herrgott zu Gerichte kommt und im Thale Josaphat
keine Scheidemauern aufgerichtet sind, und alle, Mann an
Mann, ohne Unterschied vor dem strengen Richter zittern
werden!* ') Im Jahre 1864 sprach Maximilian seine Unzufrieden-
heit mit dem Papste aus. ,Wenn er exkommuniziert werde,
so sei er der vierte Erzherzog von Osterreich, dem das passiere?).
Feldmarschall Radetzky war ein entschiedener GGegner des Ultra-
montanismus, desgleichen Admiral Tegethoff. Und sollen wir
neben sie die Helden der Feder stellen, so seien die Namen
Grillparzer, Anastasius Grin, Herm. Gilm und Ad. Pichler ge-
nannt. Grillparzer, der ,die josephinische Milch der Aufklarung
tief eingesogen“?®), geisselt die Zeloten, das Konkordat, die
Jesuiten. ‘

« Was nennt ihr nicht von Christus euch,
Warum mit Jesus briisten?

Weh! dass ihr Jesuiten seid,

Indes wir andern Christen.»

Vor Kaiser Josephs Denkmal stehend, l4sst er Joseph sagen:

« Was ich geschaffen, habt ihr ausgereutet,
Was ich gethan, es liegt durch euch im Staub:
Die Zeit wird lehren, was ihr ausgebeutet,
Mich wihlt zum Hehler nicht fiir euren Raub!»

') Man vergleiche hiermit die unduldsame Instruktion, welche Kardinal
Fliirstenberg von Olmiitz seinem Klerus in dieser Richtung 1868 giebt.

3 H. Bancroft, History of the Pacific States; b. Walcker, Osterreichs
evang. Bew. u. sein Staatsinteresse. 1900. '

%) Heinr. Laube, Einl. in Grillparzers simtl. Werke.



348 —

Und er sagt ihnen ihren jingsten Tag vorher, da der tote
Kaiser ins Licht zuriickkehren .und mit der Weltgeschicke
Demantwage mit seinen Enkeln zu Gericht gehen werde®.

Anastasius Grin (Graf Anton Alex. Auersperg) diinkt es
(,Schutt®):

« . .. .1im Buch des Himmels wiren
Die schonsten Stellen, heiligsten Legenden,
Des Friedens und der Liebe Gotteslehren
Mit schwarzem Strich durchkreuzt von Menschenhidnden. »
Aber auch er erschaut ein Ostern einst:
« Ein Ostern, Auferstehungsfest, das wieder
Des Friithlings Hauch auf Blumengriiber siit;
Ein Ostern der Verjiimgung, das hernieder
Ins Menschenherz der Gottheit Atem weht.»

Wie hat ferner Herm. Gilm in seinen . Jesuitenliedern® das
finstere Wesen und Treiben der Jesuiten gegeisselt! Und als
diese den Grundstein legen zu ihrem Kollegium in Innsbruck,
da will der Dichter, dass sie auch ihn, den sie hassen, nehmen
und an des Steines Stelle legen; denn:

« Wenn diese Mauern fallen und wenn wieder

Ein Morgensturm euch fegt aus diesem Land,

Die Toten aufersteh'm — dann sind die Lieder,
Wie sie die Freiheit braucht, gleich bei der Hand.»

Ahnliche Téne hat auch der Tiroler Ad. Pichler ange-
schlagen. Das war in Osterreich die Stimmung. Gewaltig war
das Ringen. DBesonders scharf kam es im Jahre 1868 zum Aus-
druck in den Debatten, welche die Vorlage der sogenannten
konfessionellen Gesetze im Osterreichischen Herrenhause hervor-
rief. Wir horen da den Grafen Leo Thun lber den Standpunkt
des Josephinismus aburteilen als tiber .den Standpunkt eines
Ideenkreises, der vor hundert Jahren in ganz Europa so ziem-
lich der herrschende war, unter dem Einflusse von Lehren auf
kirchlichem Gebiete wie des Jansenismus und des Febronia-
nismus, die heute ihre Kraft verloren haben ...“ Und doch
wieder horen wir ihn klagen: .Die Hindeutung (des Kultus-
ministers), dass die Regierung nicht auf dem josephinischen
Standpunkte stehe, dass sie aber doch in gewisser Beziehung
darauf stehe, dass sie nur die Grenzen einhalten wolle, die
Kaiser Joseph nicht eingehalten habe, hat es mir nicht erlaubt,
mir ein beruhigendes Bild tiber den Gang zu bilden, welchen



SN i ¥ o J—

der Herr DMinister in den anhingigen Verhandlungen -ein-
schligt.® ') Graf Blome wieder meinte, ,man kénne nicht be-
urteilen, welche Friichte das Konkordat nach nur zwolf-
jahrigem Wirken haben kann; man gebe dem Konkordate die
siebzigjihrige Dauer des Josephinismus, und dann werde man
sehen“?), Die Kardinile Rawuscher und Schwarzenberg, Graf
Rechberg, Fiirst Salm u. a. gaben sich alle Miihe, die Vorlagen
zu Falle zu bringen. Umsonst, sie wurden Gesetz. Und ob nun
auch Pius IX. in seiner Allokution vom 22. Juni 1868 von den
neuen (Gesetzen sagte, ,quam vehementer reprobandae et
damnandee sint ejusmodi abominabiles leges ab Austriaco
rubernio late® und sie insgesamt fir null und nichtig erklirte
(,reprobamus, damnamus et irrita prorsus, nulliusque roboris
fuisse, ac fore declaramus®“) — es half nichts, das Steinchen
rollte weiter. Das Konkordat ward 1870 aufgehoben. Daran
schloss sich die altkatholische Bewegung, welche zur Gemeinde-
bildung (Wien, Warnsdort, Ried) fithrte. Im Jahre 1874 wurden
vier vom DMinister Stremayr eingebrachte kirchenpolitische
Gesetzentwiirfe, die Regelung der dussern Rechtsverhiltnisse
der Kkatholischen Kirche, die Rechtsverhiiltnisse der Kkloster-
lichen Gemeinschaften, die Regelung der Beitrige des Pfriinden-
vermogens und die gesetzliche Anerkennung der Religions-
genossenschaften betreffend, nach stiirmischen Debatten im
Abgeordnetenhause angenommen, darauf im Herrenhause (mit
Ausnahme des Kliostergesetzes) genehmigt und vom Kaiser
sanktioniert. Und nun ist die ,Los von Rom-Bewegung- da, die
gleich einem Fohnsturm ganz Osterreich von den Alpen bis
an das Riesengebirge durchbraust. Kaiser Joseph 11. ist ge-
kommen, um iiber seine Enkel Gericht zu halten.

1) Die kathol. Stimmen des Osterr. Herrenhauses. Wien, 1868,
*1 Daselbst.

Konstanz.
Pfarrer SCHIRMER.



	Nachhall des Josephinismus in Österreich bis über die Mitte des XIX. Jahrhunderts hinaus

