
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Les ordinations irrégulières

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403476

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


263

LES

ORDINATIONS IRRÉGULIÈRES.

Je suivrai dans cette étude l'ordre suivant: 1° je rapporterai

quelques faits ; 2° je préciserai l'état de la question à

résoudre; 3° j'établirai quelques principes; 4° j'en indiquerai la
confirmation par Bossuet ; 5° enfin, j'examinerai le cas
particulier des ordres hollandais. A mesure que nous avancerons
dans l'exposé de ce plan, l'enchaînement des idées apparaîtra
de lui-même.

I. — Quelques faits.

Lorsqu'on interroge l'histoire ecclésiastique sur la manière
dont les ordinations se sont faites, soit en Orient, soit en
Occident, on est tout d'abord stupéfait de la quantité d'

«irrégularités » qui ont été commises. Bien plus, cette stupéfaction
se change en scandale, si l'on admet que toutes ces irrégularités

ont été ipso facto des fautes. Enfin, cette stupéfaction et
ce scandale deviennent un trouble pour la foi, si l'on considère

ces irrégularités et ces fautes comme frappant réellement
d'illicite et d'invalidité les ordinations en question, et si l'on
en tire comme conséquences: 1° que les prêtres et les évêques
ainsi ordonnés n'ont été ni de vrais prêtres ni de vrais
évêques ; 2° que les sacrements qu'ils ont administrés n'ont
pas été de véritables sacrements ; 3° que les fidèles, en rece-
A'ant ces sacrements, ont été trompés ; que la grâce
sacramentelle leur a fait défaut; et qu'ils sont restés ainsi dans
leurs péchés, devant Dieu et pour l'éternité.

On voit dès lors, par cette simple considération, de quelle
gravité est la question.



— 264 —

1. En Orient. — C'est un fait que, du commencement du
IVe siècle à la fin du VIII0, les Eglises d'Orient ont été
extrêmement agitées par les hérésies appelées arianisme,
macédonianisme, apollinarisme, nestorianisme, eutychianisme,
monothélisme, etc. ; que, pendant ces cinq siècles, beaucoup
d'évêques et de prêtres ont été condamnés comme hérétiques,
déposés et excommuniés ; que, dans leur bonne foi ou dans
leur opiniâtreté, beaucoup ont résisté à leur condamnation et
ont certainement continué à exercer leur ministère soit
episcopal, soit sacerdotal. De là un nombre considérable d'irrégularités.

Dira-t-on que les ordinations ainsi faites ont été nulles,
et que les sacrements administrés par tous ces évêques et par
tous ces prêtres ont été nuls, et que tous ceux qui les ont
reçus de bonne foi ont péché?

Certes, je crois qu'il y a eu beaucoup de malentendus et
de surprises non seulement dans les questions ariennes, mais
aussi dans les questions relatives aux autres hérésies. Cependant,

si minime qu'on suppose le nombre des évêques et des

prêtres qui ont été réellement hérétiques, ce nombre a été
encore très grand. On connaît l'opinion de St. Basile et de
St. Jérôme sur ce pointl). Quoi qu'il en soit, il reste à expliquer
si les neuf éArêques déposés au concile de Séleucie (359) et
les neuf autres excommuniés à ce même concile, n'ont plus
fait que des ordinations nulles; si le parti des pneumato-
maques, l'évêque Aëtius, l'évêque Eunonius, le patriarche de

Constantinople Macédonius, déposé en 360, mais toujours
résistant, si, dis-je, ils n'ont plus exercé qu'un ministère illicite
et même nul. Même difficulté pour le patriarche Nestorius et
les évêques ses partisans; 35 ont été excommuniés à la
cinquième session du concile œcuménique de 431 ; les quinze
évêques qui ont été exilés à la suite de ce concile et qui ont
continué à exercer leur épiscopat, n'ont-ils administré, dans
l'Eglise chaldéenne fondée par eux, que des sacrements illicites
et nuls?

Que dire des chefs du concile appelé « brigandage
d'Ephèse» (449)? Le concile œcuménique de 451 les a déposés

*) « Les limites posées par nos pères ont été renversées et tous les dogmes
sont bouleversés », etc. St. Basile, De Spiritu sancto, XXX, 76, etc. — « L'univers
s'étonna d'être arien. » St. Jérôme. — « Presque tous les prêtres professaient l'erreur
arienne.» Sigonius. — Voir ma Discussion sur les sept Conciles œcuméniques, p. 41-47.



— 265 —

à sa première session: Dioscore d'Alexandrie, Juvénal de

Jérusalem, Thalassius de Cesaree, Eusèbe d'Ancyre, Eustathe
de Béryte et Basile de Séleucie. Eux aussi, n'ont-ils plus
exercé que des fonctions frappées ipso facto d'invalidité, et
tous les prêtres et tous les fidèles qui ont de bonne foi
communié avec eux ont-ils été privés de la grâce de Dieu?

Que faut-il penser des suites de l'anathème lancé en 484

contre Acace, patriarche de Constantinople, par Félix III,
patriarche de Rome, et des suites de l'anathème lancé, comme
réplique, contre Félix par Acace? Les partisans d'Acace
doivent-ils tenir pour nuls les actes officiels de Félix, et les

partisans de Félix pour nuls ceux d'Acace? Et Acace n'était
pas seul, il était suivi par Pierre le Foulon, patriarche
d'Antioche, et par Pierre Monge, patriarche d'Alexandrie,

C'est encore un fait, et certes des plus graves, qu'on a

compté vingt patriarches hérétiques sur le seul siège de

Constantinople, et qu'en particulier, de l'an 610 à l'an 655, il
a été occupé par quatre patriarches hérétiques : Sergius,
Pyrrhus, Paul et Pierre. A cette même époque, le siège
d'Alexandrie était aussi occupé par un hérétique, Cyrus.
Hérétiques aussi, Macaire d'Antioche, Théodore de Pharan, sans
oublier Honorius de Rome. Or, faut-il tenir pour invalides
toutes les ordinations faites par eux, et pour invalides tous
les sacrements administrés par les évêques et par les prêtres
qu'ils ont ordonnés?

C'est un fait qu'en 379, pendant que Grégoire de Nazianze
administrait l'Eglise de Constantinople, Maxime le Cynique
d'Alexandrie fut ordonné secrètement évêque, et qu'en 381 le
concile de Constantinople déclara nulles son ordination et
toutes celles qu'il avait faites. Et, entre ces deux dates, il y
avait aussi à Constantinople un évêque arien, Démophile, qui
faisait aussi des ordinations et qui avait ses prêtres; ces
ordinations aussi étaient-elles nulles?

C'est un fait qu'en 381 il y avait deux évêques à Antioche,
Mélèce et Paulin, et qu'à la mort de Mélèce ses partisans
nommèrent Flavien. Etait-ce régulier? Et si c'était irrégulier,
était-ce nul?

C'est un fait que, lorsque Grégoire de Nazianze se retira
du patriarcat de Constantinople en 381, on nomma patriarche

Revue intern, de Théologie. Heft SO, 1900. 18



— 266 —

Nectaire, préteur de la ville, donc simple laïque, et qui n'était
même que catéchumène.

C'est un fait que des condamnations, des dépositions et
des expulsions furent faites en bloc. Par exemple, le concile
œcuménique de 381 ayant adressé à l'empereur Théodose une
lettre synodale pour le prier de confirmer ses décisions, celui-
ci les confirma par un décret, daté du 30 juillet et portant
que «toutes les églises doivent être immédiatement données
aux évêques qui se trouvent en communion avec Nectaire de

Constantinople, en Egypte avec Timothée d'Alexandrie, etc...,
et que tous ceux qui ne sont pas en communion avec les

susnommés, doivent être regardés comme des hérétiques
déclarés, et, comme tels, chassés de l'Eglise». Faut-il admettre
qu'à partir de cette condamnation en bloc, les ordinations faites
par ces évêques ont été nulles?

St. Basile reçut le baptême et un des ordres mineurs de

l'évêque de Cesaree (de Cappadoce), Dianée, un de ces ariens
inconscients qui souscrivirent en 360 le formulaire de Rimini,
mais qui au fond professèrent la foi orthodoxe. Or, St. Basile
n'eut jamais la pensée de se faire rebaptiser. Dianée mourut
en 362. Eusèbe, simple laïque non encore baptisé, fut élu pour
lui succéder. Cette irrégularité était « un cas alors fréquent »,

au témoignagne de St. Grégoire de Nazianze:) ; les évêques
réunis à Cesaree durent céder au peuple, et ils consacrèrent
Eusèbe. Après la consécration, ils déclarèrent l'élection nulle;
mais le vieil évêque Grégoire de Nazianze leur montra le

péril de leur déclaration, et ils acceptèrent le fait accompli2).
C'est cet Eusèbe qui conféra le sacerdoce à St. Basile. Jamais
celui-ci n'en conçut la moindre inquiétude; il aida même cet
évêque dans son administration, et lorsque Eusèbe mourut (370),
il fut élu pour le remplacer; et c'est le vieil évêque Grégoire
de Nazianze (le père de son ami) qui le consacra.

Que d'irrégularités à signaler dans la vie de Photius! Il
fut nommé patriarche de Constantinople, lorsque le patriarche
Ignace n'avait ni démissionné ni été déposé canoniquement;
première irrégularité. Il fut nommé patriarche, lorsqu'il n'était
encore que laïque; seconde irrégularité. Mais du moins était-

') Oratio XLIII, 25-27.
*) Voir P. Allard, St. Basile, p. 50; Paris, Lecoffre, 1899.



— 267 —

il baptisé, ce que n'étaient ni l'un de ses prédécesseurs Nectaire,
ni Ambroise de Milan, lorsqu'ils furent nommés évêques. En six
jours, Photius reçut tous les ordres hiérarchiques, sans observer

les interstices canoniques ; troisième irrégularité. 11 fut
consacré patriarche par Grégoire de Syracuse, évêque que le
patriarche Ignace avait déposé ; quatrième irrégularité. Ce ne
fut qu'en 859 (deux ans après ces faits) qu'un s3mode de

Constantinople approuva la déposition d'Ignace et l'élection
de Photius, sans toutefois qu'Ignace eût renoncé à son titre.
En 867, l'empereur Basile le Macédonien fit reléguer Photius
dans un monastère et rétablir Ignace sur le siège patriarcal.
Cette mesure impériale fut-elle régulière et canonique? Si oui,
comment admettre la régularité des faits précédents? Le concile

de Constantinople de 869 qui condamna et déposa Photius,
peut-il être concilié avec celui de 861 qui le justifia? Et si
Ignace mérita d'être déposé, comment est-il tenu pour saint
dans l'Eglise d'Orient? Et si le concile de 869, qui condamna
et déposa Photius, a agi régulièrement, comment celui de
879-880, qui l'approuva, fut-il régulier? Que dire encore de la
nouvelle déposition de Photius en 888 par l'empereur Léon VI,
et de l'installation du patriarche Etienne par ce même empereur?

Que dire de toutes les ordinations faites dans ce chassé-
croisé, et de tous les sacrements administrés, là par les prêtres
partisans d'Ignace, ici par les prêtres partisans de Photius,
puis d'Etienne? Ivantzoff-Platonoff, dont le beau livre a été

analysé dans la Revue1), n'a pas nié ces irrégularités, par la
bonne raison qu'on ne peut pas nier l'histoire (ce privilège
n'est réserA-é qu'à Rome) ; il s'est seulement efforcé de les
expliquer par des raisons majeures, tirées soit de la raison
-d'Etat, soit de circonstances impérieuses, appelées forces
majeures.

Etc., etc.

Comme je n'ai ici, pour le moment, ni à accuser, ni à

justifier, ni même à expliquer (je le ferai plus loin), mais
seulement à constater des faits, je passe en Occident, après
avoir jeté ce simple et rapide coup d'œil sur la première
période historique de l'Eglise d'Orient.

') Numéros 4, 5 et 6, 1893 et 1894.



— 268 —

2. En Occident. — Les évêques hérétiques y sont moins
nombreux qu'en Orient, mais les ordinations schismatiques,
simoniaques, scandaleuses, ou simplement irrégulières y
abondent.

C'est surtout à Rome, au siège même de la papauté, que
les irrégularités se commettent sous toutes les formes; en
sorte que, si l'on faisait dépendre l'ordre et la juridiction de
la papauté même, on pourrait dire, on devrait dire que tout
l'Occident, lui aussi, a à enregistrer beaucoup de consécrations
illicites et même nulles.

Déjà pendant le pontificat de Zéphyrin (202-218), on voit,,
à Rome, un autre éA'êque, Natalis, qui eut des partisans contre
ceux de Zéphyrin. Calliste, successeur de Zéphyrin, est ainsi
caractérisé par Guettée : « Ceux qu'Hippolyte rejetait de l'Eglise
à cause de leurs crimes, se réfugiaient auprès de l'évêque de

Rome, qui les recevait avec empressement. Alors, pour la
première fois, dit Hippolyte, on vit des évêques, des prêtres
et des diacres recevoir l'ordination, quoiqu'ils eussent été
mariés deux et trois fois; si quelqu'un élevé aux ordres se
mariait, on lui conservait son ordre, comme s'il n'eût pas violé
la loi... Calliste autorisait publiquement le concubinat et les
crimes les plus infâmes, ce qui ne l'empêchait pas, aA-ec ses
adeptes, de s'appeler impudemment l'Eglise catholique. Mais
les vrais fidèles ne profanaient pas ce nom en le leur
donnant, et ils appelaient les adeptes de Calliste les Callistiens.
St. Hippolyte, qui a conservé ces détails, était témoin de ce

qu'il a raconté ; il exerçait, à Rome même, au quartier appelé
le Port, le ministère episcopal, et il ne craignait pas de

s'opposer énergiquement à l'évêque de la Adlle qui déshonorait un
siège occupé, jusqu'à Zéphyrin, par de dignes éArêques. Victor
lui-même, malgré son erreur sur la question pascale et les
lettres de communion qu'il avait adressées aux montanistes,
avait été un évêque vertueux, et l'on peut dire que Zéphyrin
et Calliste furent les deux premiers évêques qui souillèrent le
siège de Rome1).» Or, dans une telle situation, que devait-on
penser de la régularité des ordinations et des autres
sacrements

En Afrique, plusieurs schismes ont créé des situations
très compliquées. Remarquons d'abord que St. Cyprien a été

') Histoire de l'Eglise, T. II, p. 15-16.



— 269 —

élu évêque de Carthage et primat d'Afrique, alors qu'il n'était
qu'un simple « néophyte». C'est le titre que lui donne le diacre
Pontius. Et il a été élu par le peuple par acclamation. Cinq
prêtres ont protesté en faveur de la discipline, et ont fait
schisme, soutenus par de nombreux fidèles, que la retraite de

Cyprien pendant la persécution de Décius scandalisa encore
daA^antage. Dira-t-on que les sacrements furent nuls parmi les
adversaires de Cyprien

A Rome, la mort de l'évêque Fabien fut suivie d'une
vacance de plus de seize mois. Si l'évêque de Rome est la
source de la juridiction et de l'infaillibilité, qu'étaient devenues
alors cette infaillibilité et cette juridiction? Enfin, en juin 251,
on élut le pape Corneille ; mais une minorité, voyant plus de

garanties spirituelles dans Novatien, prêtre savant et austère,
le choisit contre Corneille, et le fit consacrer évêque par trois
évêques d'Italie. Parmi les partisans de Novatien, il y eut
« des martyrs, généreux athlètes, hommes de bonne foi
auxquels s'attacha la vénération des fidèles 'j ». Dira-t-on que de
tels hommes n'étaient pas des chrétiens, qu'ils n'avaient pas
la grâce, que leurs sacrements étaient nuls Cyprien lui-même
a dit : Esse martyr non potest qui in Ecclesia non est, celui-
là ne peut pas être martyr qui n'est pas dans l'Eglise. Ils
étaient donc dans l'Eglise, bien que considérés comme
schismatiques. Et quand ces martyrs se réunirent à Corneille,
celui-ci n'exigea de leur part le renouvellement d'aucun sacrement;

donc il tint pour valides tous les actes épiscopaux de
NoAratien et tous les actes sacerdotaux de ses prêtres, bien
qu'ils eussent été accomplis sans sa juridiction et même contre
Tsa juridiction.

Quelque temps après, l'un des cinq prêtres qui avaient
repoussé l'évêque Cyprien de Carthage, Fortunat, fut consacré

évêque par quatre évêques excommuniés. Dans ses lettres
au pape Corneille, il attestait que vingt-cinq évêques avaient
participé à son élection. Le pape en fut quelque peu troublé
(aliquantum commotus). Faut-il considérer cet épiscopat comme
nul, et nuls tous les sacrements conférés dans cette fraction
du monde chrétien, si peu nombreuse qu'on la suppose? Faut-

') Ce sont les expressions de M. Freppel, dans son volume sur St. Cyprien,
1873, p. 243.



— 270 —

il juger de la bonne foi et de la dignité des âmes par leur
nombre, et de la sainteté des sentiments d'après la régularité
de telle ou telle cérémonie? Sans doute, une irrégularité
extérieure est toujours une irrégularité extérieure ; mais en religion
l'extérieur est-il tout? n'est-il pas primé par l'intérieur? Et lorsque

des saints et des martyrs croient devoir commettre cette
irrégularité extérieure, n'est-ce pas parce qu'ils ne la tiennent
pas pour une irrégularité intérieure, spirituelle et véritable?
Notons aussi que Marcien, éA'êque d'Arles, s'attacha au parti
de Novatien. Ses actes épiscopaux furent-ils illicites et nuls ipso
facto? St. Cyprien n'ose pas le dire, même quand il demande
sa déposition.

L'an 255 commença la discussion sur la validité du
baptême des hérétiques, et en général sur la validité des sacrements

conférés par eux. C'est un fait que la thèse de l'invalidité,

soutenue par St. Cyprien, combattue par Etienne, a été
ensuite reprise par les donatistes et énergiquement combattue

par St. Augustin. Les arguments d'Augustin sont encore làr
l'adhésion que leur a donnée l'Occident n'a pas cessé d'être
générale ; et l'unité de l'Eglise n'a point été rompue par cette
divergence entre ces hommes éminents. La leçon n'est-elle pas
encore bonne aujourd'hui?

C'est un fait que Cécilien, évêque de Carthage, fut
ordonné par Félix d'Aptonge, évêque qui avait livré les vases
de l'Eglise et les livres sacrés pendant la persécution. De là
l'opposition faite à Cécilien et à toute son Eglise par Donat,
évêque des Cases-Noires (Numidie), qui soutenait que les
sacrements conférés par les pécheurs et par les hérétiques ne
sont pas valides. Or l'éA'êque de Rome, Miltiade, et son concile

en 313 proclamèrent la validité de l'ordination de Cécilien,
ainsi que des ordinations faites par lui, et des sacrements
conférés par ses prêtres. Donat des Cases-Noires et son
successeur, l'évêque Majorin, furent donc considérés comme
schismatiques. Toutefois le concile susmentionné de Rome déclara
que les évêques ordonnés par Majorin, bien que ordonnés hors
de l'Eglise, ne seraient pas réordonnés s'ils renonçaient au
schisme; mais que, là où se trouvaient deux évêques, l'un
ordonné par Cécilien, l'autre par Majorin, on conserverait celui
qui aurait été ordonné le premier et l'on pourvoirait l'autre
d'une autre Eglise. Et c'est cette discipline qui prévalut.



— 271 —

J'ai déjà mentionné l'élection d'Ambroise comme évêque
de Milan, alors qu'il n'était pas même encore catéchumène1).
L'interA^alle régulier entre le baptême et l'ordination ne fut
même pas observé, car « huit jours seulement s'écoulèrent

pour lui entre l'eau du baptême et l'onction du sacerdoce2). »

Toute sa vie il eut regret et s'excusa de cette précipitation.
« Voyez-le donc, disait-il en parlant de lui-même, cet homme
qui n'a pas été nourri dans l'Eglise et dont elle n'a pas
instruit l'enfance; on l'a arraché aux tribunaux où il entendait
retentir les appels des officiers de justice, et on l'a fait
prêtre. »

C'est un fait qu'à la mort du pape Paul (767), un laïque
nommé Constantin fut nommé son successeur, qu'il reçut alors
la tonsure cléricale et l'épiscopat de Georges, évêque de Pré-

neste, et qu'il exerça les fonctions de pape pendant treize
mois. Puis on élut, pour le remplacer, le prêtre Etienne. Six
jours après, le pape Constantin fut déposé dans un concile
de Rome et Etienne III fut consacré. Ensuite, les partisans
d'Etienne « allèrent au monastère de Celles-Neuves où
Constantin s'était retiré ; et l'en ayant tiré avec violence, ils lui
arrachèrent les yeux; Théodore, évêque et vidame de
Constantin, eut aussi les yeux et la langue arrachés; on fit le
même traitement à un tribun nommé Gracisis, et à un prêtre
nommé Valdibert, qui en mourut. » En 769, Etienne III réunit
à Rome un concile, où se passèrent les faits sui\rants:

« On y amena, dit Fleury, le malheureux Constantin, qui
ne voyait plus, et on l'interrogea pourquoi étant laïque il
avait osé usurper le saint-siège. Il soutint que le peuple lui
avait fait violence..., qu'il n'avait rien fait de nouveau : que
Sergius n'étant que laïque, avait été fait archevêque de
Ravenne ; et qu'Etienne, aussi laïque, avait été sacré évêque de

Naples... On examina tout ce qu'il avait fait pendant son

') Le duc de Broglie, dans sa Vie de St. Ambroise (Paris, Lecoffre, 1899),
s'exprime ainsi, p. 13 : « Suivant une fâcheuse coutume, encore assez générale
même dans les familles chrétiennes, le préfet de Milan attendait l'heure de la mort
pour recevoir le sacrement qui peut remettre les péchés de toute une existence. Il
n'était donc ni baptisé, ni mime encore catéchumène, et un règlement ecclésiastique
défendait qu'un néophyte fût appelé à l'épiscopat. Une loi de Constantin interdisait
également aux magistrats d'une ville de faire partie de son clergé ; une double
incompatibilité l'éloignait donc du poste où on l'appelait malgré lui. »

2) Ibid., p. 15.



— 272 —

pontificat, et on brûla au milieu du sanctuaire les actes du
concile qui avait confirmé son élection. Cela fait, le pape
Etienne se prosterna à terre avec tous les éA'êques et le
peuple romain, et ils déclarèrent qu'ils avaient tous péché en
recevant la communion des mains de Constantin. » Puis, on
défendit, sous peine d'anathème, de promouvoir à l'épiscopat
aucun laïque, etc. « Puis, on statua sur les ordinations faites

par Constantin; on ordonna que les évoques qu'il avait
consacrés, s'ils étaient auparavant prêtres ou diacres, retourneraient

au même rang; et qu'ensuite, après aA^oir fait à l'ordinaire

un décret pour leur élection, ils viendraient au saint-
siège et recevraient du pape la consécration, comme s'ils
n'avaient point été ordonnés éA-êques. Toutes les autres
fonctions sacrées exercées par Constantin seraient réitérées,
excepté le baptême et le saint chrême... Ce décret fut
exécuté : les évêques ordonnés par Constantin retournèrent chez

eux, furent élus de nouveau, et revinrent à Rome, où le pape
Etienne les consacra; mais pour les prêtres et les diacres de

l'Eglise romaine, il ne voulut point les ordonner de nouveau,
et ils demeurèrent le reste de leur vie ce qu'ils étaient
auparavant. Quelques théologiens prétendent que la nouA^elle
consécration de ceux qui avaient été ordonnés par Constantin,
n'était pas une véritable ordination, mais une simple cérémonie

de réhabilitation pour leur rendre l'exercice de leurs
fonctions1). »

Toutes les Eglises, en Occident comme en Orient, ont
enregistré, dans leur histoire, des dépositions d'évêques et de

prêtres, suivies de réintégrations, puis de dépositions
nouvelles, de sorte que la confusion est à peu près complète.
M. Jules Roy lui-même, qui a prétendu justifier le pape Nicolas

Ier, a dû constater cette confusion en ces termes, au
milieu du IXe siècle : « L'archevêque Ebbon avait été déposé dans
un synode tenu à Thionville en 835, parce qu'il avait contribué

à renverser l'empereur Louis le Débonnaire en 834; mais
en 840, l'empereur Lothaire l'avait réintégré. Il ordonna alors
plusieurs clercs. Quelques mois après, il était de nouveau
expulsé par le roi Charles le Chauve, et, en 845, Hincmar
avait été élevé sur le siège de Reims. Le nouveau pontife fit

•) Hist, ecclés., L. XLIII, n" 57.



— 273 —

bientôt (853) interdire par le concile de Soissons aux clercs
ordonnés l'exercice des fonctions ecclésiastiques, et entreprit
de faire confirmer cette décision par la cour de Rome. Léon IV
refusa de la ratifier, mais Benoît III y consentit en 855 ; et

en 863, répondant à une nouvelle demande de ratification que
lui adressait Hincmar, Nicolas renouvela cette confirmation,
mais à la condition que cet archevêque n'aurait contrevenu,
en aucun point, aux ordres du saint-siège. L'un des principaux
clercs, Wulfad, ne se tint point pour vaincu ; il en appela au

pape, et Nicolas écrivit une lettre à Hincmar pour lui ordonner

de réintégrer les clercs ou de tenir un nouveau concile à

Soissons aArec quelques évêques désignés. Le concile se réunit
et arrêta que les clercs seraient rétablis, non par droit, mais

par grâce, si le pape était de cet avis. Hincmar ne pouvait
les rétablir, parce qu'ils avaient été destitués non par lui, mais

par un grand concile. Cette décision ne satisfit point le pape,.,
et il fit convoquer en 867 un nouveau concile à Troyes.
Celui-ci fit un rapport général de l'affaire et en remit la décision
au pape ; mais Charles le Chauve, auprès duquel dans
l'intervalle Hincmar était tombé en disgrâce, retint la lettre du

synode de Troyes au pape et en envoya une autre plus
défavorable pour Hincmar. Toutefois celui-ci eut soin de faire
partir des messagers qui devaient le justifier des reproches
qu'on lui faisait, mais quand ils arrivèrent à Rome, Nicolas
était mort; et Hadrien II termina le différend en lavant
Llincmar de toute accusation et en reconnaissant Wulfad
comme archevêque de Bourges1).» — N'est-ce pas le comble
du gâchis?

On connaît l'histoire de Formose, évêque de Porto,
condamné et déposé dans un concile tenu à Rome en 876, sous
Jean VIII, puis rétabli en 883 par le pape Marin, puis devenu

pape en septembre 891. A sa mort (896), il est remplacé
comme pape par Boniface, qui aArait été déposé d'abord du
sous-diaconat, ensuite de la prêtrise. Son successeur Etienne VI
fit condamner Formose en 897 par un concile; il fit déterrer
son corps, le fit apporter au milieu de l'assemblée, qui le
condamna comme usurpateur du siège de Rome, lui coupa
trois doigts et la tête, et le jeta dans le Tibre. Etienne dé-

') P- 54-56.



— 274 —

posa ensuite tous ceux que Formose avait ordonnés, et il les
ordonna de nouveau. Etienne à son tour fut chassé, emprisonné

et même étranglé. Son second successeur, Théodore II,
rétablit en 898 les clercs ordonnés par Formose. Puis vint
Jean IX, qui se prononça pour Formose et qui fit faire par
son concile un décret concernant l'élection du pape.

Puis, pendant plusieurs siècles, les élections des papes
sont, presque toutes, entachées de AÙolence, de simonie et de

plusieurs autres irrégularités. Il suffit de prononcer les noms
de Sergius III, de Jean X, de Jean XI, de Jean XII, de
Benoît IX (qui fut pape à douze ans), de Jean XXIII,
d'Alexandre VI, etc., pour provoquer le dégoût et l'horreur dans
toute âme simplement honnête. En vérité, en quoi pouvaient
consister la régularité et la succession apostolique dans cette
série de monstres? Tout le moyen âge est rempli de compétitions

entre évêques, entre papes et antipapes; les excommunications,

les suspenses, les dépositions, les interdits, sont des
faits de chaque jour; les frappés protestent et n'en tiennent
aucun compte. Que deviennent les ordinations et les autres
sacrements en pareils cas? Par exemple, en 1373, Grégoire XI,
en lutte contre les Visconti, suspend les ecclésiastiques
favorables à ces derniersl) ; les ordres conférés par les éA^êques
de ce parti furent-ils nuls? La même année, le pape mit
Florence en interdit2); les actes officiels du clergé florentin
furent-ils nuls? Ces cas se renouvelèrent des milliers de fois.

On sait qu'en 1052, Pierre Damien remit à l'archevêque
Henri de Ravenne un écrit sur le sacerdoce, dans lequel il
constate le fait que « quelques évêques ont réordonné des clercs
qui avaient été simoniaquement ordonnés». Et il donne son
opinion sur ce point. Fleury la résume ainsi: «Il montre que
J.-C. étant la source de toutes les grâces qui se répandent
dans son Eglise, c'est lui qui confère tous les sacrements par
ses ministres, et que, comme c'est lui qui baptise, c'est lui
aussi qui donne l'ordination. Par conséquent, il n'est pas plus
permis de réordonner que de rebaptiser : parce que la validité
du sacrement ne dépend point de la vertu du ministre. De là

') Voir Mirot, La politique pontificale et le retour du saint-siège a Rome

en 1376, p. 23 ; Paris, Bouillon, 1899.

*) Ibid., p. 31.



— 275 —

vient que toutes les ordinations faites par le pape Libère
hérétique et séditieux ont été reconnues bonnes, quoiqu'il ait
vécu six ans après son apostasie. De même, quoique le pape
Vigile fût un scélérat et un impie, aucun de ses successeurs
n'a pensé à casser ce qu'il avait fait. L'auteur rapporte
ensuite les exemples de plusieurs pécheurs publics de son temps
qui passaient pour avoir fait des miracles, savoir : Raimbauld,
évêque de Fiesole, simoniaque et concubinaire ; Marin, prêtre
concubinaire, et deux autres prêtres qu'il ne nomme point,
dont la vie était toute séculière. Au contraire, il rapporte
plusieurs exemples de saints personnages, qui, bien qu'ordonnés
par des simoniaques, avaient offert le saint sacrifice toute
leur vie, savoir: Ronald de Camerino, Antique de Ramibone,
Gui de Pomposie, Firman de Fermo et plusieurs autres ; sur
les corps desquels, ajoute-t-il, par l'autorité du concile, on a
dressé des autels où il se fait des miracles. Ubert, évêque de

Rimini, avait acheté ce siège neuf cents livres monnaie de
Pavie ; et toutefois c'est lui qui avait ordonné prêtre le
bienheureux Ardouin, par qui Dieu fait tant de miracles... Il
montre l'inconvénient de l'opinion contraire, suivant laquelle,
depuis plus d'un siècle, il n'y avait plus de christianisme en
Italie, mais seulement une vaine apparence de religion ; et les
peuples seraient obligés de quitter leurs évêques, pour s'adresser
à ceux qui seraient validement ordonnés ; ce qui confondrait
tout l'ordre de la hiérarchie. Il exhorte les évêques à s'opposer

à cette erreur *). »

C'est un fait que le siège de Rome fut vacant pendant
des années dont le total s'élève à un chiffre considérable. De
plus, c'est un fait que, d'après des théologiens papistes, le
clergé romain n'est pas investi de la juridiction universelle
pendant la vacance du siège, et que l'évêque seul est investi
de cette prérogative2). Où est alors, d'après le système
ultramontain, la fameuse juridiction universelle? Quand la prétendue

source n'existe plus, où est le ruisseau?
Si un archevêque ou un évêque meurt pendant la vacance

romaine, ne peut-il pas être remplacé? S'il l'est, qui lui
donnera la juridiction nécessaire, étant supposé, comme on le

') Ouvr. cité, L. L1X, n° 77.
2) Voir Freppel, St. Cyprien, p. 207.



— 276 —

prétend à Rome, que toute juridiction vienne du pape? Faut-il
admettre que tous les évêques qui ont été institués, en Orient
et même en Occident, sans que le pape fût même consulté,
ont fait des ordinations nulles et que tous les sacrements
administrés par leurs prêtres ont été irréguliers?

Le fait des nombreux antipapes paraît non moins grave :

car tel soi-disant antipape a été, de droit, le vrai pape, et tel
soi-disant vrai pape a été un faux pape. Les ordinations faites
de part et d'autre étaient-elles également régulières? Faut-il
tenir les unes pour nulles et les autres seulement, pour valides?
Que de difficultés inextricables Et pendant les schismes
romains, par exemple pendant celui de 1130, pendant celui de
1159, notamment pendant le grand schisme, où était la vraie
juridiction, la vraie régularité des ordinations et des sacrements,
la vraie succession? Les papes fixés à Avignon de 1309 à 1377
étaient-ils encore des évêques de Rome? Pouvait-on dire
vraiment que le siège de Rome était à Avignon? Et en 1378,
quand commença la double série des papes d'Avignon et des

papes de Rome, où était la succession et où les ordinations
régulières? Si Urbain VI de Rome était le vrai pape, comment
Clément VII d'Avignon pouvait-il l'être aussi? et s'il ne l'était
pas, la juridiction qu'il a conférée et les ordinations qu'il a

faites, étaient-elles nulles? Même difficulté entre Grégoire XII,
pape de Rome (1406-1415), et les papes de Pise, Alexandre V
(1409-1410), et Jean XXIII (1410-1415), et le pape d'Avignon,
Benoît XIII (1394-1424). Trois papes en même temps! Et plus
tard, de 1439 à 1449, Félix V est nommé par le concile de Bâle,
qui déposa Eugène IV, lequel eut néanmoins pour successeur
Nicolas V. Dans ce gâchis, où sont, de bonne foi, la succession
et la régularité?

Et encore, qu'est devenue la régularité des ordinations,
quand le pape Eugène IV a changé (pour toute son Eglise)
la matière et la forme, c'est-à-dire l'essence, du sacrement de

l'ordre, en cessant de la placer là où elle est vraiment et en
la plaçant où elle n'est pas? Si les évêques de l'Eglise romaine,
en conférant l'épiscopat et le sacerdoce, ont l'intention formelle
de ne les conférer que dans le sens et avec l'intention du pape
Eugène IV, les confèrent-ils réellement dans le sens de
l'ancienne Eglise catholique? Si oui, quelles graves conséquences!
et si non, quelles conséquences non moins graves



— 277 —

Même encore au concile de Trente, en 1563, les Italiens n'ont
pas réussi à faire décider que les évêques reçoivent leur
juridiction par l'intermédiaire du pape. Les Espagnols et les
Français soutinrent contre eux que les évêques tiennent leur
juridiction immédiatement de Dieu.

Ce n'est pas fini. En France, en 1596, le clergé de France,
réuni en assemblée générale, se plaignit au roi Henri IV des
abus ecclésiastiques qui se commettaient, des collations d'évêchés
et d'archevêchés à des enfants de sept à huit ans, contre le
droit ecclésiastique et divin et pour la ruine de l'Eglise x). Or,
je le demande, quelle juridiction, quelles dispenses, quelles
absolutions, quelles nominations, pouA^aient faire ces évêques-
bambins? N'était-ce pas une indigne parodie?

Que penser aussi de la régularité des actes épiscopaux
de Pierre de Marca, qui, pendant près de sept ans, exerça
l'épiscopat sans l'approbation du pape ; de l'évêque de Pradt,
qui accepta de Napoléon 1er l'archevêché de Malines sans
l'approbation du pape ; du cardinal Maury, qui fut archevêque
de Paris de 1810 à 1814 sans l'approbation du pape? Il est
facile de dire que Rome a régularisé, après coup, par une
simple décision, tous les actes de ces évêques ; mais est-ce là
une explication sérieuse? Ne faut-il pas chercher ailleurs, dans
des principes clairs et solides, la lumière qui puisse dissiper
cette confusion?

Je m'arrête. Ces faits suffiront pour constater que, soit en
Orient, soit en Occident, il y a eu, dans l'exercice du pouvoir
d'ordre et du pouvoir de juridiction, des abus criants et des

irrégularités scandaleuses. En présence de ces faits, le
premier devoir de tout chrétien sincère n'est-il pas de répéter
humblement et douloureusement le mot de St. Paul: «Quid
ergo praecellimus eos Nequaquam. Causati enim sumus,
Judœos et Graecos omnes sub peccato esse. Sicut scriptum
est: Quia non est Justus quisquam. » (Rom. III, 9-10).

II. — La question à résoudre.

De tous ces faits il résulte manifestement que plusieurs
des règles établies dans les diverses Eglises chrétiennes tou-

') Voir Guettée, Hist, de l'Eglise de France, T. IX, p. 497.



— 278 —

chant l'ordination des évêques et des prêtres, ont été violées.
Faut-il en conclure qu'on a eu tort d'établir ces règles, ou
qu'elles n'étaient que relatives et dépendantes des circonstances;

que chacun avait même le droit de les Adoler en certain

cas ; ou enfin que tous ceux qui les ont violées ont été
coupables ; qu'il faut en proclamer la stricte et absolue
obligation, et tenir désormais pour nulles toutes les ordinations
dans lesquelles elles ne seraient pas entièrement observées?
Ce sont là de grosses questions, qui en font surgir beaucoup
d'autres et qui constituent un véritable labyrinthe. Pour en
sortir, il faut un fil conducteur, un principe ou un ensemble
de principes clairs et solides. Quel est ce fil? quels sont ces

principes? Telle est la Arraie question à résoudre.
Pour traiter cette question à fond et avec une pleine

clarté, il faudrait 1° exposer un bon traité de l'Eglise
chrétienne ; 2° établir certaines thèses générales du traité des

Sacrements, sur le ministre, sur le sujet, sur la foi de l'Eglise
dans laquelle l'ordination est faite, etc. ; 3° rappeler la doctrine
sur la validité du baptême telle qu'elle a été établie aux IIIe
et IVe siècles, et examiner si l'on peut raisonner sur la
collation de l'ordre comme sur celle du baptême; 4° enfin, exposer

les principes fondamentaux du traité de l'Ordre. Ce sont
là les bases nécessaires de la question ; quiconque n'a pas sur
tous ces points des notions exactes, ne peut que tomber dans
de graves confusions.

D'autre part, je ne saurais songer à exposer ici toutes ces
matières. Je me bornerai d'abord à déblayer le terrain en
écartant quelques sophismes, ensuite à rappeler quelques
principes; après quoi, j'examinerai, comme je l'ai dit, le cas spécial

des ordinations hollandaises.

1° Pour les ultramontains, il n'y a qu'un fil conducteur: la
décision du pape. Là où le pape approuve une ordination,
elle est valide et licite ; là où il dit qu'elle est invalide, elle
est invalide ; là où il proclame qu'elle est valide mais illicite,
elle est, de fait, valide mais illicite.

Réponse. Cette doctrine serait fort commode, comme celle
de l'infaillibilité du pape ; mais elle a le tort de ne reposer
sur rien, ou plutôt de ne reposer que sur la fantaisie et
l'absurdité. Le pape a été considéré dans l'ancienne Eglise



— 279 —

non comme l'auteur des canons, mais comme un des gardiens
des canons; il devait les respecter, et, comme patriarche, les
faire respecter. Or qu'a-t-il fait? Souvent il n'a été qu'un
violateur des canons. Dira-t-on qu'un gardien des canons, qui les

viole, et qui, de plus, s'arroge le droit de les violer à son
gré, est un fil conducteur, une lumière, une clef qui ouvre?
Ce serait une dérision. L'histoire constate que, si une Eglise
a des ordres douteux, c'est celle de Rome ; car ses hérésies,
ses schismes, ses antipapes, ses irrégularités empêchent
absolument de constater une véritable succession apostolique dans
la série de ses évêques. Où est la succession dans une Eglise
dont un pape, Eugène IV, a pu déplacer et altérer l'essence
du sacrement de l'ordre ; dans une Eglise dont les ministres,
au lieu de conserver l'ancienne forme des sacrements de

baptême et de pénitence, dans laquelle était reconnue l'action
du Christ, le seul pontife et le seul sanctificateur des âmes,
ont substitué à l'action du Christ comme ministre la leur
propre, en disant : « Ego te baptizo, ego te absolvo, c'est moi
qtii te baptise, c'est moi qui t'absous » En vérité, l'Eglise de
Rome a commis tant d'altérations graves dans l'administration
des sacrements, qu'il est bien difficile d'apercevoir encore dans
ces altérations une véritable succession apostolique. La
succession dans la doctrine a disparu, la succession dans la
morale a disparu, la succession dans la constitution ecclésiastique
a disparu, la succession dans la liturgie a disparu également,
sinon totalement, du moins en partie. Il est donc impossible
d'accepter comme critère et comme norme la décision du

pape. — Prière aux lecteurs de réfléchir sur ces très importantes

vérités, et d'en tirer les conséquences.

2° D'autres disent : la discipline doit être absolument
maintenue ; donc tous les canons disciplinaires, surtout s'ils ont été
émis par un concile œcuménique, doivent être strictement
observés; donc toute ordination et tout sacrement conférés
contrairement à l'un de ces canons, doivent être tenus non
seulement pour illicites, mais encore pour nuls.

Réponse. D'abord, de fait, tous les canons en question
n'ont pas été toujours observés, et vouloir qu'ils le soient
désormais, serait vouloir l'impossible. Ensuite, les canons
disciplinaires ne sont nullement dogmatiques; ce serait donc en



— 280 —

méconnaître la nature, puisqu'ils sont essentiellement relatifs

et variables, le bien positif de l'Eglise dépendant des
circonstances qui déterminent l'application des règles. Parler
d'absoluité, d'observation absolue, de maintien absolu de ces
mesures qui sont de leur nature changeantes et subordonnées
à une quantité de considérations supérieures, ce serait tomber
dans l'erreur comme à plaisir. Aucun concile, œcuménique ou
autre, n'a voulu ni pu vouloir égaler la discipline au dogme,
lui attribuer la même valeur, transformer en chose divine
ce qui n'est qu'humain, déclarer éternel et absolu ce qui n'est
en soi que transitoire et relatif. — Ceci aussi est capital.

3° Ceux qui ne veulent pas que l'on raisonne du sacrement

de l'ordre comme du sacrement de baptême et que l'on
conclue de la validité du baptême des hérétiques à la validité
des ordres des hérétiques, font remarquer qu'on doit être plus
exigeant au sujet de l'ordre qu'au sujet du baptême, parce que,
disent-ils, le baptême s'adresse à tous et qu'il faut en faciliter
le plus possible l'administration, tandis que l'ordre n'est que
pour une élite et qu'il faut par conséquent entourer l'ordination

le plus possible de précautions et de difficultés. Un clergé
ainsi ordonné sera plus fort, et plus le clergé est fort, plus
l'Eglise est forte. Donc, autant il faut être large dans
l'administration du baptême, autant il faut être sévère et observer
strictement l'ancienne discipline dans la consécration episcopale

et dans l'ordination sacerdotale.
Réponse. D'abord, les théologiens qui font ce raisonnement

sont dans l'obligation, s'ils veulent être logiques avec
eux-mêmes, de considérer comme illicites et même comme
nulles toutes les consécrations et les ordinations faites contre
les anciens canons. Or, l'osent-ils vraiment? Ne sont-ils pas
effrayés devant l'abîme qu'ils creusent d'un cœur si léger
Hé quoi nuls tous ces sacrements conférés à tant de fidèles

par tous ces prêtres qui, selon eux, n'étaient pas prêtres, par
tous ces évêques qui n'étaient pas évêques, par tous ces

papes qui n'étaient pas papes? — Ensuite, les faits démentent
leur raisonnement: car nombreux sont les évêques qui ont
été consacrés par des évêques déposés, ou schismatiques, ou
traditeurs, etc., et qui ont été reconnus par leurs Eglises comme
évêques légitimes sans avoir été consacrés de nouveau. Com-



— 281 —

ment les partisans de l'objection susdite peuvent-ils concilier
leur doctrine aA'ec ces faits positifs? — En outre, si le clergé
doit être une élite, il est vrai également que cette élite
doit exister pour les fidèles, et que, dans les questions des

ordinations, on ne saurait pas ne pas prendre en très grande
considération les intérêts mêmes des fidèles. Traiter les
ordinations de manière à déclarer nuls les sacrements reçus par
les fidèles, me semble une très grosse erreur, condamnée déjà
par le but même des sacrements et par la signification même
du ministère soit episcopal, soit sacerdotal. Donc, une sévérité
outrée, sous prétexte qu'il s'agit d'une élite, me semble
déplacée, erronée et fatale. — De plus, s'il est vrai que, dans
toute société, l'autorité doit être forte, il ne faut pas
confondre l'autorité aArec la hiérarchie ; cette confusion ne serait
pas moins nuisible dans l'Eglise que dans la société politique.
Une hiérarchie disposant de pouvoirs excessifs finit toujours
par être désastreuse. On l'a vu en France, à la fin du
XVIIIe siècle. Quand le clergé et la noblesse ne furent plus
que des membres gonflés, gâtés et nuisibles, tout le corps périt;
une révolution impréAOïe et nécessaire emporta le malade.
L'histoire de l'Eglise abonde en circonstances où l'autorité du

clergé a été augmentée; or, c'était lorsque les simples fidèles
ne remplissaient pas leurs deAToirs ou lorsque le corps de

l'Eglise souffrait de divisions et de schismes, comme à l'époque
du montanisme, du donatisme, de l'arianisme, etc. Une tête
énorme sur un corps grêle et avec des membres chétifs, ce
n'est point là la bonne santé. Au contraire, quand les fidèles
sont croyants, actifs, zélés pour les choses de l'Eglise, le
clergé reste forcément dans les limites de sa mission et il
n'est pas dominateur (providentes non coacte, I Pierre, V, 2) ;

il ne devient dominateur que lorsque l'Eglise est faible et
malade. Donc fortifions l'autorité, mais pour fortifier l'Eglise
même, et n'attribuons pas au clergé une autorité qu'il ne doit
pas avoir et qui ne peut que nuire, je le répète, à la saine
activité des fidèles. En Occident, on ne saurait assez insister
sur ce point : car le clergé, dirigé et dominé par Rome, y a
exercé une influence néfaste, et l'une des principales tâches de
l'ancien catholicisme est précisément de rappeler aux fidèles leurs
devoirs et leurs droits contre les empiétements coupables commis

par la hiérarchie. — Enfin, je crois qu'il est difficile de con-
Revue iutern. de Théologie. Heft SO, 1900. 19



— 282 —

damner les théologiens qui ont déclaré valides soit le baptême,
soit les ordres, conférés par les hérétiques. St. Augustin a

dit : « Quand je vois l'Evangile entre les mains des hérétiques,
je suis bien obligé de reconnaître que c'est l'Evangile, tout
en détestant leurs erreurs. Le baptême qu'ils administrent
n'est pas le leur, mais celui de Dieu et de l'Eglise, quelque part
qu'on le trouve ou qu'ils l'aient transporté1)». Or, le même
raisonnement peut se faire au sujet de l'ordre. De fait,
St. Augustin parle dans ce sens de tous les sacrements : «Non
itaque ideo non sunt sacramenta Christi et Ecclesiae, quia
eis illicite utuntur. » A quoi M. Freppel, dans son étude sur
St. Cyprien et sur le baptême des hérétiques, a ajouté : « De
ce que les hérétiques ne participent plus à la grâce sanctifiante

ni aux dons de l'Esprit saint doit-on en conclure
qu'ils perdent toute espèce de droit ou de pouvoir dans l'ordre
surnaturel? En se séparant de la véritable Eglise, ces chrétiens

rebelles ne peuvent-ils pas emporter avec eux quelques
débris de la doctrine catholique, voire même des droits ou
des privilèges inhérents à un caractère resté indélébile2)?»
Et encore : « Au lieu de renfermer dans des limites trop étroites
l'action surnaturelle du Christ, il faut admettre que l'Eglise
peut compter parmi ses membres des hommes qui, à défaut
de liens extérieurs, sont unis à elle par la charité8).» Bref,
si l'indignité de celui qui baptise, si son caractère de
schismatique et même d'hérétique, si ses péchés de toutes sortes
n'empêchent pas la validité du baptême qu'il administre, et
cela parce que c'est le Christ qui baptise (hic est qui baptisât),
pourquoi ne pourrait-on pas dire aussi: «C'est le Christ qui
ordonne et qui consacre, c'est le Christ qui absout et qui
purifie, c'est le Christ qui confère lui-même ses pouvoirs ; donc
le ministre qui le représente extérieurement a beau être
coupable, schismatique ou hérétique, le sacrement qu'il administre,
étant celui du Christ, est valide. Il l'administre injustement et
irrégulièrement, mais il l'administre réellement et validement:
car autre chose, comme dit encore St. Augustin, est ne rien
avoir, et autre chose est posséder injustement et user sans
droit. Pierre Damien, nous l'avons vu, a répété et approuvé

') De baptismo contra Donatistas, IV, 6; I, 14; III, 10.
*) St. Cyprùn, p. 355.
3) P- 364.



— 283 —

cet argument. Cette explication, qui est celle de l'ancienne
Eglise, est le contraire même de la théorie ultramontaine de
Y ex opere operato : car autre chose est dire qu'un sacrement
est valide parce que l'action sanctifiante est celle de J.-C. même,
et autre chose, qu'il est valide parce qu'étant accompli par le
ministre-homme, il opère par lui-même.

Certes, il se tromperait gravement, celui qui conclurait de
cette conduite des Eglises et de cette doctrine des Pères qu'il
est indifférent que l'on procède régulièrement ou irrégulièrement

dans l'ordination et que celle-ci soit faite par un ministre
orthodoxe ou non. Ni la régularité disciplinaire, ni Vorthodoxie
dogmatique, ne sont indifférentes. Mais si elles ne sont pas
indifférentes, elles ne sont pas tout non plus. La conscience et la
bonne foi sont aussi des choses sacrées. Ce ne sont pas les
âmes qui sont faites pour les lois, mais les lois qui sont faites
pour les âmes. Autre est le rôle de la vérité dogmatique qui
éclaire les intelligences, autre celui de la grâce qui sanctifie
les consciences sincères, même quand elles se trompent. Dieu
ne fait-il pas luire son soleil sur les méchants comme sur les
bons, et ne donne-t-il pas le prix convenu à l'om-rier de la
dernière heure comme à celui de la première Qui oserait accuser
Dieu d'injustice et conclure de sa conduite miséricordieuse que
la discipline et l'indiscipline, l'orthodoxie et l'hérésie sont
indifférentes à ses yeux?

4° Enfin, des théologiens posent ainsi la question : La
validité et la licite des sacrements, disent-ils, dépendent de la
foi de l'Eglise dans laquelle ils sont administrés ; si cette Eglise
professe la foi orthodoxe, elle administre les sacrements Avidement

et licitement; sinon, non.
Réponse. Ce jugement est par trop sommaire, et, comme

tel, dans sa généralité et dans son absoluité, il est faux, puisqu'il

revient à dire que les sacrements des hérétiques (lesquels
ne professent pas la foi orthodoxe) sont non seulement
illicites mais nuls, ce qui est erroné, comme il a été dit. —
Mais on pourrait restreindre la question et la poser ainsi:
Sans exiger la foi orthodoxe intégrale, ne peut-on pas, ne doit-
on pas exiger, pour un baptême valide et licite, que celui qui
baptise appartienne à une Eglise qui professe la vraie foi sur
le baptême et qui l'administre au nom du Père, du Fils et du



— 284 —

St-Esprit? Pour une ordination valide et licite, ne doit-on pas
exiger que celui qui la confère appartienne à une Eglise où
l'on tient officiellement l'ordre pour un sacrement, etc.? Et
ainsi pour les autres sacrements. N'est-ce pas dans ce sens
qu'il faut expliquer le 19e canon du concile de Nicée, de 325,
ordonnant qu'on rebaptise tout paulianiste (et non pas tout
novatien) qui veut revenir à l'Eglise catholique? Pourquoi cette
différence entre le paulianiste et le noA'atien, sinon parce que
le paulianiste, ou disciple de Paul de Samosate, avait été baptisé

dans une Eglise qui professait une doctrine hérétique sur
la trinité et sur Jésus-Christ, tandis que l'Eglise novatienne
était orthodoxe sur le point particulier du baptême? N'est-ce
pas encore là l'argument que l'on fait dans certaines Eglises
pour soutenir que les ordinations anglicanes sont nulles? Nulles,
dit-on, parce que l'Eglise anglicane, ne croyant pas à l'ordre
comme sacrement et n'ayant pas l'intention, en le conférant, de
conférer un sacrement, ne le confère pas en réalité. —J'avoue
que cet argument, en ce qui concerne les ordres anglicans,
me paraît plus subtil qu'exact, parce que l'Eglise anglicane,
en conférant l'ordination, a l'intention formelle de conférer
l'ordre chrétien et ecclésiastique, et de faire de vrais évêques
et de vrais prêtres, quoi que pensent les théologiens sur la
nature et la définition du mot «sacrement», qui, dans le débat
actuel, n'est qu'un mot et non la chose même, laquelle n'est
pas en question. — Mais la mesure prise par le concile de
Nicée envers les paulianistes me paraît sage. Le concile n'en
a pas fait une théorie, et je ne voudrais pas non plus en faire
une théorie. Il suffit que cette pratique soit maintenue, et je
suis de ceux qui en désirent le maintien exact et impartial,
de ceux qui par conséquent désireraient que ceux des prêtres
papistes qui ont été consacrés évêques ou ordonnés prêtres
dans le sens des innovations hétérodoxes du pape Eugène IV,
fussent consacrés ou ordonnés de nouveau lorsqu'ils rentrent
dans l'orthodoxie. Il importe de noter, en passant, que les

évêques et les prêtres gallicans, par exemple, n'ont jamais été
consacrés ou ordonnés dans le sens des doctrines d'Eugène IV)
lesquelles ont toujours été considérées, en France, comme
contraires à la tradition gallicane.



285

III. — Quelques principes.

Après les observations précédentes, la question à résoudre
me semble clairement posée, à savoir : Une consécration
episcopale ou une ordination sacerdotale, faites contrairement à

un canon disciplinaire et par conséquent irrégulières ou
anticanoniques de ce fait, ne peuvent-elles pas, d'autre part, avoir
été faites ou être faites conformément à une règle supérieure,
dogmatique ou morale, quiprime ce canon purement disciplinaire,
et être admises, par conséquent, comme régulières et canoniques?

Car il faut se rappeler que, si toute irrégularité est
toujours blâmable comme telle, il y a cependant irrégularité et
irrégularité, comme il y a règle et règle. Telle règle inférieure,
dans les choses humaines, ne concorde pas toujours avec telle
règle supérieure ; ou tout au moins les applications qui peuvent
être faites d'une même règle, peuA^ent varier suivant les

circonstances, parce qu'elles doivent toutes être faites pour le
bien de ceux auxquels elles s'appliquent; or, dans telle circonstance,

le bien exige telle chose, et dans telle autre circonstance,

telle autre chose. C'est ainsi qu'en certains cas
particuliers on doit violer une règle inférieure pour obséder une
règle supérieure. De là l'adage : il est permis de sortir de la
légalité pour rentrer dans la justice. Ce n'est pas à dire pour
cela qu'il soit permis de faire le mal pour faire le bien : car,
dans les questions dont il s'agit, on ne viole aucune loi morale,
mais seulement une mesure disciplinaire ou administrative,
laquelle n'a en elle-même ni bonté morale ni malice morale,
mais simplement peut être utile selon les circonstances.

Cela posé, je réponds catégoriquement: Oui, il est permis
de ne pas observer une mesure d'ordre inférieur, quand une
loi supérieure ou un principe d'ordre supérieur l'exige ; oui,
il est permis de faire une ordination contrairement à telle
prescription disciplinaire, quand le bien spirituel de l'Eglise l'exige.
Il va de soi qu'une telle décision ne saurait être laissée à

l'arbitraire de chacun. Ici comme ailleurs, c'est l'Eglise autonome
dont il s'agit, qui se prononce sur ses propres intérêts religieux.

Telle est la thèse qu'il s'agit de démontrer par quelques
principes de théologie dogmatique, qui me paraissent indiscutables.



— 286 —

1° Le principe d'autorité. Remarquons, avant tout, qu'il
s'agit ici non de l'autorité en général, encore moins de l'autorité
politique, mais exclusivement de l'autorité telle que J.-C. Va
établie dans l'Eglise. Or, c'est premièrement et principalement
à l'Eglise même que J.-C. a confié l'autorité religieuse qu'il a
voulu lui donner, et ce n'est qu'ensuite et en second lieu qu'il
a établi, dans l'Eglise, une hiérarchie. Donc la hiérarchie est
subordonnée à l'Eglise, et l'Eglise est au-dessus de la hiérarchie ;

la hiérarchie, en exerçant l'autorité spéciale qui lui appartient,,
ne peut pas l'exercer contre l'autorité générale de l'Eglise, ni
contre le bien de l'Eglise ; au contraire, la hiérarchie doit servir
l'Eglise et subordonner ses propres intérêts à ceux de l'Eglise,
suivant cette parole du Maître: Et qui voluerit inter vos
primus esse, erit vester servus (Alatth. XX, 27). Et c'est dans
cet esprit que Grégoire Ier se disait encore à la fin du VIe siècle
«le serviteur des serviteurs de Dieu».

De ce principe il résulte : 1° qu'un supérieur ne peut frapper
un inférieur ni contrairement aux préceptes du Christ et aux
lois de l'Eglise, ni de manière à nuire à l'Eglise, c'est-à-dire
au bien spirituel des âmes ; — 2° qu'un inférieur frappé injustement

par un supérieur, ne perd pas son autorité par le fait de

cette mesure injuste et nulle, mais qu'il peut continuer à exercer
son autorité Aralidement et licitement, si l'Eglise particulière
dans laquelle il l'exerce l'y autorise.

Quant à la manière dont la hiérarchie se recrute et dont
l'autorité religieuse lui est communiquée, il faut distinguer
l'élection et l'ordination.

Souvent on considère l'élection comme appartenant aux
fidèles, ou au roi en tant que représentant les fidèles, et
l'ordination comme appartenant à l'évêque ; de la sorte, pense-t-on,
les droits de l'Eglise sont sauvegardés par l'élection, ceux de
la hiérarchie par l'ordination, et ainsi tout est concilié. C'est
une erreur. L'autorité de J.-C. appartenant à l'Eglise, c'est
l'Eglise qui doit faire et l'élection et l'ordination; et comme
l'Eglise n'est pas seulement la hiérarchie, mais la hiérarchie
et les fidèles, il s'ensuit que la hiérarchie et les fidèles doivent
prendre part et à l'élection et à l'ordination. Autrefois, en effet,
l'élection se faisait par les évêques, les prêtres, les diacres et
les fidèles, à des titres divers, il est vrai, mais par un
concours actif de tous; ce concours a varié suivant les temps,



— 287 —

mais il a été réel. Quant à l'ordination, elle n'était pas le seul
fait de l'évêque, mais aussi du presbyterium et des fidèles.
Lorsqu'on dit que la seule différence entre l'évêque et le prêtre
consiste en ce que l'évêque seul peut conférer le sacrement
de l'ordre, cela ne veut pas dire que l'évêque ait le droit de

consacrer évêques et d'ordonner prêtres tous les individus qu'il
choisira de son chef; cela ne veut pas dire non plus qu'il
puisse consacrer et ordonner sans le concours du presbyterium
et des fidèles. Si l'évêque avait un tel droit, il pourrait nuire
à l'Eglise en la peuplant de ministres indignes et prévaricateurs.

Aussi le pouvoir consécrateur a-t-il toujours été limité
par de sages précautions. Longtemps les fidèles ont été
consultés sur la moralité des candidats au sacerdoce et à

l'épiscopat; longtemps ils ont eu le droit de choisir tel ou tel et
d'écarter tel ou tel ; longtemps ils ont pris une part actiA*e aux
prières de l'ordination, ainsi que les prêtres présents, suivant
cette parole de Paul à Timothée (IEp.lV, 14): Noli negligere
gratiam quae in te est, quae data est tibi per prophetiam, cum
impositionc manuum presbyterii.

A propos des droits des fidèles, rappelons que, lorsqu'il
s'est agi de donner un successeur à Judas (et episcopatum
ejus accipiat alter), les fidèles de Jérusalem ont été consultés;
ce sont eux qui ont choisi (statuerunt) Joseph Barsabas et
Matthias; ce sont eux qui ont prié (et orantes dixerunt), et
qui ont tiré au sort, lequel sort est tombé sur Matthias (et
dederunt sortes eis, et cecidit sors super Matthiam, et annu-
meratus est cum undecim apostolis), Act. I, 23-26. — Le
concours des fidèles n'a pas été moins actif dans l'établissement
des diacres que dans l'établissement de l'apôtre Matthias.
Voir les six premiers versets du chapitre VI des Actes. — Et
ce que les fidèles firent à Jérusalem, ils le firent à Antioche
pour l'élection de Jude Barsabas et de Silas (XV, 22-29).l)

Donc, il est impossible de supprimer les droits des fidèles
et des prêtres, et de se borner à l'action des éA^êques, encore
moins de faire consister la régularité d'une ordination dans la
seule approbation d'un évêque (métropolitain ou patriarche).

') Sur la hiérarchie et les laïques dans l'Eglise, voir les textes de Khomiakoff
que nous avons publiés dans la Revue, 1896, n° 13, p. 50-53. Voir aussi ce qu'il a

dit des rites, p. 65.



— 288 —

2° Le principe de la distinction du divin et de l'humain.
C'est un principe élémentaire qu'il faut distinguer, clans les
choses du christianisme et de l'Eglise chrétienne, ce qui est
divin et ce qui n'est qu'humain. Nous appelons divin ce qui
a été enseigné, ordonné et établi par J.-C. même, à sa\*oir
ses enseignements ou dogmes, ses préceptes et ses moyens
de salut. Ce que les apôtres ont transmis comme venant de

J.-C, ce que l'Eglise universelle a répété comme tel dans les

canons dogmatiques de ses Conciles œcuméniques, cela, dis-je,
vient évidemment de J.-C. et doit être tenu comme étant
de droit divin ; tandis que ce qui a été établi, comme
discipline, par les hommes, n'est et ne peut être manifestement
que de droit humain et ecclésiastique. La différence est capitale.

Voyons donc, dans la question qui nous occupe, ce que
J.-C. a établi, et ce qu'il n'a pas établi.

J.-C. a établi des apôtres et des disciples. Les mots «

évêques, prêtres, diacres » ne viennent pas de lui, mais des apôtres.
St. Pierre a emplo3ré les mots «épiscopat» et «évêque». St. Paul
a dit aux anciens de l'Eglise d'Ephèse (majores natu Ecclesiœ ;
Actes, XX, 17 et 28) que «le St-Esprit les a établis évêques
pour paître l'Eglise de Dieu ». Dans ce dernier texte, l'origine
divine de l'épiscopat est expressément affirmée ; et quel est le
chrétien qui peut à bon droit accuser St. Paul de s'être trompé
Quant aux mots «métropolitain, primat, exarque, patriarche»,
ils ne viennent ni du Christ, ni des apôtres ; ce sont des titres
d'origine purement ecclésiastique ou humaine.

Quant à la forme de l'ordination, il est impossible de

prouver qu'elle a été établie par J.-C. même. Tout ce que
nous voyons dans les écrits des apôtres, c'est que le pouA'oir
apostolique ou episcopal, et le pouA^oir presbytéral ou sacerdotal,

ainsi que l'office du diaconat, ont été transmis et
communiqués par l'imposition des mains. St. Paul a imposé les
mains à Timothée (II Tim. I, 6), et il lui a recommandé
d'imposer les mains à d'autres. Comme nous l'avons vu précédemment,

c'est par l'imposition des mains qu'ont été consacrés
Matthias, Jude et Silas, les sept diacres, etc. Et ce rite
sacramentel était accompagné de la prière. Il n'est pas question,
dans les Ecritures, des autres cérémonies qui ont été plus tard
ajoutées à ce rite pour le rendre plus touchant.



— 289 —

Il est clair, d'autre part, que la grâce et le pouvoir qui
étaient transmis par la prière et l'imposition des mains, étaient
communiqués par le St-Esprit (Spiritus sanctus posuit vos
episcopos), ou par le Christ lui-même, le pontife de la nouATelle

alliance, le médiateur entre Dieu et les hommes, le pasteur et
l'évêque des âmes (pastorelli et episcopum animarum vestrarum,
I Petr. II, 25). Il faut donc distinguer le rite ou les rites
extérieurs qui sont accomplis par le ministre-homme, et la grâce
divine, l'autorité divine, qui sont communiquées, comme dons
divans et forces divines, par Jésus-Christ en tant que Dieu et
Sauveur, qui vit toujours et qui vivra éternellement dans son
Eglise, et qui, toujours vivant et toujours médiateur, n'est
remplacé par aucun ministre du rite extérieur, quel que soit
ce ministre. C'est ce dernier qui pose le signe de la grâce,
mais c'est le Christ-Dieu qui donne la grâce même (rem
sacramenti). Ce point aussi est capital, et l'on ne saurait assez
l'affirmer, en ces temps où le ministre du rite efface et absorbe,
aux yeux d'un trop grand nombre de fidèles qui ne voient
que l'extérieur, le Christ même, le pontife invisible mais réel,
l'auteur de la Ade (auctorem vltce, dit St. Pierre, Act. Ill, 15),
l'auteur de la foi et l'auteur du salut (auctorem fidei, auctorem
salutis, dit l'Epître aux Hébreux, II, 10; XII, 2).

Oui, c'est le Christ qui est le sanctificateur. C'est de lui
qu'il a été dit (Psaume CIX, 4) : Tu es sacerdos in œternum
secundum ordinem Melchisédech (Hebr., V, 10). C'est de lui
qu'il a été dit : Habentes ergo pontificem magnum qui pene-
travit cœlos, Jesum filium Dei (Hebr., IV, 14). Toute l'épître
aux Hébreux est la glorification de Jésus-Christ même comme
pontife de la nom-elle alliance. Et c'est bien dans ce sens

que St. Paul a dit, dans sa Ire épître aux Corinthiens (V, 4-6),

que, si les grâces sont diverses, les ministères divers, les
opérations diverses, cependant l'Esprit est le même, le Seigneur
est le même, le Dieu est le même, qui opère tout en tous (qui
operatur omnia in omnibus). Et St. Paul insiste. Après avoir
énuméré tous les charismes, toutes les charges, toutes les
fonctions que les ministres remplissent dans l'Eglise du Christ,
il ajoute (XII, 11): Haec autem omnia operatur unus atque idem
Spiritus, diAÙdens singulis prout vult.

Ainsi donc c'est Jésus-Christ lui-même qui sanctifie et qui
confère la grâce dans les sacrements; c'est donc lui qui bap-



— 290 —

tise, qui confirme, qui absout, qui consacre, qui unit, qui ordonne
et qui bénit. St. Cyprien, louant l'épiscopat de Corneille, dit
que Corneille a reçu cet épiscopat « de la main de Dieu qui
fait les prêtres1)». St. François de Sales enseigne expressément

que ce n'est pas St. Pierre, mais Jésus-Christ « qui est
fondement et fondateur, fondement de notre foi, de notre
espérance, de notre charité, fondement de la valeur des sacrements».
Ce même Saint ajoute que Jésus seul est le bon Pasteur et
même «qu'il est le seul pasteur ». Expliquant le psaume 132:
Ecce quam bonum, etc., il dit: «-Notre Seigneur et Alaïtre est
ce grand Prêtre éternel, sur lequel a été répandu cet onguent
précieux et incomparablement odoriférant de la dilection de
Dieu et du prochain ; et nous autres, qui sommes ses cheveux
ou comme autant de poils de sa barbe, devons participer à

cet onguent sacré. Ou bien nous pouA'ons considérer les apôtres
comme étant la barbe de N. Seigneur, qui est notre chef2).»
Remarquons non pas cette barbe ni ces cheveux, mais cette
doctrine ; il nous sera facile de savoir ensuite d'où vient la
validité ou la \Taleur des sacrements et par conséquent de
l'ordination.

Cette doctrine est aussi celle de Bossuet. Dans sa sixième
Elévation, il glorifie ainsi Jésus-Christ, seul Pontife: «Vous êtes
seul, vous laissez pourtant après vous des prêtres, mais qui
ne sont que vos vicaires, sans pouvoir offrir d'autres victimes
que celle que vous avez une fois offerte à la croix et que vous
offres éternellement à la droite de votre Père. » Dans la septième
Elévation, il ajoute : « C'est lui qui offre encore son propre
corps et son propre sang dans le sacrifice de tous les jours. »

Donc ce qui est divin dans les sacrements vient de J.-C. même
et de J.-C. seul, et par conséquent le ministre du rite extérieur
n'opère que le signe sacramentel ou la fonction extérieure.

Tel est aussi le sens des passages suiArants du Rituel ancien-
catholique 3) : — « Der Herr aber, der diese seine Diener zur
beständigen Nachfolge berufen, begleite unsere Handlung mit
seinem Segen (S. 46) Lasst uns demnach, Gott in Demut
anflehen, dass Er uns sein Erbarmen zuwenden und euch jeg-

l) Epître 52, à Antonien, évêque de Numidie.
a) Sermon pour le IHe dimanche de carême; T. IV, p. 303, édit. Vives, 1862.

') Die Riten der priesterlichtn Weihen, nach dem Pontificale Romanum bearbeitet
und herausgegeben im Auftrag der altkatholischen Bischofskonferenz; Bern, AVyss, 1899.



— 291 —

liehe Gnadengabe schenken wolle, deren ihr zur segensreichen
Ausübung eures Amtes bedürfet (S. 47). Lasst uns, geliebte
Brüder, Gott den allmächtigen Vater bitten, dass Er über diese
seine Diener, die Er zum Priestertum envahit hat, himmlische
Gaben in Fülle ergiessen wolle Erhöre uns, Herr unser Gott,
wir bitten Dich, giesse auf diese Deine Diener die Segnung
des heiligen Geistes aus, flösse ihnen die Macht der priesterlichen

Gnaden ein und geleite sie, die loir den Augen Deiner
Milde darstellen, auf dass Du ste weihest, immerdar mit
den reichen Geschenken Deiner Gnadengaben » (S. 48). Plus
loin (p. 49), les nouveaux prêtres sont appelés « Gehülfen
und Mitarbeiter der Apostel des Sohnes Priester in seinem
Heiligtum. » Enfin (p. 53), l'évêque dit : « Weihen und heiligen
mögest Du, o Herr, diese Hände durch diese Salbung und
unsere Segnung. » Donc l'évêque, si nécessaire qu'il soit, se
borne cependant à faire l'onction, à donner la bénédiction
extérieure, à imposer les mains avec le presbyterium, à prononcer
la prière avec l'assemblée ; et c'est J.-C. même qui consacre et
qui ordonne, qui confère la grâce et le pouvoir spirituell).

3° Le principe de la fixité du divin et de la variabilité de
l'humain. Autant ce qui est diAdn dans le christianisme est
fixe et éternel, autant ce qui est humain est de soi relatif et
variable. Aussi la forme humaine de l'ordination a-t-elle varié
selon les temps et selon les lieux, et peut-elle varier encore.
C'est une vérité puérile de dire que la discipline établie par
les hommes n'est qu'humaine ; il faut cependant proclamer cette
vérité et même très hautement, puisqu'il y a des personnes qui
voudraient l'imposer comme divine et éternelle. Disons donc
et répétons que toute mesure disciplinaire et toute cérémonie
établie par les hommes sont de leur nature changeantes; qu'elles
ont été inspirées par un ensemble de circonstances pour le bien
de l'Eglise, et que par conséquent, lorsque les circonstances
changent, elles doivent changer aussi pour le bien de l'Eglise.
Cette doctrine est la base même du droit ecclésiastique, soit
en matière disciplinaire, soit en matière liturgique. Les
catholiques-romains les plus tenaces sont bien obligés d'aA'ouer, avec
l'évêque Freppel, que «l'Eglise, immuable dans son enseigne-

l) Voir, dans la Revue (n° 17, janvier 1897), l'étude intitulée: "J.-C. dans les

sacrements.



— 292 —

ment dogmatique et moral, n'hésite pas à varier sa discipline
suivant les besoins et les nécessités des âges qu'elle traverse;
que, chargée de pourvoir aux intérêts spirituels de l'humanité,
elle doit tenir compte des changements qui s'opèrent dans les
sociétés civiles et faciliter leur tâche en remplissant la sienne,
sans sacrifier aucun principe ni aucun droit l). »

Et, en ce qui concerne les titres hiérarchiques ecclésiastiques,

auxquels une juridiction plus ou moins grande est attachée,
M. Freppel n'hésite pas à avouer que «l'organisation politique
ou civile de l'empire romain est devenue une norme pour la
circonscription territoriale de l'Eglise2)». «Ainsi, ajoute-t-il,
Rome, capitale de l'empire, était le centre du monde payen.
Pierre y pose hardiment sa chaire à côté du trône des césars;
et depuis ce moment-là, toute la chrétienté conA'ergera vers
cette Eglise. » Et encore : « Une province civile formait de
la sorte une province ecclésiastique, à la tête de laquelle
se trouvait l'évêque de la métropole ou le métropolitain.
Si, en place d'une seule province, deux ou trois relevaient à

la fois par leur filiation d'une seule Eglise mère, l'éATêque de

cette métropole prenait le titre d'exarque en Orient, de primat
en Occident. Voilà le travail d'organisation hiérarchique et
territoriale qui s'accomplit pendant les trois premiers siècles 3). »

Puis Freppel remarque que des écrivains se trompent en ne
distinguant pas ce qui est d'institution divine et ce qui est
d'origine ecclésiastique; que les titres de patriarche, déprimât,
de métropolitain, ne sont que d'origine ecclésiastique ; qu'il ne
faut pas confondre avec la divine constitution de l'Eglise « ces
formes accidentelles qui doivent leur origine à des circonstances
particulières, et qui peuvent par conséquent disparaître avec
elles 4) ».

D'après ces principes incontestables, nous pourrions, fidèles
à la «norme» de l'ancienne Eglise, dire que Rome n'est plus
ni la capitale de l'empire ni le centre du monde, et que par
conséquent l'éArêque de Rome ne doit plus être le patriarche
de l'Occident; etc. Mais bornons-nous à conclure que la juridiction

dite métropolitaine, et même patriarcale, ne doit pas être

') Saint Cyprien, p. 132.
2) P. 122.
*) P- I23.
«) P. I24.



— 293 —

tenue, même clans l'administration des sacrements, pour plus
importante qu'elle n'est en réalité, et qu'en tout cas elle ne
peut pas l'emporter sur le pouvoir divin au point de l'annuler.

Ce n'est pas tout. Non seulement les mesures purement
disciplinaires ne peuvent pas empêcher l'action divine, non
seulement elles ne sont en elles-mêmes que relatives, non
seulement elles sont variables et peuvent toujours varier, mais
encore elles doivent varier quand le bien de l'Eglise, c'est-à-
dire, les intérêts religieux des fidèles, l'exigent. Oui, le bien
de l'Eglise doit primer et dominer toutes les règles disciplinaires
de l'Eglise, de telle sorte qu'il n'y a pas de règle légitime
contre le bien de l'Eglise et contre la sanctification des fidèles.
Tel a été l'esprit de l'ancienne Eglise, lorsqu'elle a formulé
les « saints » canons. Voyons, par exemple, les canons
disciplinaires du premier concile œcuménique de Nicée. Le but qui
a été manifestement visé est le bien de l'Eglise. En effet, si
l'on a infligé la déposition à ceux qui se sont laissé ordonner
ou qui ont ordonné trop prématurément (c. 2), c'était pour
empêcher les pasteurs indignes de pénétrer dans l'Eglise, mais
non pour retarder l'ordination des candidats reconnus comme
capables et dignes, surtout quand cette ordination était urgente.
Si l'on a défendu à tout clerc d'avoir chez lui une « sous-intro-
duite » (c. 3), ce n'était pas pour condamner le mariage des

prêtres, mais pour empêcher les ecclésiastiques de vivre impu-
diquement aA^ec des femmes qui n'étaient pas leurs épouses.
Si l'on a exigé que les évêques reçussent l'imposition des mains
de trois évêques (c. 4), ce n'était pas parce que trois consécrateurs

étaient nécessaires pour la validité ou pour la licite de
la consécration, mais pour empêcher qu'un évêque consacrât
par parenté, ou par amitié, ou par simonie, un personnage
indigne. L'esprit et la vraie portée de ce canon ne consistaient
donc pas dans la présence de trois évêques, mais dans la
nécessité de ne consacrer qu'un candidat capable et cligne.
Donc là où la capacité et la dignité du candidat étaient
proclamées par les fidèles et le clergé, et où un seul consécrateur
était possible, l'esprit du canon était respecté et la véritable
intention du concile suivie. Il en est de même des autres canons.
Et ce qui a été fait à Nicée, a été fait aussi à Elvire, à Néo-
césarée, à Antioche en 341, etc. Partout l'Eglise ne décrète
telle précaution que pour éviter les intrigues, les imprudences,



— 294 —

les surprises, les injustices; c'est là toute la raison d'être et la
seule raison d'être de ces mesures disciplinaires. Les
interpréter seulement d'après leur texte littéral et contrairement à

leur esprit, c'est dénaturer leur vrai sens et dénaturer les vraies
intentions de l'Eglise.

De fait, la lettre de beaucoup de canons disciplinaires a
été violée ; mais quand le bien de l'Eglise exigeait cette Auola-

tion, la violation n'était qu'apparente et extérieure, parce
qu'alors l'esprit était maintenu, et c'est l'esprit qui vivifie.
Par exemple, le concile de -Nicée de 325 a prohibé les
translations d'évêques, de prêtres et de diacres, d'une Eglise à une
autre (c. 15); or, que de fois l'Eglise n'a-t-elle pas fait et
approuvé des translations Quand le bien de l'Eglise les exige,
l'irrégularité ou la violation du canon n'est plus qu'extérieure,
littérale, mais non spirituelle. Donc une irrégularité, ou la
violation d'un canon disciplinaire, n'est coupable que lorsqu'elle
est commise contre l'esprit de ce canon et contre le bien de

l'Eglise où elle est commise ; et si elle est exigée par les
intérêts spirituels de cette Eglise, loin d'être coupable, elle
mérite approbation.

4° Le principe de Vautonomie des Eglises particulières.
Toute Eglise particulière, composée de fidèles, de prêtres et
d'un ou plusieurs évêques légitimement élus et validement
ordonnés, est autonome, parce qu'elle est complète et qu'elle
possède, de droit dfvin, tout ce qui lui est nécessaire pour
suffire à ses besoins spirituels et pour s'administrer elle-même.
Nous ne voyons, en effet, dans l'Eglise primitive, outre le
diaconat, que l'épiscopat et le presbytérat. L'épiscopat, dans
la hiérarchie, est le degré suprême. Les papistes les plus
fanatiques eux-mêmes n'ont pas encore osé dire que la
papauté fût un ordre et que l'intronisation du pape fût une
ordination. Primitivement, le prêtre qui baptisait un fidèle était
considéré comme son père spirituel ; cette paternité ou papauté
n'était pas une institution, mais un simple titre. C'est le père
ou le pape de Rome qui par orgueil a transformé ce titre en
institution. La véritable Eglise du Christ ne connaît pas de

papauté-institution. Le père-évêque de Rome a été appelé
patriarche d'Occident; mais nous savons déjà que les patriarcats

ne sont pas de droit divin et ne constituent pas un degré



— 295 —

de la hiérarchie de droit divin. Au-dessus de l'épiscopat, il
n'y a que l'Eglise, comme au-dessus de l'Eglise, il n'y a que
le Christ. « Die Ecclesiœ, fais appel à l'Eglise ; si autem Ecclesiam

non audierü, sit tibi sicut ethnicus et publicanus, et s'il
n'écoute pas l'Eglise, regarde-le comme un payen et un publi-
cain (Matth. XVIII, 17)»: telle est l'instance supérieure, établie

par le Christ même. Et dès le principe, les chrétiens ont observé
ce précepte dfvin. Tune placuit apostolis et senioribus cum
omni Ecclesia (Act. XV, 22) ; toute l'Eglise de Jérusalem est
réunie, y compris les apôtres et les anciens; toute l'Eglise agit,
toute l'Eglise décide. Placuit nobis collectis in unum (v. 25).
Le corps du Christ, ce n'est pas l'épiscopat, mais l'Eglise ; et
la tête de l'Eglise, ce n'est pas l'épiscopat, mais le Christ; et
ce n'est pas à l'épiscopat que l'Eglise est soumise, mais au
Christ: sicut Christus caput est Ecclesiae; ipse, salvator corporis
ejus; sed sicut Ecclesia subjecta est Christo, etc. (Ephes. V,
23-24). L'épiscopat est dans l'Eglise, et non au-dessus de

l'Eglise; et c'est l'Eglise, et non l'épiscopat, qui est la colonne
et le ferme soutien de la vérité (I Tim., Ill, 15). Telle est la
divine constitution de l'Eglise.

Dans cette constitution apparaissent les devoirs et les droits
soit des évêques, soit des prêtres, soit des fidèles. De même

que les devoirs ne doivent pas être annihilés par les droits,
ni les droits par les devoirs, ainsi les évêques ne doivent pas
être annihilés par les prêtres et les fidèles, ni les prêtres par
les évêques et les fidèles, ni les fidèles par les évêques et les

prêtres. Tous doiATent agir suivant leurs devoirs et leurs droits.
Et c'est dans cette action collective (placuit nobis collectis in
unum), que consiste l'autonomie de toute Eglise constituée
d'après la parole du Christ. Les fidèles unis au clergé, et le
clergé uni aux fidèles, les uns et les autres unis au Christ et
dans le Christ, telle est la vraie notion de l'Eglise chrétienne.
L'évêque est appelé le pasteur de son Eglise, et il l'est à la
conditon de ne pas supplanter le Christ, qui en est le premier
pasteur; à la condition, par conséquent, de conformer sa
conduite aux enseignements, aux préceptes et à l'esprit du Christ,
de subordonner tous ses actes au bien des prêtres et des fidèles,
et de les laisser les uns et les autres agir selon leurs droits,
dans la liberté des enfants de Dieu: in libertatem glorias filiorum
Dei (Rom. VIII, 21); ubi Spiritus Domini, ibi libertas (II Cor.

III, 17); vos in libertatem vocati estis (Gai. V, 13).



-^ 296 —

Qu'un évêque ne puisse pas attenter à la liberté d'un autre
évêque, c'est ce qui résulte de cette vérité fondamentale : que
l'épiscopat, suivant le mot de St. Cyprien, est un et partout
égal. C'est dans ce sens que ce même Saint a écrit au pape
Etienne lui-même qu'il ne prétendait « faire le procès ni imposer
de lois à personne, puisque chaque éA7êque a dans l'administration

de son Eglise le libre usage de sa volonté, sauf à rendre
compte de ses actes au Seigneur1)». Donc St. Cyprien déclarait

n'avoir aucun compte à rendre de ses actes épiscopaux
à l'évêque de Rome. C'est lui encore qui, ouvrant un concile
de Carthage, a dit : « Aucun de nous ne se constitue évêque
des évêques, ni ne force par une terreur tyrannique ses
collègues à lui obéir. Tout évêque agit dans la plénitude de son
pouvoir et de sa liberté, et il ne peut pas plus être jugé par un
autre qu'il ne peut le juger lui-même 2). » De cette doctrine
résulte évidemment que les pouvoirs juridictionnels d'une Eglise
ne sauraient être liés par aucun évêque étranger. L'Eglise
universelle seule peut juger la conduite d'une Eglise particulière,

et l'obliger à rentrer dans l'ordre général dans le cas
où celle-ci le Auolerait.

En outre, que l'évêque doive agir en union aA*ec son clergé
et ses fidèles, c'est ce qui résulte de la notion même de l'Eglise,
telle qu'elle vient d'être exposée. Il est clair que les fidèles,
étant membres de l'Eglise, doivent concourir à tous les actes
de l'Eglise. Incorporés au Christ par le baptême, ils participent
à la A'ie que le Christ répand et entretient dans son Eglise ;

et puisque c'est d'abord à son Eglise que le Christ a confié,
avec son autorité, le triple dépôt de sa doctrine, de ses

préceptes et de ses moyens de salut, ils ne sauraient être écartés
ni cle la possession de cette autorité, ni de la garde de ce

triple dépôt. Voilà pourquoi l'évêque ne peut agir réellement
au nom de son Eglise qu'aA-ec le concours de son clergé et de

ses fidèles; et voilà pourquoi, aussi, l'évêque qui agit en union
avec son clergé et aArec ses fidèles, représente réellement son
Eglise avec tous ses droits et avec toute son autonomie. Ce

principe n'est pas moins capital que les précédents.
Non seulement les fidèles ont le droit de concourir à l'élection

de leurs prêtres et de leurs éArêques, ils ont encore le

*) Ep. 72.
2) Acta conc. Carthag. tertii.



— 297 —

droit de prendre part à toutes les affaires de l'Eglise, et cela,

parce qu'ils ont le deA_oir de vivre de la vie même de l'Eglise.
Celui qui doit commander à tous, disait le pape Léon Ier, doit
être choisi par tous. Il est vrai que le mot « commander » n'est
pas le mot juste, l'évêque n'étant qu'un surveillant et un ministre,
et non un commandant; mais la pensée du choix de l'évêque
par tous est exacte. Les fidèles ont encore d'autres droits et
d'autres devoirs. Même encore au dix-septième siècle et dans

l'Eglise catholique-romaine, ils étaient appelés par François de

Sales « les pierres vives de l'Eglise du Christx) » ; et Bossuet
disait que « le saint et divin sacerdoce de J.-C. est donné à

tous les fidèles en N. S. J. C, pour offrir des victimes spirituelles
agréables à Dieu par son fils 2)». Sans doute ils ne participent
pas au sacerdoce de J.-C. dans le degré des prêtres et des

é\7êques, mais ils y participent réellement. Donc ils ont une

part active dans les choses liturgiques et sacramentelles. Ce

n'est pas le lieu d'examiner quelle est cette part dans chacun
des sacrements; mais rappelons que le sacrifice de la messe
n'est pas seulement le sacrifice du prêtre, mais aussi celui des

fidèles (sacrificium meum ac vestrum); rappelons que, lorsque
l'évêque ordonne un prêtre, il ne se borne pas à lui imposer
les mains a\Tec ses prêtres, mais s'adressant encore aux simples
fidèles pour réclamer le concours de leurs prières, il leur dit,
d'après notre Rituel (p. 45-46) : « Eingedenk dieser apostolischen
Weisungen bitte ich euch, die Verantwortlichkeit für die Hand-
auflegung, die wir vorzunehmen im Begriffe sind, mit mir zu
teilen und offen Zeugnis zu geben, sofern ihr Grund hättet,
einen der hier gegenwärtigen Diakonen für unAvürdig des
Priesteramtes zu halten. Wenn demnach jemand etAvas wider
sie hat, der trete hervor und offenbare es; doch handle er
ohne Vorurteil und nur nach gewissenhafter Überlegung.

Der Bischof hält eine Weile inne; dann erhebt er sich von seinem Stuhl,
ergreift den Hirtenstab und spricht, zum versammelten A'olke gewendet:

Da die A^ersammelte Gemeinde gegen das Zeugnis, das
wir aus dem Munde des Archidiakon vernommen haben, keinen
Widerspruch erhebt, erklären Avir uns bereit, den hier
gegenwärtigen Diakonen unter Mitwirkung des Presbyteriums der

*) Sermon pour le IIIe dimanche de carême.

8) III" sermon pour le jour de Pâques.

Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 20



— 298 —

Kirche (II. Tim. 1, 6; I. Tim. 4, 14) die Priesterweihe zu
erteilen. » Et, soit pendant la litanie, soit pendant les autres
parties de l'office, les fidèles alternent les prières avec l'évêque.

Le Catholique français, qui se publie à Paris sous la haute
surveillance de M. l'archevêque d'Utrecht, a rappelé, dans une
étude sur le sacerdoce chrétien, ce mot de St. Ambroise:
« Chaque chrétien est sacré prêtre, unusquisque ungitur in
sacerdotium x) » ; puis ce mot de Bossuet appelant les fidèles

«prêtres et adorateurs du Dieu vivant». Ensuite, il a ajouté:
« Tous les catholiques croient donc que tout vrai chrétien est

prêtre parce qu'ayant été incorporé à J.-C. par le baptême, il
est membre de son corps mystique et participe nécessairement
à son sacerdoce Il faut donc que les simples fidèles aient
leur place dans les conciles légitimes Le sacerdoce ministériel,
compris selon l'EA'angile et la Tradition, est donc tel qu'il ne
doit pas dominer sur la foi des fidèles et qu'il ne présente
aucun danger pour la juste et sainte liberté qui est l'apanage
des enfants de Dieu ; il est aussi dépendant du corps des fidèles
que celui-ci l'est de lui Ainsi le pouvoir dfvin du sacerdoce
ministériel, dans les évêques et les prêtres, maintient l'unité
dans le corps de l'Eglise par un principe d'autorité, et la réalité
du sacerdoce du Christ dans tout chrétien empêche la domination

en établissant une juste liberté. A droite on a rejeté l'une
de ces vérités; à gauche on a rejeté l'autre; et l'on est ainsi
tombé, d'un côté dans la domination, et de l'autre dans la
division et l'émiettement2). »

Telles sont les conditions de la validité et de la régularité
des actes liturgiques et sacramentels dans toute Eglise autonome,
vraiment chrétienne.

Je n'ai point a mentionner ici parmi ces conditions l'approbation

du pape, d'abord parce qu'elle n'est pas nécessaire
d'après le droit divin, ensuite parce qu'elle serait l'intrusion
d'un évêque étranger dans une Eglise qui n'est pas la sienne.
Il n'y a qu'un ordinaire dans une Eglise episcopale, et cet
ordinaire est l'évêque. Le pape est l'ordinaire de l'Eglise
particulière de Rome (ou diocèse de Rome) ; mais en dehors de cette
Eglise, il ne possède aucune juridiction episcopale contre la

') De sacram., L. IV, o. I.
s) N° 99, 30 septembre 1899, p. 135-138.



— 299 —

juridiction de l'ordinaire. Comme patriarche, il est tenu plus
que tout autre à l'observation des canons, pour la sanctification

des Eglises particulières de son patriarcat ; par conséquent
il doit plus que tout autre respecter l'autonomie de ces Eglises.
S'il viole cette autonomie et ces canons, il a beau en appeler
à son titre de patriarche, ce titre ne pouvant légitimer une
telle violation ; par conséquent, dans ce cas il est rebelle, et
les Eglises particulières, au nom de leurs droits et de l'ordre
général de l'Eglise, ont le devoir de passer outre.

St. François de Sales lui-même a enseigné que les évêques
sont « chefs, non lieutenants du pape, mais de N. S., dont il les

appelle frères». Il a insisté, en disant qu'ils ne sont «pas
vicaires ni substitués1)». Que l'on veuille bien réfléchir sur
toutes les conséquences logiquement renfermées dans cette
vérité : que les évêques ne sont pas les délégués du pape, mais
les ordinaires de leurs Eglises. 11 en résulte éAddemment qu'un
éA'êque peut ordonner et consacrer sans l'autorisation du pape
dont il ne tient pas son pouvoir consécrateur; et même qu'il
peut consacrer et ordonner malgré le pape, quand le bien de

l'Eglise particulière dans laquelle, pour laquelle et avec laquelle
il ordonne et consacre, l'exige.

Mais, disent les papistes, c'est le pape qui possède la
juridiction universelle dans l'Eglise et sur l'Eglise, et par
conséquent aucun évêque consécrateur ne peut se passer de son

approbation. Je réponds que cette doctrine n'est pas fondée;
que cette prétendue juridiction sur l'Eglise universelle est une
usurpation des papes ; que l'ancienne Eglise ne l'a jamais
admise ; que l'ancienne Eglise a toujours soumis aux canons
l'exercice de toute juridiction; que l'ancienne Eglise a toujours
considéré les conciles œcuméniques comme supérieurs à

n'importe quel patriarche ; que c'est donc le concile œcuménique
qui possède la juridiction universelle, et non le pape; qu'en
dehors des conciles, les pouvoirs des Eglises autonomes sont
suffisants pour leur bonne administration ; que la prétendue
autorité universelle du pape est par conséquent une superféta-
tion inutile, une usurpation tyrannique, antichrétienne et nulle
de plein droit ; que cette prétendue autorité universelle du pape
comme chef de l'Eglise n'a jamais été acceptée par l'Orient;

') Voir la Revue, octobre 1899, p. 834-835.



— 300 —

que, par conséquent, aucun théologien oriental ne saurait
considérer l'Occident comme soumis à cette autorité : car, si le
pape est le simple patriarche d'Occident, il n'est, pas plus pour
l'Occident que pour l'Orient, chef de l'Eglise universelle; tous
les actes qu'il fait comme chef de l'Eglise universelle sont nuls,
en droit, aussi bien pour l'Occident que pour l'Orient.

IV. — Quelques enseignements de Bossuet.

Si j'en appelle à Bossuet dans cette question, c'est uniquement

parce qu'il a été un des représentants les plus illustres
et les plus autorisés de la doctrine catholique-romaine, à l'époque
où l'Eglise de Hollande a commencé à être persécutée par la
cour de Rome, et aussi parce que ses enseignements sur les
droits de l'épiscopat et sur les libertés des Eglises particulières
ne peuvent être rappelés, même encore aujourd'hui, qu'a\rec
profit pour tout le monde.

Bossuet enseigne, avant tout, que l'unité de l'Eglise est
« en Jésus, notre commun chef » r) ; que les hérétiques eux-
mêmes « sont quelque chose à l'unité de l'Eglise », en ce sens
qu'« ils emportent avec eux, même en se divisant, le sceau
de son unité qui est le baptême » ; que « les élus et les

réprouvés sont dans le corps de l'Eglise » ; que l'Eglise gémit
sans cesse dans les justes, qui sont la partie céleste, pour les
pécheurs, qui sont la partie terrestre et animale2).

Il enseigne que le « mystère de l'unité de l'Eglise est dans
les évêques comme chefs du peuple fidèle; et par conséquent,
l'ordre episcopal enferme aussi avec plénitude l'esprit de

fécondité de l'Eglise. L'épiscopat est un, comme toute l'Eglise
est une » 3). Ce n'est donc pas le pape qui possède la plénitude
de cet esprit et de cette fécondité, mais l'épiscopat. Le siège
de Pierre ne peut pas être contre les évêques, mais pour les
évêques. « La grâce du saint-siège apostolique, dit Bossuet,
quoiqu'elle soit pour tous les fidèles, est particulièrement pour
les évêques; et cela est si conforme à la discipline de l'Eglise,
que je ne puis douter que cela ne soit équitable 4i. »

') « L'origine de l'unité (de l'Eglise), c'est le Fils de Dieu. » IIe sermon pour
la vêture d'une nouvelle catholique; édit. Vives, T. XI, p. 417.

2) Lettre IV, à une demoiselle de Metz; T. XXVII, p. 30Ö-307.
3) Ibidem, p. 3x3. 4) P. 315.



— 301 —

Dans l'oraison funèbre du P. Bourgoing, Bossuet a insisté
sur ce point. Il a montré le maintien de l'unité par l'établissement

des pasteurs. « Le grand Architecte a voulu imprimer
dans l'ordre et dans l'office des pasteurs le mystère de l'unité
de l'Eglise ; et c'est en ceci que consiste la dignité de
l'épiscopat. Le mystère de l'unité ecclésiastique est dans la personne,
dans le caractère, dans l'autorité des évêques.. Unus Deus,
unus Christus, unus episcopus. Quelle merveilleuse association,
un Dieu, un Christ, un évêque un Dieu, principe de l'unité ;

un Christ, médiateur de l'unité ; un évêque, marquant et
représentant en la singularité de sa charge le mystère de l'unité
de l'Eglise. Ce n'est pas assez, chrétiens : chaque évêque a
son troupeau particulier. Parlons plus correctement : les
évêques n'ont tous ensemble qu'un même troupeau, dont chacun
conduit une partie inséparable du tout; de sorte qu'en Abrité
tous les évêques sont un tout et à l'unité, et ils ne sont
partagés que pour la facilité de l'application1).» Donc, ni l'épiscopat
ni les évêques ne relèvent de l'un d'entre eux, appelé le pape
de Rome ; ils ne relèvent que du Christ qui les a établis et
sacrés, et de l'Eglise dont ils représentent l'unité. Oh sans
doute Bossuet enseigne la primauté de St. Pierre et même
celle du siège de Rome2). Mais cette primauté, qu'il appelle
même la plénitude de la puissance (quoiqu'il reconnaisse aussi
la plénitude dans l'épiscopat), il la déclare bornée par les

canons, au-dessous de l'Eglise et même au-dessous du concile. Il
est d'accord avec les théologiens gallicans, qu'il appelle « nos
anciens docteurs de Paris », pour demander que la plénitude
de la puissance de la chaire de St. Pierre soit « réglée dans
son exercice par les canons, c'est-à-dire par les lois communes
de toute l'Eglise, de peur que s'élevant au-dessus de tout, elle
ne détruise elle-même ses propres décrets»3). Donc, la puissance
de Rome n'est nullement absolue, nullement au-dessus des règles;
et quand elle viole les règles, elle est nulle de plein droit.

A celui qui prétexterait que J.-C. a promis à St. Pierre
que tout ce qu'il lierait ou délierait serait lié ou délié, Bossuet
répond que J.-C. « a dit la même chose à tous les apôtres

') T. XII, P. 653.
*) Voir, dans VExposition, le n° XXI : L'autorité du saint-siège et l'épiscopat ;

T. XIII, p. 103-104.
3) Sermon sur l'unité de l'Eglise; T. XI, p. 600.



— 302 —

Et le même qui donne à Pierre cette puissance, la donne aussi
de sa propre bouche ci tous les apôtres. Comme mon Père
m'a envoyé, ainsi, dit-il, je vous envoie. On ne peut voir ni
une puissance mieux établie, ni une mission plus immédiate.
Aussi souffle-t-il également sur tous; il répand sur tous le
même esprit avec ce souffle, en leur disant: « Recevez le St-Esprit,

ceux dont vous remettrez les péchés, ils seront remis1).»
C'est donc immédiatement de J.-C, et non de St. Pierre, encore
moins du pape, que les apôtres et les évêques reçoivent leur
puissance et leur mission. Donc, le pape ne saurait de lui-même
ni la suspendre, ni l'amoindrir, encore moins l'invalider. Le
pape doit respecter et observer les règles de l'Eglise ; et les
règles de l'Eglise ne peuA'ent être ni contre l'Eglise universelle,

ni contre les Eglises particulières, ni contre la religion
du Christ, ni contre les besoins spirituels des fidèles. Sur ce
terrain, tous les évêques sont égaux et l'épiscopat est un,
parce que l'épiscopat et les évêques sont établis par J.-C, qui
est le chef du pape, comme il est le chef de toute l'Eglise.

Dans sa Défense de la Déclaration, Bossuet reconnaît
l'autorité du pape, mais in casibus ac forma in jure prœscriptis.
Et il ajoute expressément que cette doctrine ne détruit pas le
droit episcopal : Ea doctrina non destruit jus episcopale, neque
propterea admitti delegatus sine causa, qui sine episcoporum
licentia omnia eorum munia obire possint2). Cette dernière
proposition n'est-elle pas la condamnation, en principe, de la
conduite que Rome devait tenir plus tard contre l'Eglise
d'Utrecht? Bossuet ne \Teut pas que les membres soient
détruits par la tête, parce que « les membres et la tête reçoivent
du même Christ la puissance et la vie ». « Suntque episcopi
capita et fundamenta particularium Ecclesiarum, ex quibus
universa coalescit, et in vivo aedificio vivi lapides sese ultro
coagmentant3). »

De même que ce n'est pas le pape qui choisit les évêques,
de même ce n'est pas lui qui peut empêcher la consécration
de l'évêque légitimement élu; et s'il veut l'empêcher
illégitimement, tout évêque a le droit et même le devoir d'empêcher

1) Ibidem, p. 599.
2) Pars HI, Lib. VIII, cap. 14; T. XXII, p. 137.
3) Lib. X, cap. II; p. 262-263.



— 303 —

la conduite illégitime du pape de prévaloir contre l'Eglise.
Selon Bossuet, ce n'est pas au pape seul qu'il faut être uni
pour être dans l'unité de l'Eglise ; « c'est à tout l'ordre
episcopal, dans lequel et par lequel le mystère de l'unité se

consomme a). » Sans doute le pape n'est pas exclu de l'ordre
episcopal, mais le pape ne peut pas non plus exclure l'ordre
episcopal ; et si le pape viole le droit des évêques, il attaque
l'épiscopat même et rompt l'unité de l'Eglise. C'est lui alors
qui fait schisme. Donc, c'est en lui résistant qu'on maintient
alors et qu'on défend l'unité. Tel était l'esprit du P. Bourgoing,
qui « regardait les évêques comme ceux qui sont établis de

Dieu pour faire \dvre dans le peuple et dans le clergé la
discipline chrétienne2).» Or, si tel est le devoir des évêques,
comment le droit de l'évêque de Rome serait-il d'empêcher les
autres évêques de pratiquer leur devoir, et de leur défendre
« de faire vivre dans le peuple et dans le clergé la discipline
chrétienne? »

Qu'il faille éviter les excommuniés, c'est évident, mais les
excommuniés légitimement excommuniés. Quant à ceux qui
sont excommuniés contre les canons, suspendus contre les

canons, déposés contre les canons, ils ne sont vraiment ni
excommuniés, ni suspendus, ni déposés; et le devoir des

évoques est de prendre leur défense contre les violateurs des

canons. Il faut voir le cas que Bossuet fait des excommunications

et des dépositions lancées par les papes contre les rois3);
pourquoi n'en dirait-on pas autant des excommunications et des
dépositions lancées injustement contre les évêques? Le pape
n'est pas plus le maître des évêques qu'il n'est le maître des
rois, et le pouvoir episcopal est aussi indépendant de lui que
le pouvoir royal.

Dans une instruction aux ursulines de Meaux, qui disputaient

sur les ministres et sur leurs actes, Bossuet dit: «Vous
vous arrêtez trop à ce qui est humain et extérieur, sans
considérer la grâce intérieure qui vous est conférée par le pouvoir
du caractère qui est dans ce ministre de J.-C. Ainsi vous recevez
toujours l'effet du sacrement. Que ce soit de ce monsieur-ci

J) Oraison funèbre du P. Bourgoing, T. XII, p. 654.
a) P- 655.
3) Défensio, P. I, L. I, sect. II, ce. XXIX et XXX; T. XXI, p. 248-252.



— 304 —

ou de ce monsieur-là, que vous importe? Agissez surnaturelle-
ment et par des vues plus spirituelles et dégagées des sens. »

Bossuet a raison. Le caractère sacerdotal conféré par J.-C.
même (et il en est de même du caractère episcopal) ne peut
être ni effacé, ni invalidé par aucune mesure injuste, ni même

par aucune mesure disciplinaire mal appliquée, c'est-à-dire
appliquée contre les droits positifs et contre les besoins spirituels

d'une Eglise orthodoxe autonome.
La concordance entre ces passages de Bossuet et les

principes ci-devant expliqués, me semble évidente. J'arrive donc à

la question des ordinations de l'Eglise ancienne-catholique de

Hollande.

V. — Les ordinations de l'Eglise ancienne-catholique
de Hollande.

L'objection ultramontaine est celle-ci : Un évêque suspendu
par son supérieur hiérarchique ne peut pas ordonner licitement;
or Varlet, évêque de Babylone, était suspendu par le pape
quand il a fait telle consécration ; donc cette consécration et
celles qui l'ont suivie sont irrégulières et illicites.

Je pourrais répondre en deux mots seulement. Premièrement,

la majeure de ce syllogisme est amphibologique : un
évêque, suspendu légitimement par une autorité supérieure
légitime, ne peut pas ordonner ou consacrer licitement, si cette
suspense a toujours sa raison d'être et si le bien de l'Eglise
exige qu'elle soit maintenue ; très bien. Mais si cet évêque a
été suspendu illégitimement, si le supérieur qui l'a suspendu
est lui-même irrégulier et sous le coup des plus graA'es
censures de l'Eglise, si la suspense en question n'a aucune raison
d'être, si enfin le bien de l'Eglise exige qu'elle ne soit pas
maintenue, alors il est faux de dire que cet évêque ne peut
pas consacrer licitement; non seulement il le peut, mais même
il le doit. — Secondement, la mineure du syllogisme est aussi

captieuse que la majeure. L'évêque Varlet était suspendu par
le pape, dit l'objection. Je réponds qu'il ne l'était ni légitimement,

ni validement. — Donc, l'objection croule, soit dans la
question de droit, soit dans la question de fait. Et, par
conséquent, les ordinations hollandaises sont valides et licites,
malgré la prétendue opposition du pape qui ne saurait tromper



— 305 —

personne, et malgré l'irrégularité apparente fondée sur cette
injuste opposition.

Mais je ne veux pas me borner à cette réponse. Je veux
montrer clairement, quoique brièvement : 1° que toute cette
prétendue irrégularité n'est qu'un jeu d'ultramontanisme et une
ruse du parti papiste, et non un acte sérieux de catholicisme
et d'orthodoxie; 2° que l'Eglise de Hollande, en agissant comme
elle a agi, a légitimement usé du plus élémentaire de ses

droits, celui de vivre; qu'elle n'a fait que son devoir, et qu'en
faisant son deAroir, elle a bien mérité non seulement de l'Eglise
catholique d'Occident, mais encore de l'Eglise universelle.

Prière de bien comprendre cette double assertion. Quelques
théologiens prétendent juger les ordinations hollandaises ainsi
qu'il suit: «L'Eglise de Hollande et l'évêque Varlet, disent-ils,
ont commis une irrégularité. Mais l'Eglise a le pouvoir
d'absoudre les irrégularités et d'}T suppléer; elle l'a fait maintes
fois. Donc elle peut le faire encore, si elle troirve qu'il y a lieu
de le faire.» Nous n'acceptons ni cette argumentation, ni cette
position. Nous disons que la conduite de l'Eglise de Hollande
et de l'évêque n'a été irrégulière qu'en apparence, selon la
lettre, mais non selon l'esprit; que n'ayant pas pu agir autrement

sans manquer graA'ement à ses devoirs, elle n'a aucune
absolution à receAroir, ni du patriarche d'Occident, qui a été
le grand coupable dans cette affaire comme dans tant d'autres,
ni d'aucun patriarche oriental, l'Eglise d'Utrecht étant occidentale,

orthodoxe et autonome. Les principes exposés précédemment

démontrent que les prêtres et les fidèles d'Utrecht aA'aient
le droit de faire ce qu'ils ont fait; que l'éA'êque Varlet avait,
lui aussi, le droit de faire ce qu'il a fait; que l'opposition et la
condamnation de l'évêque de Rome, comme prétendu chef de

l'Eglise universelle, A^oire même comme patriarche prévaricateur

de l'Occident, étaient nulles de plein droit et de fait ; que
le Christ lui-même, toujours présent parmi ceux qui sont réunis
en son nom et qui sont fidèles à sa doctrine et à ses préceptes,
a certainement été fidèle à ses promesses, loin de sanctionner
les abus d'autorité de son prétendu vicaire. Telle est la thèse
ancienne-catholique.

Prière au lecteur de se renseigner d'abord, en étudiant
les documents déjà publiés dans cette Revue: Die Legitimität
der Kirche von Utrecht, von Professor von Schulte und Herr



— 306 —

L. W. A. Colombijn (n° 8, October 1894, S. 722-744); Vortrag
des Herrn Deelder, S. 813-820; Antwort der altkatholischen
Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission
von Petersburg den 11./23. August 1897 (n° 25, Januar 1899,
S. 1-11); Die Gültigkeit der Bischofsweilten in der altkatholischen
Kirche von Utrecht, von Präsident van Thiel (n° 26, April 1899,
S. 256-267).

Je dis d'abord que la conduite de la curie romaine dans
cette affaire n'a été qu'une intrigue d'ambition et de domination,

intrigue ourdie dans le but de détruire l'autonomie de

l'Eglise de Hollande et de l'asservir, comme les autres, sous
le joug antichrétien du pape. L'Eglise de Hollande a été
toujours large d'esprit et de cœur, vaillante dans la défense de la
vérité et de la sage liberté des enfants de Dieu. Au moyen
âge, elle a conservé ses aspirations idéales contre le matérialisme

du clergé ultramontain. Jean Ruysbrœck (f 1381) a prêché
et vécu chez elle. Gérard de Groote (f 1384), fondateur des
Frères de la vie commune, a établi dans les Pays-Bas plusieurs
monastères et écoles libres, etc. C'est d'elle que sont sortis
les Agricola, les Thomas à Kempis, les Erasme, et tant d'autres
esprits éminents. C'est à cause de l'esprit de chrétienne
tolérance qui régnait chez elle, que tant de Français, penseurs,
sav'ants, chrétiens sincères, menacés ou persécutés par le
gouvernement jésuitique des Louis XIII, des Louis XIV et des
Louis XV, se sont réfugiés chez elle : les Descartes, les
Arnauld, les Nicole, les Quesnel, les Thierry de Viaixnes, les
Gerberon, etc., etc. Il était tout naturel que la papauté, jalouse
et irritée de tant de résistance, cherchât à tourner contre cette
Eglise le fanatisme espagnol qui aArait déjà causé tant de mal
dans les Pays-Bas, sans oublier le fanatisme jésuitique des
La Chaise, des Tellier, etc. Toute l'histoire du jansénisme, du

quesnelisme et de la bulle Unigenitus est là pour mettre en
pleine lumière l'esprit qui régnait à Rome à cette époque et
les visées poursuivies par la curie dans toute cette scandaleuse
affaire. Il ne faut jamais oublier que, depuis sa fondation au
IXe siècle, l'institution de la papauté a toujours eu pour but
principal, dans l'exercice de sa prétendue juridiction uniArerselle,
de détruire l'autonomie des Eglises particulières, surtout de

celles qui lui résistaient davantage par leur esprit chrétien et
catholique. C'est à ce point de vue qu'il faut se placer pour



— 307 —

comprendre exactement les devoirs et la conduite de l'Eglise
de Hollande.

Qu'ont fait les catholiques-libéraux de Hollande? Ils ont
résisté ; ils ont voulu défendre leur foi, leurs traditions et
leur liberté ; ils ont voulu rester fidèles au catholicisme de
leurs ancêtres, en d'autres termes à l'ancien catholicisme. De
là leur nom d'« anciens-catholiques ». Certes, ils y ont mis une
modération extrême, et plus d'une fois ils ont été accusés de

ne pas traiter assez énergiquement avec le pape de Rome.
Toujours est-il que leurs droits sont incontestables ; que de tels
droits étaient des devoirs ; qu'ils n'ont pas fondé une Eglise
nouvelle et schismatique, mais seulement maintenu l'ancienne ;

que par conséquent ils n'avaient besoin ni d'ordres nouveaux
approuA^és par le pape, ni de juridiction nouvelle reconnue
par la curie ; que sa propre autonomie lui suffisait et qu'en
recourant à un évêque parfaitement catholique et orthodoxe
dans le vrai sens de ces termes, mais n'ayant pas les faveurs
de la curie, étant même l'objet de sa colère, elle n'a fait que
défendre ses droits d'Eglise catholique, sa vie d'Eglise orthodoxe,

ses libertés d'Eglise nationale.
Mais, dit-on, l'évêque Varlet, qui a consacré évêque Steen.

hoven le 15 octobre 1724, était suspendu par Rome; donc la
consécration qu'il a faite a été irrégulière. Elle a été irrégulière

encore à un autre chef, par suite de la violation du IVe
canon du concile de Nicée, de 325, à saAroir : que l'évêque
doit être établi par tous les évêques de la province, et qu'en
cas d'impossibilité trois d'entre eux doivent faire l'imposition
des mains, avec la permission écrite des é\'êques absents.

La réponse a déjà été faite, claire et décisive. La mesure
dont Rome a frappé l'évêque Varlet était injuste et nulle de

plein droit, non moins que celle dont avait été frappé le
prédécesseur de Steenhoven, l'archevêque Codde. Qu'on veuille
bien lire sur ce point 1'« Apologie» (lre et 2e) de Mgr l'évêque
de Babylone contenant, etc.... (à Amsterdam, chez Potgieter,
1724, 1727). Il est élémentaire qu'une peine disciplinaire non
fondée, mensongère et injuste, ne porte pas. Faut-il répéter
encore que l'appel comme d'abus a toujours été considéré
comme un droit et un remède contre les pénalités injustes :)

') Les maximes de droit abondent : Quod ab initio non valet, tractu temporis
convalescere nequit. — In pcenis benignior est interpretatio facienda. — Odia restringi



— 308 —

Toute l'histoire de l'Eglise est remplie de consécrations et
d'ordinations qui ont été faites par des évêques suspendus ou
excommuniés, et qui n'ont jamais été révoquées en doute;
celle de Photius par l'évêque Grégoire de Syracuse était autrement

irrégulière que celle de Steenhoven par Varlet.

Mais, dit-on, l'évêque Varlet n'avait pas de mission légitime.
Eh quoi! il était évêque du Christ, évêque de l'Eglise catholique,
et il n'avait pas de mission Il devait voir une Eglise
particulière sans évêque, entendre les fidèles et les prêtres gémir
et s'adresser à lui, et il devait les repousser, parce qu'il plaisait
au pape que ces enfants de Dieu périssent! St. Paul disait
qu'il avait la sollicitude de toutes les Eglises (IP Cor. XI, 28),

et un successeur de St. Paul, un véritable évêque, quel que
fût son titre local, pourrait être indifférent envers une Eglise
qui souffre et qui lui crie au secours! Que veut-on dire avec ce

mot sans mission? « Quand je atoìs, disait Benjamin Constant,
des malheureux prêts à être dévorés par un incendie, dois-je
attendre l'arriATée de ceux qui ont mission d'éteindre le feu?
L'exercice de la sympathie, de la justice, de la pitié, de cette
protection mutuelle, de cette fraternité solidaire, lien de tous
les innocents entre eux, a-t-il besoin d'une mission spéciale et
faudra-t-il, désormais, pour l'accomplissement de chaque devoir,
pour la pratique de chaque vertu, une patente de l'autorité?»

Non, l'Eglise n'est pas pour le pape, c'est le pape qui
devrait être pour l'Eglise. Non, la vie de l'Eglise n'est pas
pour la discipline, c'est la discipline qui doit être pour la vie
de l'Eglise. Non, l'existence, l'efficacité et la transmission de

l'épiscopat ne dépend pas du nombre des évêques, mais c'est
le nombre des évêques qui est réglé et déterminé par la
nécessité même de maintenir et de transmettre l'épiscopat. Tel
est l'esprit de l'Eglise et de ses canons. Toujours il a été
admis que la loi humaine qui présente des inconArénients dans
son application, cesse par là même d'obliger: lex positiva non
obligat cum tanto incommodo. Toujours il a été admis que
lorsque deux lois humaines sont en conflit quant à leur appli-

et favores convenit ampliari. — Ecclesiœ potestas non debet exerceri in destructio-
nem ; exerceretur autem in destructionem, si pareret effectus in foro interno quando
fundamento caret, et si excommunicatio privaret communibus Ecclesiœ bonis innocentem.
— Etc., etc.



— 309 -
cation, la règle la plus importante doit l'emporter sur la
moins importante.

On voit déjà par ces considérations comment il faut
interpréter le canon de Nicée pour rester dans son vrai sens. Le
concile de Nicée, qui a commencé par exiger, pour une
consécration episcopale, le concours de tous les évêques de la
province, a immédiatement reconnu que ce concours ne serait pas
toujours possible. Et dans le cas d'impossibilité, il a exigé le
concours de trois évêques. Il a voulu être prudent, et il a bien
fait. Mais ne confondons pas la prudence avec la validité et
la licite. Il aurait pu tout aussi bien, en cas de nécessité plus
grande et de véritable impossibilité, n'exiger qu'un seul évêque,
le consécrateur, sans ses deux assistants. Quand je dis « le

consécrateur», je ne parle que de la consécration extérieure:
car la consécration intérieure, la vraie, est donnée par J.-C
même, et l'action de J.-C. même ne peut pas être tenue en
échec par une simple mesure disciplinaire humaine. Cette
mesure était toute nouvelle en 325. Paul et Barnabe furent séparés
et consacrés à Antioche et l'imposition des mains ne fut pas
faite par trois évêques (Act. XIII, 3). Quand St. Paul recommande

à Tite d'établir des prêtres et des évêques comme il
l'a établi lui-même (I, 5-7), il n'exige nullement que Tite ait
deux éA^êques avec lui. Et pendant trois siècles on a agi ainsi.
Et même après 325, maintes fois un seul évêque a consacré,
validement et licitement.

En effet, toute mesure disciplinaire a sa limite dans cela
même qui l'a déterminée et qui est sa seule raison d'être;
ôtez cette raison d'être, cette mesure n'est plus une règle. Le
concile de Nicée a v^oulu empêcher les ordinations de parenté,
d'amitié, de camaraderie, de népotisme, de simonie, etc., et il a

eu mille fois raison. Mais il y a des cas où même trois évêques
peuvent s'entendre pour prévariquer; un seul évêque, juste et
fidèle, dévoué à la vérité, au Christ et à l'Eglise, ne vaut-il pas
mieux en ce cas et n'est-il pas davantage dans l'esprit même du
IVe canon de Nicée? Evidemment. Or, c'était le cas de l'Eglise
d'Utrecht en 1724. Le pape voulait détruire son autonomie et
la punir de sa fidélité à défendre la vérité. Le savant et
courageux Dom Thierry de Viaixnes, qui a su déterminer les
fidèles et les prêtres de cette Eglise à résister au pape pour
obéir au Christ, n'a fait qu'agir dans l'esprit du Christ et de



— 310 —

l'Eglise; il a placé les intérêts de l'Eglise et la vie religieuse
au-dessus d'une mesure de circonstance ; il a placé l'esprit
au-dessus de la lettre. L'évêque Varlet a agi, comme évêque,
en union aArec toutes les paroisses dont l'Eglise d'Utrecht était
alors composée; il ne s'est pas imposé comme un intrus, il a
été appelé par les fidèles et par le clergé, agissant tous cano-
niquement selon les droits de toute Eglise catholique autonome.

S'il y a eu des torts dans toute cette affaire, c'est Rome
qui les a eus et non l'Eglise d'Utrecht; car c'est Rome qui a
violé la constitution et les canons de l'Eglise, et l'Eglise
d'Utrecht n'a fait que ce que la nécessité lui a strictement imposé.

Les Orientaux tiennent pour nulles toutes les censures
que les papes de Rome ont lancées contre leurs patriarches
et contre leurs évêques ; pourquoi et comment pourraient-ils
exiger que les Occidentaux ne fissent pas de même? Serait-ce

parce que le pape de Rome est patriarche d'Occident, et que,
dans le cas dont il s'agit, il aurait agi régulièrement et justement

contre l'évêque Varlet? Mais ils savent qu'un patriarche
qui viole les canons, qui est schismatique et hérétique, qui a

divisé l'Eglise du Christ, qui a causé à la religion les plus grands
maux — et le pape au XVIIIe siècle avait déjà commis tous ces
crimes — ne saurait frapper ni d'invalidité, ni d'illicite les
actes des éArêques et des prêtres restés fidèles à l'orthodoxie.
Ils savent que l'Eglise d'Utrecht et l'évêque Varlet étaient dans
leurs droits. La démonstration en a été faite ; les premres sont là.

Même en Occident, les provinces ecclésiastiques ont le
droit de s'administrer elles-mêmes et les évêques sont les
ordinaires de leurs diocèses; et l'approbation du pape ne leur
est nullement nécessaire pour la régularité de leurs actes. Les
lettres de communion échangées autrefois entre les évêques
et l'éATêque de Rome n'aAxaient aucunement le sens d'une
approbation demandée par les évêques au pape et accordée

par le pape aux éA'êques. Je ne saurais insister, tant ces faits
sont notoires.

Qu'on le remarque bien, jamais les canons de l'ancienne
Eglise n'ont reconnu ni à aucun patriarche, ni à aucun primat
ou exarque, ni à aucun métropolitain, le droit de détruire
l'épiscopat dans une Eglise particulière, fidèle à l'orthodoxie.
C'est cependant à cet attentat sacrilège que visait Rome, et
c'est cet attentat sacrilège qui aurait été perpétré, si les fidèles



— 311 —

et le clergé d'Utrecht n'aATaient pas enfin nommé un évêque et
s'ils n'aATaient pas prié l'évêque Varlet de vouloir bien lui
donner la consécration episcopale. Il n'y a pas de canons
disciplinaires, quels qu'ils soient, qui puissent prévaloir dans une
Eglise contre le droit d'exister, parce que le droit d'exister
est un devoir absolu, tandis qu'une mesure purement humaine
et purement disciplinaire n'a qu'une valeur relative et
subordonnée, qui doit disparaître deA'ant toute loi supérieure qui
l'annule. C'est en vain que, dans de tels cas, elle se donnerait
comme la règle; règle pour des cas ordinaires, elle cesse
d'être règle dans les cas extraordinaires. La maintenir dans
ces cas extraordinaires où elle serait manifestement nuisible à

la vie de l'Eglise, serait une irrégularité au premier chef.
Que dis-je? Ce serait commettre une faute grave, une
prévarication même, sous prétexte de sauvegarder une
pseudolégalité; ce serait laisser détruire la maison, non pas pour
sauver une toile d'araignée (la comparaison serait mal choisie),
mais pour obéir à un ordre de police qui prescrirait de ne lui
porter secours qu'à trois et qu'avec l'approbation d'un tel et
d'un tel.

Ce pire pharisaïsme n'a pas toujours été pratiqué à Rome.
Qu'on se rappelle le synode de 313, tenu sous le pape Miltiade,
qui approuva l'ordination de l'évêque Cécilien par l'évêque
traditeur Félix dAptonge, et qui déclara Aralides et admissibles
les ordinations faites par l'évêque schismatique Majorin. Dans
ce concile, on subordonna les mesures disciplinaires ordinaires
aux règles supérieures du bien des âmes, de la paix et de la
vitalité de l'Eglise. C'était l'esprit chrétien.

Bref, la solution que je défends est logiquement fondée
sur les faits que j'ai rappelés précédemment et sur les
principes que j'ai exposés. Elle sera acceptée par quiconque sait
qu'une mesure disciplinaire, loin d'être un dogme divin, n'est
qu'une prescription humaine, relative, variable, subordonnée
aux lois supérieures de la religion et de la morale. Elle sera
acceptée par quiconque sait qu'une pénalité ecclésiastique non
fondée, est nulle. Elle sera acceptée par quiconque connaît la
situation exceptionnelle dans laquelle se trouva l'Eglise
d'Utrecht de 1702 à 1724, et la nécessité urgente, absolue, où elle
était de ne pas céder plus longtemps aux prévarications du

patriarche d'Occident. Elle sera acceptée par quiconque sait



— 312 —

que ce n'est pas du pape, mais du Christ Dieu, qu'il est dit:
Tu solus Sanctus, Tu solus Dominus, Tu solus Altissimiis;
que c'est au Christ qu'il faut, avant tout et par-dessus tout,
obéir ; que, selon le mot de Photius, « dire la vérité est un
grand acte d'amour », mais que la mettre en pratique contre
le mensonge et contre l'iniquité, est un acte encore plus
grand. Or, c'est là ce que l'Eglise d'Utrecht a fait le 15 octobre

1724. Et ses évêques, qui tiennent leur épiscopat du Christ
auquel ils sont restés fidèles, et non du pape infidèle, auquel
ils ont su résister, peuvent répondre à leurs adversaires ce

que St. Cyprien a écrit au pape Corneille (Ep. 55) : Sacerdos
Dei, Evangelium tenens et Christi prœcepta custodiens, occidi
potest, non potest vinci.

Enfin, une dernière et simple réflexion. Que ceux qui osent
blâmer la conduite de l'Eglise d'Utrecht, veuillent bien
supposer que c'est leur propre Eglise qui est soumise à la même
épreuve, poursuivie par les mêmes ennemis, menacée des mêmes

périls, en proie à la même force majeure. Qu'ils se demandent
sincèrement et devant Dieu ce qu'ils ont à faire. S'ils ont
vraiment la foi et « le zèle de la maison de Dieu», je ne doute

pas de leur réponse.
Est-il besoin de le dire? Si je suis entré dans tant de détails

sur cette question, c'est, d'abord, dans le but de dissiper
définitivement — je l'espère du moins — les erreurs qui ont été
accumulées sur elle, bien qu'elle soit au fond fort simple ; c'est,
ensuite et surtout, avec le sincère et ardent désir, que tout
chrétien doit éprouver et que nous, anciens-catholiques, nous
éprouvons vivement, de voir enfin se rétablir, dans la foi même
de l'ancienne Eglise, l'union que le Christ, notre Maître et notre
Sauveur, a recommandée et imposée à tous ses vrais disciples.
Dico autem vobis quod multi ab Oriente et Occidente ventent et

recumbent cum Abraham, et Isaac, et Jacob, in regno cœlorum
(Matth. VIII, 11).

E. Michaud.


	Les ordinations irrégulières

