Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Les ordinations irrégulieres

Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403476

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403476
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 263 —

LES

ORDINATIONS IRREGULIERES.

Je suivrai dans cette étude l'ordre suivant: 1° je rappor-
terai quelques faits; 2° je préciserai 1'état de la question a ré-
soudre; 3° j'¢tablirai quelques principes; 4° j'en indiquerai la
confirmation par Bossuet; 5° enfin, j'examinerai le cas parti-
culier des ordres hollandais. A mesure que nous avancerons
dans l'exposé de ce plan, I'enchainement des idées apparaitra
de lui-méme.

I. — Quelques faits.

Lorsqu'on interroge 1'histoire ecclésiastique sur la maniére
dont les ordinations se sont faites, soit en Orient, soit en
Occident, on est tout d'abord stupéfait de la quantité d’ «irré-
gularités » qui ont été commises. Bien plus, cette stupéfaction
se change en scandale, si I'on admet que toutes ces irrégula-
rités ont été 7pso facto des fautes. Enfin, cette stupéfaction et
ce scandale deviennent un trouble pour la foi, si l'on consi-
dére ces irrégularités et ces fautes comme frappant réellement
d’illicité et d’'invalidité les ordinations en question, et si l'on
en tire comme conséquences: 1° que les prétres et les évéques
ainsi ordonnés n’ont été ni de vrais prétres ni de vrais
évéques; 2° que les sacrements qu'ils ont administrés n'ont
pas ¢té de véritables sacrements; 3° que les fideles, en rece-
vant ces sacrements, ont €té trompés; que la grice sacra-
mentelle leur a fait défaut; et qu’ils sont restés ainsi dans
leurs péchés, devant Dieu et pour 'éternité.

On voit dés lors, par cette simple considération, de quelle
gravité est la question,



— 264 —

1. En Orient. — Clest un fait que, du commencement du
IVe siecle a la fin du VII® les Eglises d'Orient ont été
extrémement agitées par les hérésies appelées arianisme,
macédonianisme, apollinarisme, nestorianisme, eutychianisme,
monothélisme, etc.; que, pendant ces cinq siécles, beaucoup
d’évéques et de prétres ont été condamnés comme hérétiques,
déposés et excommuniés; que, dans leur bonne foi ou dans
leur opiniatreté, beaucoup ont résisté a leur condamnation et
ont certainement continué a exercer leur ministére soit épis-
copal, soit sacerdotal. De 14 un nombre considérable d’irrégu-
larités, Dira-t-on que les ordinations ainsi faites ont été nulles,
et que les sacrements administrés par tous ces évéques et par
tous ces prétres ont été nuls, et que tous ceux qui les ont
recus de bonne foi ont péché?

Certes, je crois qu’'il y a eu beaucoup de malentendus et
de surprises non seulement dans les questions ariennes, mais
aussi dans les questions relatives aux autres hérésies. Cepen-
dant, si minime qu'on suppose le nombre des évéques et des
prétres qui ont été réellement hérétiques, ce nombre a été
encore tres grand. On connait l'opinion de St. Basile et de
St. Jérome sur ce point ). Quoi qu'il en soit, il reste & expliquer
si les neuf évéques déposés au concile de Séleucie (359) et
les neuf autres excommuniés & ce méme concile, n'ont plus
fait que des ordinations nulles; si le parti des pneumato-
magques, 1'évéque Aétius, I'évéque Eunonius, le patriarche de
Constantinople Macédonius, déposé en 300, mais toujouis ré-
sistant, si, dis-je, ils n’ont plus exercé qu'un ministere illicite
et méme nul. Méme difficulté pour le patriarche Nestorius et
les évéques ses partisans; 35 ont été excommuniés a la
cinquieme session du concile cecuménique de 431; les quinze
évéques qui ont été exilés a la suite de ce concile et qui ont
continué a exercer leur épiscopat, n'ont-ils administré, dans
I'Eglise chaldéenne fondée par eux, que des sacrements illicites
et nuls?

Que dire des chefs du concile appelé « brigandage
d’Epheése » (449)? Le concile cecuménique de 451 les a déposés

1) « Les limites posées par nos peres ont été renversées et tous les dogmes
sont bouleversés», etc. St. Basile, D¢ Spiritu sancto, XXX, 76, etc. — « L’univers
s’étonna d’étre arien.» St. Jéréme. — «Presque tous les prétres professaient erreur
arienne. » Sigonius. — Voir ma Discussion sur les sept Conciles ecuméinigues, p. 41-47.



— 260 —

a sa premiere session: Dioscore d’Alexandrie, Juvénal de Jé-
rusalem, Thalassius de Césarée, Eusébe d'Ancyre, Eustathe
de Béryte et Basile de Séleucie. Eux aussi, n’ont-ils plus
exercé que des fonctions frappées ipso facto d’invalidité, et
tous les prétres et tous les fidéles qui ont de bonne foi com-
munié avec eux ont-ils été privés de la griace de Dieu?

Que faut-il penser des suites de l'anathéme lancé en 484
contre Acace, patriarche de Constantinople, par Félix III, pa-
triarche de Rome, et des suites de l'anathéme lancé, comme
réplique, contre Félix par Acace? Les partisans d'Acace
doivent-ils tenir pour nuls les actes officiels de Félix, et les
partisans de Félix pour nuls ceux d'Acace? Et Acace n'était
pas seul, il était suivi par Pierre le Foulon, patriarche d'An-
tioche, et par Pierre Monge, patriarche d'Alexandrie,

C'est encore un fait, et certes des plus graves, qu'on a
compté vingt patriarches hérétiques sur le seul siége de
Constantinople, et qu'en particulier, de 'an 610 a I'an 655, il
a été occupé par quatre patriarches hérétiques: Sergius,
Pyrrhus, Paul et Pierre. A cette méme épocue, le siége
d’Alexandrie était aussi occupé par un hérétique, Cyrus. Hé-
rétiques aussi, Macaire d’Antioche, Théodore de Pharan, sans
oublier Honorius de Rome. Or, faut-il tenir pour invalides
toutes les ordinations faites par eux, et pour invalides tous
les sacrements administrés par les évéques et par les prétres
qu’ils ont ordonnés?

C'est un fait qu’en 379, pendant que Grégoire de Nazianze
administrait I'Eglise de Constantinople, Maxime le Cynique
d’Alexandrie fut ordonné secretement évéque, et qu'en 381 le
concile de Constantinople déclara nulles son ordination et
toutes celles qu'il avait faites. Et, entre ces deux dates, il y
avait aussi & Constantinople un évéque arien, Démophile, qui
faisait aussi des ordinations et qui avait ses prétres; ces or-
dinations aussi étaient-elles nulles?

C'est un fait qu’en 381 il y avait deux évéques a Antioche,
M¢lece et Paulin, et qu'a la mort de Mé¢lece ses partisans
nommerent Flavien. Etait-ce régulier? Et si c'était irrégulier,
était-ce nul?

C’est un fait que, lorsque Grégoire de Nazianze se retira
du patriarcat de Constantinople en 381, on nomma patriarche

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900, 18



— 266 —

Nectaire, préteur de la ville, donc simple laique, et qui n'était
méme que catéchumene.

C'est un fait que des condamnations, des dépositions et
des expulsions furent faites en bloc. Par exemple, le concile
cecuménique de 381 ayant adressé a 'empereur Théodose une
lettre synodale pour le prier de confirmer ses décisions, celui-
ci les confirma par un décret, daté du 30 juillet et portant
que «toutes les églises doivent étre immédiatement données
aux évéques qui se trouvent en communion avec Nectaire de
Constantinople, en Egypte avec Timothée d’Alexandrie, etc...,
et que tous ceux qui ne sont pas en communion avec les
susnommeés, doivent étre regardés comme des hérétiques dé-
clarés, et, comme tels, chassés de I'Eglise». Faut-il admettre
qu'a partir de cette condamnation en bloc, les ordinations faites
par ces évéques ont ¢été nulles?

St. Basile recut le baptéme et un des ordres mineurs de
I'évéque de Césarée (de Cappadoce), Dianée, un de ces ariens
inconscients qui souscrivirent en 360 le formulaire de Rimini,
mais qui au fond professeérent la foi orthodoxe. Or, St. Basile
n'eut jamais la pensée de se faire rebaptiser. Dianée mourut
en 362. Eustbe, simple laique non encore baptisé, fut élu pour
lui succéder. Cette irrégularité était «un cas alors fréquent »,
au témoignagne de St. Grégoire de Nazianze!l); les évéques
réunis a Césarée durent céder au peuple, et ils consacrérent
Eusebe. Aprés la consécration, ils déclarérent 1'élection nulle;
mais le vieil évéque Grégoire de Nazianze leur montra le
péril de leur déclaration, et ils accepterent le fait accompli?).
C'est cet Eusebe qui conféra le sacerdoce a St. Basile. Jamais
celui-ci n'en conc¢ut la moindre inquiétude; il aida méme cet
évéque dans son administration, et lorsque Eusébe mourut (370),
il fut élu pour le remplacer; et c'est le vieil évéque Grégoire
de Nazianze (le pére de son ami) qui le consacra.

Que d’irrégularités a signaler dans la vie de Photius! 11
fut nommé patriarche de Constantinople, lorsque le patriarche
Ignace n’avait ni démissionné ni été déposé canoniquement;
premi2re irrégularité. Il fut nommé patriarche, lorsqu’il n’était
encore que laTque; seconde irrégularité. Mais du moins était-

YY Oratio XLIII, 25-27.
?) Voir P. ALLARD, S# Basile, p. §0; Paris, Lecoffre, 1899.



— 267 —

il baptisé, ce que n’étaient ni 'un de ses prédécesseurs Nectaire,
ni Ambroise de Milan, lorsqu'ils furent nommés évéques. En six
jours, Photius recut tous les ordres hiérarchiques, sans obser-
ver les interstices canoniques; troisiéme irrégularité. 11 fut
consacré patriarche par Grégoire de Syracuse, évéque que le
patriarche Ignace avait déposé; quatriéme irrégularité. Ce ne
fut qu'en 839 (deux ans aprés ces faits) qu'un synode de
Constantinople approuva la déposition d'lgnace et 1'élection
de Photius, sans toutefois qu'lgnace efit renoncé a son titre.
En 867, 'empereur Basile le Macédonien fit reléguer Photius
dans un monastére et rétablir Ignace sur le siége patriarcal.
Cette mesure impériale fut-elle réguliere et canonique? Si oui,
comment admettre la régularit¢ des faits précédents? Le con-
cile de Constantinople de 869 qui condamna et déposa Photius,
peut-il étre concili¢ avec celui de 861 qui le justifia? Et si
Ignace mérita d’étre déposé, comment est-il tenu pour saint
dans U'Eglise d'Orient? Et si le concile de 869, qui condamna
et déposa Photius, a agi régulietrement, comment celui de
879-880, qui l'approuva, fut-il régulier? Que dire encore de la
nouvelle déposition de Photius en 888 par l'empereur Léon VI,
et de linstallation du patriarche Etienne par ce méme empe-
reur? Que dire de toutes les ordinations faites dans ce chassé-
croisé, et de tous les sacrements administrés, 1a par les prétres
partisans d'Ignace, ici par les prétres partisans de Photius,
puis d'Etienne? Ivantzoff-Platonoff, dont le beau livre a été
analysé dans la Revuel), n'a pas nié ces irrégularités, par la
bonne raison qu'on ne peut pas nier l'histoire (ce privilege
n'est réservé qu'a Rome); il s’est seulement efforcé de les
expliquer par des raisons majeures, tirées soit de la raison
d'Etat, soit de circonstances impérieuses, appelées forces ma-
jeures.

Etc., etc.

Comme je n'ai ici, pour le moment, ni & accuser, ni a
justifier, ni méme a expliquer (je le ferai plus loin), mais
seulement a constater des faits, je passe en Occident, apres
avoir jeté ce simple et rapide coup d'ceil sur la premiére pé-
riode historique de I'Eglise d'Orient.

1) Numéros 4, §5 et 6, 1893 et 1894.



2. En Occident. — Les évéques hérétiques y sont moins
nombreux qu'en Orient, mais les ordinations schismatiques,
simoniaques, scandaleuses, ou simplement irréguliéres vy
abondent.

C'est surtout & Rome, au siege méme de la papauté, que
les irrégularités se commettent sous toutes les formes; en
sorte que, si l'on faisait dépendre l'ordre et la juridiction de
la papauté méme, on pourrait dire, on devrait dire que tout
I'Occident, lui aussi, a & enregistrer beaucoup de consécrations
illicites et méme nulles.

Déja pendant le pontificat de Zéphyrin (202-218), on voit,
2 Rome, un autre évéque, Natalis, qui eut des partisans contre
ceux de Zéphyrin, Calliste, successeur de Zéphyrin, est ainsi
caractérisé par Guettée: « Ceux qu'Hippolyte rejetait de I'Eglise
a4 cause de leurs crimes, se réfugiaient aupres de 1'évéque de
Rome, qui les recevait avec empressement. Alors, pour la
premieére fois, dit Hippolvte, on vit des évéques, des prétres
et des diacres recevoir 'ordination, quoiqu’ils eussent été ma-
riés deux et trois fois; si quelqu’un ¢levé aux ordres se ma-
riait, on lui conservait son ordre, comme s'il n'elit pas violé
la loi... Calliste autorisait publiquement le concubinat et les
crimes les plus infimes, ce qui ne l'empéchait pas, avec ses
adeptes, de s’appeler impudemment 1’Eglise catholique. Mais
les vrais fideles ne profanaient pas ce nom en le leur don-
nant, et ils appelaient les adeptes de Calliste les Callistiens.
St. Hippolyte, qui a conservé ces détails, était témoin de ce
qu'il a raconté; il exercait, & Rome méme, au quartier appelé
le Port, le ministéere épiscopal, et il ne craignait pas de s'op-
poser ¢énergiquement a 1'évéque de la ville qui déshonorait un
siége occupé, jusqu’a Zéphyrin, par de dignes évéques. Victor
lui-méme, malgré son erreur sur la question pascale et les
lettres de communion qu’il avait adressées aux montanistes,
avait été un évéque vertueux, et 'on peut dire que Zéphyrin
et Calliste furent les deux premiers évéques qui souillerent le
siecge de Rome?').» Or, dans une telle situation, que devait-on
penser de la régularité des ordinations et des autres sacre-
ments ?

En Afrique, plusieurs schismes ont créé des situations
trés compliquées. Remarquons d'abord que St. Cyprien a été

YY Histoire de I'FEgiise, T. 11, p. 15-16.



— 269 —

€lu évéque de Carthage et primat d’Afrique, alors qu'il n'était
qu'un simple « néophyte », C'est le titre que lui donne le diacre
Pontius. Et il a été ¢€lu par le peuple par acclamation. Cing
prétres ont protesté en faveur de la discipline, et ont fait
schisme, soutenus par de nombreux fideles, que la retraite de
Cyprien pendant la persécution de Décius scandalisa encore
davantage. Dira-t-on que les sacrements furent nuls parmi les
adversaires de Cyprien?

A Rome, la mort de l'évéque Fabien fut suivie d'une
vacance de plus de seize mois. Si 1'évéque de Rome est la
source de la juridiction et de l'infaillibilité, qu'étaient devenues
alors cette infaillibilité et cette juridiction? Enfin, en juin 251,
on élut le pape Corneille; mais une minorité, voyant plus de
garanties spirituelles dans Novatien, prétre savant et austeére,
le choisit contre Corneille, et le fit consacrer évéque par trois
évéques d'Italie. Parmi les partisans de Novatien, il y eut
« des martyrs, généreux athletes, hommes de bonne foi aux-
quels s'’attacha la vénération des fideles!)». Dira-t-on que de
tels hommes n’étaient pas des chrétiens, qu'ils n’avaient pas
la grace, que leurs sacrements étaient nuls? Cyprien lui-méme
a dit: FEsse martyr non potest qui in FEcclesia non est, celui-
12 ne peut pas étre martyr qui n'est pas dans I'Eglise. Ils
€taient donc dans 1'Eglise, bien que considérés comme schis-
matiques. Et quand ces martyrs se réunirent a Corneille, ce-
lui-ci n'exigea de leur part le renouvellement d’aucun sacre-
ment; donc il tint pour valides tous les actes épiscopaux de
Novatien et tous les actes sacerdotaux de ses prétres, bien
qu'ils eussent été accomplis sans sa juridiction et méme contre
sa juridiction.

Quelque temps aprés, 'un des cinqg prétres qui avaient
repoussé l'évéque Cyprien de Carthage, Fortunat, fut consa-
cré évéque par quatre évéques excommuniés. Dans ses lettres
au pape Corneille, il attestait que vingt-cinq évéques avaient
participé 4 son élection. Le pape en fut quelque peu troublé
(aliquantum commotus). Faut-il considérer cet épiscopat comme
nul, et nuls tous les sacrements conférés dans cette fraction
du monde chrétien, si peu nombreuse qu’on la suppose? Faut-

') Ce sont les expressions de M. FREPPEL, dans son volume sur Sz Cyprien,
1873, p. 243.



— 270 —

il juger de la bonne foi et de la dignité des Ames par leur
nombre, et de la sainteté des sentiments d'aprés la régularité
de telle ou telle cérémonie? Sans doute, une irrégularité exte-
rieure est toujours une irrégularité extérienre,; mais en religion
l'extérieur est-il tout? n'est-il pas primé par l'intérieur? Et lors-
que des saints et des martyrs croient devoir commettre cette
irrégularité extérienre, n'est-ce pas parce qu'ils ne la tiennent
pas pour une irrégularité imiérieurve, spivituelle et véritable ?
Notons aussi que Marcien, évéque d'Arles, s'attacha au parti
de Novatien. Ses actes €piscopaux furent-ils illicites et nuls 7pso
Jacto? St. Cyprien n'ose pas le dire, méme quand il demande
sa déposition.

L’an 255 commenca la discussion sur la validité du bap-
téme des hérétiques, et en général sur la validité des sacre-
ments conférés par eux. C'est un fait que la thése de l'inva-
lidité, soutenue par St. Cyprien, combattue par Etienne, a été
ensuite reprise par les donatistes et énergiquement combattue
par St. Augustin. Les arguments d'Augustin sont encore 1a,
I'adhésion que leur a donnée 1'Occident n’a pas cessé d'étre
générale; et I'unité de 1'Eglise n’a point été rompue par cette
divergence entre ces hommes ¢éminents. La le¢on n’est-elle pas.
encore bonne aujourd’hui?

Cest un fait que Cécilien, évéque de Carthage, fut or-
donné par Félix d'Aptonge, €véque qui avait livré les vases
de 1I'Eglise et les livres sacrés pendant la persécution. De la
I'opposition faite & Cécilien et a toute son Eglise par Donat,
évéque des Cases-Noires (Numidie), qui soutenait que les sa-
crements conférés par les pécheurs et par les hérétiques ne
sont pas valides. Or l'évéque de Rome, Miltiade, et son con-
cile en 313 proclameérent la validité de l'ordination de Cécilien,
ainsi que des ordinations faites par lui, et des sacrements
conférés par ses prétres. Donat des Cases-Noires et son suc-
cesseur, I'évéque Majorin, furent donc considérés comme schis-
matiques. Toutefois le concile susmentionné de Rome déclara
que les évéques ordonnés par Majorin, bien que ordonnés hors
de I'Eglise, ne seraient pas réordonnés s'ils renoncaient au
schisme; mais que, 12 ou se trouvaient deux évéques, 'un or-
donné par Cécilien, 'autre par Majorin, on conserverait celui
qui aurait été ordonné le premier et l'on pourvoirait l'autre
d’'une autre Eglise. Et c’est cette discipline qui prévalut.



— 271 —

J'ai déja mentionné 1'élection d’Ambroise comme évéque
de Milan, alors qu'il n'était pas méme encore catéchumeéne?).
L’intervalle régulier entre le baptéme et l'ordination ne fut
méme pas observé, car «huit jours seulement s’écoulerent
pour lui entre 1'eau du baptéme et l'onction du sacerdoce?). »
Toute sa vie il eut regret et s'excusa de cette précipitation.
« Voyez-le donc, disait-il en parlant de lui-méme, cet homme
qui n'a pas été nourri dans 1'Eglise et dont elle n’a pas ins-
truit 'enfance; on l'a arraché aux tribunaux ol il entendait
retentir les appels des officiers de justice, et on l'a fait
pretre. . .»

Cest un fait qu’'a la mort du pape Paul (767), un laique
nommé Constantin fut nommé son successeur, qu'il recut alors
la tonsure cléricale et I'épiscopat de Georges, évéque de Pré-
neste, et qu'il exerca les fonctions de pape pendant treize
mois. Puis on élut, pour le remplacer, le prétre Etienne. Six
jours apreés, le pape Constantin fut déposé dans un concile
de Rome et Etienne III fut consacré. Ensuite, les partisans
d'Etienne «allerent au monastere de Celles-Neuves ou Cons-
tantin s'était retiré; et 'en ayant tiré avec violence, ils lui
arrachérent les yeux; Théodore, évéque et vidame de Cons-
tantin, eut aussi les yeux et la langue arrachés; on fit le
méme traitement & un tribun nommé Gracisis, et & un prétre
nommé Valdibert, qui en mourut.» En 769, Etienne III réunit
a Rome un concile, oll se passérent les faits suivants:

«On y amena, dit Fleury, le malheureux Constantin, qui
ne voyait plus, et on linterrogea pourquoi étant laique il
avait osé usurper le saint-siége. Il soutint que le peuple lui
avait fait violence..., qu'il n’avait rien fait de nouveau: que
Sergius n’étant que laique, avait été fait archevéque de Ra-
venne; et qu'Etienne, aussi laique, avait été sacré évéque de
Naples... On examina tout ce qu'il avait fait pendant son

'} Le duc de Broglie, dans sa Vie de St Améroise (Paris, Lecoffre, 1899),
s’exprime ainsi, p. 13: « Suivant une ficheuse coutume, encore assez générale
méme dans les familles chrétiennes, le préfet de Milan attendait 'heure de la mort
pour recevoir le sacrement qui peut remettre les péchés de toute une existence. Il
n’était donc ni baptisé, »i méme encore catéchuméne, et un réglement ecclésiastique
défendait qu’un néophyte fit appelé a l'épiscopat. Une loi de Constantin interdisait
également aux magistrats d’une ville de faire partie de son clergé; une double in-
compatibilité 1’éloignait donc du poste ou on l'appelait malgré lui. »

%) Ibid., p. 15,



pontificat, et on brfila au milieu du sanctuaire les actes du
concile qui avait confirmé son élection. Cela fait, le pape
Etienne se prosterna a terre avec tous les ¢évéques et le
peuple romain, et ils déclarérent qu'ils avaient tous péché en
recevant la communion des mains de Constantin.» Puis, on
défendit, sous peine d’anathéme, de promouvoir a 1'épiscopat
aucun laique, etc. «Puis, on statua sur les ordinations faites
par Constantin; on ordonna que les évéques qu'il avait con-
sacrés, s'ils étaient auparavant prétres ou diacres, retourne-
raient au méme rang; et qu'ensuite, aprés avoir fait a U'ordi-
naire un décret pour leur élection, ils viendraient au saint-
siege et recevraient du pape la consécration, comme s'ils
n'avaient point €té ordonnés évéques. Toutes les autres fonc-
tions sacrées exercées par Constantin seraient réitérées,
excepté¢ le baptéme et le saint chréme... Ce décret tut exé-
cuté: les évéques ordonnés par Constantin retournérent chez
eux, furent ¢lus de nouveau, et revinrent a Rome, ou le pape
Etienne les consacra; mais pour les prétres et les diacres de
I'Eglise romaine, 7l ne voulut point les ordonner de nouvea,
et ils demeurerent le reste de leur vie ce qu’ils étaient aupa-
ravant. Quelques théologiens prétendent que la nouvelle con-
sécration de ceux qui avaient ¢été ordonnés par Constantin,
w'était pas une véritable ordination, mais une simple cérémo-
nie de réhabilitation pour leur rendre lexercice de leurs
fonctions?). »

Toutes les Eglises, en Occident comme en Orient, ont
enregistré, dans leur histoire, des dépositions d'évéques et de
prétres, suivies de réintégrations, puis de dépositions nou-
velles, de sorte que la confusion est & peu pres compléte.
M. Jules Roy lui-méme, qui a prétendu justifier le pape Nico-
las Ier, a di constater cette confusion en ces termes, au mi-
lieu du IXe sigcle: « L'archevéque Ebbon avait été déposé dans
un synode tenu a Thionville en 835, parce qu’il avait contri-
bué a renverser l'empereur Louis le Débonnaire en 834; mais
en 840, Uempereur Lothaire avail réintégré. 11 ordonna alors
plusieurs clercs. Quelques mois apres, il était de nouveau
expulsé par le roi Charles le Chauve, et, en 845, Hincmar
avait été élevé sur le siege de Reims. [.e nouveau pontife fit

1) Hist. ecclés., L. XLIII, n° §7.



— 273 —

bientdot (853) iwmlerdire par le concile de Soissons aux clercs
ordonnés I'exercice des fonctions ecclésiastiques, et entreprit
de faire confirmer cette décision par la cour de Rome. Léon IV
refusa de la ratifier, mais Benoit III y consentit en 855; et
en 863, répondant & une nouvelle demande de ratification que
lui adressait Hincmar, Nicolas renouvela cette confirmation,
mais a la condition que cet archevéque n'aurait contrevenu,
en aucun point, aux ordres du saint-siege. L'un des principaux
clercs, Wulfad, ne se tint point pour vaincu; il en appela au
pape, et Nicolas écrivit une lettre & Hincmar pour lui ordon-
ner de réintégrer les clercs ou de tenir un nouveau concile a
Soissons avec quelques évéques désignés. Le concile se réunit
et arréta que les clercs seraient rétablis, non par drott, mais
par grdce, st le pape élait de cet avis. Hincmar ne pouvait
les rétablir, parce qu'ils avaient été destitués non par lui, mais
par un grand concile. Cette décision ne satisfit point le pape,..
et il fit convoquer en 867 un nouveau concile & Troyes. Ce-
lui-ci fit un rapport général de l'affaire et en remit la décision
an pape,; mais Charles le Chauve, auprés duquel dans lin-
tervalle Hincmar était tombé en disgrice, retint la lettre du
synode de Troyes au pape et en envoya une autre plus dé-
favorable pour Hincmar. Toutefois celui-ci eut soin de faire
partir des messagers qui devaient le justifier des reproches
qu'on lui faisait, mais quand ils arrivérent & Rome, Nicolas
était mort; et Hadrien II termina le différend en lavant
Hincmar de toute accusation et en reconnaissant Wulfad
comme archevéque de Bourges?!).» — N'est-ce pas le comble
du gachis?

On connait l'histoire de Formose, évéque de Porto, con-
damné et déposé dans un concile tenu & Rome en 876, sous
Jean VIII, puis rétabli en 883 par le pape Marin, puis devenu
pape en septembre 891. A sa mort (896), il est remplacé
comme pape par Boniface, qui avait été déposé d'abord du
sous-diaconat, ensuite de la prétrise. Son successeur Etienne V1
fit condamner Formose en 897 par un concile; il fit déterrer
son corps, le fit apporter au milieu de l'assemblée, qui le
condamna comme usurpatenr du siége de Rome, lui coupa
trois doigts et la téte, et le jeta dans le Tibre. Etienne d¢-

') P. 54-56.



posa ensuite tous ceux que Formose avait ordonnés, et il les
ordonna de nouveau. Etienne & son tour fut chassé, empri-
sonné et méme ¢étranglé. Son second successeur, Théodore II,
rétablit en 898 les clercs ordonnés par Formose. Puis vint
Jean IX, qui se pronon¢a pour Formose et qui fit faire par
son concile un décret concernant l'élection du pape.

Puis, pendant plusieurs siécles, les élections des papes
sont, presque toutes, entachées de violence, de simonie et de
plusieurs autres irrégularités. Il suffit de prononcer les noms
de Sergius III, de Jean X, de Jean XI, de Jean XII, de Be-
noit IX (qui fut pape 4 douze ans), de Jean XXIII, d'Ale-
xandre VI, etc., pour provoquer le dégolit et 'horreur dans
toute aAme simplement honnéte. En vérité, en quoi pouvaient
consister la régularité et la succession apostolique dans cette
série de monstres? Tout le moyen age est rempli de compé-
titions entre évéques, entre papes et antipapes; les excommu-
nications, les suspenses, les dépositions, les interdits, sont des
faits de chaque jour; les frappés protestent et n’en tiennent
aucun compte. Que deviennent les ordinations et les autres
sacrements en pareils cas? Par exemple, en 1373, Grégoire XI,
en lutte contre les Visconti, suspend les ecclésiastiques favo-
rables a ces derniers!); les ordres conférés par les évéques
de ce parti furent-ils nuls? La méme année, le pape mit
Florence en interdit?); les actes officiels du clergé florentin
furent-ils nuls? Ces cas se renouvelérent des milliers de fois.

On sait qu’en 1052, Pierre Damien remit & l'archevéque
Henri de Ravenne un écrit sur le sacerdoce, dans lequel il
constate le fait que « quelques évéques ont réordonné des clercs
qui avaient ét¢ simoniaquement ordonnés». Et il donne son
opinion sur ce point. Fleury la résume ainsi: «Il montre que
J.-C. étant la source de toutes les graces qui se répandent
dans son Eglise, c¢’'est lui qui confére tous les sacrements par
ses ministres, et que, comme c'est lui qui baptise, c'est lui
aussi qui donne lordination. Par conséquent, il n’est pas plus
permis de réordonner que de rebaptiser: parce que la validité
du sacrement ne dépend point de la vertu du ministre. De 1a

1) Voir MirOT, ZLa politigue pontificale et le retour du saintesiege @ Rome
en 1376, p. 23; Paris, Bouillon, 1899.

%) 7bid., p. 3I.



— 275 —

vient que toutes les ordinations faites par le pape Libére hé-
vétique el séditienx ont ¢té reconnues bonnes, quoiqu’il ait
vécu six ans apreés son apostasie. De méme, quoique le pape
Vigile fat wn scélérat el un impie, aucun de ses successeurs
n'a pensé a casser ce qu'il avait fait. L’auteur rapporte en-
suite les exemples de plusieurs pécheurs publics de son temps
qui passaient pour avoir fait des miracles, savoir: Raimbauld,
évéque de Fiésole, simoniaque et concubinaire; Marin, prétre
concubinaire, et deux autres prétres qu’il ne nomme point,
dont la vie était toute séculiere. Au contraire, il rapporte plu-
sieurs exemples de saints personnages, qui, bien qu'ordonnés
par des simoniaques, avaient offert le saint sacrifice toute
leur vie, savoir: Ronald de Camerino, Amique de Ramibone,
Gui de Pomposie, Firman de Fermo et plusieurs autres; sur
les corps desquels, ajoute-t-il, par l'autorité du concile, on a
dressé des autels ou il se fait des miracles. Ubert, évéque de
Rimini, avait acheté ce siége neuf cents livres monnaie de
Pavie; et toutefois c’est lui qui avait ordonné prétre le bien-
heureux Ardouin, par qui Dieu fait tant de miracles... 1l
montre l'inconvénient de l'opinion contraire, suivant laquelle,
depuis plus d'un siecle, 27 #'y avait plus de christianisme en
ltalie, mais seulement une vaine apparence de religion; et les
peuples seraient obligés de quitter leurs évéques, pour s'adresser
a ceux qui seraient validement ordonnés; ce qui confondrait
tout lU'ovdre de la hiérarchie. 1l exhorte les évéques a s'oppo-
ser a cette erreurt).»

Cest un fait que le siege de Rome fut vacant pendant
des années dont le total s’éleve a un chiffre considérable. De
plus, c’est un fait que, d’apreés des théologiens papistes, le
clergé romain n’est pas investi de la juridiction universelle
pendant la vacance du siége, et que 'évéque seul est investi
de cette prérogative?). Ol est alors, d’aprés le systeme ultra-
montain, la fameuse juridiction universelle? Quand la préten-
due source n'existe plus, ou est le ruisseau?

Si un archevéque ou un évéque meurt pendant la vacance
romaine, ne peut-il pas étre remplacé? S’il 'est, qui lui don-
nera la juridiction nécessaire, étant supposé, comme on le

Y Ouwr, cité, L. LIX, n° 77.
?) Voir FREPPEL, Sz, Cyprien, p. 207.



— 276 —

prétend 4 Rome, que toute juridiction vienne du pape? Faut-il
admettre que tous les évéques qui ont été institués, en Orient
et méme en Occident, sans que le pape flit méme consulté,
ont fait des ordinations nulles et que tous les sacrements ad-
ministrés par leurs prétres ont été irréguliers?

Le fait des nombreux antipapes parait non moins grave:
car tel soi-disant antipape a été, de droit, le vrai pape, et tel
soi-disant vrai pape a été un faux pape. Les ordinations faites
de part et d’autre étaient-elles également régulieres? Faut-il
tenir les unes pour nulles et les autres seulement, pour valides?
Que de difficultés inextricables! Et pendant les schismes ro-
mains, par exemple pendant celui de 1130, pendant celui de
1159, notamment pendant le grand schisme, ou était la vraie
juridiction, la vraie régularité des ordinations et des sacrements,
la vraie succession? Les papes fixés a Avignon de 1309 a 1377
étaient-ils encore des évéques de HKome? Pouvait-on dire vrai-
ment que le sitge de Rome était & Avignon? Et en 1378,
quand commenca la double série des papes d'Avignon et des
papes de Rome, ou était la succession et ou les ordinations
régulieres? Si Urbain VI de Rome était le vrai pape, comment
Clément VII d’Avignon pouvait-il I'étre aussi? et s'il ne I'était
pas, la juridiction qu'il a conférée et les ordinations qu'il a
faites, étaient-elles nulles? Méme difficulté entre Grégoire XII,
pape de Rome (1406-1413), et les papes de Pise, Alexandre V
(1409-1410), et Jean XXIII (1410-1415), et le pape d’Avignon,
Benoit XIII (1394-1424). Trois papes en méme temps! Et plus
tard, de 1439 a 1449, Félix V est nommé par le concile de Bale,
qui déposa Eugene IV, lequel eut néanmoins pour successeur
Nicolas V. Dans ce gachis, out sont, de bonne foi, la succession
et la régularité?

Et encore, qu'est devenue la régularité des ordinations,
quand le pape Eugene IV a changé (pour toute son Eglise)
la matiére et la forme, c'est-a-dire l’essence, du sacrement de
I'ordie, en cessant de la placer 1a ol elle est vraiment et en
la placant ol elle n’est pas? Si les évéques de I'Eglise romaine,
en conférant 1'épiscopat et le sacerdoce, ont l'intention formelle
de ne les conférer que dans le sens et avec l'intention du pape
Eugene 1V, les conférent-ils réellement dans le sens de l'an-
cienne Eglise catholique? Si oui, quelles graves conséquences!
et si non, quelles conséquences non moins graves!



— 277 —

Méme encore au concile de Trente, en 1563, les Italiens n’ont
pas réussi a faire décider que les évéques recoivent leur juri-
diction par lintermédiaire du pape. Les Espagnols et les
Francais soutinrent contre eux que les évéques tiennent leur
juridiction immédiatement de Dieu.

Ce n'est pas fini. En France, en 1596, le clergé de France,
réuni en assemblée générale, se plaignit au roi Henri IV des
abus ecclésiastiques qui se commettaient, des collations d’évéchés
et d’archevéchés a des enfants de sept 4 huit ans, contre le
droit ecclésiastique et divin et pour la ruine de I'Eglise!). Or,
je le demande, quelle juridiction, quelles dispenses, quelles
absolutions, quelles nominations, pouvaient faire ces évéques-
bambins? N'etait-ce pas une indigne parodie?

Que penser aussi de la régularité des actes épiscopaux
de Pierre de Marca, qui, pendant prés de sept ans, exerc¢a
I'épiscopat sans l'approbation du pape; de I'évéque de Pradt,
qui accepta de Napoléon I°r l'archevéché de Malines sans
lapprobation du pape; du cardinal Maury, qui fut archevéque
de Paris de 1810 a 1814 sans l'approbation du pape? Il est
facile de dire que Rome a régularisé, aprés coup, par une
simple décision, tous les actes de ces évéques; mais est-ce la
une explication sérieusc? Ne faut-il pas chercher ailleurs, dans
des principes clairs et solides, la lumiére qui puisse dissiper
cette confusion?

Je m’arréte. Ces faits suffiront pour constater que, soit en
Orient, soit en Occident, il y a eu, dans l'exercice du pouvoir
d’ordre et du pouvoir de juridiction, des abus criants et des
irrégularités scandaleuses. En présence de ces faits, le pre-
mier devoir de tout chrétien sincére n'est-il pas de répéter
humblement et douloureusement le mot de St. Paul: «Quid
ergo ? praecellimus eos? Nequaquam. Causati enim sumus,
Judaeos et Graecos omnes sub peccato esse. Sicut scriptum
est: Quia non est justus quisquam.» (FKom. III, 9-10).

II. — La question a résoudre.

De tous ces faits il résulte manifestement que plusieurs
des regles établies dans les diverses Eglises chrétiennes tou-

Y Voir GUETTEE, Hist, de I'Eglise de France, T. IX, p. 497.



— 278 —

chant l'ordination des évéques et des prétres, ont été violées.
Faut-il en conclure qu'on a eu tort d'établir ces regles, ou
qu'elles n'étaient que relatives et dépendantes des circons-
tances; que chacun avait méme le droit de les violer en cer-
tain cas; ou enfin que tous ceux qui les ont violées ont &été
coupables; qu'il faut en proclamer la stricte et absolue obli-
gation, et tenir désormais pour nulles toutes les ordinations
dans lesquelles elles ne seraient pas entiérement observées?
Ce sont 1a de grosses questions, qui en font surgir beaucoup
d’autres et qui constituent un véritable labyrinthe. Pour en
sortir, il faut un fil conducteur, un principe ou un ensemble
de principes clairs et solides. Quel est ce fil? quels sont ces
principes? Telle est la vraie question a résoudre.

Pour traiter cette question a4 fond et avec une pleine
clarté, il faudrait 1° exposer un bon traité de I'Eglise chré-
tienne; 2° établir certaines theéses générales du traité des Sa-
crements, sur le ministre, sur le sujet, sur la foi de I'Eglise
dans laquelle 'ordination est faite, etc.; 3° rappeler la doctrine
sur la validité du baptéme telle qu'elle a été établie aux III®
et IVe siecles, et examiner si l'on peut raisonner sur la col-
lation de l'ordre comme sur celle du baptéme; 4° enfin, expo-
ser les principes fondamentaux du traité de 1'Ordre. Ce sont
12 les bases nécessaires de la question; quiconque n'a pas sur
tous ces points des notions exactes, ne peut que tomber dans
de graves confusions.

D’autre part, je ne saurais songer & exposer ici toutes ces
matiéres. Je me bornerai d’abord a déblayer le terrain en
écartant quelques sophismes, ensuite a4 rappeler quelques prin-
cipes; aprés quoi, j'examinerai, comme je 1'ai dit, le cas spé-
cial des ordinations hollandaises.

1° Pour les ultramontains, il n'y a qu'un fil conducteur: la
décision du pape. La ou le pape approuve une ordination,
elle est valide et licite; 1a ou il dit qu'elle est invalide, elle
est invalide; 1a ou il proclame qu’elle est valide mais illicite,
elle est, de fait, valide mais illicite.

Réponse. Cette doctrine serait fort commode, comme celle
de Vlinfaillibilit¢ du pape; mais elle a le tort de ne reposer
sur rien, ou plutét de ne reposer que sur la fantaisie et
I'absurdité. Le pape a été considéré dans l'ancienne Eglise



— 279 —

non comme l'auteur des canons, mais comme un des gardiens
des canons; il devait les respecter, et, comme patriarche, les
faire respecter. Or qu'a-t-il fait? Souvent il n'a été qu'un vio-
lateur des canons. Dira-t-on qu'un gardien des canons, qui les
viole, et qui, de plus, s’arroge le droit de les violer & son
gré, est un fil conducteur, une lumiére, une clef qui ouvre?
Ce serait une dérision. L’histoire constate que, si une Eglise
a des ordres douteux, c’est celle de Rome; car ses hérésies,
ses schismes, ses antipapes, ses irrégularités empéchent abso-
lument de constater une véritable succession apostolique dans
la série de ses évéques. Ou est la succession dans une Eglise
dont un pape, Eugene IV, a pu déplacer et altérer l'essence
du sacrement de l'ordre; dans une Eglise dont les ministres,
au lieu de conserver l'ancienne forme des sacrements de
baptéme et de pénitence, dans laquelle était reconnue l'action
du Christ, le seul pontife et le seul sanctificateur des ames,
ont substitu¢ a l'action du Christ comme ministre la leur
propre, en disant: « Ego le baptizo, ego le absolvo, c’'est mor
qui te baptise, c’est moi qui t'absous»? En vérité, 'Eglise de
Rome a commis tant d’altérations graves dans 1'administration
des sacrements, qu'il est bien difficile d’'apercevoir encore dans
ces altérations une véritable succession apostolique. La suc-
cession dans la doctrine a disparu, la succession dans la mo-
rale a disparu, la succession dans la constitution ecclésiastique
a disparu, la succession dans la liturgie a disparu également,
sinon totalement, du moins en partie. Il est donc impossible
d’accepter comme critere et comme norme la décision du
pape. — Priére aux lecteurs de réfléchir sur ces trés impor-
tantes vérités, et d’en tirer les conséquences.

2° D’autres disent: la discipline doit étre absolument main-
tenue; donc tous les canons disciplinaires, surtout s'ils ont été
émis par un concile cecuménique, doivent étre strictement
observés; donc toute ordination et tout sacrement conférés
contrairement & l'un de ces canons, doivent étre tenus non
seulement pour illicites, mais encore pour nuls.

Réponse. D’abord, de fait, tous les canons en question
n'ont pas été toujours observés, et vouloir qu'ils le soient dé-
sormais, serait vouloir l'impossible. Ensuite, les canons disci-
plinaires ne sont nullement dogmatiques; ce serait donc en



méconnaitre la nature, puisqu'’ils sont essentiellement rela-
tifs et variables, le bien positif de 1'Eglise dépendant des cir-
constances qui déterminent l'application des regles. Parler
d’absoluité, d’observation absolue, de maintien absolu de ces
mesures qui sont de leur nature changeantes et subordonnées
a une quantité de considérations supérieures, ce serait tomber
dans l'erreur comme a plaisir. Aucun concile, cecuménique ou
autre, n'a voulu ni pu vouloir égaler la discipline au dogme,
lui attribuer la méme valeur, transformer en chose divine
ce qui n'est qu'humain, déclarer éternel et absolu ce qui n’est
en sol que transitoire et relatif. — Ceci aussi est capital.

3° Ceux qui ne veulent pas que l'on raisonne du sacre-
ment de 'ordre comme du sacrement de baptéme et que l'on
conclue de la validité du baptéme des hérétiques a la validité
des ordres des hérétiques, font remarquer qu'on doit étre plus
exigeant au sujet de l'ordre qu'au sujet du baptéme, parce que,
disent-ils, le baptéme s'adresse a tous et qu'il faut en faciliter
le plus possible 'administration, tandis que l'ordre n'est que
pour une élite et qu’il faut par conséquent entourer l'ordina-
tion le plus possible de précautions et de difficultés, Un clergé
ainsi ordonné sera plus fort, et plus le clergé est fort, plus
I'Eglise est forte. Donc, autant il faut étre large dans l'admi-
nistration du baptéme, autant il faut étre sévére et observer
strictement l'ancienne discipline dans la consécration épisco-
pale et dans ['ordination sacerdotale.

Réponse. D’abord, les théologiens qui font ce raisonne-
ment sont dans l'obligation, s'ils veulent étre logiques avec
eux-mémes, de considérer comme illicites et méme comme
nulles toutes les consécrations et les ordinations faites contre
les anciens canons. Or, l'osent-ils vraiment? Ne sont-ils pas
effrayés devant l'abime qu'ils creusent d’'un coeur si léger?
Hé quoi! nuls tous ces sacrements conférés a tant de fideles
par tous ces prétres qui, selon eux, n'étaient pas prétres, par
tous ces €véques qui n'étaient pas €évéques, par tous ces
papes qui n'étaient pas papes? — Ensuite, les faits démentent
leur raisonnement: car nombreux sont les évéques qui ont
été consacrés par des évéques déposés, ou schismatiques, ou
traditeurs, etc., et qui ont été reconnus par leurs Eglises comme
évéques légitimes sans avoir été consacrés de nouveau. Com-



— 281 ~

ment les partisans de l'objection susdite peuvent-ils concilier
leur doctrine avec ces faits positifs? — En outre, si le clergé
doit étre une ¢élite, il est vrai également que cette ¢élite
doit exister pour les fidéles, et que, dans les questions des
ordinations, on ne saurait pas ne pas prendre en trés grande
considération les intéréts mémes des fideles. Traiter les ordi-
nations de maniere a déclarer nuls les sacrements recus par
les fideles, me semble une trés grosse erreur, condamnée déja
par le but méme des sacrements et par la signification méme
du munistére soit épiscopal, soit sacerdotal. Donc, une sévérité
outrée, sous prétexte qu’il s'agit d’'une élite, me semble dé-
placée, erronée et fatale. — De plus, s’il est vrai que, dans
toute société, l'autorité doit étre forte, il ne faut pas con-
fondre 'autorité avec la hiérarchie; cette confusion ne serait
pas moins nuisible dans I'Eglise que dans la société politique.
Une hiérarchic disposant de pouvoirs excessifs finit toujours
par étre désastreuse. On 1'a vu en France, a la fin du
XVIII® siecle. Quand le clergé et la noblesse ne furent plus
que des membres gonflés, gatés et nuisibles, tout le corps périt;
une révolution imprévue et nécessaire emporta le malade.
I.’histoire de 1'Eglise abonde en circonstances ou l'autorité du
clergé a été augmentée; or, c’était lorsque les simples fidéles
ne remplissaient pas leurs devoirs ou lorsque le corps de
I’Eglise souffrait de divisions et de schismes, comme a 1'époque
du montanisme, du donatisme, de l'arianisme, etc. Une téte
énorme sur un corps gréle et avec des membres chétifs, ce
n’est point 14 la bonne santé. Au contraire, quand les fideles
sont crovants, actifs, zélés pour les choses de I'Eglise, le
clergé reste forcément dans les limites de sa mission et il
n'est pas dominateur (providentes non coacte, 1 Pierre, V, 2);
1l ne devient dominateur que lorsque I'Eglise est faible et ma-
lade. Donc {fortifions l'autorité, mais pour fortifier I'Eglise
méme, et n'attribuons pas au clergé une autorité qu'il ne doit
pas avoir et qui ne peut que nuire, je le répeéte, a la saine
activité des fideéles. En Occident, on ne saurait assez insister
sur ce point: car le clergé, dirigé et dominé par Rome, y a
exercé une influence néfaste, et 'une des principales tadches de
I'ancien catholicisme est précisément de rappeler aux fideles leurs
devoirs et leurs droits contre les empiétements coupables commis
par la hiérarchie. — Enfin, je crois qu'il est difficile de con-

Revue intern. de Théologie, Heft 30, 1900, 19



— 282 —

damner les théologiens qui ont déclaré valides soit le baptéme,
soit les ordres, conférés par les hérétiques. St. Augustin a
dit: « Quand je vois 'Evangile entre les mains des hérétiques,
je suis bien obligé¢ de reconnaitre que c'est I'Evangile, tout
en détestant leurs erreurs. Le baptéme qu'ils administrent
n’est pas le leur, mais celui de Dieu et de 'Eglise, quelque part
qu'on le trouve ou qu'ils l'aient transporté!)». Or, le méme
raisonnement peut se faire au sujet de lordre. De (fait,
St. Augustin parle dans ce sens de fous les sacrements: «Non
itaque ideo non sunt sacramenta Christi et Ecclesize, quia
eis illicite utuntur.» A quoi M. Freppel, dans son étude sur
St. Cyprien et sur le baptéme des hérétiques, a ajouté: «De
ce que les hérétiques ne participent plus a la grace sancti-
fiante ni aux dons de I'Esprit saint (!?), doit-on en conclure
qu'ils perdent toute espéce de droit ou de pouvoir dans 'ordre
surnaturel? En se séparant de la véritable Eglise, ces chré-
tiens rebelles ne peuvent-ils pas emporter avec eux quelques
débris de la doctrine catholique, voire méme des droits ou
des privileges inhérents 4 un caractére resté indélébile?)?»
Et encore: « Au lieu de renfermer dans des limites trop étroites
I'action surnaturelle du Christ, il faut admettre que 1'Eglise
peut compter parmi ses membres des hommes qui, a défaut
de liens extérieurs, sont unis & elle par la charité?).» Bref]
si l'indignité de celui qui baptise, si son caractére de schis-
matique et méme dhérétique, si ses péchés de toutes sortes
n'empéchent pas la validité du baptéme qu'il administre, et
cela parce que c'est le Christ qui baptise (kic est qui baplizat),
pourquoi ne pourrait-on pas dire aussi: «C’est le Christ qui
ordonne et qui consacre, c'est le Christ qui absout et qui pu-
rifie, c’est le Christ qui confere lui-méme ses pouvoirs; donc
le ministre qui le représente extérieurement a beau étre cou-
pable, schismatique ou hérétique, le sacrement qu'il administre,
étant celui du Christ, est valide. Il I'administre injustement et
irrégulierement, mais il I'administre réellement et validement:
car autre chose, comme dit encore St. Augustin, est ne rien
avoir, et autre chose est posséder injustement et user sans
droit. Pierre Damien, nous l'avons vu, a répété et approuvé

Y)Y De baptismo contra Donatistas, IV, 6; I, 14; III, 1o,
%) St. Cyprien, p. 355.
%) P. 364.



— 283 —

cet argument. Cette explication, qui est celle de l'ancienne
Eglise, est le contraire méme de la théorie ultramontaine de
Vex opere operato: car autre chose est dire qu'un sacrement
est valide parce que l'action sanctifiante est celle de J.-C. méme,
et autre chose, qu'il est valide parce qu’étant accompli par le
ministre-homme, il opére par lui-méme.

Certes, il se tromperait gravement, celui qui conclurait de
cette conduite des Eglises et de cette doctrine des Peres qu'’il
est indifférent que l'on procéde régulierement ou irréguliere-
ment dans l'ordination et que celle-ci soit faite par un ministre
orthodoxe ou non. N7 la végularité disciplinaive, ni l'ovthodoxie
dogmatique, ne sont indifférentes. Mais si elles ne sont pas in-
différentes, elles ne sont pas tout non plus. La conscience et la
bonne foi sont aussi des choses sacrées. Ce ne sont pas les
Ames qui sont faites pour les lois, mais les lois qui sont faites
pour les dmes. Autre est le rdle de la vérité dogmatique qui
€claire les intelligences, autre celui de la grace qui sanctifie
les consciences sinceres, méme quand elles se trompent. Dieu
ne fait-il pas luire son soleil sur les méchants comme sur les
bons, et ne donne-t-il pas le prix convenu a l'ouvrier de la der-
niere heure comme a celui de la premiére? Qui oserait accuser
Dieu d’injustice et conclure de sa conduite miséricordieuse que
la discipline et l'indiscipline, l'orthodoxie et I'hérésie sont in-
différentes a ses yeux?

4° Enfin, des théologiens posent ainsi la question: La
validité et la licité des sacrements, disent-ils, dépendent de la
foi de I'Eglise dans laquelle ils sont administrés; si cette Eglise
professe la foi orthodoxe, elle administre les sacrements valide-
ment et licitement; sinon, non.

Réponse. Ce jugement est par trop sommaire, et, comme
tel, dans sa généralité et dans son absoluité, il est faux, puis-
qu'il revient a dire que les sacrements des hérétiques (lesquels
ne professent pas la foi orthodoxe) sont non seulement
illicites mais nuls, ce qui est erroné, comme il a été dit. —
Mais on pourrait restreindre la question et la poser ainsi:
Sans exiger la foi orthodoxe iutégrale, ne peut-on pas, ne doit-
on pas exiger, pour un baptéme valide et licite, que celui qui
baptise appartienne 4 une Eglise qui professe la vraie foi sur
le baptéme et qui l'administre au nom du Pere, du Fils et du



284 —

St-Esprit? Pour une ordination valide et licite, ne doit-on pas
exiger que celui qui la confere appartienne a une Eglise ol
l'on tient officiellement l'ordre pour un sacrement, etc.? Et
ainsi pour les autres sacrements. N'est-ce pas dans ce sens
qu'il faut expliquer le 19° canon du concile de Nicée, de 323,
ordonnant qu'on rebaptise tout paulianiste (et non pas tout
novatien) qui veut revenir a 'Eglise catholique? Pourquoi cette
différence entre le paulianiste et le novatien, sinon parce que
le paulianiste, ou disciple de Paul de Samosate, avait été bap-
tis¢ dans une Eglise qui professait une doctrine hérétique sur
la trinité et sur Jésus-Christ, tandis que l'Eglise novatienne
était orthodoxe sur le point particulier du baptéme? N'est-ce
pas encore la 'argument que l'on fait dans certaines Eglises
pour soutenir que les ordinations anglicanes sont nulles? Nulles,
dit-on, parce que I'Eglise anglicane, ne croyant pas a l'ordre
comme sacrement et n’ayant pas 'intention, en le conférant, de
conférer un sacrement, ne le confere pas en réalité. — J'avoue
que cet argument, en ce qui concerne les ordres anglicans,
me parait plus subtil qu'exact, parce que I'Eglise anglicane,
en conférant l'ordination, a lintention formelle de conférer
Tordre chrétien et ecclésiastique, et de faire de vrais évéques
et de vrais prétres, quoi que pensent les théologiens sur la
nature et la définition du mot «sacrement», qui, dans le débat
actuel, n'est qu'un mot et non la chose méme, laquelle n’'est
pas en question. — Mais la mesure prise par le concile de
Nicée envers les paulianistes me parait sage. Le concile n'en
a pas fait une théorie, et je ne voudrais pas non plus en faire
une théorie. Il suffit que cette pratique soit maintenue, et je
suis de ceux qui en désirent le maintien exact et impartial,
de ceux qui par conséquent désireraient que ceux des prétres
papistes qui ont été consacrés ¢évéques ou ordonnés prétres
dans le sens des innovations hélérodoxes diu pape Eugene IV,
fussent consacrés ou ordonnés de nouveau lorsqu’ils rentrent
dans l'orthodoxie. Il importe de noter, en passant, que les
évéques et les prétres gallicans, par exemple, n'ont jamais été
consacrés ou ordonnés dans le sens des doctrines ’Eugéne IV
lesquelles ont toujours été considérées, en France, comme con-
traires a la tradition gallicane.



III. — Quelques principes.

Apres les observations précédentes, la question a résoudre
me semble clairement posée, 4 savoir: Une consécration épis-
copale ou une ordination sacerdotale, faites contrairement a
un canon disciplinaire et par conséquent irrégulieres ou anti-
canoniques de ce fait, ne peuvent-elles pas, d’autre part, avoir
été faites ou étre faites conformément & une reégle supéricure,
dogmatique o morale, qui prime ce canon purement disciplinaire,
et étre admises, par conséquent, comme réguliéres et canoniques?

Car il faut se rappeler que, si toute irrégularité est tou-
jours bliamable comme telle, il y a cependant irrégularité et
irrégularité, comme il y a régle et régle. Telle régle inférieure,
dans les choses humaines, ne concorde pas toujours avec telle
régle supérieure; ou tout au moins les applications qui peuvent
étre faites d'une méme régle, peuvent varier suivant les cir-
constances, parce qu’'elles doivent toutes étre faites pour le
bien de ceux auxquels elles s’appliquent; or, dans telle circons-
tance, le bien exige telle chose, et dans telle autre circons-
tance, telle autre chose. C’est ainsi qu'en certains cas parti-
culiers on doit violer une régle inférieure pour observer une
regle supérieure. De la l'adage: il est permis de sortir de la
légalité pour rentrer dans la justice, Ce n’est pas a dire pour
cela qu’il soit permis de faire le mal pour faire le bien: car,
dans les questions dont il s’agit, on ne viole aucune loi morale,
mais seulement une mesure disciplinaive ou adwministrative,
laquelle n'a en elleméme ni bonté morale ni malice morale,
mais simplement peut étre utile selon les circonstances.

Cela posé, je réponds catégoriquement: Oui, il est permis
de ne pas observer une mesure d'ordre inférieur, quand une
loi supérieure ou un principe d'ordre supérieur l'exige; oui,
il est permis de faire une ordination contrairement a telle pres-
cription disciplinaire, quand le bien spirituel de 'Eglise l'exige.
11 va de soi qu'une telle décision ne saurait étre laissée a l'ar-
bitraire de chacun. Ici comme ailleurs, c'est I’'Eglise autonome
dont il s’agit, qui se prononce sur ses propres intéréts religieux.

Telle est la thése qu'il s'agit de démontrer par quelques
principes de théologie dogmatique, qui me paraissent indiscu-
tables.



— 286 —

1° Le principe d’autorité. Remarquons, avant tout, qu'il
s’agit ici non de l'autorité en général, encore moins de l'autorité
politique, mais exclusivement de l'autorité felle que J.-C. I'a
établie dans I'Eglise. Or, c'est premiérement et principalement
a I'Eglise méme que J.-C. a confié l'autorité religieuse qu'il a
voulu lui donner, et ce n'est qu'ensuite et en second lieu qu'il
a établi, dans I'Eglise, une hiérarchie. Donc la hiérarchie est
subordonnée a I'Eglise, et 'Eglise est au-dessus de la hiérarchie;
la hiérarchie, en exercant l'autorité spéciale qui lui appartient,
ne peut pas l'exercer contre l'autorité générale de 1'Eglise, ni
contre le bien de I'Eglise; au contraire, la hiérarchie doit servir
I'Eglise et subordonner ses propres intéréts & ceux de 'Eglise,
suivant cette parole du Maitre: Et qui voluerit inter vos
primus esse, erit vester servus (Malth. XX, 27). Et c’est dans
cet esprit que Grégoire [°* se disait encore a la fin du VI siecle
«le serviteur des serviteurs de Dieu ».

De ce principe il résulte: 1° qu'un supérieur ne peut frapper
un inférieur ni contrairement aux préceptes du Christ et aux
lois de I'Eglise, ni de maniére a4 nuire a I'Eglise, c’est-a-dire
au bien spirituel des Ames; — 2° qu'un inférieur frappé injuste-
ment par un supérieur, ne perd pas son autorité par le fait de
cette mesure injuste et nulle, mais qu'il peut continuer a exercer
son autorité validement et licitement, si I'Eglise particuliere
dans laquelle il 'exerce 1'y autorise.

Quant a la maniere dont la hiérarchie se recrute et dont
l'autorité religieuse lui est cominuniquée, il faut distinguer
I’élection et 'ordination.

Souvent on considere l’élection comme appartenant aux
fideles, ou au roi en tant que représentant les fideles, et l'or-
dination comme appartenant a 1’évéque; de la sorte, pense-t-on,
les droits de 1'Eglise sont sauvegardés par 1'élection, ceux de
la hiérarchie par l'ordination, et ainsi tout est concilié. Clest
une erreur. L’autorité de J.-C. appartenant a I'Eglise, c'est
IPEglise qui doit faire et I'élection et l'ordination; et comme
I'Eglise n’est pas seulement la hiérarchie, mais la hiérarchie
et les fideéles, il s'ensuit que la hiérarchie et les fidéles doivent
prendre part et & I'élection et a l'ordination. Autrefois, en effet,
I'élection se faisait par les évéques, les prétres, les diacres et
les fideles, a des titres divers, il est vrai, mais par un con-
cours actif de tous; ce concours a vari¢ suivant les temps,



mais il a été réel. Quant a l'ordination, elle n’était pas le seul
fait de 1'évéque, mais aussi du presbvierium et des fideles.
Lorsqu’on dit que la seule différence entre I'évéque et le prétre
consiste en ce que l'évéque seul peut conférer le sacrement
de l'ordre, cela ne veut pas dire que 1'évéque ait le droit de
consacrer évéques et d’ordonner prétres tous les individus qu'il
choisira de son chef; cela ne veut pas dire non plus qu'il
puisse consacrer et ordonner sans le concours du presbyterium
et des fideles, Si I'évéque avait un tel droit, il pourrait nuire
a I'Eglise en la peuplant de ministres indignes et prévarica-
teurs. Aussi le pouvoir consécrateur a-t-il toujours été limité
par de sages précautions. Longtemps les fideles ont été con-
sultés sur la moralité des candidats au sacerdoce et a 1'épis-
copat; longtemps ils ont eu le droit de choisir tel ou tel et
d’écarter tel ou tel; longtemps ils ont pris une part active aux
pricres de l'ordination, ainsi que les prétres présents, suivant
cette parole de Paul a Timothée (7 Ep. IV, 14): Noli negligere
gratiam quee in te est, quae data est tibi per prophetiam, cuwm
imposilione manuum presbyterit,

A propos des droits des fideles, rappelons que, lorsqu'’il
s'est agi de donner un successeur a Judas (et episcopatum
ejus accipiat alter), les fideles de Jérusalem ont été consultés;
ce sont eux qui ont choisi (slatueruni) Joseph Barsabas et
Matthias; ce sont eux qui ont prié (ef orantes dixerunt), et
qui ont tiré au sort, lequel sort est tombé sur Matthias (et
dederunt sortes eis, et cecidit sors super Matthiam, et annu-
meratus est cum undecim apostolis), Act. I, 23-26. — Le con-
cours des fidéles n’a pas €té moins actif dans I'établissement
des diacres que dans 1'¢établissement de l'apotre Matthias.
Voir les six premiers versets du chapitre VI des Actes. — Et
ce que les fideles firent a Jérusalem, ils le firent 4 Antioche
pour l'¢lection de Jude Barsabas et de Silas (XV, 22-29),1)

Dongc, il est impossible de supprimer les droits des fideles
et des prétres, et de se borner 4 l'action des évéques, encore
moins de faire consister la régularité d'une ordination dans la
seule approbation d'un évéque (métropolitain ou patriarche).

1) Sur la hkiérarchie et les laigues dans I'Eglise, voir les textes de Khomiakoff
que nous avons publiés dans la Rewue, 1896, n° 13, p. §50-53. Voir aussi ce qu’il a
dit des rizes, p. 65.



— 288 —

2° Le principe de la distinction du divin et de U'humain.
C'est un principe é¢lémentaire qu'il faut distinguer, dans les
choses du christianisme et de 1'Eglise chrétienne, ce qui est
divin et ce qui n'est qu'humain. Nous appelons divin ce qui
a ¢té enseigné, ordonné et ¢tabli par J.-C. méme, 4 savoir
ses enseignements ou dogmes, ses préceptes et ses moyens
de salut. Ce que les apdtres ont transmis comme venant de
J.-C., ce que I'Eglise universelle a répété comme tel dans les
canons dogmatiques de ses Conciles cecuméniques, cela, dis-je,
vient évidemment de J.-C. et doit &tre tenu comme étant
de droit divin,; tandis que ce qui a été¢ établi, comme disci-
pline, par les hommes, n'est et ne peut étre manifestement
que de droit humain et ecclésiastique. La différence est capi-
tale. Voyons donc, dans la question qui nous occupe, ce que
J.-C. a établi, et ce qu'il n'a pas ¢tabli.

J.-C. a ¢tabli des apotres et des disciples. Les mots « évé-
ques, prétres, diacres » ne viennent pas de lui, mais des apdtres.
St. Pierre a employé les mots «épiscopat» et «évéque». St. Paul
a dit aux anciens de 1'Eglise d'Epheése (majores natu FEcclesie,
Actes, XX, 17 et 28) que «le St-Esprit les a établis évéques
pour paitre 'Eglise de Dieu ». Dans ce dernier texte, l'origine
divine de l'épiscopat est expressément affirmée; et quel est le
chrétien qui peut 4 bon droit accuser St. Paul de s’étre trompé?
Quant aux mots «métropolitain, primat, exarque, patriarche »,
ils ne viennent ni du Christ, ni des apétres; ce sont des titres
d'origine purement ecclésiastique ou humaine.

Quant a la forme de l'ordination, il est impossible de
prouver qu'elle a été établie par J.-C. méme. Tout ce que
nous voyons dans les écrits des apdtres, c'est que le pouvoir
apostolique ou épiscopal, et le pouvoir presbytéral ou sacer-
dotal, ainsi que l'office du diaconat, ont été transmis et com-
muniqués par l'imposition des mains. St. Paul a imposé les
mains a Timothée (/7 Tim. 1, 6), et il lui a recommandé d’im-
poser les mains a d'autres. Comme nous !'avons vu précédem-
ment, c’est par l'imposition des mains qu'ont ¢té consacrés
Matthias, Jude et Silas, les sept diacres, etc. Et ce rite sacra-
mentel était accompagné de la priere. Il n'est pas question,
dans les Ecritures, des autres cérémonies qui ont été plus tard
ajoutées a ce rite pour le rendre plus touchant.



— 289 —

Il est clair, d’autre part, que la grace et le pouvoir qui
étaient transmis par la priere et l'imposition des mains, étaient
communiqués par le St-Esprit (Spiritus sawnctus posuil vos
episcopos), ou par le Christ lui-méme, le pontife de la nouvelle
alliance, le médiateur entre Dieu et les hommes, le pasteur et
I'évéque des ames (pastoren: et episcopum animarun vestrarum,
I Petr. II, 25). 11 faut donc distinguer le rite ou les rites exté-
rieurs qui sont accomplis par le ministre-homme, et la grace
divine, l'autorité divine, qui sont communiquées, comme dons
divins et forces divines, par Jésus-Christ en tant que Dieu et
Sauveur, qui vit toujours et qui vivra éternellement dans son
Eglise, et qui, toujours vivant et toujours médiateur, n'est
remplacé par aucun ministre du rite extérieur, quel que soit
ce ministre. C'est ce dernier qui pose le signe de la gréce,
mais c'est le Christ-Dieu qui donne la grace méme (rem sacra-
menty). Ce point aussi est capital, et 'on ne saurait assez
I'affirmer, en ces temps ot le ministre du rite efface et absorbe,
aux yeux d'un trop grand nombre de fidéles qui ne voient
que l'extérieur, le Christ méme, le pontife invisible mais réel,
l'auteur de la vie (awuctorem wvite, dit St. Pierre, Act. III, 15),
Pauteur de la foi et 'auteur du salut (auctorem fidei, auctorem
salutis, dit 'Epitre aux Hébreux, II, 10; XII, 2).

Oui, c’est le Christ qui est le sanctificateur. C'est de lui
qu'il a été dit (Psaume CIX, 4): Tu es sacerdos in w@lernum
secundum ordinem Melchisedech (Hebr., V, 10). Cest de lui
qu’'il a été dit: Habentes ergo pontificem magnum qui pene-
travit ccelos, Jesum filium Dei (Hebr., IV, 14). Toute I'épitre
aux Hébreux est la glorification de Jésus-Christ méme comme
pontife de la nouvelle alliance. Et c’est bien dans ce sens
que St. Paul a dit, dans sa I'* épitre aux Corinthiens (V, 4-6),
que, si les griaces sont diverses, les ministéres divers, les
opérations diverses, cependant I'Esprit est le méme, le Seigneur
est le méme, le Dieu est le méme, qui opére tout en tous (guz
operatur ommnia in omnibus). Et St. Paul insiste. Aprés avoir
énuméré tous les charismes, toutes les charges, toutes les
fonctions que les ministres remplissent dans 1'Eglise du Christ,
il ajoute (XII, 11): Haec autem omnia operatur unus atqite idem
Spiritus, dividens singulis prout vult.

Ainsi donc c'est Jésus-Christ lui-méme qui sanctifie et qui
confere la grace dans les sacrements; c’est donc lui qui bap-



— 290 —

tise, qui confirme, qui absout, qui consacre, qui unit, qui ordonne
et qui bénit. St. Cyprien, louant 1'épiscopat de Corneille, dit
que Corneille a recu cet épiscopat «de la main de Dieu qui
fait les prétres?)». St. Francois de Sales enseigne expressé-
ment que ce n'est pas St. Pierre, mais Jésus-Christ «qui est
fondement et fondateur, fondement de notre foi, de notre espé-
rance, de notre charité, fondement de la valenr des sacrements ».
Ce méme Saint ajoute que Jésus seul est le bon Pasteur et
méme « qu'il est le seul pasteur ». Expliquant le psaume 132:
Ecce quam bonum, etc., il dit: « Noire Seigneur et Maitre est
ce grand Prétre éternel, sur lequel a été répandu cet onguent
précieux et incomparablement odoriférant de la dilection de
Dieu et du prochain; et nous autres, qui sommes ses cheveux
ou comme autant de poils de sa barbe, devons participer a
cet onguent sacré. Ou bien nous pouvons considérer les apotres
comme étant la barbe de N. Seigneur, qui est notre chef?).»
Remarquons non pas cette barbe ni ces cheveux, mais cette
doctrine; il nous sera facile de savoir ensuite d'ou vient la
validité ou la valeur des sacrements et par conséquent de l'or-
dination.

Cette doctrine est aussi celle de Bossuet. Dans sa sixiéme
Elévation, il glorifie ainsi Jésus-Christ, seul Pontife: «Vous &tes
seul, vous laissez pourtant aprés vous des prétres, mais qui
ne sont que vos vicaires, sans pouvoir offrir d'autres victimes
que celle que vous avez une fois offerte & la croix ef gue vous
offrez éternellement a la drvoite de volre FPere.» Dans la septieme
Elévation, il ajoute: «Cest lui qui offre encore son propre
corps et son propre sang dans le sacrifice de tous les jours.»
Donc ce qui est divin dans les sacrements vient de J.-C. méme
et de J.-C. seul, et par conséquent le ministre du rite extérieur
n'opére que le signe sacramentel ou la fonction extérieure.

Tel est aussi le sens des passages suivants du Rituel ancien-
catholique 3): — « Der Herr aber, der diese seine Diener zur
bestindigen Nachfolge berufen, begleite unscve Handlung wmit
Seinem Segen (S. 46) ....Lasst uns demnach, Gott in Demut
anflehen, dass Er uns sein Erbarmen zuwenden und euch jeg-

) Epitre 52, 2 Antonien, évéque de Numidie.

%) Sermon pour le IIl* dimanche de caréme; T. IV, p. 303, édit. Vives, 1862.

8) Die Riten der priesteriichen Weiken, nach dem Pontificale Romanum bearbeitet
und herausgegeben im Auftrag der altkatholischen Bischofskonferenz; Bern, Wyss, 1899.



— 291 —

liche Gnadengabe schenken wolle, deren ihr zur segensreichen
Austibung eures Amtes bediirfet (S. 47). Lasst uns, geliebte
Briider, Gott den allmichtigen Vater bitten, dass Ev iiber diese
setne Diener, die Er zum Priestertum erwiahlt hat, himmlische
Gaben in Fiille ergiessen wolle . .. Erhore uns, Herr unser Gott,
wir bitten Dich, giesse auf diese Deine Diener die Segnung
des heiligen Geistes aus, flisse thnen die Macht der priester-
lichenw Gnaden ein und geleite sie, die wir den Augen Deiner
Milde darstellen, auf dass Du sie weihest, immerdar mit
den reichen Geschenken Deiner Gnadengaben» (S. 48). Plus
loin (p. 49), les nouveaux prétres sont appelés «Gekiilfen
und Mitarbeiter der Apostel des Sohnes ... Priester in seinem
Heiligtum. » Enfin (p. 53), I'évéque dit: « Weihen und heiligen
mogest Du, o Hery, diese Hande durch diese Salbung und
unsere Segnung.» Donc 1'évéque, si nécessaire qu'il soit, se
borne cependant & faire 'onction, & donner la bénédiction ex-
térieure, 4 imposer les mains avec le presbyterium, a prononcer
la priere avec 'assemblée; et c’est J.-C. méme qui consacre et
qui ordonne, qui confere la gréace et le pouvoir spirituel ).

3° Le principe de la fixité du divin et de la variabilité de
Uhumain. Autant ce qui est divin dans le christianisme est
fixe et éternel, autant ce qui est humain est de soi relatif et
variable. Aussi la forme humaine de l'ordination a-t-elle varié
selon les temps et selon les lieux, et peut-elle varier encore.
C’est une vérité puérile de dire que la discipline établie par
les hommes n’est qu’humaine; il faut cependant proclamer cette
vérité et méme trés hautement, puisqu'il y a des personnes qui
voudraient I'imposer comme divine et éternelle. Disons donc
et répétons que toute mesure disciplinaire et toute cérémonie
€tablie par les hommes sont de leur nature changeantes; qu’elles
ont été inspirées par un ensemble de circonstances pour le bien
de I'Eglise, et que par conséquent, lorsque les circonstances
changent, elles doivent changer aussi pour le bien de I'Eglise.
Cette doctrine est la base méme du droit ecclésiastique, soit
en matiere disciplinaire, soit en matiere liturgique. Les catho-
liques-romains les plus tenaces sont bien obligés d'avouer, avec
I'évéque Freppel, que «I’Eglise, immuable dans son enseigne-

) Voir, dans la Revue (n° 17, janvier 1897), l'étude intitulée: F.-C. dans les
sacrements.



— 292 —

ment dogmatique et moral, #'késite pas a varier sa discipline
suivant les besoins et les nécessités des dges qitelle traverse,
que, chargée de pourvoir aux intéréts spirituels de 'humanité,
elle doil teniy compte des changements qui s'opeérent dans les
sociétés civiles et faciliter leur tdche en remplissant la sienne,
sans sacrifier aucun principe ni aucun droit1).»

Et, en ce qui concerne les titres hiérarchiques ecclésias-
tiques, auxquels une juridiction plus ou moins grande est attachée,
M. Freppel n'hésite pas & avouer que «l'organisation politique
ou civile de I'empire romain est devenue une 7orme pour la
circonscription territoriale de V'Eglise 2)». < Ainsi, ajoute-t-il,
Rome, capitale de l'empire, €était le centre du monde payen.
Pierre y pose hardiment sa chaire a co6té du trone des césars;
et depuis ce moment-la, toute la chrétienté convergera vers
cette Eglise.» Et encore: «Une province civile formait de
la sorte une province ecclésiastique, a la téte de laquelle
se trouvait l'évéque de la métropole ou le métropolitain,
Si, en place d'une seule province, deux ou trois relevaient a
la fois par leur filiation d’'une seule Eglise meére, 'évéque de
cette métropole prenait le titre d’exarque en Orient, de primat
en Occident. Voila le travail d'organisation hiérarchique et
territoriale qui s’accomplit pendant les trois premiers siécles 2). »
Puis Freppel remarque que des écrivains se trompent en ne
distinguant pas ce qui est d’institution divine et ce qui est
d'origine ecclésiastique; que les titres de patriarche, de primat,
de métropolitain, ne sont que d'origine ecclésiastique; qu'il ne
faut pas confondre avec la divine constitution de I'Eglise «ces
formes accidentelles qui doivent leur origine & des circonstances
particulieres, et qui peuvent par conséquent disparaitre avec
elles *) ».

D’apres ces principes incontestables, nous pourrions, fideles
a la «norme» de l'ancienne Eglise, dire que Rome n’est plus
ni la capitale de 'empire ni le centre du monde, et que par
conséquent I'évéque de Rome ne doit plus étre le patriarche
de 1'Occident; etc. Mais bornons-nous a conclure que la juridic-
tion dite métropolitaine, ef méme patriarcale, ne doit pas étre

V) Saint Cyprien, p. 132.
) B, 122,
5 B, 123
Y P 124,



== D08 =

tenue, méme dans l'administration des sacrements, pour plus
importante qu'elle n’est en réalité, et qu'en tout cas elle ne
peut pas l'emporter sur le pouvoir divin au point de 'annuler.

Ce n’est pas tout. Non seulement les mesures purement
disciplinaires ne peuvent pas empécher l'action divine, non
seulement elles ne sont en ellessmémes que relatives, non
seulement elles sont variables et peuvent toujours varier, mais
encore elles doivent varier quand le bien de I'Eglise, c’est-a-
dire, les intéréts religieux des fideles, 'exigent. Oui, le bien
de I'Eglise doit primer et dominer toutes les régles disciplinaires
de I'Eglise, de telle sorte qu'il n'y a pas de régle légitime
contre le bien de I'Eglise et contre la sanctification des fideles.
Tel a été lesprit de l'ancienne Eglise, lorsqu'elle a formulé
les «saints» canons. Voyons, par exemple, les canons disci-
plinaires du premier concile cecuménique de Nicée. Le but qui
a été manifestement vis¢ est le bien de I'Eglise. En effet, si
I'on a infligé la déposition a4 ceux qui se sont laissé ordonner
ou qui ont ordonné trop prématurément (c. 2), c'était pour
empécher les pasteurs indignes de pénétrer dans I'Eglise, mais
non pour retarder l'ordination des candidats reconnus comme
capables et dignes, surtout quand cette ordination était urgente.
Si 'on a défendu a tout clerc d'avoir chez lui une «sous-intro-
duite » (c. 3), ce n'était pas pour condamner le mariage des
prétres, mais pour empécher les ecclésiastiques de vivre impu-
diquement avec des femmes qui n'étaient pas leurs épouses.
Si 'on a exigé que les évéques regussent l'imposition des mains
de trois évéques (c. 4), ce n'était pas parce que trois consécra-
teurs ¢taient nécessaires pour la validité ou pour la licité¢ de
la consécration, mais pour empécher qu'un évéque consacrat
par parenté, ou par amiti¢, ou par simonie, un personnage
indigne. L’esprit et la vraie portée de ce canon ne consistaient
donc pas dans la présence de trois évéques, mais dans la
nécessité de ne consacrer qu'un candidat capable et digne.
Donc 1a ou la capacité et la dignité du candidat étaient pro-
clamées par les fideles et le clergé, et oll un seul consécrateur
¢tait possible, l'esprit du canon était respecté et la véritable
intention du concile suivie. Il en est de méme des autres canons.
Et ce qui a été fait & Nicée, a été fait aussi a Elvire, & Néo-
césarée, a Antioche en 341, etc. Partout I'Eglise ne décrete
telle précaution que pour éviter les intrigues, les imprudences,



NUR " p—

les surprises, les injustices; c’est la toute la raison d'étre et la
seule raison d’étre de ces mesures disciplinaires. Les inter-
préter seulement d’aprés leur texte littéral et contrairement a
leur esprit, c’est dénaturer leur vrai sens et dénaturer les vraies
intentions de I'Eglise.

De fait, la lettre de beaucoup de canons disciplinaires a
€été violée; mais quand le bien de I'Eglise exigeait cette viola-
tion, la violation n’était qu'apparente et extérieure, parce
qu'alors l'esprit était maintenu, et c'est 'esprit qui vivifie,
Par exemple, le concile de -Nicée de 325 a prohibé les trans-
lations d'évéques, de prétres et de diacres, d'une Eglise & une
autre (c. 15); or, que de fois I'Eglise n’a-t-elle pas fait et
approuvé des translations! Quand le bien de I'Eglise les exige,
Tirrégularité ou la violation du canon n’est plus qu'extérieure,
littérale, mais non spirituelle. Donc une irrégularité, ou la
violation d'un canon disciplinaire, n'est coupable que lorsqu’elle
est commise contre l'esprit de ce canon et contre le bien de
I'Eglise ou elle est commise; et si elle est exigée par les
intéréts spirituels de cette Eglise, loin d’étre coupable, elle
mérite approbation.

4° Le principe de Uautonomie des Eglises particulicies.
Toute Eglise particuliere, composée de fideles, de prétres et
d'un ou plusieurs évéques légitimement élus et validement
ordonnés, est autonome, parce qu'elle est compléte et qu'elle
posseéde, de droit divin, tout ce qui lui est nécessaire pour
suffire & ses besoins spirituels et pour s'administrer elle-méme.
Nous ne voyons, en effet, dans 'Eglise primitive, outre le dia-
conat, que l'épiscopat et le presbytérat. L'épiscopat, dans
la hiérarchie, est le degré supréme. Les papistes les plus
fanatiques eux-mémes n'ont pas encore osé dire que la pa-
pauté fut un ordre et que lintronisation du pape fat une
ordination. Primitivement, le prétre qui baptisait un fidele était
considéré comme scon pére spirituel; cette paternité ou papauté
n'était pas une institution, mais un simple titre. C'est le pere
ou le pape de Rome qui par orgueil a transformé ce titre en
institution. La véritable Eglise du Christ ne connait pas de
papauté-institution. Le peére-évéque de Rome a été appelé
patriarche d'Occident; mais nous savons déja que les patriar-
cats ne sont pas de droit divin et ne constituent pas un degré



— 295 —

de la hiérarchie de droit divin. Au-dessus de 1'épiscopat, il
n'y a que 1'Eglise, comme au-dessus de I'Eglise, il n'y a que
le Christ. « Dic Ecclesie, fais appel a 'Eglise; si autem Eccle-
siam non audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus, et s’il
n'écoute pas I'Eglise, regarde-le comme un payen et un publi-
cain (Matth. XVIII, 17)»: telle est 'instance supérieure, établie
par le Christ méme. Et deésle principe, les chrétiens ont observé
ce précepte divin. Tunc placuit apostolis et senioribus cum
omni Ecclesia (Act. XV, 22); toute I'Eglise de Jérusalem est
réunie, y compris les apdtres et les anciens; toute I'Eglise agit,
toute I'Eglise décide. Placuit nobis collectis in unum (v. 25).
Le corps du Christ, ce n'est pas I'épiscopat, mais I'Eglise; et
la téte de I'Eglise, ce n'est pas l'épiscopat, mais le Christ; et
ce n'est pas a l'épiscopat que I'Eglise est soumise, mais au
Christ: sicut Christus caput est Ecclesiee; ipse, salvator corporis
ejus; sed sicut Ecclesia subjecta est Christo, etc. (Ephes. V,
23-24). L'épiscopat est dans I'Eglise, et non au-dessus de
I'Eglise; et c'est I'Eglise, et non I'épiscopat, qui est la colonne
et le ferme soutien de la vérité (7 Zim., 111, 15). Telle est la
divine constitution de I'Eglise.

Dans cette constitution apparaissent les devoirs et les droits
soit des évéques, soit des prétres, soit des fideles. De méme
que les devoirs ne doivent pas étre annihilés par les droits,
ni les droits par les devoirs, ainsi les évéques ne doivent pas
¢tre annihilés par les prétres et les fideles, ni les prétres par
les évéques et les fideles, ni les fideles par les évéques et les
prétres. Tous doivent agir suivant leurs devoirs et leurs droits.
Et c'est dans cette action collective (placuit nobis collectis in
unum), que consiste l'autonomie de toute Eglise constituée
d’apres la parole du Christ, Les fideles unis au clergé, et le
clergé uni aux fideles, les uns et les autres unis au Christ et
dans le Christ, telle est la vraie notion de I'Eglise chrétienne.
L’évéque est appelé le pasteur de son Eglise, et il l'est a la
conditon de ne pas supplanter le Christ, qui en est le premier
pasteur; a la condition, par conséquent, de conformer sa con-
duite aux enseignements, aux préceptes et a I'esprit du Christ,
de subordonner tous ses actes au bien des prétres et des fideles,
et de les laisser les uns et les autres agir selon leurs droits,
dans la liberté des enfants de Dieu: in libertatem glorize filiorum
Dei (Rom. VIII, 21); ubi Spiritus Domini, ibi libertas (77 Cor.
III, 17); vos in libertatem vocati estis (Gal. V, 13).



—= 296 —

Qu'un évéque ne puisse pas attenter a la liberté d'un autre
¢véque, c'est ce qui résulte de cette vérité fondamentale: que
I'épiscopat, suivant le mot de St. Cyprien, est un et partout
égal. C'est dans ce sens que ce méme Saint a écrit au pape
Etienne lui-méme qu’il ne prétendait «faire le procés ni imposer
de lois a personne, puisque chaque évéque a dans l'administra-
tion de son Eglise le libre usage de sa volonté, sauf a rendre
compte de ses actes au Seigneur !)». Donc St. Cyprien décla-
rait n'avoir aucun compte a rendre de ses actes épiscopaux
a 1'éveque de Rome. C’est lui encore qui, ouvrant un concile
de Carthage, a dit: «Aucun de nous ne se constitue évéque
des éveques, ni ne force par une terreur tyrannique ses col-
legues a lui obéir. Tout évéque agit dans la plénitude de son
pounvoir et de sa liberté, et il ne peut pas plus ¢tre jugé par un
autre qu'il ne peut le juger lui-méme ?).» De cette doctrine
résulte évidemment que les pouvoirs juridictionnels d’'une Eglise
ne sauraient étre liés par aucun évéque ¢étranger. L’Eglise
universelle seule peut juger la conduite d'une Eglise particu-
liere, et l'obliger a rentrer dans l'ordre général dans le cas
ou celle-ci le violerait.

En outre, que I'évéque doive agir en union avec son clergé
et ses fideles, c’est ce qui résulte de la notion méme de I'Eglise,
telle qu'elle vient d'étre exposée. Il est clair que les fideles,
étant membres de 1'Eglise, doivent concourir a tous les actes
de I'Eglise. Incorporés au Christ par le baptéme, ils participent
a la vie que le Christ répand et entretient dans son Eglise;
et puisque c'est d’abord a4 son Eglise que le Christ a confié,
avec son autorité, le triple dépot de sa doctrine, de ses pré-
ceptes et de ses moyens de salut, ils ne sauraient étre €carteés
ni de la possession de cette autorité, ni de la garde de ce
triple dépot. Voila pourquoi I'évéque ne peut agir réellement
au nom de son Eglise gqu'avec le concours de son clergé et de
ses fideles; et voila pourquoi, aussi, I'évéque qui agit en union
avec son clergé et avec ses fideles, représente réellement son
Eglise avec tous ses droits et avec toute son autonomie. Ce
principe n'est pas moins capital que les précédents.

Non seulement les fideles ont le droit de concourir a I'élec-
tion de leurs prétres et de leurs évéques, ils ont encore le

) Ep. 72.
2) Acta conc. Carthag, tertii.



— 297 —

droit de prendre part a toutes les affaires de I'Eglise, et cela,
parce qu'ils ont le devoir de vivre de la vie méme de I'Eglise.
Celui qui doit commander a tous, disait le pape Léon I°7, doit
étre choisi par tous. Il est vrai que le mot « commander » n’est
pas le mot juste, 'évéque n’étant qu'un surveillant et un ministre,
et non un commandant; mais la pensée du choix de I'évéque
par tous est exacte. Les fideles ont encore d'autres droits et
d’autres devoirs. Méme encore au dix-septiéme siecle et dans
I'Eglise catholique-romaine, ils étaient appelés par Francois de
Sales «les pierres vives de I'Eglise du Christ1)»; et Bossuet
disait que «le saint et divin sacerdoce de ].-C. est donné a
tous les fidéles en N. S. J. C., pour offrir des victimes spirituelles
agréables a Dieu par son fils 2)». Sans doute ils ne participent
pas au sacerdoce de J.-C. dans le degré des prétres et des
évéques, mais ils y participent réellement. Donc ils ont une
part active dans les choses liturgiques et sacramentelles. Ce
n’est pas le lieu d’examiner quelle est cette part dans chacun
des sacrements; mais rappelons que le sacrifice de la messe
n’est pas seulement le sacrifice du prétre, mais aussi celui des
fideles (sacrificium meum ac vestrum); rappelons que, lorsque
I'évéque ordonne un prétre, il ne se borne pas a lui imposer
les mains avec ses prétres, mais s’adressant encore aux simples
fideles pour réclamer le concours de leurs prieres, il leur dit,
d’apreés notre Rituel (p. 45-46): « Eingedenk dieser apostolischen
Weisungen bitte ich euch, die Verantwortlichkeit fiir die Hand-
auflegung, die wir vorzunehmen im Begriffe sind, mit mir zu
teilen und offen Zeugnis zu geben, sofern ihr Grund hittet,
einen der hier gegenwairtigen Diakonen fiir unwiirdig des
Priesteramtes zu halten. Wenn demnach jemand etwas wider
sie hat, der trete hervor und offenbare es; doch handle er
ohne Vorurteil und nur nach gewissenhafter Uberlegung.

Der Bischof hilt eine Weile inne; dann erhebt er sich von seinem Stuhl,
ergreift den Hirtenstab und spricht, zum versammelten Volke gewendet:

Da die versammelte Gemeinde gegen das Zeugnis, das
wir aus dem Munde des Archidiakon vernommen haben, keinen

Widerspruch erhebt, erkliaren wir uns bereit, den hier gegen-
wiartigen Diakonen unter Mitwirkung des Presbyteriums der

1) Sermon pour le III® dimanche de caréme.
?) IIl* sermon pour le jour de Piques.

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900, 20



— 298 —

Kirche (II. Tim. 1, 6; 1. Tim. 4, 14) die Priesterweihe zu er-
teilen.» Et, soit pendant la litanie, soit pendant les autres
parties de l'office, les fidéles alterment les prieéres avec I'évéque.

Le Catholique francais, qui se publie a Paris sous la haute
surveillance de M. 'archevéque d'Utrecht, a rappelé, dans une
étude sur le sacerdoce chrétien, ce mot de St. Ambroise:
« Chaque chrétien est sacré prétre, unusquisque ungitur in
sacerdotium !)»; puis ce mot de Bossuet appelant les fideles
« prétres et adorateurs du Dieu vivant». Ensuite, il a ajouté:
« Tous les catholiques croient donc que tout vrai chrétien est
prétre parce qu'ayant été incorporé a J.-C. par le baptéme, il
est membre de son corps mystique et participe nécessairement
a son sacerdoce ... Il faut donc que les simples fideles aient
leur place dans les conciles légitimes . .. Le sacerdoce ministériel,
compris selon I'Evangile et la Tradition, est donc tel qu'il ne
doit pas dominer sur la foi des fideles et qu'il ne présente
aucun danger pour la juste et sainte liberté qui est 'apanage
des enfants de Dieu; il est aussi dépendant du corps des fideles
que celui-ci 'est de lui... Ainsi le pouvoir divin du sacerdoce
ministériel, dans les évéques et les prétres, maintient i'unité
dans le corps de 'Eglise par un principe d’autorité, et la réalité
du sacerdoce du Christ dans tout chrétien empéche la domina-
tion en établissant une juste liberté. A droite on a rejeté l'une
de ces vérités; a gauche on a rejeté l'autre; et l'on est ainsi
tombé, d'un co6té dans la domination, et de l'autre dans la
division et l'émiecttement ). »

Telles sont les conditions de la validité et de la régularité
des actes liturgiques et sacramentels dans toute Eglise autonome,
vraiment chrétienne,.

Je n’ai point a mentionner ici parmi ces conditions l'appro-
bation du pape, d'abord parce qu’elle n'est pas nécessaire
d'aprés le droit divin, ensuite parce qu'elle serait l'intrusion
d'un évéque étranger dans une Eglise qui n'est pas la sienne,
Il n'y a qu'un ordinaire dans une Eglise épiscopale, et cet
ordinaire est 1'évéque. Le pape est l'ordinaire de 1'Eglise parti-
culiere de Rome (ou diocese de Rome); mais en dehors de cette
Eglise, il ne posséde aucune juridiction épiscopale contre la

1Y De sacram., L. IV, ¢, 1.
) Ne g9, 30 septembre 1899, p. 135-138.



— 299 —

juridiction de l'ordinaire. Comme patriarche, il est tenu plus
que tout autre a l'observation des canons, pour la sanctifica-
tion des Eglises particulieres de son patriarcat; par conséquent
il doit plus que tout autre respecter 'autonomie de ces Eglises.
S'il viole cette autonomie et ces canons, il a beau en appeler
a son titre de patriarche, ce titre ne pouvant légitimer une
telle violation; par conséquent, dans ce cas il est rebelle, et
les Eglises particulieres, au nom de leurs droits et de l'ordre
géneéral de 1'Eglise, ont le devoir de passer outre.

St. Frangois de Sales lui-méme a enseigné que les évéques
sont «chefs, non lieutenants du pape, mais de N. S., dont il les
appelle freres». 1l a insisté, en disant qu'ils ne sont «pas
vicaires ni substitués )». Que l'on veuille bien réfléchir sur
toutes les conséquences logiquement renfermées dans cette
vérité: que les évéques ne sont pas les délégués du pape, mais
les ordinaires de leurs Eglises, Il en résulte évidemment qu'un
évéque peut ordonner et consacrer sans l'autorisation du pape,
dont il ne tient pas son pouvoir consécrateur; et méme qu’il
peut consacrer et ordonner malgré le pape, quand le bien de
I'Eglise particuliére dans laquelle, pour laquelle et avec laquelle
il ordonne et consacre, l'exige.

Mais, disent les papistes, c’est le pape qui possede la juri-
diction universelle dans 1'Eglise et sur I'Eglise, et par con-
séquent aucun évéque consécrateur ne peut se passer de son
approbation. Je réponds que cette doctrine n’est pas fondée;
que cette prétendue juridiction sur 1'Eglise universelle est une
usurpation des papes; que l'ancienne Eglise ne l'a jamais
admise; que l'ancienne Eglise a toujours soumis aux canons
T'exercice de toute juridiction; que 'ancienne Eglise a toujours
considéré les conciles cecuméniques comme supérieurs a n'im-
porte quel patriarche; que c'est donc le concile cecuménique
qui posséde la juridiction universelle, et non le pape; qu'en
dehors des conciles, les pouvoirs des Eglises autonomes sont
suffisants pour leur bonne administration; que la prétendue
autorité universelle du pape est par conséquent une superféta-
tion inutile, une usurpation tyrannique, antichrétienne et nulle
de plein droit; que cette prétendue autorité universelle du pape
comme chef de I'Eglise n'a jamais été acceptée par 1'Orient;

) Voir la Revue, octobre 1899, p. 834-833.



— 300 —

que, par conséquent, aucun théologien oriental ne saurait con-
sidérer 1'0Occident comme soumis & cette autorité: car, si le
pape est le simple patriarche d’Occident, il n'est, pas plus pour
I'Occident que pour 1'Orient, chef de I'Eglise universelle; tous
les actes qu'il fait comme chef de I'Eglise universelle sont nuls,
en droit, aussi bien pour 1'Occident que pour 1'Orient.

IV. — Quelques enseignements de Bossuet.

Si j'en appelle a Bossuet dans cette question, c’est unique-
ment parce qu’il a été un des représentants les plus illustres
et les plus autorisés de la doctrine catholique-romaine, 4 'époque
ou I'Eglise de Hollande a commencé a étre persécutée par la
cour de Rome, et aussi parce que ses enseignements sur les
droits de I'épiscopat et sur les libertés des Eglises particulieres
ne peuvent étre rappelés, méme encore aujourdhui, qu'avec
profit pour tout le monde.

Bossuet enseigne, avant tout, que l'unité de I'Eglise est
«en Jésus, notre commun chef»1); que les hérétiques eux-
mémes « sont quelque chose a l'unit¢ de I'Eglise », en ce sens
gu'« ils emportent avec eux, méme en se divisant, le sceau
de son unité qui est le baptéme »; que «les élus et les ré-
prouvés sont dans le corps de 1'Eglise »; que V'Eglise gémit
sans cesse dans les justes, qui sont la partie céleste, pour les
pécheurs, qui sont la partie terrestre et animale ?).

Il enseigne que le « mystere de I'unité de 1'Eglise est dans
les évéques comme chefs du peuple fidéle; et par conséquent,
Uovdre épiscopal enferme aussi avec plémitude [l'esprit de fé-
condité de [I'Eglise. 1.épiscopat est un, comme toute 1'Eglise
est une » ?). Ce n'est donc pas le pape qui posseéde la plénitude
de cet esprit et de cette fécondité, mais 1'épiscopat. Le siege
de Pierre ne peut pas étre contre les évéques, mais pour les
évéques. «La griace du saint-siége apostolique, dit Bossuet,
quoiqu'elle soit pour tous les fideles, est particulierement powur
les évéques; et cela est si conforme 2 la discipline de 'Eglise,
que je ne puis douter que cela ne soit équitable?). »

) « L'origine de I'unité (de I'Eglise), c’est le Fils de Dieu.» II® sermon pour
la véture d’une nouvelle catholique; édit. Vives, T. XI, p. 417.

%) Lettre IV, a une demoiseile de Metz; T. XXVII, p. 306-307.

) Zbidem, p. 313. %) P. 315.



— 301 —

Dans l'oraison funébre du P. Bourgoing, Bossuet a insisté
sur ce point. Il a montré le maintien de l'unité par 1'établis-
sement des pasteurs. « Le grand Architecte a voulu imprimer
dans l'ordre et dans l'office des pasteurs le mystére de 1'unité
de I'Eglise; et c'est en ceci que consiste la dignité de 1'épis-
copat. Le mystere de l'unité ecclésiastique est dans la personne,
dans le caractere, dans l'autorité des évéques... Unwus Deus,
unus Christus, unus episcopus. Quelle merveilleuse association,
un Dieu, un Christ, un évéque! un Dieu, principe de l'unité;
un Christ, médiateur de 'unité; un ¢véque, marquant et repré-
sentant en la singularité de sa charge le mystére de l'unité
de lI'Eglise. Ce n'est pas assez, chrétiens: chaque évéque a
son troupeau particulier. Parlons plus correctement: les évé-
gues n'ont tous ensemble gqu'un méme troupeau, dont chacun
conduit une partie inséparable du tout; de sorte qu'en vérité
tous les évéques sont un tout et a l'unité, et ils ne sont par-
tagés que pour la facilité de 'application?).» Donc, ni I'épiscopat
ni les évéques ne relévent de l'un d’entre eux, appelé le pape
de Rome; ils ne relévent que du Christ qui les a établis et
sacrés, et de I'Eglise dont ils représentent l'unité. Oh! sans
doute Bossuet enseigne la primauté de St. Pierre et méme
celle du siége de Rome?). Mais cette primauté, qu’il appelle
méme la plénitude de la puissance (quoiqu’il reconnaisse aussi
la plénitude dans l'épiscopat), il la déclare bornée par les ca-
nons, au-dessous de I'Eglise et méme au-dessous du concile, Il
est d’accord avec les théologiens gallicans, qu'il appelle « 720s
anciens docteurs de Paris», pour demander que la plénitude
de la puissance de la chaire de St. Pierre soit « #ég/ée dans
son exercice par les canons, c'est-a-dire par les lois commitnes
de toute I'Eglise, de peur que s'¢levant au-dessus de tout, elle
ne détruise elle-méme ses propres décrets»®). Donc, la puissance
de Rome n’est nullement absolue, nullement au-dessus des régles;
et quand elle viole les régles, elle est nulle de plein droit.

A celui qui prétexterait que J.-C. a promis a St. Pierre
que tout ce qu'il lierait ou délierait serait lié ou déli¢, Bossuet
répond que J.-C. «a dit la méme chose & tous les apotres. ..

15T, XL, p:. 553,

?) Voir, dans I’Exposition, le n° XXI : L'autorité du saint-siege et ’épiscopat;
T. XIII, p. 103-104. :

%) Sermon sur l'unité de I'Eglise; T. XI, p. 600.



02 —

|
e

Et le méme qui donne & Pierre cette puissance, la donne aussi
de sa propre bouche a tous les apétres. Comme mon Pere
m’a envoyé, ainsi, dit-il, je vous envoie. On ne peut voir ni
une puissance mieux établie, ni une mission plus tmmdédrate.
Aussi souffle-t-il également sur tous,; il répand sur tous le
méme esprit avec ce souffle, en leur disant: « Recevez le St-Es-
prit, ceux dont vous remettrez les péchés, ils seront remis?).»
C'est donc immeédiatement de J.-C,, et non de St. Pierre, encore
moins du pape, que les apdtres et les évéques recoivent leur
puissance et leur mission. Donc, le pape ne saurait de lui-méme
ni la suspendre, ni 'amoindrir, encore moins l'invalider. Le
pape doit respecter et observer les régles de 1I'Eglise; et les
regles de 'Eglise ne peuvent étre ni contre I'Eglise univer-
selle, ni contre les Eglises particuliéres, ni contre la religion
du Christ, ni contre les besoins spirituels des fidéles. Sur ce
terrain, tous les évéques sont €égaux et l'épiscopat est un,
parce que l'¢piscopat et les évéques sont ¢tablis par J.-C., qui
est le chef du pape, comme il est le chef de toute I'Eglise.

Dans sa Défense de la Déclaration, Bossuet reconnait 1'au-
torité du pape, mais in casibus ac forma in jure pr@scriptis.
Et il ajoute expressément que cette doctrine ne détruit pas le
droit épiscopal: Ea doctrina non destruit jus episcopale, negue
propterea adwmitli delegatos sine causa, qui Sine episcoporim
licentia ommnia eovim wmunia obive possint?). Cette derniere
proposition n'est-elle pas la condamnation, en principe, de la
conduite que Rome devait tenir plus tard contre I'Eglise
d’Utrecht? Bossuet ne veut pas que les membres soient dé-
truits par la téte, parce que «les membres et la téte recoivent
du méme Christ la puissance et la vie ». « Suntque episcopi
capita et fundamenta particularium Ecclesiarum, ex quibus
universa coalescit, et in vivo adificio vivi lapides sese ultro
coagmentant ). »

De méme que ce n'est pas le pape qui choisit les évéques,
de méme ce n'est pas lui qui peut empécher la consécration
de I'évéque légitimement élu; et s'il veut l'empécher illégiti-
mement, tout évéque a le droit et méme le devoir d’empécher

VY ZTbidem, p. 599.
%) Pars III, Lib, VIII, cap. 14; T. XXII, p. 137.
%) Lib. X, cap. II; p. 262-263.



— 303 —

la conduite illégitime du pape de prévaloir contre U'Eglise.
Selon Bossuet, ce n'est pas au pape seul qu'il faut étre uni
pour étre dans l'unité de V'Eglise; « c'est a fout l'ordre €pis-
copal, dans lequel et par lequel le mystere de lTunité se
consomme !). » Sans doute le pape n’est pas exclu de l'ordre
épiscopal, mais le pape ne peut pas non plus exclure l'ordre
épiscopal; et si le pape viole le droit des évéques, il attaque
I'épiscopat méme et rompt l'unité de 1'Eglise. C'est lui alors
qui fait schisme. Donc, c'est en lui résistant qu'on maintient
alors et qu'on défend T'unité. Tel était I'esprit du P. Bourgoing,
qui «regardait les évéques comme ceux qui sont établis de
Dieu pour faire vivre dans le peuple et dans le clergé la dis-
cipline chrétienne?).» Or, si tel est le devoir des évéques, com-
ment le droit de l'évéque de Rome serait-il d’empécher les
autres évéques de pratiquer leur devoir, et de leur défendre
« de faire vivre dans le peuple et dans le clergé la discipline
chrétienne? »

Qu’il faille éviter les excommuniés, c’est évident, mais les
excommuniés légitimement excommuniés. Quant a ceux qui
sont excommuniés contre les canons, suspendus contre les
canons, déposés contre les canons, ils ne sont vraiment ni
excommuniés, ni suspendus, ni déposés; et le devoir des évé-
ques est de prendre leur défense contre les violateurs des
canons. Il faut voir le cas que Bossuet fait des excommunica-
tions et des dépositions lancées par les papes contre les rois?);
pourquoi n’en dirait-on pas autant des excommunications et des
dépositions lancées injustement contre les évéques? Le pape
n’est pas plus le maitre des évéques qu'il n’est le maitre des
rois, et le pouvoir épiscopal est aussi indépendant de lui que
le pouvoir royal.

Dans une instruction aux ursulines de Meaux, qui dispu-
taient sur les ministres et sur leurs actes, Bossuet dit: « Vous
vous arrétez trop a ce qui est humain et extérieur, sans con-
sidérer la grace intérieure qui vous est conférée par le pouvoir
du caractere qui est dans ce ministre de J.-C. Ainsi vous recevez
toujours effet du sacrement. Que ce soit de ce monsieur-ci

') Oraison funébre du P. Bourgoing, T. XII, p. 654.

) P. 635,
%) Défensio, P. I, L. I, sect. II, cc. XXIX et XXX; T. XXI, p. 248-252.



— 504 —

ou de ce monsieur-1a, que vous importe? Agissez surnaturelle-
ment et par des vues plus spirituelles et dégagées des sens.»
Bossuet a raison. Le caractere sacerdotal conféré par J.-C.
méme (et il en est de méme du caractére épiscopal) ne peut
étre ni effacé, ni invalidé par aucune mesure injuste, ni méme
par aucune mesure disciplinaire mal appliquée, c'est-i-dire
appliquée contre les droits positifs et contre les besoins spiri-
tuels d'une Eglise orthodoxe autonome.

La concordance entre ces passages de Bossuet et les prin-
cipes ci-devant expliqués, me semble évidente. J'arrive donc a
la question des ordinations de I'Eglise ancienne-catholique de
Hollande.

V. — Les ordinations de I'Eglise ancienne-catholique
de Hollande.

L’objection ultramontaine est celle-ci: Un évéque suspendu
par son supérieur hiérarchique ne peut pas ordonner licitement;
or Varlet, évéque de Babylone, était suspendu par le pape
quand il a fait telle consécration; donc cette consécration et
celles qui l'ont suivie sont irrégulieres et illicites.

Je pourrais répondre en deux mots seulement. Freniere-
ment, la majeure de ce syllogisme est amphibologique: un
évéque, suspendu légitimement par une autorité supérieure
légitime, ne peut pas ordonner ou consacrer licitement, si cette
suspense a toujours sa raison d'étre et si le bien de 1'Eglise
exige qu’elle soit maintenue; trés bien. Mais si cet évéque a
été suspendu illégitimement, si le supérieur qui 'a suspendu
est lui-méme irrégulier et sous le coup des plus graves cen-
sures de I'Eglise, si la suspense en question n'a aucune raison
d’étre, si enfin le bien de 1'Eglise exige qu’elle ne soit pas
maintenue, alors il est faux de dire que cet évéque ne peut
pas consacrer licitement; non seulement il le peut, mais méme
il le doit. — Secondement, la mineure du syllogisme est aussi
captieuse que la majeure. L'évéque Varlet était suspendu par
le pape, dit 'objection. Je réponds qu'il ne l'était ni légitime-
ment, ni validement., — Donc, I'objection croule, soit dans la
question de droit, soit dans la question de fait. Et, par con-
séquent, les ordinations hollandaises sont valides et licites,
malgré la prétendue opposition du pape qui ne saurait tromper



— 300 —

personne, et malgré lirrégularité apparente fondée sur cette
injuste opposition.

Mais je ne veux pas me borner & cette réponse. Je veux
montrer clairement, quoique briévement: 1° que toute cette
prétendue irrégularité n'est qu'un jeu d’ultramontanisme et une
ruse du parti papiste, et non un acte sérieux de catholicisme
et d'orthodoxie; 2° que I'Eglise de Hollande, en agissant comme
elle a agi, a légitimement usé du plus €lémentaire de ses
droits, celui de vivre; qu’elle n'a fait que son devoir, et qu'en
faisant son devoir, elle a bien mérité non seulement de I'Eglise
catholique d’Occident, mais encore de 1'Eglise universelle.

Priére de bien comprendre cette double assertion. Quelques
théologiens prétendent juger les ordinations hollandaises ainsi
qu’il suit: «[L’Eglise de Hollande et 1'évéque Varlet, disent-ils,
ont commis une irrégularité. Mais I'Eglise a le pouvoir d’'ab-
soudre les irrégularités et d'y suppléer; elle 1'a tait maintes
fois. Donc elle peut le faire encore, si elle trouve qu’il y a lieu
de le faire.» Nous n’acceptons ni cette argumentation, ni cette
position. Nous disons que la conduite de I'Eglise de Hollande
et de 1'évéque n’a été irréguliere qu'en apparence, selon la
lettre, mais non selon l'esprit; que n'ayant pas pu agir autre-
ment sans manquer gravement a ses devoirs, elle n’'a aucune
absolution a4 recevoir, ni du patriarche d’Occident, qui a été
le grand coupable dans cette affaire comme dans tant d’autres,
ni d’aucun patriarche oriental, I'Eglise d'Utrecht étant occiden-
tale, orthodoxe et autonome. Les principes exposés précédem-
ment démontrent que les prétres et les fideles d’'Utrecht avaient
le droit de faire ce qu'ils ont fait; que I'évéque Varlet avait,
lui aussi, le droit de faire ce qu'il a fait; que 'opposition et la
condamnation de I'évéque de Rome, comme prétendu chef de
I'Eglise universelle, voire méme comme patriarche prévarica-
teur de 1'Occident, étaient nulles de plein droit et de fait; que
le Christ lui-méme, toujours présent parmi ceux qui sont réunis
en son nom et qui sont fideéles & sa doctrine et & ses préceptes,
a certainement été fidele a4 ses promesses, loin de sanctionner
les abus d’autorité de son prétendu vicaire. Telle est la these
ancienne-catholique.

Priere au lecteur de se renseigner d'abord, en étudiant
les documents déja publiés dans cette Revue. Die Legitimitit
der Kirche von Utrecht, von Professor von Schulte und Herr



— 306 —

L. W. A. Colombijn (n° 8, October 1894, S. 722-744); Vortrag
des Herrn Deelder, S. 813-820; Awnilwort der altkatholischen
Kommission von Rotterdam auf das Gutachten der Kommission
von Petersburg den 11./23. August 1897 (n° 25, Januar 1899,
S. 1-11); Die Giiltigkeit der Bischofsweihen in dev altkatholischen
Kivche von Utrecht, von Président van Thiel (n°® 26, April 1899,
S. 256-267).

Je dis d'abord que la conduite de la curie romaine dans
cette affaire n'a été qu'une intrigue d’ambition et de domina-
tion, intrigue ourdie dans le but de détruire l'autonomie de
I’Eglise de Hollande et de l'asservir, comme les autres, sous
le joug antichrétien du pape. L’Eglise de Hollande a été tou-
jours large d'esprit et de cceur, vaillante dans la défense de 1a
vérité et de la sage liberté des enfants de Dieu. Au moyen
age, elle a conservé ses aspirations idcales contre le matéria-
lisme du clergé¢ ultramontain. Jean Ruysbreeck (f 1381) a préché
et vécu chez elle. Gérard de Groote (t 1384), fondateur des
Freres de la vie commune, a ¢tabli dans les Pays-Bas plusieurs
monastéres et €coles libres, etc. C'est d’elle que sont sortis
les Agricola, les Thomas a4 Kempis, les Erasme, et tant d'autres
esprits éminents. C'est & cause de l'esprit de chrétienne tolé-
rance qui régnait chez elle, que tant de Francais, penseurs,
savants, chrétiens sinceéres, menaceés ou persécutés par le gou-
vernement jésuitique des Louis XIII, des Louis XIV et des
Louis XV, se sont réfugiés chez elle: les Descartes, les Ar-
nauld, les Nicole, les Quesnel, les Thierry de Viaixnes, les
Gerberon, etc., etc. Il était tout naturel que la papauté, jalouse
et irritée de tant de résistance, cherchat a tourner contre cette
Eglise le fanatisme espagnol qui avait déja causé tant de mal
dans les Pays-Bas, sans oublier le fanatisme jésuitique des
La Chaise, des Tellier, etc. Toute I'histoire du jansénisme, du
quesnelisme et de la bulle Unigenitus est la pour mettre en
pleine lumiere l'esprit qui régnait & Rome a cette époque et
les visées poursuivies par la curie dans toute cette scandaleuse
affaire. Il ne faut jamais oublier que, depuis sa fondation au
IXe® siecle, linstitution de Ila papauté a toujours eu pour but
principal, dans 'exercice de sa prétendue juridiction universelle,
de détruire l'autonomie des Eglises particuliéres, surtout de
celles qui lui résistaient davantage par leur esprit chrétien et
catholique. C'est 4 ce point de vue qu'il faut se placer pour



— 307 —

comprendre exactement les devoirs et la conduite de 1'Eglise
de Hollande.

Qu’ont fait les catholiques-libéraux de Hollande? Ils ont
résisté; 1ils ont voulu défendre leur foi, leurs traditions et
leur liberté; ils ont voulu rester fideles au catholicisme de
leurs ancétres, en d'autres termes a l'ancien catholicisme. De
1a leur nom d’«anciens-catholiques». Certes, ils y ont mis une
modération extréme, et plus d'une fois ils ont été accusés de
ne pas traiter assez énergiquement avec le pape de Rome. Tou-
jours est-il que leurs droits sont incontestables; que de tels
droits étaient des devoirs; qu'ils n'ont pas fondé une Eglise
nouvelle et schismatique, mais seulement maintenu l'ancienne;
que par conséquent ils n'avaient besoin ni d'ordres nouveaux
approuvés par le pape, ni de juridiction nouvelle reconnue
par la curie; que sa propre autonomie lui suffisait et qu'en
recourant a un évéque parfaitement catholique et orthodoxe
dans le vrai sens de ces termes, mais n'ayant pas les faveurs
de la curie, étant méme l'objet de sa colére, elle n'a fait que
défendre ses droits d'Eglise catholique, sa vie d'Eglise ortho-
doxe, ses libertés d'Eglise nationale.

Mais, dit-on, 1'évéque Varlet, qui a consacré¢ ¢véque Steen-
hoven le 15 octobre 1724, était suspendu par Rome; donc la
consécration qu'il a faite a été irréguliere. Elle a été irrégu-
liere encore a un autre chef, par suite de la violation du IV®
canon du concile de Nicée, de 323, a savoir: que l'évéque
doit étre établi par tous les évéques de la province, et qu'en
cas d'impossibilité trois d'entre eux doivent faire l'imposition
des mains, avec la permission écrite des €évéques absents.

La réponse a déja été faite, claire et décisive. La mesure
dont Rome a frappé I'évéque Varlet était injuste et nulle de
plein droit, non moins que celle dont avait été frappé le pré-
décesseur de Steenhoven, l'archevéque Codde. Qu'on veuille
bien lire sur ce point '« Apologie » (1™ et 2¢) de Mgr I'évéque
de Babylone contenant, etc.... (4 Amsterdam, chez Potgieter,
1724, 1727). Il est ¢lémentaire qu'une peine disciplinaire non
fondée, mensongeére et injuste, ne porte pas. Faut-il répéter
encore que l'appel comme d'abus a toujours été considéré
comme un droit et un reméde contre les pénalités injustes?)?

') Les maximes de droit abondent: Quod ab initio non valet, tractu temporis
convalescere nequit. — In pcenis benignior est interpretatio facienda, — Odia restringi



Toute I'histoire de 'Eglise est remplie de consécrations et d’or-
dinations qui ont été faites par des évéques suspendus ou
excommuniés, et qui n'ont jamais été révoquées en doute;
celle de Photius par l'évéque Grégoire de Syracuse était autre-
ment irréguliere que celle de Steenhoven par Varlet.

Mais, dit-on, I'évéque Varlet n'avait pas de mission légitime.
Eh quoi! il était évéque du Christ, évéque de 'Eglise catholique,
et il n'avait pas de mission! Il devait voir une Eglise parti-
culiere sans évéque, entendre les fideles et les prétres gémir
et s'adresser a lui, et il devait les repousser, parce qu'il plaisait
au pape que ces enfants de Dieu périssent! St. Paul disait
qu'il avait la sollicitude de toutes les Eglises (77° Cor. XI, 28),
et un successeur de St. Paul, un véritable évéque, quel que
fit son titre local, pourrait étre indifférent envers une Eglise
qui souffre et qui lui crie au secours! Que veut-on dire avec ce
mot sans mission? «Quand je vois, disait Benjamin Constant,
des malheureux préts a étre dévorés par un incendie, dois-je
attendre l'arrivée de ceux qui ont mission d'éteindre le feu?
L’exercice de la sympathie, de la justice, de la piti¢, de cette
protection mutuelle, de cette fraternité solidaire, lien de tous
les innocents entre eux, a-t-il besoin d'une mission spéciale et
taudra-t-il, désormais, pour l'accomplissement de chaque devoir,
pour la pratique de chaque vertu, une patente de l'autorité?»

Non, 1'Eglise n'est pas pour le pape, c'est le pape qui
devrait étre pour I'Eglise. Non, la vie de 1'Eglise n'est pas
pour la discipline, c'est la discipline qui doit étre pour la vie
de I'Eglise. Non, l'existence, 1'efficacité et la transmission de
I'épiscopat ne dépend pas du nombre des évéques, mais c'est
le nombre des évéques qui est réglé et déterminé par la né-
cessité méme de maintenir et de transmettre 1'épiscopat. Tel
est l'esprit de I'Eglise et de ses canons. Toujours il a été
admis que la loi humaine qui présente des inconvénients dans
son application, cesse par la méme d'obliger: lex positiva non
obligat cum tanto incommodo. Toujours il a été admis que
lorsque deux lois humaines sont en conflit quant a leur appli-

et favores convenit ampliari. — Ecclesize potestas non debet exerceri in destructio-
nem; exerceretur autem in destructionem, si pareret effectus in foro interno quando
fundamento caret, et si excommunicatio privaret communibus Ecclesiz bonis innocentem.
— Etc., etc.



— 309 —

cation, la régle la plus importante doit l'emporter sur la
moins importante.

On voit déja par ces considérations comment il faut inter-
préter le canon de Nicée pour rester dans son vrai sens. Le
concile de Nicée, qui a commencé par exiger, pour une consé-
cration épiscopale, le concours de tous les évéques de la pro-
vince, a immédiatement reconnu que ce concours ne serait pas
toujours possible. Et dans le cas d'impossibilité, il a exigé le
concours de trois évéques. 11 a voulu étre prudent, et il a bien
fait. Mais ne confondons pas la prudence avec la validité et
la licité. Il aurait pu tout aussi bien, en cas de nécessité plus
grande et de véritable impossibilité, n'exiger qu'un seul évéque,
le consécrateur, sans ses deux assistants. Quand je dis «le
consécrateur », je ne parle que de la consécration extérieure:
car la consécration intérieure, la vraie, est donnée par J.-C
méme, et 'action de J.-C. méme ne peut pas étre tenue en
¢chec par une simple mesure disciplinaire humaine. Cette me-
sure ¢tait toute nouvelle en 325. Paul et Barnabé furent séparés
et consacrés a Antioche et l'imposition des mains ne fut pas
faite par trois évéques (Act. XIII, 3). Quand St. Paul recom-
mande & Tite d’établir des prétres et des ¢véques comme il
I'a établi lui-méme (I, 5-7), il n'exige nullement que Tite ait
deux évéques avec lui. Et pendant trois siécles on a agi ainsi.
Et méme aprés 325, maintes fois un seul évéque a consacré,
validement et licitement.

En effet, toute mesure disciplinaire a sa limite dans cela
méme qui l'a déterminée et qui est sa seule raison d'étre;
Otez cette raison d’étre, cette mesure n'est plus une regle. Le
concile de Nicée a voulu empécher les ordinations de parenté,
d’amitié, de camaraderie, de népotisme, de simonie, etc., et il a
eu mille fois raison. Mais il y a des cas olt méme trois évéques
peuvent s’'entendre pour prévariquer; un seul évéque, juste et
fidele, dévoué a la vérité, au Christ et a 1'Eglise, ne vaut-il pas
mieux en ce cas et n'est-il pas davantage dans l'esprit méme du
IVe canon de Nicée? Evidemment. Or, c'était le cas de I'Eglise
d'Utrecht en 1724, Le pape voulait détruire son autonomie et
la punir de sa fidélité a défendre la vérité. Le savant et cou-
rageux Dom Thierry de Viaixnes, qui a su déterminer les
fideles et les prétres de cette Eglise a résister au pape pour
obéir au Christ, n'a fait qu'agir dans l'esprit du Christ et de



— 310 —

I'Eglise; il a placé les intéréts de 'Eglise et la vie religieuse
au-dessus d'une mesure de circonstance; il a placé l'esprit
au-dessus de la lettre. L’évéque Varlet a agi, comme évéque,
en union avec toutes les paroisses dont I'Eglise d'Utrecht était
alors composée; il ne s'est pas imposé comme un intrus, il a
€été appelé par les fideles et par le clergé, agissant tous cano-
niquement selon les droits de toute Eglise catholique autonome.

S'il v a eu des torts dans toute cette affaire, c'est Rome
qui les a eus et non I'Eglise d'Utrecht; car c’est Rome qui a
violé la constitution et les canons de I'Eglise, et I'Eglise d'Ut-
recht #n'a fail que ce que la nécessité lui a strictement imposé.

Les Orientaux tiennent pour nulles toutes les censures
que les papes de Rome ont lancées contre leurs patriarches
et contre leurs évéques,; pourquoi et comment pourraient-ils
exiger que les Occidentaux ne fissent pas de méme? Serait-ce
parce que le pape de Rome est patriarche d'Occident, et que,
dans le cas dont il s’agit, il aurait agi régulierement et juste-
ment contre 'évéque Varlet? Mais ils savent qu'un patriarche
qui viole les canons, qui est schismatique et hérétique, qui a
divisé 'Eglise du Christ, qui a causé a la religion les pius grands
maux — et le pape au XVIII® siecle avait déja commis tous ces
crimes — ne saurait frapper ni d'invalidité, ni d’illicité les
actes des évéques et des prétres restés fideles a l'orthodoxie.
Ils savent que I'Eglise d'Utrecht et 'évéque Varlet étaient dans
leurs droits. La démonstration en a été faite; les preuves sont 1a.

Méme en Occident, les provinces ecclésiastiques ont le
droit de s’administrer elles-mémes et les évéques sont les
ordinaires de leurs diocéses; et 'approbation du pape ne leur
est nullement nécessaire pour la régularité de leurs actes. Les
lettres de communion échangées autrefois entre les évéques
et I'évéeque de Rome n'avaient aucunement le sens d'une
approbation demandée par les ¢évéques au pape et accordée
par le pape aux évéques. Je ne saurais insister, tant ces faits
sont notoires.

Qu'on le remarque bien, jamais les canons de l'ancienne
Eglise n'ont reconnu ni 4 aucun patriarche, ni & aucun primat
ou exarque, ni & aucun métropolitain, le droit de détruire
I'épiscopat dans une Eglise particuliere, fidele a l'orthodoxie.
C’est cependant a cet attentat sacriléege que visait Rome, et
c'est cet attentat sacrilege qui aurait été perpétré, si les fideles



et le clergé d'Utrecht n'avaient pas enfin nommé un évéque et
s'ils n'avaient pas prié 1'évéque Varlet de vouloir bien lui
donner la consécration épiscopale. Il n'y a pas de canons dis-
ciplinaires, quels qu'ils soient, qui puissent prévaloir dans une
Eglise contre le droit d'exister, parce que le droit d’exister
est un devoir absolu, tandis qu'une mesure purement humaine
et purement disciplinaire n'a qu'une valeur relative et subor-
donnée, qui doit disparaitre devant toute loi supérieure qui
I'annule. C’est en vain que, dans de tels cas, elle se donnerait
comme la regle; régle pour des cas ordinaires, elle cesse
d’étre reégle dans les cas extraordinaires. La maintenir dans
ces cas extraordinaires ou elle serait manifestement nuisible &
la vie de I'Eglise, serait une irrégularité au premier chef.
Que dis-je? Ce serait commettre une faute grave, une préva-
rication méme, sous prétexte de sauvegarder une pseudo-
légalité; ce serait laisser détruire la maison, non pas pour
sauver une toile d'araignée (la comparaison serait mal choisie),
mais pour obéir a un ordre de police qui prescrirait de ne lui
porter secours qu'a trois et qu'avec l'approbation d’un tel et
d'un tel.

Ce pire pharisaisme n'a pas toujours été pratiqué a Rome.
Qu'on se rappelle le synode de 313, tenu sous le pape Miltiade,
qui approuva l'ordination de l'évéque Cécilien par l'évéque
traditeur Félix d'Aptonge, et qui déclara valides et admissibles
les ordinations faites par I'évéque schismatique Majorin. Dans
ce concile, on subordonna les mesures disciplinaires ordinaires
aux regles supérieures du bien des ames, de la paix et de la
vitalité¢ de I'Eglise. C'était l'esprit chrétien.

Bref, la solution que je défends est logiquement fondée
sur les faits que j'al rappelés précédemment et sur les prin-
cipes que j'ai exposés. Elle sera acceptée par quiconque sait
qu'une mesure disciplinaire, loin d’étre un dogme divin, n’est
qu'une prescription humaine, relative, variable, subordonnée
aux lois supérieures de la religion et de la morale. Elle sera
acceptée par quiconque sait qu'une pénalité ecclésiastique non
fondée, est nulle. Elle sera acceptée par quiconque connait la
situation exceptionnelle dans laquelle se trouva 1'Eglise d'Ut-
recht de 1702 a 1724, et la nécessité urgente, absolue, ol elle
était de ne pas céder plus longtemps aux prévarications du
patriarche d’Occident. Elle sera acceptée par quiconque sait



— 312 —
que ce n'est pas du pape, mais du Christ Dieu, qu’il est dit:
Tu solus Sawnctus, Tu solus Dowminus, Tu solus Altissimius;
que c'est au Christ qu'il faut, avant tout et par-dessus tout,
obéir; que, selon le mot de Photius, « dire la vérité est un
grand acte d’'amour », mais que la mettre en pratique contre
le mensonge et contre l'iniquité, est un acte encore plus
grand. Or, c'est 14 ce que I'Eglise d'Utrecht a fait le 15 octo-
bre 1724, Et ses évéques, qui tiennent leur épiscopat du Christ
auquel ils sont restés fideéles, et non du pape infidele, auquel
ils ont su résister, peuvent répondre a leurs adversaires ce
que St. Cyprien a écrit au pape Corneille (Ep. 55). Sacerdos
Dei, Evangelium tenens et Christi precepta custodiens, occidi
potest, non potest vinci.

Enfin, une derniére et simple réflexion. Que ceux qui osent
blamer la conduite de I'Eglise d'Utrecht, veuillent bien sup-
poser que c'est leur propre Eglise qui est soumise a la méme
épreuve, poursuivie par les mémes ennemis, menacée des mémes
périls, en proie & la méme force majeure. Qu'ils se demandent
sincerement et devant Dieu ce qu'ils ont a faire. S'ils ont
vraiment la foi et « le zele de la maison de Dieu», je ne doute
pas de leur réponse.

Est-il besoin de le dire? Si je suis entré dans tant de détails
sur cette question, c'est, d’abord, dans le but de dissiper défini-
tivement — je l'espére du moins — les erreurs qui ont été
accumulées sur elle, bien qu'elle soit au fond fort simple; c’est,
ensuite et surtout, avec le sincére et ardent désir, que tout
chrétien doit éprouver et que nous, anciens-catholiques, nous
éprouvons vivement, de voir enfin se rétablir, dans la foi méme
de 'ancienne Eglise, 'union que le Christ, notre Maitre et notre
Sauveur, a recommandée et imposée a tous ses vrais disciples.
Dico autemm vobis quod mulli ab Oviente et Occidente venient el
recumbent cum Abraham, et Isaac, et Jacob, in rvegno cewelorum

(Matth. VIII, 11).
E. Micuaup.




	Les ordinations irrégulières

