Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403475

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

240 —

LES

CORRUPTIONS DE LIDEE CATHOLIQUE.

II. — Le catholicisme et le scolasticisme.!)

Nous entendons ici par «scolasticisme » le systéeme théolo-
gique, ecclésiastique et liturgique qui a été enseigné dans les
écoles du moyen age et pratiqué, a cette méme ¢poque, dans
les Eglises dépendantes de Rome. Ce systéme, qui a ¢té assez
puissant pour prévaloir, en Occident, sur le catholicisme de
I'ancienne Eglise, a su créer un état d'esprit, une facon de
raisonner, une mentalité, des arguments, des préjugés, des lé-
gendes, des superstitions, des miracles, des cérémonies, des
dogmes, une morale, une discipline, un gouvernement méme,
toutes choses qui constituent ce qu'on appelle «le médiévisme ».
Comme toutes ces choses tendaient a fortifier la papauté et
le papisme, la cour de Rome et ses partisans se sont efforcés
de les faire passcr pour le catholicisme méme, en sorte que
les catholiques-romains d’'aujourd’hui sont persuadés, en partie,
qu'effectivement le catholicisme et le scolasticisme du moyen
dge sont identiques, ou du moins que c’est au moyven age que
le catholicisme a ¢été le mieux compris et le mieux pratiqué;
que le XIII® siecle surtout a été l'age d'or du vrai catholi-
cisme; que c'est & lui qu'il faut revenir, si l'on veut faire
refleurir la foi catholique et la piété catholique; qu'a ce point
de vue Léon XIII a admirablement compris ce qu'il faut aux
intelligences du XIX*® et du XX°* siecle; que telle est la direc-
tion & imprimer au mouvement religieux de l'avenir, etc.

Il est certain que la philosophie du moyen age, la théolo-
gie du moyen age et la liturgie du moyen age ont pénétré

VY Sur /e catholicisme et le cléricalisme, voir la livraison précédente, p. 92-105.



— 241 —

profondément dans les esprits, dans les meoeurs et dans les ins-
titutions de 1'Occident. M. Fouillée a méme écrit en 1893: « Qui
peut jamais se flatter, méme de nos jours, d’avoir entiérement
dépouillé les préjugés scolastiques?)?» Certes, la philosophie
depuis Descartes et les sciences depuis Bacon se sont éman-
cipées de la théologie scolastique; mais celle-ci, maintenue
autant que possible par Rome, régne encore dans les pays
soumis & Rome, qui s'obstinent & la prendre pour le catholi-
cisme méme.

Cest cette confusion que je veux signaler dans cette
étude, en montrant les oppositions formelles qui existent entre
le vrai catholicisme et le scolasticisme.

I. Commengons par préciser le sens des mots. Scolasti-
cisme et scolastique viennent de scola, ccole. Or l'école, en
soi, est une chose bonne. Donc, en soi, ou plutdt en ce sens,
ni le scolasticisme ni la scolastique ne sont des choses mau-
vaises. Mais il y a école et école: telle est bonne, telle est
mauvaise. De méme, tel scolasticisme peut étre bon, et tel
peut étre mauvais; telle scolastique peut étre bonne, et telle
peut étre mauvaise. La scolastique d'une Eglise peut donc
étre bonne, si les écoles de cette Eglise sont bonnes, si elles
emploient de bonnes méthodes et si elles aboutissent a de
bons résultats. Mais le contraire aussi peut se produire.

Il s’'agit, dans le cas présent, du scolasticisme et de la
scolastique du moyen age en Occident. Les écoles théolo-
giques d'alors ont certes renfermé du bien, mais aussi du
mal; elles ont produit de bonnes choses, mais aussi de mau-
raises. C'est ce triage qu’il faut faire.

En général, on peut dire que les scolastiques de ce temps-
la ne se sont appliqués ni a constater, ni & conserver les
dogmes de l'ancienne Eglise. I’ancienne Eglise avait fait ce
double travail, et au moyen Aage les théologiens voulaient
faire du neuf. Aussi se sont-ils surtout appliqués a expliquer
les dogmes a lenr maniere. lls ont préféré dans leurs expli-
cations les pointes d’'aiguille, la subtilité, les distinctions, les
originalités, les étrangetés. Ils se sont laissé guider par l'indi-
vidualisme et 1'a priori. Leur méthode a été la méthode syllo-

1y DESCARTES, p. 26; Paris, Hachette,



— 242 —

gistique, qui est bonne en elle-méme, quand elle est bien appli-
quée; mais ils l'ont trés souvent mal appliquée, en ce sens
qu'ils l'ont appliquée a priori, en dehors des vraies données
de T'histoire, en dehors des sciences positives et expérimen-
tales, qui d’ailleurs a cette époque étaient réduites a peu de
chose et sujettes a beaucoup d’erreurs. Ce n'est donc pas le
syllogisme qui a compromis les théologiens du moyen 4ge, c'est
lapriorisme avec lequel ils 'ont appliqué, c’est l'individualisme
sans norme et sans f{rein avec lequel ils ont procédé dans
toutes leurs prétendues explications. Tels sont les vices de mé-
thode qui les ont conduits & leurs faux systémes théologiques,
résumés et connus sous le nom de scolasticisme.

[1 importe donc souverainement, d'abord de distinguer la
scolastique comme méthode et la scolastique comme systéwe,
et ensuite, de saisir exactement ce qui caractérise soit la mé-
‘thode, soit le systéme, ce qui les vicie et les rend nuisibles
I'une et l'autre.

S'appliquer a raisonner sa foi, & l'expliquer et a en faire
ressortir les cotés lumineux, esthétiques et moraux, c'est faire
une chose excellente. Tel est le but méme de la théologie.
Mais ce n'est pas 12 ce qui constitue la méthode dite scolas-
tique: car, bien avant l'époque de la scolastique, les Peres et
les docteurs de l'ancienne Eglise ont aussi cherché a expli-
quer la foi et 4 en montrer la profondeur et la sublimité: qui
ne connait les belles explications des Clément d'Alexandrie,
des Origene, des O(régoire, des Basile, des Ambroise, des
Augustin, des Jean Damascene, etc.?

La méthode scolastique consiste, précisément, a traiter la
science théologique suivant des formes dialectiques et didac-
tiques aussi séches que séveres, formes syllogistiques, avec
raisonnements, objections et réponses sur les majeures, les
mineures et les conclusions. Or, comme telle, la méthode sco-
lastique est aussi ennuyeuse qu’aride. Elle abuse du syllogisme
et de l'analyse; elle engendre plutdot la subtilité que la clarté,
elle désarticule les questions plutét qu'elle ne les démontre
vraiment et qu’elle ne les résout. Si elle apprend quelquefois
a raisonner, elle apprend plus souvent encore 4 déraisonner
et & subtiliser. Il est certain, en tout cas, qu'on peut faire de
la logique et de la logique trés serrée, sans s’'imposer ce pro-
cédé étroit et monotone. g



— 243 _

On a prétendu que la scolastique était «la synthese des
questions appartenant a la science, l'organisation des vérités
dogmatiques et morales dans un ensemble harmonieux!?) ».
C’est inexact. La scolastique a tenté, il est vrai, cette syntheése
et cette organisation; elle a fait #ne syntheése et une organi-
sation. Mais elle a cela de commun soit avec plusieurs Peéres
et plusieurs docteurs de l'ancienne Eglise, soit avec les sa-
vants et les théologiens des temps modernes. Et, d’autre part,
rien de plus faible que la syntheése scientifique et la synthese
théologique de la scolastique; 'une et 'autre sont aujourd’hui
dépassées, compassées et absolument passées; ce n'est que
le parti ultramontain qui peut s’obstiner dans des considéra-
tions aussi arriérées.

Ici déja nous touchons a la scolastique comme systéme
philosophique et comme systéme théologique. Disons immeé-
diatement que, comme systéme soit philosophique soit théolo-
gique, la scolastique est extrémement faible, plus faible en-
core que comme méthode, et, sur quantité de points, absolu-
ment erronée. Une philosophie fondée sur la physique des
quatre éléments et sur des sciences naturelles, astronomiques,
anthropologiques, fausses, ne peut étre qu'une philosophie pi-
toyable; et une théologie basée sur une telle philosophie, ne
peut étre que plus pitoyable encore. On a prétendu que la
théologie scolastique est «l'application des connaissances phi-
losophiques aux vérités de foi dans la mesure que comportent
les doctrines surnaturelles?)». C'est une erreur: car l'applica-
tion des connaissances philosophiques aux vérités de foi a été
faite avant la scolastique et aprés. La théologie scolastique
n'a ¢été qu'une application des connaissances du moyen dge
aux vérités de foi; et comme les connaissances du moyen Age
étaient la plupart du temps un mélange de logomachie incom-
préhensible et d’erreurs aujourd’hui manifestes, il en résulte
que la théologie scolastique est actuellement insoutenable.
Elle pouvait faire des dupes 4 une époque ot I'on se payait
de mots et ol le magister dixit était une solution; mais il ne
saurait plus en étre question dans nos milieux scientifiques et
philosophiques. Ajoutons qu'au lieu de se borner a expliquer

1 M. l'abbé MIGNON, les Origines de la scolastigue, T. 1, p, 150.
%) Tbid.



— 244 —

vraiment les vérités de foi par des considérations philoso-
phiques, la scolastique a introduit dans les vérités de foi, dans
les dogmes, des doctrines qui passaient alors pour philoso-
phiques et qui n’étaient que des erreurs; en sorte que la sco-
lastique, au lieu d’expliquer et d’éclaircir la foi, n'a fait que
la dénaturer en la présentant sous des aspects faux. La
théologie scolastique est ainsi, sur une quantité de points,
antichrétienne non moins qu'antiphilosophique, antichrétienne
soit au point de vue du dogme, soit au point de vue de la
morale. Tel est son bilan.

Nous avons donc raison, nous, anciens-catholiques, de
combattre la scolastique en ce qu'elle a d’erroné, et de nous
replacer sur le terrain de l'ancienne foi, de la vraie foi chré-
tienne, ¢clairée par la philosophie et la science modernes.
Nous sommes ainsi de notre temps par la science, et de
I'éternité par la foi.

II. De ce qui précéde, il résulte que les deux signes par-
ticulierement caractéristiques de la scolastique sont, au point
de vue de la méthode, 'emploi & outrance de l'analyse et du
syllogisme avec étalage d’objections et de réponses, et, au
point de vue du systéme, la confusion du dogme et de ses
prétendues explications, l'introduction de celles-ci dans celui-
1a et partant l'altération de celui-la par celles-ci.

De ces deux éléments constitutifs de Ia scolastique, c’est
l'altération du dogme qui a commenceé et la méthode syllo-
gistique qui a suivi. Cet ordre chronologique n'a rien d’éton-
nant: car la méthode étant une chose difficile n'est jamais
une chose de début; on ne la découvre qu'aprés des tatonne-
ments plus ou moins longs. C'est ainsi que nous vovons les
scolastiques étudier pendant des siecles la grammaire, la rhé-
torique, la logique, avant d'arriver & l'exposition didactique
et syllogistique des théses telle qu'elle a été faite au XIII® siecle
et telle qu'elle se trouve en particulier dans la Somme de
Thomas d'Aquin. Mais, si cette organisation de l'enseignement
a tardé, les scolastiques n'ont pas tardé a se lancer dans des
considérations nouvelles, soi-disant philosophiques ou scienti-
fiques, sous prétexte de rendre les vérités de la foi plus claires
et plus acceptables. Ces considérations étaient toutes person-



— 245 —

nelles: c'est 1a ce qui les caractérise; ce point capital est a
noter.

Sans doute, dans l'ancienne Eglise, on trouve bien aussi
chez les Peres et les docteurs des considérations personnelles;
mais elles ne viennent qu'en second lieu, aprés l'exposition
de la foi, et subordonnées a celle-ci; elles sont toujours domi-
nées par la tradition et par la constatation de la doctrine
évangélique d'apreés le témoignage des Eglises. Tandis que,
chez les scolastiques, la tradition est peu connue, surtout la
tradition grecque, la langue grecque ¢tant a peu prés ignorée
de la plupart d'entre eux et les ceuvres des Peres grecs n'étant
pas méme connues de nom. Les scolastiques, en outre, n'ont
pas eu plus de souci de l'histoire que de la tradition; I'his-
toire des faits religieux et ecclésiastiques, ainsi que ['histoire
des doctrines, leur a fait défaut presque entierement. Ce double
terrain positif leur manquant, ils n'ont plus eu comme champ
d’activité intellectuelle que les considérations personnelles; ils
s'y sont abandonnés avec un plaisir marqué, car il est agréable
de donner a son moi une libre expansion; ils y ont mis d’au-
tant plus de joie et d'élan qu'ils n'étaient alourdis dans leur
marche par aucun bagage d’érudition et de tradition, et que,
d’autre part, ils étaient plus jeunes, doués d’une imagination
plus vive et & peu prés libres de tout frein.

D’ol1 il résulte que le premier trait et le fond méme de
la scolastique, c’est l'individualisme, et, dés le début, l'indivi-
dualisme affranchi de toute lisiére et émancipé de toute norme.
Ceci soit dit contre les critiques qui font dater du protestan-
tisme l'apparition de lindividualisme en théologie et en reli-
gion. A la vérité, la maniere de pratiquer lindividualisme a
été différente chez les protestants et chez les scolastiques;
mais, si le jeu a été différent, I'instrument a €té le meéme.

Que les maitres et les docteurs de la scolastique aient
été, avant tout, des individualistes, cela est certain. Le cri-
térium catholique, en eftet, ne leur est plus connu; il n'est
plus question, pour eux, de chercher ce qui a été cru partout,
toujours et par tous. Chaque docteur ne songe guére qu’'a
lui-méme et n'est guére préoccupé que de ses propres opi-
nions; s'il cite I'Ecriture ou quelques textes d’Ambroise, de
Jérome ou d’Augustin, c’est moins pour se guider sur eux que
pour les plier a sa propre doctrine. Cest donc un esprit nou-



246 —

veau et un procédé nouveau qui apparaissent. Tel est le ca-
ractére des longs commentaires des premiers scolastiques sur
1I'Ecriture: ce sont exclusivement des commentaires personnels,
reflétant plutot 1'état d'esprit du commentateur que le sens
exact du texte & commenter. Dans l'ancienne Eglise, I'objec-
tivisme positif avait dominé; dans la nouvelle, c'est le sub-
jectivisme arbitraire qui regne. Le magister dixii, il est vrali,
y était admis et y faisait régle dans les discussions, mais seule-
ment entre étudiants et disciples; gquant aux maitres, ils étaient
libres: chacun avait son systéme a lui, chacun faisait école,
Cette restriction du magister dixit est a noter.

On ne saurait donc le redire assez, ce n’est pas le pro-
testantisme qui a découvert l'individualisme, pas plus que ce
n'est lui qui a découvert le libre examen. Le libre examen a
été pratiqué de tout temps dans I'Eglise; les Clément d'Ale-
xandrie, les Origeéne, les Tertullien, les Augustin, etc., en sont
des preuves éclatantes. La scolastique 'a pratiqué plus encore,
non pas mieux, qualitativement, mais plus, quantitativement,
et 'a poussé jusqu’a l'individualisme quelquefois le plus outré.
Le protestantisme n’a fait que le reprendre et lui donner une
autre forme. Il l'a repris, parce qu'a partir du XIVe siecle,
lorsque les grands systémes théologiques ont &¢té terminés et
lorsque la scolastique est entrée dans son épuisement et son
déclin, l'individualisme des siécles précédents avait disparu et
avait fait place & un autoritarisme ecclésiastique presque
absolu, autoritarisme contre lequel le protestantisme s'est
élevé (de 1a son nom de « protestantisme »). Mais, en le repre-
nant, il lui a donné une forme nouvelle, plus dégagée des formes
didactiques et syllogistiques, moins enfantine, moins gauche,
moins raide, plus littéraire et surtout plus scientifique: de la
ce qu'on a appelé la Renaissance, renaissance non seulement
religieuse, mais aussi littéraire, scientifique et philosophique.

On comprend aisément comment, dans le milieu du moyen
Age, dans une absence si complete du critérium catholique,
l'altération de l'ancien dogme a été facile. Il n'y avait plus
ni recours a l'histoire, ni recours a la tradition; la méthode
‘de constatation historique et d'exposition patristique tradition-
nelle était ignorée; les conciles cecuméniques n’avaient plus
lieu; il n'y avait plus que des conciles occidentaux, et encore
ceux-ci étaient-ils rares; quant a la foule des petits conciles



— TR —

particuliers, ils étaient tous dominés par quelques personnages
plus influents et plus intrigants les uns que les autres; et, au
lieu de faire respecter 'ancienne foi, qu'ils ignoraient d'ailleurs,
ils imposaient la doctrine de tel ou tel maitre qui avait la
vogue du jour; en sorte que leur autoritarisme tyrannique et
violent n'était au fond que lindividualisme de quelques-uns,
surtout du pape ou de ses légats, écrasant l'individualisme de
tel ou tel adversaire. Ecoles et conciles étaient donc dominés
par l'esprit individualiste ou par l'esprit de parti, et non par
I'esprit de science.

On pourrait croire tout d'abord que le gotit de l'analyse
et du syllogisme, au degré ou il a été poussé par les scolas-
tiques, a développé chez eux le goft de l'exactitude et 'amour
de la vérité. Ce serait s'abuser. L'histoire montre que la plu-
part des scolastiques, en s’abandonnant a leur manie des
analyses subtiles et des raisonnements les plus pointilleux,
ont cherché le neuf plutdot que le vrai, le curieux et l'excen-
trique plutét que le rationnel. L’imagination, chez eux, domi-
nait la raison. En subtilisant la vérité, ils I'évaporaient, loin
de la fortifier. Leurs distinctions entassées les unes sur les
autres, leurs divisions et leurs subdivisions accumulées, loin
d’éclaircir les questions, embrouillaient les esprits; elles ne
résolvaient pas, elles dissolvaient: de 1a ces discussions con-
fuses, olt les mots et les formules d’écoles obscurcissaient les
idées, et ou les cercles vicieux et les sophismes perpétuaient
les difficultés au lieu de les diminuer, acculaient les esprits
dans des impasses d'ou ils ne pouvaient plus sortir. Clest
ainsi que la scolastique, en somme, n'a guére abouti qu'a des
culs-de-sac et a des coupe-gorge, comme en politique le moyen
age n’a guere produit que des imbroglios et des embrouilla-
minis. Les faux dogmes du concile de Trente, qui sont le ré-
sultat de la scolastique du moyen age, ne présentent pas autre
chose au critique indépendant et impartial.

III. Selon Cousin, la philosophie scolastique se résume
dans la question des universaux, qui est une question du
XII* siecle. La scolastique daterait donc du XII® siecle et elle
aurait pour principaux représentants Anselme de Cantorbéry,
Guillaume de Champeaux, Abélard, Roscelin, Anselme de Laon,
Hildebert de Tours, Yves de Chartres, Jean de Salisbury,



— 248 —

Bernard de Clairvaux, Hugues de St-Victor, Pierre Lombard,
Albert le Grand, etc., en attendant, au XIII® siecle, les Thomas
d'Aquin et les Bonaventure, etc. Parmi eux, il v a eu une
gauche plus ou moins libérale, donnant davantage a la raison
individuelle, un centre ou juste-milieu modéré, une droite plus
ou moins autoritaire, faisant opposition 4 la gauche et triom-
phant généralement dans les conciles sous l'influence ou avec
le concours des papes et de leurs agents. Au XII°® sigcle, cette
droite autoritaire a été surtout représentée par Guibert de
Nogent, Guillaume de St-Thierry, Bernard de Clairvaux, Gau-
thier de St-Victor, les conciles de Soissons en 1121, de Sens
en 1140, etc.

Selon d'autres, la scolastique a commencé dés le XI° siecle,
dans les écoles de Chartres, oit Fulbert releva 1'enseignement
de I'Ecriture, et ol enseignérent Pierre de Chartres, Sigon,
Bernard, etc.; de Tours, ol enseignait Bérenger, et du Bec,
ou enseignérent Lanfranc et Anselme. Adélard de Bath, cher-
cheur aventureux, alla en Grece recueillir les débris de l'an-
cienne philosophie et a la fin du XI® siecle fit profession pu-
blique d’enseigner la doctrine de Platon. Il est certain que
«les discussions qui eurent lieu dans la seconde partie du
XI¢ siecle furent le point de départ d'un changement considé-
rable dans la méthode théologique?)».

Toutefois, ce point de départ n'était que le résultat d'un
mouvement qui avait eu lui-méme son point de départ au
IX® siecle; en sorte que, seion d’autres, les premieres origines
de la scolastique remontent jusqu'au IX¢ siecle. Cette opinion
me semble la plus exacte: car cet esprit nouveau d'indivi-
dualisme libre, de points de vue arbitraires, d'assertions aven-
tureuses, quelquefois méme de falsification consciente, d'expli-
cations personnelles introduites dans le dogme et prisées par
leurs auteurs au-dessus du dogme, cet esprit, dis-je, qui est
I'esprit méme de la scolastique, on le constate déja clairement
au [Xe siecle, dans l'auteur des Fawusses décrétales; dans
Paschase Radbert, moine assoifé de miracles, qui voulut expli-
quer comment ].-C. est présent dans l'eucharistie et qui pré-
tendit aussi expliquer comment J.-C. naquit; dans Gottschalc,
qui s’aventura dans la question de la prédestination; dans

1) MIGNON, ouvr. cité, 1, 163.



— 249 —

Scot Erigéne, qui réfuta Gottschale, traduisit les ccuvres du
pseudo-aréopagite et écrivit un ouvrage trés original sur «la
Division de la nature»; enfin et surtout dans le pape Nico-
las I*r, qui développa considérablement la papauté temporelle,
et qui, & la suite de l'auteur des Fausses décrétales, fonda la
papauté spirituelle du moyen aAge et commenca le schisme
entre 1'Occident et 1'Orient, cherchant 2 ameuter les théolo-
giens occidentaux contre I'Eglise grecque, qui ne voulait pas
se soumettre a4 ses prétentions.

C'est bien au IX* siecle qu'apparait la nouvelle Eglise
romaine avec sa papauté orgueilleuse et dominatrice. Clest
bien au 1X*® sieécle qu'apparaissent tous les germes qui se dé-
velopperont aux XI¢ XII* et XIII® si¢cles et qui constitueront
la scolastique. C'est bien alors que sont tracées toutes les
grandes lignes de cet édifice qu’on a pris pour le catholicisme
méme, et qui n'a €été et qui n'est encore que le romanisme
scolastique: tout le mouvement papal du moyen age a son
point de départ dans les Fausses décrétales, ainsi que dans
les doctrines et les agissements du pape Nicolas I¢r; tout le
mouvement de mysticité spéculative et de métaphysique nuageuse
a son origine dans Scot Erigéne; tout le mouvement de
théodicée absolutiste tendant 4 ne voir que la volonté toute-
puissante de Dieu au détriment de la liberté de 'homme, date
de Gottschalc; tout le mouvement de mysticisme soi-disant
historique, ami des miracles et des légendes touchant l'incar-
nation et I'humanité de J.-C., commence avec Paschase Radbert,
ainsi que le mouvement eucharistique, dont le caractére, a
partir de cette époque, devient de plus en plus matériel et
charnel. Cet esprit de légende, qui fut loin d'étre toujours
poétique et qui développa beaucoup moins la poésie que la
superstition matérialiste et grossiére, cet esprit, dis-je, est bien
antérieur a lauteur de la Légende dorée, Jacques de Voragine
(Etat de Génes), qui vécut de 1230 a 1298. Il se montre au
X siecle, dans un hagiographe byzantin, Siméon, qui fut sur-
nomné Métaphraste, c'est-a-dire paraphraseur, parce qu’il pa-
raphrasa trés fort les Vies de Saints. I1 fut secrétaire des em-
pereurs Léon VI le Philosophe (886-911) et Constantin Porphy-
rogéneéte (912-959). Sur 539 Vies de Saints qu'il prétendit avoir
recueillies dans les églises et les couvents, 122 seulement
paraissent authentiques, et 417 fausses.

Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 17



— 250 —

Les défenseurs des anciennes croyances, les représentants
de l'ancienne Eglise, les Raban Maur, les Ratramne, les Ama-
laire, les Hincmar, en Orient les Photius, etc., se sont en vain
élevés contre ces innovations; celles-ci ont gagné du terrain,
grace aux ténebres, a l'ignorance et a la corruption du X° siecle,
de ce siécle ou l'on n’a gueére a citer qu'un nom de valeur,
celui de Gerbert de Reims; et elles ont déja triomphé au
XI® sieécle, grace au parti monacal qui les a vigoureusement
défendues 2 Rome et en France.

C'est ainsi que la scolastique, présentée dans ses véri-
tables origines, dans ses premiéres tendances et dans son vrai
jour, a été, non un développement de l'ancienne Eglise et de
I'ancien catholicisme, mais une innovation coutre 1'ancienne
Eglise et contre 'ancien catholicisme. C'est ainsi qu'elle a été,
non une ¢époque de foi vraiment chrétienne, mais une époque
de crédulité chez les masses ignorantes et de subtilité sophis-
tique dans les écoles et les partis. C'est ainsi qu’elle a été,
non une mise en lumiére du vrai dogme chrétien, mais une
altération de ce dogme par des définitions nouvelles et par la
formation de prétendus dogmes nouveaux, spéculations d'écoles
transformées en articles de foi par des conciles aussi igno-
rants que fanatiques et par des papes aussi ambitieux que
corrompus. C'est ainsi que la scolastique, qui se détache d'une
maniére si tranchée sur le fond des huit premiers siécles, a
été une déviation dans l'histoire du christianisme, déviation
du catholicisme au profit du romanisme ou du papisme. Clest
ainsi qu'elle a ¢€té pour la théologie, comme pour la philoso-
phie et pour la science, non une époque de formation, mais
une ¢époque de déformation; non une ére de lumiere et de
prospérité, mais une ere d'obscurantisme et de décadence,
contre laquelle le protestantisme avec raison a commencé une
réaction et une réforme; réaction et réforme qui ont été sa-
lutaires sous certains rapports, nuisibles sous d’autres; qui,
en tout cas, ne sont pas terminées, et que nous, anciens-ca-
tholiques, nous continuons sous une forme nouvelle, ancienne
a certains points de vue, nouvelle sous d'autres, éminemment
catholique dans le sens ancien du mot, éminemment libérale,
objective et historique: /ibérale, mais non arbitraire; objective,
et non fantaisiste; ZAistorique, c'est-a-dire éclairée avant tout
par la lumiere de l'histoire, suivant le critérium catholique de



— O]

Vincent de Lérins; critérium que la scolastique a compléte-
ment méconnu; critérium qui, s'il efit été pratiqué au IX°® siecle
et dans les siécles suivants, efit rendu les errements de la
scolastique impossibles; critérium qui, aujourd’hui, est notre
bouclier, notre sauvegarde, notre base, notre flambeau direc-
teur, et qui, si nous lui restons fidéles, nous préservera des
erreurs du protestantisme en nous faisant profiter de ses
avantages et de ses services, et permettra 4 notre Eglise de
suivre noblement, chrétiennement, sa double et sainte voca-
sion: réformer I'Eglise catholique et réunir les Eglises vrai-
ment chrétiennes par le lien de la foi et de la paix.

IV. Précisons davantage encore, par quelques détails ca-
ractéristiques.

Dans l'ancienne Eglise, la tradition universelle et les
Ecritures canoniques étaient la base de la théologie; c'est
dans cet esprit que les Peres et les docteurs avaient com-
posé leurs apologies, leurs traités, leurs homélies, etc., et que
les fideles les avaient compris. Au contraire, les ouvrages qui
sont 4 la base de la scolastique ne sont plus les écrits des
Peres ni les monuments de la tradition, mais les Fawusses décré-
tales, puis les ceuvres de Scot Erigéne et particulierement le
De divisione nature,; les ceuvres du pseudo-Denys I’Aréopa-
gite, traduites par Scot; les ouvrages sur la prédestination,
de Gottschalc, de Scot, de Florus, de Ratramne, d’'Hincmar, etc.;
les ouvrages sur l'eucharistie, d’Amalaire, de Florus, de Pas-
.chase Radbert, d’'Haymon, de Raban Maur, de Ratramne; etc.

Dans l'ancienne Eglise, on se borne a constater les en-
seignements de J.-C., 4 en expliquer le sens moral et religieux,
4 en faire des applications pratiques; tandis que les scolas-
tiques cherchent le «comment» des choses plutdét que leur
valeur méme et que leur véritable signification. La, c'est la
foi simple; ici, la curiosité vaine.

Dans 'ancienne Eglise, les esprits sont plus objectifs, bien
que certains Péres aient usé trés largement du droit d'exprimer
leurs propres opinions personnelles. Dans la scolastique, on
-est plus subjectif, plus personnel; la personnalité y est poussée
méme quelquefois jusqu’'a 'excentricité; certains tours de force
y dénotent moins des théologiens sérieux que des acrobates
qui veulent faire admirer la souplesse et l'adresse de leur



arbitrium. Les bornes de limprévu et du fantasque y sont
maintes fois dépassées. Et ces maitres font école; plus ils sont
originaux, subtils, hors cadre, plus ils attirent de disciples.
Et ces disciples, aussi obéissants qu'aveugles, qui dépouillent
leur moi et leur propre judiciaire pour ne plus penser que
par leurs maitres et pour n'avoir plus d'autre argument que
le magister dixit, achévent de caractériser la scolastique, la-
quelle est ainsi un tout en deux parties: l'une qui pense, ou
plutét qui imagine, et qui dirige selon sa fantaisie; 'autre,
qui ne pense pas, mais qui obéit et qui croit, exagérant en-
core par son ignorance et sa grossiereté les erreurs de la
premieére. _

Citons quelques exemples de cet arbitraire fantastique.
Au XII° siecle, Joachim de Flore interprétait les Ecritures a
sa maniére et selon son bon plaisir. La concordance était
pour lui le critérium par excellence et la méthode exégétique
la plus rigourcuse. Il la comparait & un chemin qui meéne du
désert a la ville, en arrétant le voyageur sur des sommets.
d'out i1 peut regarder en arriere et en avant. Dans la Con-
cordia, son ouvrage capital, la distinction qu'il fait des trois
ages, ou des trois ¢états religieux du monde, est un point
essentiel de sa doctrine. Il le développe avec un luxe étonnant
de commentaires, de rapprochements historiques et de calculs.
Selon lui, le premier état religieux, ou les hommes ont vécu
selon la chair, va d'Adam a Jésus-Christ; il a porté tous ses
fruits d'Abraham a Zacharie; le second, ou les hommes vivent
entre la chair et V'esprit, a commencé a Ozias et Elisée et va
jusqu’au temps ou écrit Joachim; il a porté tous ses fruits de
Zacharie a saint Benoit; le troisiéme, celui ou l'on vivra selon
I'esprit seulement, a commencé a saint Benoit; il durera jusqu'a
la consommation des siécles. A ces trois périodes, dont les
deux dernieres concourent, par leur origine, avec la fin de
I'époque précédente, correspondent trois ordres de personnes
que Dieu a chargées de manifester & son plus haut degré la
vie religieuse: a la premiére, 'ordre des époux, c'est-a-dire
des patriarches, puis des rois; & la seconde, 'ordre des clercs,
qui a commencé par la tribu sacerdotale de Judas et d'Ozias
et a produit sa plus grande figure en Jésus-Christ roi et
prétre supréme; a la troisiéme, l'ordre des moines, dont le
premier a été saint Benoit. 1l y avait eu des moines avant



— 253 —

Benoit, mais le monachisme n’a pris sa vraie forme qu’'en
celui-ci, « quand le Saint-Esprit a montré son autorité parfaite ».
Et Joachim acheve, dans ce passage éclatant comme un hymne,
la vision historique de saint Augustin et de Scot Erigeéne:
«Le premier temps a ¢té celui de la connaissance, le second
celui de la sagesse, le troisitme sera celui de la pleine intel-
ligence. Le premier a été l'obéissance servile, le second la
servitude filiale, le troisieme sera la liberté. Le premier a été
I'épreuve, le second l'action, le troisiéme sera la contempla-
tion. Le premier a été la crainte, le second la foi, le troisieme
sera 'amour. Le premier a été 1'Age des esclaves, le second
celui des fils, le troisieme sera celuil des amis. Le premier a
été l'age des vieillards, le second celui des jeunes gens, le
troisieme sera celui des enfants. Le premier s’est passé a la
lueur des étoiles, le second a été l'aurore, le troisieme sera
le plein jour. Le premier a été 'hiver, le second le commen-
cement du printemps, le troisieme sera I'été. Le premier a
porté les orties, le second les roses, le troisiéme portera les
lis. Le premier a donné I'herbe, le second les épis, le troisieme
donnera le froment. Le premier a donné l'eau, le second le
vin, le troisieme donnera l'huile. Le premier se rapporte a la
Septuagésime, le second a la Quadragésime, le troisieéme sera
la féte de PAques. Le premier age se rapporte donc au Pére
qui est l'auteur de toutes choses, le second au Fils qui a
daigné revétir notre limon, le troisitme sera 1'dge du Saint-
Esprit, dont l'apdtre dit: «La ol est 'esprit du Seigneur, 1a
est la liberté?). »

Pour Joachim, le grand jour est proche. Il a compté entre
Adam et Jésus-Christ quarante-deux générations de trente an-
nées, soit 1260 années. Ce chiffre doit, selon la Concorde des
deux Testaments, reparaitre pour la période qui s'écoulera
entre la venue du Christ et l'ére bienheureuse de 1'Esprit.
L'année 1260 verra-t-elle donc s'accomplir le mystere? Ici le
prophete hésite. Les deux dernieres générations peuvent, selon
lui, n’étre pas comptées. La crise religieuse est donc ouverte
dés 'an 1200. La premiére moitié du XIII® siecle sera remplie
par le drame de 1'Eglise. La chrétienté sera d'abord jetée par
T'Antéchrist dans une angoisse horrible: « Le sacrifice et

Y)Y Concordia, lib. V, cap. 84.



— 254 —

I'offrande manqueront, I'ordre de I'Eglise sera détruit, au point
que, dans la multitude du peuple, il n'y aura plus un homme
qui ose invoquer librement le nom du Seigneur.» Enfin la
trompette de I'’Archange retentira, tous les mystéres contenus.
dans les Ecritures s’accompliront, et «ce sera le temps de la
paix et de la vérité pour la terre entiere». Joachim entend
déja le grondement lointain de lorage. Il crie aux amis de
Dieu de pourvoir a4 leur salut terrestre: «S'il y a quelqu'un
de la maison de Loth, qu'il se hate de fuir loin des murs de
Sodome; s'il y a quelqu'un de la famille de Noé, qu'il s'em-
presse de rejoindre ceux qui sont a l'abri dans l'arche. » It
écrit les derniéres lignes de la Concorde dans un acces de
tristesse mortelle, il supplie son lecteur de prier Dieu pour
lui. «Si le jour supréme me trouve encore vivant, puissé-je
combattre le bon combat pour la foi de Jésus-Christ et, dans
la compagnie des confesseurs de Jésus-Christ qui vivront alors,
monter au royaume des cieux. Amen. Amen. Amen?t).»

Telle était 'appréhension de cette Ame naive, a la vue
de la corruption de I'Eglise de son temps. Le genre d'exégese
auquel Joachim se livrait était tout & fait scolastique, bien
qu'il fat lui-méme, par le spiritualisme de ses aspirations, en
opposition avec Jes systémes scolastiques alors en vogue dans
les écoles.

Au XVe siecle, Jean Petit ayant enseigné que le sens
littéral de UEcriture n’est pas toujours vrai, les docteurs
de Paris condamnérent cette proposition?). Etranges docteurs,
qui ne voyaient pas que de leur doctrine découlaient logique-
ment le matérialime eucharistique, de prétendus faits absolu-
ment saugrenus et des superstitions plus scandaleuses les
unes que les autres. A coté de ce littéralisme inoul, s’épa-
nouissait, d'autre part, ’abus criant du ¢« sens accommodatice »;
Thomas d’Aquin lui-méme en a donné l'exemple au XIII® siecle,
Bernardin de Sienne au XVe®?). Ce dernier, par exemple, a
écrit contre les jeux de hasard un sermon tout compliqué de
divisions et d'allégories; il s'y est plu a montrer Satan pa-

Y Concordia, lib. V, cc. 116, 117, 119. — Voir E. Gebhart, I'/zalic mystique,
p. 73-77; Paris, Hachette, 1893.

%) L'abbé FERET, la Faculté de théologie de Faris, T, IV, p. 11q.

3) M. THUREAU-DANGIN er a fait D'aveu formel dans son Sz Bernardin de
Sienne, p. 166; Plon, 1896.



— 255 —

rodiant dans le jeu les diverses cérémonies de la messe; il a
énuméré, cing par cing, les quinze malignités de ce vice, et,
quatre par quatre, les douze catégories d'hommes qui y par-
ticipent!). Dans un autre sermon, ce méme Saint, parlant des
cinq pierres de la couronne de Marie, en a donné une inter-
prétation qui «tout d’abord rebute un peu», avoue M. Thureau-
Dangin?). Ailleurs, c’est pire encore: l'orateur considere 'amour
sous la figure d'un séraphin ayant deux diadémes et six ailes;
chaque pierre des diademes, chaque plume des ailes représente
un attribut particulier de l'amour et forme le sujet d'un
sermon ).

Au XVe siecle, méme dans Pierre d'Ailly, on trouve des
raisonnements ridicules, de la magie, de l'astrologie et de la
superstition. Il soutenait, par exemple, que le temps écoulé
de la chute d’Adam ou du commencement du monde au Christ,
devait étre le méme que celui qui s'écoulera du Christ a la
fin du monde. Pourquoi? Le voici: «Ex pramissis ergo con-
cludunt isti quod, sicut spatium ccelestis circuli, quod est ab
Ariete ad Libram, est medietas illius circuli @qualis altius
medietati a Libra usque ad Arietem, sic quantum est spatium
temporis lapsi ab Adam sive a principio mundi usque ad
Christum, tantum naturaliter debet esse a Christo usque ad
finem mundi.» Tract. elucidarius astronomice concordantice
cum theologia et cum historica narrvatione. — Voir Féret,
ouvr. cité, T. IV, p. 203.

Au XIII® siécle, Robert de Sorbon écrivit un discours sur
les trois journées qui conduisent au paradis (De tribus dietis
eundir ad Paradisum), ou il est dit que ces trois jours de marche
sont la contrition, la confession, la satisfaction; que chaque
jour de marche comprend trois lieues; que les trois lieues de
la premiére journée sont les trois douleurs ressenties pour les
peines meéritées de l'enfer, pour la perte de la gloire éternelle:
pour l'offense de la majesté divine; que les trois lieues de la
seconde journée se forment de lintégrité, de la sincérité, de
la fidélité de la confession; que celles de la troisiéme journée
sont I'amour effectif du bien, le pardon des injures, une péni-
tence en rapport avec les fautes et la condition?). C'est ce
méme Robert de Sorbon qui a écrit un sermon sur la nécessité

) Zbid, p. 173. ¥) P. 214. %) P. 299. *) FERrET, I, 209.



— 256 —

des saignées spirituelles, sermon qui était prononcé en caréme,
temps de pénitencel).

Comment ne pas sourire, lorsqu’on voit la Faculté de théo-
logie de Paris enseigner, en 1448, aprés mire délibération (),
qu'il «ne répugne point & la piété des fideles de croire que
le Christ a laissé sur la terre quelque peu de son sang répandu
dans la Passion %)»; — et en 1497, qu’ «il est certain que
Marie a été corporellement plus belle qu'Eve?3)».

Si encore on n'efit été que naif et doucereux! Mais loin
de 1a. Le fanatisme égalait souvent l'ignorance et le mysticisme,
C'était méme sur les questions qu'on ignorait le plus qu'on
s’enthousiasmait davantage, comme le franciscain Jean Marchand,
qui, dans son apothéose de Francgois d'Assise, 'exaltait comme
«un second Christ et un second Fils de Dieu»; et comme Jean
Vitrarius, du méme ordre, qui précha a Tournay, en 1498,
qu’ «il vaudrait mieux couper la gorge a son enfant que de
le mettre en religion non réformée *)»! Et au fanatisme était
jointe souvent la cruauté, comme au concile de Paris de 1210,
ou treize prétendus hérétiques furent brilés.

Cest & ce méme concile de Paris que la Métaphysique
d’Aristote fut, elle aussi, condamnée au feu. Cinq ans plus
tard, un autre concile de Paris, tout en ordonnant d'expliquer
la Dialectique d’Aristote, prohiba de nouveau sa Métaphysique
et sa Physique. Et c’est le XIII® siecle que les catholiques-
romains regardent comme leur plus grand siécle théologique!

Ceite condescendance pour la dialectique pourrait faire
croire que la scolastique est une doctrine éminemment logique.
Il n'en est rien cependant. On peut étre un dialecticien et faire
force syllogismes, sans ¢&tre pour cela un bon logicien. C'est
ce qui arriva a beaucoup de scolastiques, qui, en effet, abusérent
de la dialectique jusqu'a violer les regles de la logique, en ce
sens que, séparant la mineure de la majeure et argumentant
sur chacune séparément et a perte de vue, ils ne saisissaient
plus les rapports de l'une et de l'autre et concluaient fausse-
ment.

C'est un fait que la scolastique a été plus ratiocinante
que rationnelle, et qu'a 'occasion de la logique elle est souvent
sortie de la logique méme. C'est un fait que certains scolas-

) FErET, II, 210. ?) FéRrET, IV, 119. 3) P. 138. %) P. 140.



— 257 —

tiques, en faisant de l'aristotélisme un usage par trop abusif
et par trop exclusif, en combattant outre mesure la philosophie
et les sciences arabes du XIII® siécle, en se concentrant dans
un ordre d’'idées trop restreint, ont contribué a rendre la théo-
logie d’alors étroite et bornée. Qu'on lise, par exemple, les
récits de la féte des fous et de la féte des anes, du douziéme
au quinziéme siécle, on y trouvera des extravagances que cer-
tains prélats ont eu beau condamner; elles ne sont explicables
que par l'état religieux des masses et du clergé, c'est-a-dire
par leur ignorance, leur grossiereté et leur superstition 1).
Pour plus amples détails, on peut lire, dans cette Revue,
mes notices bibliographiques sur les ouvrages suivants: La
Faculté de théologie de Paris, par M. Féret ?); Les origines de
la scolastique et Hugues de St. Victor, par M. Mignon ®); Les
ceuvres poétiques d Adam de St. Victor, par L. Gautier *); Le
Rational oun Manuel des divins offices, de Durand de Mende?®); etc.

V. Que le lecteur me permette de confirmer mes apprécia-
tions par celles de quelques autres critiques. Méme lorsqu'on
a conscience de son objectivité et de son exactitude, on aime
se sentir en union de sentiment avec d'autres hommes com-
pétents.

Jai déja cité le discours du cardinal Benoit Gaé&tani (futur
Boniface VIII) au concile de Paris de 1290, discours qui ne
frappait pas seulement les théologiens de Paris, mais la sco-
lastique du XIII*® siecle, v compris la théologie de la cour de
Rome ©).

Au XIVe siecle I'évéque Durand de Mende, au XV*® Gerson
et Clémengis ont reproché a la méthode scolastique de tomber
dans l'abus, c'est-a-dire de remplacer les raisons lumineuses
et probantes par des subtilités qui fatiguaient sans rien décider
et sans rien é€claircir. Voici les propres paroles de M. 1'abbé
Féret: «D¢ja en 1311, Pexces (des subtilités) paraissait tel dans
I'enseignement théologique que Guillaume Durand, évéque de
Mende, croyait devoir le signaler au concile de Vienne 7). Plus

) Voir FEreT, IV, 111-115.

%) Nes 10, 23, 24 et 29, 1895, 1898 et 1899.

%) N° 13, 1896. *) Ne° 27, 1899. 5) No 26, 1899. &) Ne° 14, 1896, p. 396-397.

"y FLEURY, Hist. ecclés., L. 91, ch. 52. Le mémoire présenté par Durand au
concile ecst extrémement important; il constate qu’au lieu d’étudier la vraie théologie,
on s’applique aux vaines subtilités, et l'on préfére les gloses aux textes originaux.

~ [ 2



— 238 —

tard, l'illustre Gerson exprimait le méme jugement!). Les
paroles de Nicolas de Clamenges étaient des plus séveéres. —
«Je suis étonné, disait-il, que les théologiens de notre temps
lisent ainsi négligemment les pages des divins Testaments,
émoussent leur esprit par les recherches de subtilités assez
stériles, et languissent autour des questions et des combats de
mots, ce qui est le propre des sophistes et non des théologiens,
... lls languissent, ils meurent de faim, parce qu’ils ne trouvent
aucun fruit, ou, s'ils en rencontrent un, ce fruit est semblable
a ceux de Sodome qui ont une belle et brillante apparence,
et qui, sous le toucher, se résolvent en poussiere et en fumée,
Oui, tout d’abord les sophismes apparaissent beaux, ingénieux,
pénétrants, fins; mais, si vous déchirez 'enveloppe des mots
pour arriver au fruit, ce n'est plus que fumée, parce que tout
était vide au dedans 2). » — « Ces jusfes critiques, ajoute M. Féret,
durent porter?).» Hélas! elles étaient justes, mais elles ne
porterent pas.

J'insiste, pour dire que tout le procés de la scolastique et
du scolasticisme est dans ces paroles de Clémengis: « Nunc
autem plerosque videmus scholasticos sacrarum inconcussa
testimonia litterarum tam tenuis @stimare momenti, ut ratio-
cinationem ab auctoritate ductam velut inertem et minime
acutam sibilo et subsannatione irrideant, quasi sint majoris
ponderis qua phantasia humana imaginationis adinvenit, quam
quee divinitas ccelitus aperuit...» Clémengis préférait la théo-
logie positive des Péres.

Au XVII® siecle, 'abbé de St. Cyran n'a pas hésité a dire
que «ce sont les premiers scolastiques et St. Thomas lui-méme
qui ont ravagé la vraie théologie *) ». La casuistique des jésuites
n'a pas ¢té autre chose que la scolastique arrangée par eux
dans leurs propres intéréts. Sainte-Beuve a prétendu que «les
Provinciales ont tué la scolastique en morale, comme Descartes
en meétaphysique ». Malheureusement, la scolastique existe tou-
jours dans I'Eglise romaine, dont elle est I'ame et la vie.

Ch. de Rémusat, dans son ouvrage sur Saint Anselme de
Cantorbéry, a condamné « cette uniformité des questions prévues,

1) Opera, passim.

) De studio theologico, dans le Spicilegium de d’Achery, ed. in-fol., T. I, p. 476.
Voir aussi pp. 150-151.

%) Ouvr. cité, IV, 19 et 284.

*) Voir SAINTE-BEUVE, Port Rayal, T. I, ps 323



— 259 —

d’expressions techniques, de procédés pédantesques, qui rendent
la scolastique si rebutante et quelquefois vaine !)». Il a vu
dans la scolastique «une science occulte pour le sens commun
de I'humanité». Il avoue qu'il y a eu des astres dans la nuit
du moyen age, mais il emploie le mot «nuit?». Il dit que
«la scolastique, enchainée aux controverses du sein desquelles
elle s'était élevée, s’est ressentie toujours de ces circonstances
de son origine; que c'est pour et par l'enseignement d'une
certaine doctrine, contenue dans de certains livres, et surtout
dans la Logique d'Aristote, qu'elle est venue au monde 3)»,
Enfin, il avoue que les scolastiques «ne savaient méme pas
toujours ce qu'ils paraissaient savoir, car rarement on puisait
aux sources, et l'on citait souvent les anciens sur parole %) »,
Que ces quelques jugements suffisent.

V1. Toutefois, reste & faire une derniére et trés importante
remarque: c’est que, si beaucoup de théologiens scolastiques
ont altéré le dogme, dénaturé la morale et faussé la constitu-
tion ecclésiastique, il ne faudrait cependant pas en conclure
que toute trace des anciennes croyances et des anciennes doc-
trines a entiérement disparu. Nullement. On retrouve encore,
en pleine scolastique, méme aux XII¢ et XIII® siecles, des restes
de ces croyances et de ces doctrines. Il est vrai que le parti
dominant les condamnait et les représentait, sinon toujours
comme des hérésies, du moins comme des erreurs néfastes;
mais elles n'en existaient pas moins. C'est méme 14 un des
cotés les plus curieux et les plus piquants de la scolastique;
et c'est 12 que nous trouvons, nous anciens-catholiques, les
matériaux pour démontrer contre Rome la visibilité et la con-
tinuité de 'Eglise vraiment catholique, malgré les innovations
et les erreurs dogmatiques de la papauté.

On retrouve les anciennes doctrines catholiques, soit dans
les groupes d’opposition que Rome a traités comme des sectes
hérétiques, soit dans quelques théologiens qu’'elle a condamnés
et qu'elle a réprimés, quelquefois aussi d’'une maniére violente
et sanglante. Nous ne saurions aujourd’hui nous déclarer pleine-
ment solidaires ni de ces groupes ni de ces théologiens isolés,
parce que presque toujours, victimes de lignorance de leur

1) 2¢ édit., p. 374; 1868, %) P, 381. %) P, 384-385. *) P. 406.



— 260 —

€poque, entrainés par les passions des €coles et des partis, ils
ont mélé aux anciennes vérités qu'ils défendaient, des exagéra-
tions ou des considérations erronées qui prétaient le flanc a
une légitime critique. Privés, eux aussi, de la sage direction
que leur efit donnée le critérium catholique s'ils I'eussent connu,
ils ont dévié sur certains points. Mais, tout en condamnant
impartialement leurs déviations comme celles de leurs adver-
saires, nous devons rendre hommage avec la méme impar-
tialité a leur courage, & leur désir de rester orthodoxes et catho-
liques, en dépit des papes et des inquisiteurs qui ont voulu
leur enlever ce titre d'orthodoxes et de catholiques, et qui,
moins orthodoxes et moins catholiques qu’eux, les ont persé-
cutés barbarement et iniquement.

Il serait du plus vif intérét et de la plus haute importance
de recueillir ces restes des anciennes doctrines que 1'on retrouve
encore dans ces sieécles de luttes intellectuelles et religieuses.
Jespére que la Revue publiera un jour ce travail; mais, pour
le moment, il nous entrainerait trop loin et dépasserait le cadre
de la présente étude.

Bref, de ce qui précede, il résulte: 1° que la scolastique
a été essentiellement un systéme d'explications nowuvelles des
dogmes; 2° qu'elle a introduit ces explications dans les dogmes
mémes,; 3° que, pour essayer de démontrer que ces explica-
tions nouvelles et souvent erronées avaient toujours été con-
sidérées comme des dogmes dans l'ancienne Eglise, elle a da
Jfausser 'histoire, les textes et les faits, et propager ainsi, par-
tout ol elle a triomphé, un christianisme ervoné,; 4° que, lors-
qu'on l'examine dans le détail, on constate qu’elle est fausse
dans tous les domaines de la théologie: — fausse en exégése,
oll son arbitraire apparait dans ses criants abus du sens accom-
modatice; — fausse en prédication, ol elle a plus étalé soit la
subtilité de l'esprit, soit la grossiéreté du langage, que la véri-
table piété, a ce point que M. Thureau-Dangin a da faire
I'aveu suivant: «Il faut reconnaitre que, dans le domaine par-
ticulier du sermon, l'influence de la scolastique n'a pas été
bienfaisante !)» ; — fausse en meorale, oll, n'associant que trop
souvent le vice et le mysticisme, elle a préparé les voies a la
casuistique jésuitique; — fausse en Aistoire, ol elle a falsifié

1) Ouwr, cité, p. 16%.



— 261 —

les documents qui la combattaient, et remplacé les faits par
la légende; — fausse en discipline et en droit, ou elle a déna-
turé la notion de l'autorité et de la liberté chrétiennes, rem-
placé le Christ par le pape, et faussé la constitution de 'Eglise ;
— fausse méme en philosophie et en sciences, olu, avec sa
théorie des quatre éléments, des formes substantielles, des acci-
dents absolus, etc., elle a fait aboutir la théodicée a de fausses
impasses.

Ajoutons que la scolastique a été plus encore le résultat
de lignorance que de la liberté individuelle. Effectivement, il
est démontré qu’a partir du IX® siécle la connaissance de la
langue grecque a été trés rare dans les Gaules et de ce coté-
ci des Alpes; qu'a part Scot Erigéne on ne voit personne qui
ait été alors en état de faire connaitre les documents grecs;
que l'ouvrage de Jean Damascéne sur la Foi orthodoxe n'a été
traduit en latin que vers 1150 1); que méme encore au XII* siecle,
les scolastiques ne possédaient que trés peu de livres de philo-
sophie, & savoir: quelques traités d’ Augustin, quelques passages
d’Aristote traduits en latin par Bo&ce, aussi quelques passages
du 7imée de Platon, mais rien de plus de Platon, le de philo-
sophia naturali d’Apulée, quelques traités de Cassiodore et
d'Isidore de Séville 2). C'est tout. On voit, par ce misérable
bagage, quelle ignorance a forcément régné dans les esprits
d’alors, dans quelle déplorable philosophie ils ont inévitable-
ment végété, et quelle théologie pitoyable ils ont dfi en tirer.
Ce n'est donc pas avec des airs de triomphe qu'il faut parler
de la scolastique, mais avec un sentiment de honte: les quelques
hommes supérieurs qui ont brillé¢ au XIII® siecle, comme Thomas
d’Aquin et Bonaventure, ont été des exceptions; leurs ceuvres
d'ailleurs, singulierement surfaites, sont remplies non seulement
de lacunes considérables, mais d'erreurs positives, qui en amoin-
drissent considérablement la valeur.

Cest un fait notoire que Léon XIII, en pronant de nou-
veau la Somme de Thomas d’Aquin, n’a fait faire a la théologie,
dans sa propre Eglise, aucun progreés. Les quelques théologiens
sérieux que compte 1I'Eglise romaine actuelle ne sont nullement
des thomistes, et c’est bien en dehors de la Somzme qu'ils ont

1) MIGNON, ouvr. cité, 1, p. 170.
P 38-43, 48.



— 262 —

puisé leur science: il suffit de citer les Kraus, les Funk, les
Duchesne, les Denifle, les Batiffol, les Chevalier, les Féret,
méme les Mignon, etc., pour en avoir la preuve. Tout le
mouvement d'engouement pour le moyen age, créé ou plutdt
renouvelé par Léon XIII, n'est donc qu'un mouvement factice,
Comment dissimuler qu'un systéme en grande partie antichrétien
et d'olt est sortie, & Rome, l'érection du mensonge a l'état
d’institution, surtout a partir du jésuitisme du XVI° siecle, ne
saurait longtemps subsister, malgré les habiletés de Léon XIII
et de ses partisans?

Sous le pontificat de Clément IX (1667-1669), le nonce
Bargellini disait: «Le mal en France, c’est qu'on n'étudie pas
assez la scolastique.» On voit par cette parole que la force
de Rome n’est que dans la scolastique, et nullement dans I'Ecri-
ture, encore moins dans la tradition patrologique et historique.
Aujourd’hui, Bargellini n'aurait pas a se plaindre; car, méme
en dehors de la France, méme en dehors de 'Eglise romaine,
il y a des papistes déguisés qui n’étudient guére que la sco-
lastique et qui surtout ne prennent dans la scolastique que ce
qu’'elle a de mauvais. lls auront beau faire; ils ne rendront
pas blanc ce qui est noir. M. Blondel dénie a la scolastique
le caractére de philosophie chrétienne, et il affirme qu’elle
renferme le germe de tous les combats livrés depuis contre
I'idée chrétienne. Clest en vain que Léon XIII glorifie, ses
glorifications ne sent pas des raisons. La science ne rétro-
gradera pas pour Ie bon plaisir du pape; elle suivra 1'¢lan
irrésistible de P'esprit humain et non les rabachages stériles
de la sottise humaine.

Pour nous, catholiques-chrétiens, tenons-nous fermes dans
la recherche impartiale et exacte de la vérité historique et
dogmatique; explorons tous les terrains, et celui de 'ancienne
Eglise, ou nous retrouvons la vraie foi, et celui du moyen age,
ou le papisme fleurit sous les dehors mensongers d'un catholi-
cisme dénaturé; disons loyalement ce que nous constatons,
rendons ainsi témoignage au vrai Christ notre seul maitre,
et abandonnons-nous, confiants, 4 son esprit divin et & sa Pro-
vidence toujours bienfaisante.

E. MicHAUD.




	Les corruptions de l'idée catholique

