
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Les corruptions de l'idée catholique

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403475

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403475
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


240 —

LES

CORRUPTIONS DE L'IDÉE CATHOLIQUE.

II. — Le catholicisme et le scolasticisme.')
Nous entendons ici par « scolasticisme » le système théologique,

ecclésiastique et liturgique qui a été enseigné dans les
écoles du moyen âge et pratiqué, à cette même époque, dans
les Eglises dépendantes de Rome. Ce système, qui a été assez
puissant pour prévaloir, en Occident, sur le catholicisme de
l'ancienne Eglise, a su créer un état d'esprit, une façon de

raisonner, une mentalité, des arguments, des préjugés, des

légendes, des superstitions, des miracles, des cérémonies, des

dogmes, une morale, une discipline, un gouvernement même,
toutes choses qui constituent ce qu'on appelle «le médiévisme».
Comme toutes ces choses tendaient à fortifier la papauté et
le papisme, la cour de Rome et ses partisans se sont efforcés
de les faire passer pour le catholicisme même, en sorte que
les catholiques-romains d'aujourd'hui sont persuadés, en partie,
qu'effectfvement le catholicisme et le scolasticisme du moyen
âge sont identiques, ou du moins que c'est au moyen âge que
le catholicisme a été le mieux compris et le mieux pratiqué ;

que le XIIIe siècle surtout a été l'âge d'or du ATai catholicisme

; que c'est à lui qu'il faut revenir, si l'on veut faire
refleurir la foi catholique et la piété catholique ; qu'à ce point
de vue Léon XIII a admirablement compris ce qu'il faut aux
intelligences du XIXe et du XXe siècle; que telle est la direction

à imprimer au mouvement religieux de l'avenir, etc.
Il est certain que la philosophie du moyen âge, la théologie

du moyen âge et la liturgie du moyen âge ont pénétré

') Sur le catholicisme et le cléricalisme, voir la livraison précédente, p. 92-105.



- 241 —

profondément dans les esprits, dans les mœurs et dans les
institutions de l'Occident. M. Fouillée a même écrit en 1893 : « Qui
peut jamais se flatter, même de nos jours, d'avoir entièrement
dépouillé les préjugés scolastiques1)?» Certes, la philosophie
depuis Descartes et les sciences depuis Bacon se sont
émancipées de la théologie scolastique ; mais celle-ci, maintenue
autant que possible par Rome, règne encore dans les pays
soumis à Rome, qui s'obstinent à la prendre pour le catholicisme

même.
C'est cette confusion que je Areux signaler dans cette

étude, en montrant les oppositions formelles qui existent entre
le vrai catholicisme et le scolasticisme.

I. Commençons par préciser le sens des mots. Scolasticisme

et scolastique Adennent de scola, école. Or l'école, en
soi, est une chose bonne. Donc, en soi, ou plutôt en ce sens,
ni le scolasticisme ni la scolastique ne sont des choses
mauvaises. Mais il y a école et école : telle est bonne, telle est
mauvaise. De même, tel scolasticisme peut être bon, et tel
peut être mam^ais; telle scolastique peut être bonne, et telle
peut être mauvaise. La scolastique d'une Eglise peut donc
être bonne, si les écoles de cette Eglise sont bonnes, si elles
emploient de bonnes méthodes et si elles aboutissent à de

bons résultats. Mais le contraire aussi peut se produire.
Il s'agit, dans le cas présent, du scolasticisme et de la

scolastique du moyen âge en Occident. Les écoles théologiques

d'alors ont certes renfermé du bien, mais aussi du
mal; elles ont produit de bonnes choses, mais aussi de mau-
ATaises. C'est ce triage qu'il faut faire.

En général, on peut dire que les scolastiques de ce temps-
là ne se sont appliqués ni à constater, ni à consen^er les
dogmes de l'ancienne Eglise. L'ancienne Eglise avait fait ce
double travail, et au moyen âge les théologiens voulaient
faire du neuf. Aussi se sont-ils surtout appliqués à expliquer
les dogmes à leur manière. Ils ont préféré dans leurs
explications les pointes d'aiguille, la subtilité, les distinctions, les
originalités, les étrangetés. Ils se sont laissé guider par l'indi-
Audualisme et l'a priori. Leur méthode a été la méthode syllo-

') Descartes, p. 26 ; Paris, Hachette.



— 242 —

gistique, qui est bonne en elle-même, quand elle est bien appliquée;

mais ils l'ont très souvent mal appliquée, en ce sens
qu'ils l'ont appliquée a priori, en dehors des vraies données
de l'histoire, en dehors des sciences positives et expérimentales,

qui d'ailleurs à cette époque étaient réduites à peu de
chose et sujettes à beaucoup d'erreurs. Ce n'est donc pas le
syllogisme qui a compromis les théologiens du moyen âge, c'est
l'apriorisme avec lequel ils l'ont appliqué, c'est l'individualisme
sans norme et sans frein avec lequel ils ont procédé dans
toutes leurs prétendues explications. Tels sont les vices de
méthode qui les ont conduits à leurs faux systèmes théologiques,
résumés et connus sous le nom de scolasticisme.

Il importe donc souverainement, d'abord de distinguer la
scolastique comme méthode et la scolastique comme système,
et ensuite, de saisir exactement ce qui caractérise soit la
méthode, soit le système, ce qui les vicie et les rend nuisibles
l'une et l'autre.

S'appliquer à raisonner sa foi, à l'expliquer et à en faire
ressortir les côtés lumineux, esthétiques et moraux, c'est faire
une chose excellente. Tel est le but même de la théologie.
Mais ce n'est pas là ce qui constitue la méthode dite scolastique

: car, bien avant l'époque de la scolastique, les Pères et
les docteurs de l'ancienne Eglise ont aussi cherché à expliquer

la foi et à en montrer la profondeur et la sublimité : qui
ne connaît les belles explications des Clément d'Alexandrie,
des Origene, des Grégoire, des Basile, des Ambroise, des

Augustin, des Jean Damascène, etc.?
La méthode scolastique consiste, précisément, à traiter la

science théologique suiATant des formes dialectiques et
didactiques aussi sèches que sévères, formes syllogistiques, avec
raisonnements, objections et réponses sur les majeures, les
mineures et les conclusions. Or, comme telle, la méthode
scolastique est aussi ennuyeuse qu'aride. Elle abuse du syllogisme
et de l'analyse; elle engendre plutôt la subtilité que la clarté;
elle désarticule les questions plutôt qu'elle ne les démontre
vraiment et qu'elle ne les résout. Si elle apprend quelquefois
à raisonner, elle apprend plus souvent encore à déraisonner
et à subtiliser. Il est certain, en tout cas, qu'on peut faire de
la logique et de la logique très serrée, sans s'imposer ce
procédé étroit et monotone.



— 243 —

On a prétendu que la scolastique était « la synthèse des
questions appartenant à la science, l'organisation des vérités
dogmatiques et morales dans un ensemble harmonieux1)».
C'est inexact. La scolastique a tenté, il est \rrai, cette synthèse
et cette organisation; elle a fait une synthèse et une organisation.

Mais elle a cela de commun soit avec plusieurs Pères
et plusieurs docteurs de l'ancienne Eglise, soit avec les
savants et les théologiens des temps modernes. Et, d'autre part,
rien de plus faible que la synthèse scientifique et la synthèse
théologique de la scolastique ; l'une et l'autre sont aujourd'hui
dépassées, compassées et absolument passées; ce n'est que
le parti ultramontain qui peut s'obstiner dans des considérations

aussi arriérées.
Ici déjà nous touchons à la scolastique comme système

philosophique et comme système théologique. Disons
immédiatement que, comme système soit philosophique soit théologique,

la scolastique est extrêmement faible, plus faible
encore que comme méthode, et, sur quantité de points, absolument

erronée. Une philosophie fondée sur la physique des

quatre éléments et sur des sciences naturelles, astronomiques,
anthropologiques, fausses, ne peut être qu'une philosophie
pitoyable; et une théologie basée sur une telle philosophie, ne
peut être que plus pitoyable encore. On a prétendu que la
théologie scolastique est «l'application des connaissances
philosophiques aux vérités de foi dans la mesure que comportent
les doctrines surnaturelles2)». C'est une erreur: car l'application

des connaissances philosophiques aux vérités de foi a été
faite avant la scolastique et après. La théologie scolastique
n'a été qu'une application des connaissances du moyen âge
aux vérités de foi; et comme les connaissances du moyen âge
étaient la plupart du temps un mélange de logomachie
incompréhensible et d'erreurs aujourd'hui manifestes, il en résulte
que la théologie scolastique est actuellement insoutenable.
Elle pouvait faire des dupes à une époque où l'on se payait
de mots et où le magister dixit était une solution ; mais il ne
saurait plus en être question dans nos milieux scientifiques et
philosophiques. Ajoutons qu'au lieu de se borner à expliquer

') M. l'abbé Mignon, les Origines de la scolastique, T. I, p. 159.

2) Ibid.



— 244 —

vraiment les vérités de foi par des considérations
philosophiques, la scolastique à introduit dans les vérités de foi, dans
les dogmes, des doctrines qui passaient alors pour philosophiques

et qui n'étaient que des erreurs ; en sorte que la
scolastique, au lieu d'expliquer et d'éclaircir la foi, n'a fait que
la dénaturer en la présentant sous des aspects faux. La
théologie scolastique est ainsi, sur une quantité de points,
antichrétienne non moins qu'antiphilosophique, antichrétienne
soit au point de vue du dogme, soit au point de vue de la
morale. Tel est son bilan.

Nous avons donc raison, nous, anciens-catholiques, de
combattre la scolastique en ce qu'elle a d'erroné, et de nous
replacer sur le terrain de l'ancienne foi, de la A'raie foi
chrétienne, éclairée par la philosophie et la science modernes.
Nous sommes ainsi de notre temps par la science, et de
l'éternité par la foi.

II. De ce qui précède, il résulte que les deux signes
particulièrement caractéristiques de la scolastique sont, au point
de vue de la méthode, l'emploi à outrance de l'analyse et du
syllogisme aArec étalage d'objections et de réponses, et, au
point de vue du système, la confusion du dogme et de ses

prétendues explications, l'introduction de celles-ci dans celui-
là et partant l'altération de celui-là par celles-ci.

De ces deux éléments constitutifs de la scolastique, c'est
l'altération du dogme qui a commencé et la méthode syllo-
gistique qui a smvi. Cet ordre chronologique n'a rien d'étonnant

: car la méthode étant une chose difficile n'est jamais
une chose de début; on ne la découvre qu'après des tâtonnements

plus ou moins longs. C'est ainsi que nous \royons les
scolastiques étudier pendant des siècles la grammaire, la
rhétorique, la logique, avant d'arriver à l'exposition didactique
et syllogistique des thèses telle qu'elle a été faite au XIIIe siècle
et telle qu'elle se trouve en particulier dans la Somme de
Thomas d'Aquin. Mais, si cette organisation de l'enseignement
a tardé, les scolastiques n'ont pas tardé à se lancer dans des
considérations nouvelles, soi-disant philosophiques ou scientifiques,

sous prétexte de rendre les vérités de la foi plus claires
et plus acceptables. Ces considérations étaient toutes person-



— 245 —

nelles: c'est là ce qui les caractérise; ce point capital est à

noter.
Sans doute, dans l'ancienne Eglise, on trouve bien aussi

chez les Pères et les docteurs des considérations personnelles ;

mais elles ne viennent qu'en second lieu, après l'exposition
de la foi, et subordonnées à celle-ci ; elles sont toujours dominées

par la tradition et par la constatation de la doctrine
évangélique d'après le témoignage des Eglises. Tandis que,
chez les scolastiques, la tradition est peu connue, surtout la
tradition grecque, la langue grecque étant à peu près ignorée
de la plupart d'entre eux et les œuvres des Pères grecs n'étant
pas même connues de nom. Les scolastiques, en outre, n'ont
pas eu plus de souci de l'histoire que de la tradition ; l'histoire

des faits religieux et ecclésiastiques, ainsi que l'histoire
des doctrines, leur a fait défaut presque entièrement. Ce double
terrain positif leur manquant, ils n'ont plus eu comme champ
d'activité intellectuelle que les considérations personnelles ; ils
s'y sont abandonnés avec un plaisir marqué, car il est agréable
de donner à son moi une libre expansion; ils y ont mis d'autant

plus de joie et d'élan qu'ils n'étaient alourdis dans leur
marche par aucun bagage d'érudition et de tradition, et que,
d'autre part, ils étaient plus jeunes, doués d'une imagination
plus A'ive et à peu près libres de tout frein.

D'où il résulte que le premier trait et le fond même de

la scolastique, c'est l'individualisme, et, dès le début,
l'individualisme affranchi de toute lisière et émancipé de toute norme.
Ceci soit dit contre les critiques qui font dater du protestantisme

l'apparition de l'indiAddualisme en théologie et en
religion. A la vérité, la manière de pratiquer l'individualisme a
été différente chez les protestants et chez les scolastiques ;

mais, si le jeu a été différent, l'instrument a été le même.

Que les maîtres et les docteurs de la scolastique aient
été, avant tout, des individualistes, cela est certain. Le
critérium catholique, en effet, ne leur est plus connu; il n'est
plus question, pour eux, de chercher ce qui a été cru partout,
toujours et par tous. Chaque docteur ne songe guère qu'à
lui-même et n'est guère préoccupé que de ses propres
opinions; s'il cite l'Ecriture ou quelques textes d'Ambroise, de

Jérôme ou d'Augustin, c'est moins pour se guider sur eux que
pour les plier à sa propre doctrine. C'est donc un esprit nou-



— 246 —

veau et un procédé nouveau qui apparaissent. Tel est le
caractère des longs commentaires des premiers scolastiques sur
l'Ecriture : ce sont exclusivement des commentaires personnels,
reflétant plutôt l'état d'esprit du commentateur que le sens
exact du texte à commenter. Dans l'ancienne Eglise, l'objec-
tivisme positif avait dominé ; dans la nouvelle, c'est le sub-

jectivisme arbitraire qui règne. Le magister dixit, il est vrai,
y était admis et y faisait règle dans les discussions, mais seulement

entre étudiants et disciples; quant aux maîtres, ils étaient
libres: chacun avait son système à lui, chacun faisait école.
Cette restriction du magister dixit est à noter.

On ne saurait donc le redire assez, ce n'est pas le
protestantisme qui a découvert l'individualisme, pas plus que ce
n'est lui qui a découvert le libre examen. Le libre examen a

été pratiqué de tout temps dans l'Eglise ; les Clément
d'Alexandrie, les Origene, les Tertullien, les Augustin, etc., en sont
des preuves éclatantes. La scolastique l'a pratiqué plus encore,
non pas mieux, qualitatiA'ement, mais plus, quantitatiA_ement,
et l'a poussé jusqu'à l'individualisme quelquefois le plus outré.
Le protestantisme n'a fait que le reprendre et lui donner une
autre forme. Il l'a repris, parce qu'à partir du XIVe siècle,
lorsque les grands systèmes théologiques ont été terminés et

lorsque la scolastique est entrée dans son épuisement et son
déclin, l'individualisme des siècles précédents aA'ait disparu et
avait fait place à un autoritarisme ecclésiastique presque
absolu, autoritarisme contre lequel le protestantisme s'est
élevé (de là son nom de « protestantisme »). Mais, en le reprenant,

il lui a donné une forme nouvelle, plus dégagée des formes
didactiques et syllogistiques, moins enfantine, moins gauche,
moins raide, plus littéraire et surtout plus scientifique : de là
ce qu'on a appelé la Renaissance, renaissance non seulement
religieuse, mais aussi littéraire, scientifique et philosophique.

On comprend aisément comment, dans le milieu du moyen
âge, dans une absence si complète du critérium catholique,
l'altération de l'ancien dogme a été facile. Il n'y avait plus
ni recours à l'histoire, ni recours à la tradition ; la méthode
de constatation historique et d'exposition patristique traditionnelle

était ignorée ; les conciles œcuméniques n'avaient plus
lieu ; il n'y avait plus que des conciles occidentaux, et encore
¦ceux-ci étaient-ils rares ; quant à la foule des petits conciles



— 247 —

particuliers, ils étaient tous dominés par quelques personnages
plus influents et plus intrigants les uns que les autres; et, au
lieu de faire respecter l'ancienne foi, qu'ils ignoraient d'ailleurs,
ils imposaient la doctrine de tel ou tel maître qui avait la
vogue du jour; en sorte que leur autoritarisme tyrannique et
violent n'était au fond que l'individualisme de quelques-uns,
surtout du pape ou de ses légats, écrasant l'individualisme de

tel ou tel adversaire. Ecoles et conciles étaient donc dominés

par l'esprit individualiste ou par l'esprit de parti, et non par
l'esprit de science.

On pourrait croire tout d'abord que le goût de l'analyse
et du syllogisme, au degré où il a été poussé par les scolastiques,

a développé chez eux le goût de l'exactitude et l'amour
de la vérité. Ce serait s'abuser. L'histoire montre que la
plupart des scolastiques, en s'abandonnant à leur manie des

analyses subtiles et des raisonnements les plus pointilleux,
ont cherché le neuf plutôt que le vrai, le curieux et l'excentrique

plutôt que le rationnel. L'imagination, chez eux, dominait

la raison. En subtilisant la vérité, ils l'évaporaient, loin
de la fortifier. Leurs distinctions entassées les unes sur les

autres, leurs divisions et leurs subdivisions accumulées, loin
d'éclaircir les questions, embrouillaient les esprits ; elles ne
résolvaient pas, elles dissolvaient: de là ces discussions
confuses, où les mots et les formules d'écoles obscurcissaient les
idées, et où les cercles vicieux et les sophismes perpétuaient
les difficultés au lieu de les diminuer, acculaient les esprits
dans des impasses d'où ils ne pouvaient plus sortir. C'est
ainsi que la scolastique, en somme, n'a guère abouti qu'à des
culs-de-sac et à des coupe-gorge, comme en politique le moyen
âge n'a guère produit que des imbroglios et des embrouillaminis.

Les faux dogmes du concile de Trente, qui sont le
résultat de la scolastique du moyen âge, ne présentent pas autre
chose au critique indépendant et impartial.

III. Selon Cousin, la philosophie scolastique se résume
dans la question des universaux, qui est une question du
XIIe siècle. La scolastique daterait donc du XIIe siècle et elle
aurait pour principaux représentants Anselme de Cantorbéry,
Guillaume de Champeaux, Abélard, Roscelin, Anselme de Laon,
Hildebert de Tours, Yves de Chartres, Jean de Salisbury,



— 248 —

Bernard de Clairvaux, Hugues de St-Victor, Pierre Lombard,
Albert le Grand, etc., en attendant, au XIIIe siècle, les Thomas
d'Aquin et les BonaArenture, etc. Parmi eux, il y a eu une
gauche plus ou moins libérale, donnant davantage à la raison
individuelle, un centre ou juste-milieu modéré, une droite plus
ou moins autoritaire, faisant opposition à la gauche et triomphant

généralement dans les conciles sous l'influence ou avec
le concours des papes et de leurs agents. Au XIIe siècle, cette
droite autoritaire a été surtout représentée par Guibert de

Nogent, Guillaume de St-Thierry, Bernard de ClairATaux,
Gauthier de St-Victor, les conciles de Soissons en 1121, de Sens
en 1140, etc.

Selon d'autres, la scolastique a commencé dès le XIe siècle,
dans les écoles de Chartres, où Fulbert releva l'enseignement
de l'Ecriture, et où enseignèrent Pierre de Chartres, Sigon,
Bernard, etc. ; de Tours, où enseignait Bérenger, et du Bec,
où enseignèrent Lanfranc et Anselme. Adélard de Bath,
chercheur aventureux, alla en Grèce recueillir les débris de
l'ancienne philosophie et à la fin du XIe siècle fit profession
publique d'enseigner la doctrine de Platon. Il est certain que
« les discussions qui eurent lieu dans la seconde partie du
XIe siècle furent le point de départ d'un changement considérable

dans la méthode théologique1)».
Toutefois, ce point de départ n'était que le résultat d'un

mouvement qui avait eu lui-même son point de départ au
IXe siècle ; en sorte que, selon d'autres, les premières origines
de la scolastique remontent jusqu'au IXe siècle. Cette opinion
me semble la plus exacte : car cet esprit nouA^eau
d'individualisme libre, de points de vue arbitraires, d'assertions aATen-

tureuses, quelquefois même de falsification consciente, d'explications

personnelles introduites dans le dogme et prisées par
leurs auteurs au-dessus du dogme, cet esprit, dis-je, qui est
l'esprit même de la scolastique, on le constate déjà clairement
au IXe siècle, dans l'auteur des Fausses décrétales; dans
Paschase Radbert, moine assoifé de miracles, qui voulut expliquer

comment J.-C. est présent dans l'eucharistie et qui
prétendit aussi expliquer comment J.-C. naquit; dans Gottschalc,
qui s'aventura dans la question de la prédestination ; clans

') Mignon, ouvr. cité, I, 163.



— 249 —

Scot Erigène, qui réfuta Gottschalc, traduisit les œuvres du
pseudo-aréopagite et écrivit un ouvrage très original sur « la
Di\'ision de la nature » ; enfin et surtout dans le pape Nicolas

Ier, qui développa considérablement la papauté temporelle,
et qui, à la suite de l'auteur des Fausses décrétales, fonda la
papauté spirituelle du moyen âge et commença le schisme
entre l'Occident et l'Orient, cherchant à ameuter les théologiens

occidentaux contre l'Eglise grecque, qui ne voulait pas
se soumettre à ses prétentions.

C'est bien au IX* siècle qu'apparaît la nouvelle Eglise
romaine avec sa papauté orgueilleuse et dominatrice. C'est
bien au IXe siècle qu'apparaissent tous les germes qui se

développeront aux XIe, XII8 et XIIIe siècles et qui constitueront
la scolastique. C'est bien alors que sont tracées toutes les
grandes lignes de cet édifice qu'on a pris pour le catholicisme
même, et qui n'a été et qui n'est encore que le romanisme
scolastique : tout le mouvement papal du moyen âge a son
point de départ dans les Fausses décrétales, ainsi que dans
les doctrines et les agissements du pape Nicolas Ier; tout le
mouATement de mysticité spéculative et de métaphysique nuageuse
a son origine dans Scot Erigène ; tout le mouvement de
théodicée absolutiste tendant à ne voir que la volonté toute-
puissante de Dieu au détriment de la liberté de l'homme, date
de Gottschalc ; tout le mouvement de mysticisme soi-disant
historique, ami des miracles et des légendes touchant l'incarnation

et l'humanité de J.-C, commence avec Paschase Radbert,
ainsi que le mouvement eucharistique, dont le caractère, à

partir de cette époque, devient de plus en plus matériel et
charnel. Cet esprit de légende, qui fut loin d'être toujours
poétique et qui développa beaucoup moins la poésie que la
superstition matérialiste et grossière, cet esprit, dis-je, est bien
antérieur à l'auteur de la Légende dorée, Jacques de Voragine
(Etat de Gênes), qui vécut de 1230 à 1298. Il se montre au
Xe siècle, dans un hagiographe byzantin, Siméon, qui fut sur-
nomné Métaphraste, c'est-à-dire paraphraseur, parce qu'il
paraphrasa très fort les Vies de Saints. Il fut secrétaire des

empereurs Léon VI le Philosophe (886-911) et Constantin Porphy-
rogénète (912-959). Sur 539 Vies de Saints qu'il prétendit avoir
recueillies dans les églises et les couvents, 122 seulement
paraissent authentiques, et 417 fausses.

Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 17



— 250 —

Les défenseurs des anciennes croyances, les représentants
de l'ancienne Eglise, les Raban Maur, les Ratramne, les Amalaire,

les Hincmar, en Orient les Photius, etc., se sont en vain
élevés contre ces innovations; celles-ci ont gagné du terrain,
grâce aux ténèbres, à l'ignorance et à la corruption du Xe siècle,
de ce siècle où l'on n'a guère à citer qu'un nom de valeur,
celui de Gerbert de Reims; et elles ont déjà triomphé au
XIe siècle, grâce au parti monacal qui les a vigoureusement
défendues à Rome et en France.

C'est ainsi que la scolastique, présentée dans ses
véritables origines, dans ses premières tendances et dans son vrai
jour, a été, non un développement de l'ancienne Eglise et de
l'ancien catholicisme, mais une innoA^ation contre l'ancienne
Eglise et contre l'ancien catholicisme. C'est ainsi qu'elle a été,
non une époque de foi vraiment chrétienne, mais une époque
de crédulité chez les masses ignorantes et de subtilité sophistique

dans les écoles et les partis. C'est ainsi qu'elle a été,
non une mise en lumière du vrai dogme chrétien, mais une
altération de ce dogme par des définitions nouA^elles et par la
formation de prétendus dogmes nouveaux, spéculations d'écoles
transformées en articles de foi par des conciles aussi
ignorants que fanatiques et par des papes aussi ambitieux que
corrompus. C'est ainsi que la scolastique, qui se détache d'une
manière si tranchée sur le fond des huit premiers siècles, a
été une déviation dans l'histoire du christianisme, déviation
du catholicisme au profit du romanisme ou du papisme. C'est
ainsi qu'elle a été pour la théologie, comme pour la philosophie

et pour la science, non une époque de formation, mais
une époque de déformation ; non une ère de lumière et de

prospérité, mais une ère d'obscurantisme et de décadence,
contre laquelle le protestantisme aA'ec raison a commencé une
réaction et une réforme; réaction et réforme qui ont été
salutaires sous certains rapports, nuisibles sous d'autres ; qui,
en tout cas, ne sont pas terminées, et que nous, anciens-catholiques,

nous continuons sous une forme nouvelle, ancienne
à certains points de vue, nouvelle sous d'autres, éminemment
catholique dans le sens ancien du mot, éminemment libérale,
objective et historique : libérale, mais non arbitraire ; objective,
et non fantaisiste; historique, c'est-à-dire éclairée avant tout
par la lumière de l'histoire, suivant le critérium catholique de



— 251 —

Vincent de Lérins; critérium que la scolastique a complètement

méconnu ; critérium qui, s'il eût été pratiqué au IXe siècle
et dans les siècles suivants, eût rendu les errements de la
scolastique impossibles; critérium qui, aujourd'hui, est notre
bouclier, notre sauvegarde, notre base, notre flambeau directeur,

et qui, si nous lui restons fidèles, nous préservera des

erreurs du protestantisme en nous faisant profiter de ses

avantages et de ses services, et permettra à notre Eglise de

suivre noblement, chrétiennement, sa double et sainte voca-
sion : réformer l'Eglise catholique et réunir les Eglises
vraiment chrétiennes par le lien de la foi et de la paix.

IV. Précisons davantage encore, par quelques détails
caractéristiques.

Dans l'ancienne Eglise, la tradition universelle et les
Ecritures canoniques étaient la base de la théologie ; c'est
dans cet esprit que les Pères et les docteurs avaient composé

leurs apologies, leurs traités, leurs homélies, etc., et que
les fidèles les aA-aient compris. Au contraire, les ouvrages qui
sont à la base de la scolastique ne sont plus les écrits des
Pères ni les monuments de la tradition, mais les Fausses décrétales,

puis les œuvres de Scot Erigène et particulièrement le
De divisione naturce ; les œuvres du pseudo-Denys l'Aréopagite,

traduites par Scot; les ouvrages sur la prédestination,
de Gottschalc, de Scot, de Florus, de Ratramne, d'Hincmar, etc. ;

les ouvrages sur l'eucharistie, d'Amalaire, de Florus, de
Paschase Radbert, d'Haymon, de Raban Maur, de Ratramne; etc.

Dans l'ancienne Eglise, on se borne à constater les
enseignements de J.-C, à en expliquer le sens moral et religieux,
à en faire des applications pratiques; tandis que les scolastiques

cherchent le « comment » des choses plutôt que leur
valeur même et que leur véritable signification. Là, c'est la
foi simple; ici, la curiosité vaine.

Dans l'ancienne Eglise, les esprits sont plus objectifs, bien
que certains Pères aient usé très largement du droit d'exprimer
leurs propres opinions personnelles. Dans la scolastique, on
est plus subjectif, plus personnel; la personnalité y est poussée
même quelquefois jusqu'à l'excentricité ; certains tours de force

y dénotent moins des théologiens sérieux que des acrobates
qui A'eulent faire admirer la souplesse et l'adresse de leur



— 252 —

arbitrium. Les bornes de l'imprévu et du fantasque y sont
maintes fois dépassées. Et ces maîtres font école ; plus ils sont
originaux, subtils, hors cadre, plus ils attirent de disciples.
Et ces disciples, aussi obéissants qu'aveugles, qui dépouillent
leur moi et leur propre judiciaire pour ne plus penser que
par leurs maîtres et pour n'avoir plus d'autre argument que
le magister dixit, achèvent de caractériser la scolastique,
laquelle est ainsi un tout en deux parties : l'une qui pense, ou
plutôt qui imagine, et qui dirige selon sa fantaisie; l'autre,
qui ne pense pas, mais qui obéit et qui croit, exagérant
encore par son ignorance et sa grossièreté les erreurs de la
première.

Citons quelques exemples de cet arbitraire fantastique.
Au XIIe siècle, Joachim de Flore interprétait les Ecritures à.

sa manière et selon son bon plaisir. La concordance était
pour lui le critérium par excellence et la méthode exégétique
la plus rigoureuse. Il la comparait à un chemin qui mène du
désert à la ville, en arrêtant le voyageur sur des sommets
d'où il peut regarder en arrière et en avant. Dans la
Concordia, son ouA'rage capital, la distinction qu'il fait des trois
âges, ou des trois états religieux du monde, est un point
essentiel de sa doctrine. Il le déA^eloppe aA'ec un luxe étonnant
de commentaires, de rapprochements historiques et de calculs.
Selon lui, le premier état religieux, où les hommes ont vécu
selon la chair, va d'Adam à Jésus-Christ ; il a porté tous ses
fruits d'Abraham à Zacharie ; le second, où les hommes vivent
entre la chair et l'esprit, a commencé à Ozias et Elisée et va
jusqu'au temps où écrit Joachim; il a porté tous ses fruits de
Zacharie à saint Benoît; le troisième, celui où l'on viA-ra selon
l'esprit seulement, a commencé à saint Benoît; il durera jusqu'à
la consommation des siècles. A ces trois périodes, dont les
deux dernières concourent, par leur origine, avec la fin de

l'époque précédente, correspondent trois ordres de personnes
que Dieu a chargées de manifester à son plus haut degré la
vie religieuse : à la première, l'ordre des époux, c'est-à-dire
des patriarches, puis des rois ; à la seconde, l'ordre des clercs,
qui a commencé par la tribu sacerdotale de Judas et d'Ozias
et a produit sa plus grande figure en Jésus-Christ, roi et
prêtre suprême ; à la troisième, l'ordre des moines, dont le
premier a été saint Benoît. Il y avait eu des moines avant



— 253 —

Benoît, mais le monachisme n'a pris sa vraie forme qu'en
celui-ci, «quand le Saint-Esprit a montré son autorité parfaite».
Et Joachim achève, dans ce passage éclatant comme un hymne,
la vision historique de saint Augustin et de Scot Erigène:
«Le premier temps a été celui de la connaissance, le second
celui de la sagesse, le troisième sera celui de la pleine
intelligence. Le premier a été l'obéissance servile, le second la
servitude filiale, le troisième sera la liberté. Le premier a été

l'épreuve, le second l'action, le troisième sera la contemplation.

Le premier a été la crainte, le second la foi, le troisième
sera l'amour. Le premier a été l'âge des esclaves, le second
celui des fils, le troisième sera celui des amis. Le premier a

été l'âge des vieillards, le second celui des jeunes gens, le
troisième sera celui des enfants. Le premier s'est passé à la
lueur des étoiles, le second a été l'aurore, le troisième sera
le plein jour. Le premier a été l'hiver, le second le commencement

du printemps, le troisième sera l'été. Le premier a

porté les orties, le second les roses, le troisième portera les
lis. Le premier a donné l'herbe, le second les épis, le troisième
donnera le froment. Le premier a donné l'eau, le second le

vin, le troisième donnera l'huile. Le premier se rapporte à la
Septuagésime, le second à la Quadragèsime, le troisième sera
la fête de Pâques. Le premier âge se rapporte donc au Père

qui est l'auteur de toutes choses, le second au Fils qui a

daigné revêtir notre limon, le troisième sera l'âge du Saint-
Esprit, dont l'apôtre dit : « Là où est l'esprit du Seigneur, là
est la liberté1). »

Pour Joachim, le grand jour est proche. Il a compté entre
Adam et Jésus-Christ quarante-deux générations de trente
années, soit 1260 années. Ce chiffre doit, selon la Concorde des
¦deux Testaments, reparaître pour la période qui s'écoulera
entre la venue du Christ et l'ère bienheureuse de l'Esprit.
L'année 1260 verra-t-elle donc s'accomplir le mystère? Ici le

prophète hésite. Les deux dernières générations peuvent, selon
lui, n'être pas comptées. La crise religieuse est donc ouverte
dès l'an 1200. La première moitié du XIIIe siècle sera remplie
par le drame de l'Eglise. La chrétienté sera d'abord jetée par
l'Antéchrist dans une angoisse horrible : « Le sacrifice et

') Concordia, lib. V, cap. 84.



— 254 -
l'offrande manqueront, l'ordre de l'Eglise sera détruit, au point
que, dans la multitude du peuple, il n'y aura plus un homme
qui ose invoquer librement le nom du Seigneur. » Enfin la
trompette de l'Archange retentira, tous les mystères contenus
dans les Ecritures s'accompliront, et « ce sera le temps de la
paix et de la vérité pour la terre entière». Joachim entend
déjà le grondement lointain de l'orage. Il crie aux amis de
Dieu de pourvoir à leur salut terrestre : « S'il y a quelqu'un
de la maison de Loth, qu'il se hâte de fuir loin des murs de
Sodome ; s'il y a quelqu'un de la famille de Noé, qu'il
s'empresse de rejoindre ceux qui sont à l'abri dans l'arche. » Il
écrit les dernières lignes de la Concorde dans un accès de
tristesse mortelle, il supplie son lecteur de prier Dieu pour
lui. « Si le jour suprême me trouve encore vivant, puissé-je
combattre le bon combat pour la foi de Jésus-Christ et, dans
la compagnie des confesseurs de Jésus-Christ qui vivront alors,,
monter au royaume des cieux. Amen. Amen. Amen1).-»

Telle était l'appréhension de cette âme naïve, à la vue
de la corruption de l'Eglise de son temps. Le genre d'exégèse
auquel Joachim se liA^rait était tout à fait scolastique, bien
qu'il fût lui-même, par le spiritualisme de ses aspirations, en
opposition avec les systèmes scolastiques alors en Arogue dans
les écoles.

Au XVe siècle, Jean Petit ayant enseigné que le sens
littéral de l'Ecriture n'est pas toujours vrai, les docteurs
de Paris condamnèrent cette proposition2). Etranges docteurs,
qui ne voyaient pas que de leur doctrine découlaient logiquement

le matérialime eucharistique, de prétendus faits absolument

saugrenus et des superstitions plus scandaleuses les
unes que les autres. A côté de ce littéralisme inouï,
s'épanouissait, d'autre part, l'abus criant du « sens accommodatice » ;
Thomas d'Aquin lui-même en a donné l'exemple au XIIIe siècle,
Bernardin de Sienne au XVe8). Ce dernier, par exemple, a
écrit contre les jeux de hasard un sermon tout compliqué de
divisions et d'allégories; il s'y est plu a montrer Satan pa-

') Concordia, Hb. V, ce. Il6, 117, 119. — Voir E. Gebhart, VItalie mystique?

P- 73-77; Paris, Hachette, 1893.
2) L'abbé FÉRET, la Faculté de théologie de Paris, T. IV, p. 119.
3) M. Thureau-Dangin en a fait l'aveu formel clans son St. Bernardin de

Sienne, p. 166 ; Pion, 1896.



— 255 —

rodiant dans le jeu les diverses cérémonies de la messe ; il a

énuméré, cinq par cinq, les quinze malignités de ce vice, et,
quatre par quatre, les douze catégories d'hommes qui y
participent J). Dans un autre sermon, ce même Saint, parlant des

cinq pierres de la couronne de Marie, en a donné une
interprétation qui «tout d'abord rebute un peu», avoue M. Thureau-
Dangin2). Ailleurs, c'est pire encore: l'orateur considère l'amour
sous la figure d'un séraphin ayant deux diadèmes et six ailes ;

chaque pierre des diadèmes, chaque plume des ailes représente
un attribut particulier de l'amour et forme le sujet d'un
sermon').

Au XVe siècle, même dans Pierre d'Ailly, on trouve des

raisonnements ridicules, de la magie, de l'astrologie et de la
superstition. Il soutenait, par exemple, que le temps écoulé
de la chute d'Adam ou du commencement du monde au Christ,
devait être le même que celui qui s'écoulera du Christ à la
fin du monde. Pourquoi Le voici : « Ex prsemissis ergo con-
cludunt isti quod, sicut spatium cœlestis circuii, quod est ab

Ariete ad Libram, est medietas illius circuii aequalis altius
medietati a Libra usque ad Arietem, sic quantum est spatium
temporis lapsi ab Adam sive a principio mundi usque ad

Christum, tantum naturaliter debet esse a Christo usque ad
finem mundi. » Tract, elucidarius astronomica; concordantlœ
cum theologia et cum historica narratione. — Voir Féret,
ouvr. cité, T. IV, p. 203.

Au XIIIe siècle, Robert de Sorbon écrivit un discours sur
les trois journées qui conduisent au paradis (De tribus dietis
eundi ad Paradisum), où il est dit que ces trois jours de marche
sont la contrition, la confession, la satisfaction; que chaque
jour de marche comprend trois lieues; que les trois lieues de
la première journée sont les trois douleurs ressenties pour les
peines méritées de l'enfer, pour la perte de la gloire éternelle)
pour l'offense de la majesté divine; que les trois lieues de la
seconde journée se forment de l'intégrité, de la sincérité, de
la fidélité de la confession; que celles de la troisième journée
sont l'amour effectif du bien, le pardon des injures, une
pénitence en rapport avec les fautes et la condition4). C'est ce
même Robert de Sorbon qui a écrit un sermon sur la nécessité

>) Ibid., p. 173. 2) V. 214. 3) P. 299. «) Féret, II, 209.



— 256 —

des saignées spirituelles, sermon qui était prononcé en carême,
temps de pénitence

Comment ne pas sourire, lorsqu'on voit la Faculté de
théologie de Paris enseigner, en 1448, après mûre délibération
qu'il «ne répugne point à la piété des fidèles de croire que
le Christ a laissé sur la terre quelque peu de son sang répandu
dans la Passion2)»; — et en 1497, qu' «il est certain que
Marie a été corporellement plus belle qu'Eve8)».

Si encore on n'eût été que naïf et doucereux Mais loin
de là. Le fanatisme égalait souvent l'ignorance et le mysticisme.
C'était même sur les questions qu'on ignorait le plus qu'on
s'enthousiasmait davantage, comme le franciscainJean Marchand,
qui, dans son apothéose de François d'Assise, l'exaltait comme
«un second Christ et un second Fils de Dieu»; et comme Jean
Vitrarius, du même ordre, qui prêcha à Tournay, en 1498,

qu' «il vaudrait mieux couper la gorge à son enfant que de

le mettre en religion non réformée 4) » Et au fanatisme était
jointe sou\-ent la cruauté, comme au concile de Paris de 1210,
où treize prétendus hérétiques furent brûlés.

C'est à ce même concile de Paris que la Métaphysique
d'Aristote fut, elle aussi, condamnée au feu. Cinq ans plus
tard, un autre concile de Paris, tout en ordonnant d'expliquer
la Dialectique d'Aristote, prohiba de nouAreau sa Métaphysique
et sa Physique. Et c'est le XIIIe siècle que les catholiques-
romains regardent comme leur plus grand siècle théologique

Cette condescendance pour la dialectique pourrait faire
croire que la scolastique est une doctrine éminemment logique.
Il n'en est rien cependant. On peut être un dialecticien et faire
force syllogismes, sans être pour cela un bon logicien. C'est
ce qui arriva à beaucoup de scolastiques, qui, en effet, abusèrent
de la dialectique jusqu'à violer les règles de la logique, en ce
sens que, séparant la mineure de la majeure et argumentant
sur chacune séparément et à perte de vue, ils ne saisissaient
plus les rapports de l'une et de l'autre et concluaient faussement.

C'est un fait que la scolastique a été plus ratiocinante
que rationnelle, et qu'à l'occasion de la logique elle est souvent
sortie de la logique même. C'est un fait que certains scolas-

') FÉRET, II, 2IO. 2) FÉRET, IV, II9. 3) P. 138. 4) P. I40.



— 257 —

tiques, en faisant de l'aristotélisme un usage par trop abusif
et par trop exclusif, en combattant outre mesure la philosophie
et les sciences arabes du XIIIe siècle, en se concentrant dans
un ordre d'idées trop restreint, ont contribué à rendre la théologie

d'alors étroite et bornée. Qu'on lise, par exemple, les
récits de la fête des fous et de la fête des ânes, du douzième
au quinzième siècle, on y trouvera des extravagances que
certains prélats ont eu beau condamner; elles ne sont explicables
que par l'état religieux des masses et du clergé, c'est-à-dire

par leur ignorance, leur grossièreté et leur superstition *).

Pour plus amples détails, on peut lire, dans cette Revue,
mes notices bibliographiques sur les ouvrages suivants : La
Faculté de théologie de Paris, par M. Féret2) ; Les origines de

la scolastique et Hugues de St. Victor, par M. Mignon 8) ; Les
œuvres poétiques d'Adam de St. Victor, par L. Gautier 4) ; Le
Rational ou Manuel des divins offices, de Durand de Mende5); etc.

V. Que le lecteur me permette de confirmer mes appréciations

par celles de quelques autres critiques. Même lorsqu'on
a conscience de son objectivité et de son exactitude, on aime
se sentir en union de sentiment avec d'autres hommes
compétents.

J'ai déjà cité le discours du cardinal Benoît Gaëtani (futur
Boniface VIII) au concile de Paris de 1290, discours qui ne
frappait pas seulement les théologiens de Paris, mais la
scolastique du XIIIe siècle, y compris la théologie de la cour de
Rome 6).

Au XIVe siècle l'évêque Durand de Mende, au XVe Gerson
et Clémengis ont reproché à la méthode scolastique de tomber
dans l'abus, c'est-à-dire de remplacer les raisons lumineuses
et probantes par des subtilités qui fatiguaient sans rien décider
et sans rien éclaircir. Voici les propres paroles de M. l'abbé
Féret: «Déjà en 1311, l'excès (des subtilités) paraissait tel dans
l'enseignement théologique que Guillaume Durand, évêque de
Mende, croyait deA^oir le signaler au concile de Vienne 7). Plus

') \7oir Féret, IV, 111-115.
2) N°" 10, 23, 24 et 29, 1895, 1898 et 1899.
3) N° 13, 1896. 4) N° 27, 1899. 6) N° 265 l899- 6) N° '4, i896> P- 396-397-
') Fleury, Hist, eccles., L. 91, ch. 52. Le mémoire présenté par Durand au

concile est extrêmement important ; il constate qu'au lieu d'étudier la vraie théologie,
on s'applique aux vaines subtilités, et l'on préfère les gloses aux textes originaux.



— 258 -
tard, l'illustre Gerson exprimait le même jugement Les
paroles de Nicolas de Clamenges étaient des plus séA'ères. —
«Je suis étonné, disait-il, que les théologiens de notre temps
lisent ainsi négligemment les pages des divins Testaments,
émoussent leur esprit par les recherches de subtilités assez
stériles, et languissent autour des questions et des combats de

mots, ce qui est le propre des sophistes et non des théologiens.
Ils languissent, ils meurent de faim, parce qu'ils ne trouvent

aucun fruit, ou, s'ils en rencontrent un, ce fruit est semblable
à ceux de Sodome qui ont une belle et brillante apparence,
et qui, sous le toucher, se résolvent en poussière et en fumée.
Oui, tout d'abord les sophismes apparaissent beaux, ingénieux,
pénétrants, fins; mais, si vous déchirez l'enveloppe des mots
pour arriArer au fruit, ce n'est plus que fumée, parce que tout
était vide au dedans 2). » — « Ces justes critiques, ajoute M. Féret,
durent porter3).» Hélas! elles étaient justes, mais elles ne
portèrent pas.

J'insiste, pour dire que tout le procès de la scolastique et
du scolasticisme est dans ces paroles de Clémengis : « Nunc
autem plerosque videmus scholasticos sacrarum inconcussa
testimonia litterarum tarn tenuis sestimare momenti, ut ratio-
cinationem ab auctoritate ductam \relut inertem et minime
acutam sibilo et subsannatione irrideant, quasi sint majoris
ponderis quas phantasia humanae imaginationis adinvenit, quam
quae divinitas cœlitus aperuit...» Clémengis préférait la
théologie positive des Pères.

Au XVIIe siècle, l'abbé de St. Cyran n'a pas hésité à dire
que « ce sont les premiers scolastiques et St. Thomas lui-même
qui ont ravagé la vraie théologie 4) ». La casuistique des jésuites
n'a pas été autre chose que la scolastique arrangée par eux
dans leurs propres intérêts. Sainte-Beuve a prétendu que « les
Provinciales ont tué la scolastique en morale, comme Descartes
en métaphysique». Malheureusement, la scolastique existe
toujours dans l'Eglise romaine, dont elle est l'âme et la Aie.

Ch. de Rémusat, dans son ouvrage sur Saint Anselme de

Cantorbéry, a condamné « cette uniformité des questions prévues,

') Opera, passim.
2) De studio theologico, dans le Spicilegium de d'Achery, éd. in-fol., T. I, p. 476.

Voir aussi pp. 150-151.
*) Ouvr. cité, IV, 19 et 284.
*) Voir Sainte-Beuve, Port Royal, T. I, p. 323.



— 259 —

d'expressions techniques, de procédés pédantesques, qui rendent
la scolastique si rebutante et quelquefois vaine J) ». Il a vu
dans la scolastique « une science occulte pour le sens commun
de l'humanité». Il avoue qu'il y a eu des astres dans la nuit
du moyen âge, mais il emploie le mot «nuit2)». Il dit que
« la scolastique, enchaînée aux controverses du sein desquelles
elle s'était élevée, s'est ressentie toujours de ces circonstances
de son origine ; que c'est pour et par l'enseignement d'une
certaine doctrine, contenue dans de certains livres, et surtout
dans la Logique d'Aristote, qu'elle est venue au monde3)».
Enfin, il avoue que les scolastiques «ne savaient même pas
toujours ce qu'ils paraissaient savoir, car rarement on puisait
aux sources, et l'on citait souvent les anciens sur parole4)».

Que ces quelques jugements suffisent.

VI. Toutefois, reste à faire une dernière et très importante
remarque : c'est que, si beaucoup de théologiens scolastiques
ont altéré le dogme, dénaturé la morale et faussé la constitution

ecclésiastique, il ne faudrait cependant pas en conclure
que toute trace des anciennes croyances et des anciennes
doctrines a entièrement disparu. Nullement. On retrouve encore,
en pleine scolastique, même aux XIIe et XIIIe siècles, des restes
de ces croyances et de ces doctrines. Il est vrai que le parti
dominant les condamnait et les représentait, sinon toujours
comme des hérésies, du moins comme des erreurs néfastes;
mais elles n'en existaient pas moins. C'est même là un des
côtés les plus curieux et les plus piquants de la scolastique ;

et c'est là que nous trouvons, nous anciens-catholiques, les
matériaux pour démontrer contre Rome la visibilité et la
continuité de l'Eglise vraiment catholique, malgré les innovations
et les erreurs dogmatiques de la papauté.

On retrouve les anciennes doctrines catholiques, soit dans
les groupes d'opposition que Rome a traités comme des sectes

hérétiques, soit dans quelques théologiens qu'elle a condamnés
et qu'elle a réprimés, quelquefois aussi d'une manière violente
et sanglante. Nous ne saurions aujourd'hui nous déclarer pleinement

solidaires ni de ces groupes ni de ces théologiens isolés,
parce que presque toujours, victimes de l'ignorance de leur

') 2« édit., p. 374; 1868. 2) p. 381. 3) p. 384-385. 4) p. 406.



— 260 —

époque, entraînés par les passions des écoles et des partis, ils
ont mêlé aux anciennes vérités qu'ils défendaient, des exagérations

ou des considérations erronées qui prêtaient le flanc à
une légitime critique. Privés, eux aussi, de la sage direction
que leur eût donnée le critérium catholique s'ils l'eussent connu,
ils ont dévié sur certains points. Mais, tout en condamnant
impartialement leurs déviations comme celles de leurs
adversaires, nous devons rendre hommage avec la même impartialité

à leur courage, à leur désir de rester orthodoxes et
catholiques, en dépit des papes et des inquisiteurs qui ont voulu
leur enlever ce titre d'orthodoxes et de catholiques, et qui,
moins orthodoxes et moins catholiques qu'eux, les ont persécutés

barbarement et iniquement.
Il serait du plus vif intérêt et de la plus haute importance

de recueillir ces restes des anciennes doctrines que l'on retrouve
encore dans ces siècles de luttes intellectuelles et religieuses.
J'espère que la Revue publiera un jour ce travail ; mais, pour
le moment, il nous entraînerait trop loin et dépasserait le cadre
de la présente étude.

Bref, de ce qui précède, il résulte: 1° que la scolastique
a été essentiellement un système d'explications nouvelles des

dogmes; 2° qu'elle a introduit ces explications dans les dogmes
mêmes; 3° que, pour essayer de démontrer que ces explications

nouvelles et somment erronées aA'aient toujours été
considérées comme des dogmes dans l'ancienne Eglise, elle a dû

fausser l'histoire, les textes et les faits, et propager ainsi,
partout où elle a triomphé, un christianisme erroné ; 4° que,
lorsqu'on l'examine dans le détail, on constate qu'elle est fausse
dans tous les domaines de la théologie : — fausse en exégèse,
où son arbitraire apparaît dans ses criants abus du sens
accommodatice ; — fausse en prédication, où elle a plus étalé soit la
subtilité de l'esprit, soit la grossièreté du langage, que la
véritable piété, à ce point que M. Thureau-Dangin a dû faire
l'aveu suivant: «Il faut reconnaître que, dans le domaine
particulier du sermon, l'influence de la scolastique n'a pas été
bienfaisante x) » ; — fausse en morale, où, n'associant que trop
souvent le Ance et le mysticisme, elle a préparé les voies à la
casuistique jésuitique; — fausse en histoire, où elle a falsifié

') Ouvr. cité, p. 167.



— 261 —

les documents qui la combattaient, et remplacé les faits par
la légende; — fausse en discipline et en droit, où elle a dénaturé

la notion de l'autorité et de la liberté chrétiennes,
remplacé le Christ par le pape, et faussé la constitution de l'Eglise ;

— fausse même en philosophie et en sciences, où, avec sa
théorie des quatre éléments, des formes substantielles, des
accidents absolus, etc., elle a fait aboutir la théodicée à de fausses
impasses.

Ajoutons que la scolastique a été plus encore le résultat
de l'ignorance que de la liberté individuelle. Effectivement, il
est démontré qu'à partir du IXe siècle la connaissance de la
langue grecque a été très rare dans les Gaules et de ce côté-
ci des Alpes; qu'à part Scot Erigène on ne voit personne qui
ait été alors en état de faire connaître les documents grecs ;

que l'ouArrage de Jean Damascène sur la Foi orthodoxe n'a été
traduit en latin que vers 1150 l); que même encore au XII* siècle,
les scolastiques ne possédaient que très peu de livres de
philosophie, à savoir : quelques traités d'Augustin, quelques passages
d'Aristote traduits en latin par Boëce, aussi quelques passages
du Timée de Platon, mais rien de plus de Platon, le de philo-
sophia naturali d'Apulée, quelques traités de Cassiodore et
d'Isidore de Seville2). C'est tout. On voit, par ce misérable
bagage, quelle ignorance a forcément régné dans les esprits
d'alors, dans quelle déplorable philosophie ils ont inévitablement

végété, et quelle théologie pitoyable ils ont dû en tirer.
Ce n'est donc pas avec des airs de triomphe qu'il faut parler
de la scolastique, mais avec un sentiment de honte : les quelques
hommes supérieurs qui ont brillé au XIIIe siècle, comme Thomas
d'Aquin et Bonaventure, ont été des exceptions ; leurs œuvres
d'ailleurs, singulièrement surfaites, sont remplies non seulement
de lacunes considérables, mais d'erreurs positives, qui en
amoindrissent considérablement la valeur.

C'est un fait notoire que Léon XIII, en prônant de
nouveau la Somme de Thomas d'Aquin, n'a fait faire à la théologie,
dans sa propre Eglise, aucun progrès. Les quelques théologiens
sérieux que compte l'Eglise romaine actuelle ne sont nullement
des thomistes, et c'est bien en dehors de la Somme qu'ils ont

') Mignon, ouvr. cité, 1, p. 170.
2) P. 38-43, 48.



— 262 —

puisé leur science: il suffit de citer les Kraus, les Funk, les
Duchesne, les Denifle, les Batiffol, les Chevalier, les Féret,
même les Mignon, etc., pour en avoir la preuve. Tout le
mouvement d'engouement pour le moyen âge, créé ou plutôt
renouvelé par Léon XIII, n'est donc qu'un mouvement factice.
Comment dissimuler qu'un système en grande partie antichrétien
et d'où est sortie, à Rome, l'érection du mensonge à l'état
d'institution, surtout à partir du jésuitisme du XVIe siècle, ne
saurait longtemps subsister, malgré les habiletés de Léon XIII
et de ses partisans?

Sous le pontificat de Clément IX (1667-1669), le nonce
Bargellini disait: «Le mal en France, c'est qu'on n'étudie pas
assez la scolastique. » On A7oit par cette parole que la force
de Rome n'est que dans la scolastique, et nullement dans l'Ecriture,

encore moins dans la tradition patrologique et historique.
Aujourd'hui, Bargellini n'aurait pas à se plaindre; car, même
en dehors de la France, même en dehors de l'Eglise romaine,
il y a des papistes déguisés qui n'étudient guère que la
scolastique et qui surtout ne prennent dans la scolastique que ce

qu'elle a de marn^ais. Us auront beau faire ; ils ne rendront
pas blanc ce qui est noir. M. Blondel dénie à la scolastique
le caractère de philosophie chrétienne, et il affirme qu'elle
renferme le germe de tous les combats liA*rés depuis contre
l'idée chrétienne. C'est en ATain que Léon XIII glorifie, ses

glorifications ne sont pas des raisons. La science ne
rétrogradera pas pour le bon piaisir du pape ; elle suiA~ra l'élan
irrésistible de l'esprit humain et non les rabâchages stériles
de la sottise humaine.

Pour nous, catholiques-chrétiens, tenons-nous fermes dans
la recherche impartiale et exacte de la vérité historique et
dogmatique; explorons tous les terrains, et celui de l'ancienne
Eglise, où nous retrouvons la vraie foi, et celui du moyen âge,
où le papisme fleurit sous les dehors mensongers d'un catholicisme

dénaturé; disons loyalement ce que nous constatons,
rendons ainsi témoignage au ATai Christ notre seul maître,
et abandonnons-nous, confiants, à son esprit divin et à sa
Providence toujours bienfaisante.

E. Michaud.


	Les corruptions de l'idée catholique

