Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Die religiosen Ideen des Philosophen Paul Janet
Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE RELIGIOSEN IDEEN

DES

PHILOSOPHEN PAUL JANET.

Am 5. Oktober 1899 starb in Paris Paul Janet, der bekannte
Philosoph, der nicht bloss der bedeutendste Schiiler von Cousin,
sondern auch der Vollender und zweite Griinder der spiritua-
listischen, eklektistischen philosophischen Schule in Frankreich
gewesen ist. Paul Janet wurde im Jahre 1823 geboren. Im
Jahre 1840 trat er in die Ecole normale als Student ein, nahm
von Anfang an die Grundsitze von Cousin, d. h. den Spiritua-
lismus, an, dem er bis ans Ende seines Lebens treu geblieben
ist, wurde spédter Professor in Bourges, dann in Strassburg,
spitter am Gymnasium Louis-le-Grand und zuletzt Professor an
der Sorbonne, zuerst fiir Geschichte der Philosophie, spater fur
Philosophie, als Nachfolger von Caro. Er lehrte bis zum Jahre
1897. Seitdem beschiftigte er sich mit der Herausgabe seiner
zahlreichen philosophischen Schriften. Er hatte nicht die glan-
zende Beredsamkeit eines Cousin oder eines Caro, war aber
tiefer und griindlicher als sie und uberhaupt der bedeutendste
franzosische Philosoph dieser Schule. Er war mit der neuesten
deutschen und englischen Philosophie bekannt und teilte mit
Spencer, Mill, Bain, Wundt, Fechner und Lotze die neueste
Richtung, die die Philosophie in engste Verbindung mit der
Physiologie setzt und die Forschungen der sogenannten psycho-
physischen Schule nicht ausser Acht lisst. In Deutschland war
der Name Paul Janets und seine wissenschaftliche Bedeutung
anerkannt. Dies zeigt einerseits, dass sein Werk ,Le matérialisme
contemporain“ gegen Biichners ,Kraft und Stoff“ ins Deutsche
tibersetzt wurde, und anderseits, dass Uberweg in seiner Ge-



— 230 —

schichte der Philosophie den Teil iiber die neueste franzosische
Philosophie Paul Janet schreiben liess. Seine philosophischen
Schriften sind zahlreich., Die bedeutendsten sind: Les causes
finales, Les principes de la métaphysique et de la morale, Philo-
sophie élémentaire, La morale, La philosophie du bonheur, Le
matérialisme contemporain, Le cerveau et la pensée, La famille,
Les probléemes du XIX® siecle, Les maitres de la pensée moderne,
La philosophie de Lamennais, Victor Cousin, La crise philosophique,
La philosophie contemporaine, Histoire de la philosophie, Histoire
de la science politique dans ses rapports avec la morale, Les
origines du socialisme, La philosophie de la révolution frangaise.
Janet war Katholik und gehorte einer philosophischen und libe-
ralen Richtung an. Er ehrte das Christentum, die Religion tiber-
haupt, und die christliche Theologie, aber er war gegen die zu enge
Vermischung von Philosophie und Theologie. Er wollte die
Philosophie ganz unabhéngig, eine Freundin, nicht aber eine
Dienerin der Theologie, des Papsttums und des Jesuitismus, wie
dies die spiritualistische Philosophie von Cousin und Caro in
Frankreich geworden ist.

Die religiosen Ideen dieses bedeutenden franzosischen Philo-
sophen werde ich versuchen auf Grund seiner Schriften hier
darzustellen, da ich meine, dass es von Bedeutung fiir uns
Theologen der Gegenwart ist, zu wissen, wie die grossen Denker
unserer Zeit liber religiose Dinge denken, damit wir die Zeit,
in der wir leben, genau kennen und mit ihr fortschreiten
konnen'). Ich werde im folgenden darstellen, wie Janet tiber
Gott, tiber das Verhaltnis Gottes zur Welt, und iiber die christ-
liche Theologie, die Religion iiberhaupt und das Christentum
besonders, denkt.

Janet nimmt, wie alle spiritualistischen Philosophen, Gott
als die Ursache der Welt an und meint, dass die Welt ohne
Gott unerklarlich ist. Die unleugbare Zweckmaissigkeit der Welt
erfordert notwendigerweise Gott. Er betrachtet aber Gott als
personlichen Gott, als Geist. Indem er sowohl den Materialis-

) Dieser Artikel ist ein Teil einer grossen Arbeit {iber Paul Janet,
sein Leben, seine philosophischen Grundsiitze, seine Bedeutung und seine
Schriften, die ich spiter zu verdtfentlichen gedenke. Uber Paul Janet habe
ich auch im hiesigen philosophischen Verein Parnassos einen Vortrag ge-
halten.



— 93] =

mus, fiir welchen Gott die Materie oder die blinde Kraft ist,
als auch den Pantheismus bekiampft, der Gott mit der Welt
vermischt und ihn als ein und dasselbe mit dem All betrachtet
und als eine Kraft denkt, die zwar verniinftic und zweckmiissig,
aber ohne Selbstbewusstsein, als Instinkt wirkt (und das ist das
absolute Ich Fichtes, die Idee nach Hegel, das Absolute nach
Schelling, das an sich indifferent, weder Geist noch Materie ist,
sondern beides in sich virtualiter einschliesst, das Unbewusste
von Hartmann und der blinde Wille von Schopenhauer), ver-
teidigt er den Begriff’ Gottes als absoluten Geistes, der Bewusst
sein von sich und freien Willen hat. Nach ihm (La crise philo-
sophique, S.172), wenn wir die Natur betrachten, giebt sie uns
drei Klassen oder drei Grade von ganz verschiedenen Wesen.
Im ersten Grade entwickelt sich die tote Materie, die mathe-
matischen und mechanischen Gesetzen, ohne Bewusstsein, ohne
Kenntnis eines Zweckes, gehorcht. Im zweiten Grade erscheint
das Leben, dessen erster Charakterzug die Verbindung und
Vereinigung aller Mittel ist, die zu dem Zwecke der Erhaltung
des Lebens notig sind. Dieser Charakterzug zeigt, dass im
lebendigen Organismus die Idee des Zweckes und der Wahl
wirkt. Aber diese Wahl und dieser Zweck werden bei allen
Wesen, die zwar leben, aber keine Vernunft haben (wie die
Pflanzen und die unverntnftigen Tiere), ohne Bewusstsein, blind
und instinktartig, durch eine Wirksamkeit, die sich ignoriert,
vertolgt. Im dritten Grade finden wir die verniinftigen Wesen,
die ithren Zweck mit Wissen und Wollen verfolgen. Mit diesen
drei Klassen von Wesen korrespondieren drei verschiedene
Auffassungen von Gott, drei verschiedene Theorien {iber den
ersten Grund der Dinge, in welchen dieser Grund nach Ana-
logie dieser drei Arten von Ursache verstanden wurde, die wir
oben gesehen haben und kennen, namlich entweder als blinde
Kraft und Notwendigkeit, oder als Instinkt, oder als geistige
und frei wollende Ursache. Die Atheisten und Materialisten
denken die erste Ursache der Dinge als blinde Kraft, die Pan-
theisten als Instinkt ohne Selbstbewusstsein, und die Theisten
als verniinftige und freie selbstbewusste Ursache oder als Geist.
Die ersten denken Gott nach dem Bilde des Steins, die zweiten
nach dem Bilde der Pflanze oder des unverniinftigen Tieres,
und die dritten nach dem Bilde des Menschen, Kein Zweifel,
dass die dritte Theorie die hochste ist.



232 —

Aber wenn wir Gott den absoluten Geist oder die unend-
liche Vernunft nennen, miissen wir nach Janet nicht meinen,
dass wir einen ganz vollkommenen, ganz entsprechenden und
adiquaten Begriff von Gott haben, da der endliche Geist des
Menschen das Unendliche nicht ganz umfassen kann. Unser
Begrift von Gott ist also unvollkommen, nach der Analogie
des menschlichen Geistes gebildet und dient uns bloss als
Symbol, unter welchem wir einigermassen das an sich undenk-
bare Wesen Gottes denken, wie ein menschlicher Geist das
thun kann. Diese Unvollkommenheit unseres Begriffes von Gott
bemerken und betonen die ilteren spiritualistischen Philosophen
von Frankreich nicht so sehr, wie Janet es thut.

Nach Janet miissen wir bekennen (daselbst 5. 174), dass
Gott weder Mensch, noch Pflanze, noch Tier, noch Stein, sondern
das Unendliche und Absolute und Vollkommene ist. Aber von
allen Symbolen, durch welche man ihn einigermassen darstellen
kann, ist der menschliche freie und selbstbewusste Geist das
angemessenste und das am wenigsten von dem gottlichen Ur-
bilde sich entfernende. Doch diirfen wir nie vergessen, dass
er ein einfaches Bild, ein blosses Symbol, ein Schatten des gott-
lichen Wesens ist, und dass wir von ihm aus, nach Analogie,
Gott zwar einigermassen, nicht aber, wie er wahrhaftig ist,
denken konnen. Niemals aber missen wir den auf solche
Weise, nach Analogie des menschlichen Geistes, gebildeten
Begrift’ von Gott, weil er an sich unvollkommen ist, verlassen
und ihn gar nach dem Bild der Pflanze oder des unverntnftigen,
sich blind und instinktméssig entwickelnden Tieres zu begreifen
suchen. Nach Janet ist also Gott seinem Wesen nach uns un-
begreiflich, er ist ,l'inconnaissable®, wie ihn auch Spencer nennt.
In diesem Punkte stimmt er dem englischen Philosophen bei,
obwohl er in andern Hinsichten sein System bekiampft. Dies
die Lehre Janets von Gott.

Was aber das Verhdiltnis Gottes zur Welt betrifft, bemerken
wir, dass Janet dieses Verhéltnis enger denkt, als die anderen
Philosophen derselben Schule. Er neigt nédmlich dem bei den
deutschen Philosophen genannten Panentheismus zu, den wir
genau von dem Pantheismus unterscheiden miissen, da beide
zwel ganz verschiedene und gegensétzliche Theorien sind. Der
Pantheismus vermischt und nimmt Gott und das All als ein
und dasselbe an; der Panentheismus im Gegenteil unterscheidet



— 233 —

genau Gott und das All und ist wesentlich Theismus. Allein
er lehrt, dass das All von Gott nicht getrennt ist, sondern dass
es in Gott lebt, sich bewegt und ist. Er denkt, mit anderen
Worten, dass die Welt in Gott existiert, wie auch Paulus die
Welt als in Gott lebend, sich bewegend und seiend denkt.
(Apostg. 17, 28.) Das Verhiltnis Gottes und der Welt wurde
von den verschiedenen theistischen philosophischen Schulen
nach drei verschiedenen Arten aufgefasst. Nach dem Deismus
von Aristoteles und vielen neueren Deisten liess Gott, nach-
dem er die Welt geschaffen und ihr ihre Gesetze gegeben hatte,
sich von selbst bewegen, ohne dass er iiber sie eine Sorge
trage und auf sie einwirke. Nach dem gewohnlichen Theismus
aber lisst Gott, nachdem er der Welt die Gesetze gegeben hat,
sich zwar von selbst bewegen, aber, eine Vorsehung auf sie
haltend, wirkt er von Zeit zu Zeit auf sie ein, wenn er das
als notwendig zur Regierung der Welt betrachtet. Nach dem
Panentheismus aber wirkt Gott, der fiir die Welt sorgt, auf
das All immerwiihrend und ohne Unterlass ein; das All steht
unter dem immerwihrenden Einfluss Gottes. Nichts geschieht
in der Welt ohne Gott. Die Naturgesetze sind der unmittelbare
Ausdruck seines Willens. Das All lebt, bewegt sich und ist
in Gott. Nach dem Deismus giebt es keine Vorsehung; nach
dem gewohnlichen Theismus giebt es eine Vorsehung, die aber
bloss manchmal auf die Welt einwirkt; nach dem panentheis-
tischen Theismus aber steht alles immerwéhrend unter der Vor-
sehung und der Einwirkung Gottes. Die Welt ist nach ihm
Verwirklichung der Gedanken und des Willens Gottes. Dieser
Panentheismus wurde bekanntlich zuerst in Deutschland von
Krause gelehrt; spiter wurde er von den bedeutendsten neueren
Philosophen, von Lotze, Fechner, dem jiingeren Fichte, Ulrici,
Carriére und von vielen Theologen angenommen. Diesen panen-
theistischen Theismus lehrt auch Janet. Er meint, dass durch
diesen Panentheismus Pantheismus und Theismus (die einander
nicht als Feinde betrachten miissen, da beide Gott gegen den
Materialismus verteidigen und da der Pantheismus, néher be-
trachtet, nichts anderes als ein libermissiger Theismus ist, der
das All Gott opfert) versohnt werden kénnen, weil, was beide
Systeme Wahres haben, im Panentheismus enthalten und ver-
einigt ist. , Wire es nicht moglich, sagt er (L.es problemes, S. 477),
dass beide Schulen eine gegenseitige Verstindigung suchen und

Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 16



sich miteinander versohnen, statt dass sie gegeneinander kimpfen
und gegeneinander isoliert bleiben, wie es bis jetzt geschieht?
Wenn einerseits die theistische oder spiritualistische Schule einen
Teil ihrer anthroporphistischen Neigungen opfern wollte, ander-
seits die pantheistische das ethische und geistige Element in
den Begriff der ersten Ursache des All aufnehmen wollte, wiire
es unmdoglich, dass diese miteinander verwandten philosophischen
Schulen sich einander nihern, die jetzt gegeneinander kampfen
und einander durch ihre Streitigkeiten herabzusetzen suchen?“
Und an einer andern Stelle (Principes de métaphysique, II,
615) sagt er: ,Wir sind bereit, anzuerkennen, dass viele von
unserer Schule iibermissig die Idee der gottlichen Person be-
tonten und sie menschenartig auffassten und dass sie iiber-
méssig die gottlichen Eigenschaften fast als menschliche dachten
und ihre ganze metaphysische Lehre von Gott genau und ganz
nach dem Typus der menschlichen Seele gebildet haben. Ander-
seits bemerken wir, dass die Pantheisten iiber das Mass die
Transcendenz (Gottes betonten, was streng gedacht den Menschen
Gott und Gott dem Menschen ganz entfremden wirde. Wir
sind gegen den Pantheismus ; aber wir nehmen als wahre Theorie,
was ein deutscher Philosoph (Krause) Panentheismus nannte,
dass namlich das All in Gott ist, lebt und sich bewegt.”

Wir kommen jetzt zu den Ideen Janets tiber die christliche
Theologie. Die spiritualistische Schule Cousins verhielt sich vom
Anfange an und verhilt sich auch jetzt sehr freundlich zu der
christlichen Religion, und das erwidhnen wir zu ihrem Lobe.
Aber einige von dieser Schule, wie z. B. Cousin selbst und
besonders Caro, gingen in diesem freundlichen Verhaltnis zu
weit; sie haben némlich nicht bloss den Geist und das Wesen
des Christentums, sondern selbst die Dogmen der romischen
Kirche und das ganze Papsttum verteidigen wollen. Dies ver-
urteilt Janet mit Recht, weil diese iiber das Mass gehende
Verbindung mit den Interessen der romischen Kirche und
Theologie die theistische, spiritualistische Philosophie kompro-
qnittiert, indem sie sie nicht als eine unabhingige, und wie es
der Philosophie geziemt, im rein wissenschaftlichen Geiste die
metaphysischen und iibrigen philosophischen Fragen forschende,
sondern als eine den Interessen der romischen Theologie
dienende Philosophie darstellt. Die Feinde aber des romischen
Katholizismus und des mit ihm ungetrennt verbundenen Jesui-



— 235 —

tismus, da sie eine solche Pilosophie im Verdacht haben, richten
auch gegen sie ihre Waffen. Janet ehrt auch wie die tibrigen Spiri-
tualisten die christliche Theologie, aber er will die Philosophie
in ihrem Gebiete ganz von der Theologie unabhingig, da sie,
um wiirdig ihres Namens zu sein, die reine Wahrheit und
bloss die Wahrheit suchen soll, ohne sich mit andern Ele-
menten zu vermischen und ohne jemand und seinen Inter-
essen zu dienen. Janet ist zwar ein Christ, aber ein liberaler
Christ. Diese freiere Stellung Janets der christlichen Theo-
logie gegeniiber erklart sich daraus, dass Janet ein liberaler
Denker ist, der das Christentum mit den Fortschritten
und Erfordernissen der neueren Zeit und ihrer Kultur und
Bildung zu versohnen sucht, wéahrend die meisten anderen
franzosischen Philosophen derselben Schule Ultramontane sind.
Ubrigens hilt er die Theologie in grossen Ehren. Nach ihm
(Métaphysique, I, 196) ging die Philosophie immer aus der
Theologie hervor. Sokrates, Plato, Aristoteles haben die
mythologischen Gedanken der griechischen Religion in philo-
sophische Begriffe erhoben. Die neuplatonische Philosophie
wurde in vieler Hinsicht von der griechischen Mythologie und
den Religionen des Orientes und selbst vom Christentum be-
einflusst. Auch die neuere Philosophie seit Cartesius bis auf
Lotze hat offenkundig grosse Verwandtschaft mit den christ-
lichen Ideen. Die Metaphysik quillt immer aus der Theologie
hervor. Es ist aber ebenso wahr, dass auch die Philosophie
die Theologie immer beeinflusst hat und jetzt noch beeinflusst,
Das kommt davon, dass grosse Verwandtschaft zwischen der
theologischen Lehre und den philosophischen Theorien besteht
und beide am engsten miteinander verbunden sind. Denn ab-
gesehen von der #dussern Form und der Ausdrucksweise beider,
die in der Theologie und Philosophie verschieden sind, indem
die erste die bildliche, allegorische und symbolische Darstellung,
die zweite die streng logische und bloss sachliche liebt, ist der
tiefere Inhalt der Ideen beider derselbe, namlich Gott, die
Bildung der Welt, die Vorsehung, und die geistige, freie und
unsterbliche Seele. Deshalb soll die wahre Philosophie die
Theologie nicht als eine Feindin betrachten, und sie nicht un-
verteidigt lassen, wenn sie von den Materialisten bekampft
wird, weil sie gleichzeitig auch sich selbst in Gefahr setzt.
Der Materialismus richtet sich auch gegen die theistische



Philosophie, wie auch gegen die Theologie. Nach ihm aber
soll die Philosophie bloss die der Theologie und Philosophie
gemeinsamen allgemeinen religiosen Wahrheiten vertheidigen,
und nicht sich in die dogmatischen Streitigkeiten der besondern
Kirchen einmischen. -Sie soll nicht die besondern Lehren der
verschiedenen Kirchen als die ihrigen betrachten. Denn diese
besondern Lehren sind ihr ganz fremd, da bloss der tiefere In-
halt, nicht aber die &ussere und besondere Darstellung und
Ausdrucksweise das Gemeinsame der philosophischen und theo-
logischen Lehre ist. Aber da beide, Theologie und Philosophie,
denselben tiefern Inhalt gemeinsam haben, soll die Philosophie
die Theologie als ihre Alliierte und ihre Freundin in dem Kampfe
gegen den Materialismus betrachten. Das soll nach Janet jeder
Philosoph als recht und richtig thun, welche Meinung er auch
sonst iiber die Theologie hat. Wenn die Theologie ihm Offen-
barung ist, ist es klar, dass er sie als von Gott kommend
ehren soll. Aber auch in dem Falle, dass der Philosoph sie als
in einer menschlichen Begeisterung entstanden betrachtet, wie
die Poesie, wie auch die Philosophie ein Produkt des mensch-
lichen Geistes ist, warum sollte nicht auch ein solcher Philo-
soph sie in Ehren halten und gemeinsam mit ihr den Kampf
gegen den Materialismus fiihren? Verteidigen sie nicht beide,
Theologie und Philosophie, gegen die Materialisten dieselben
grossen Wahrheiten, namlich Gott, die Vorsehung und die
geistige, freie und unsterbliche Seele? Man kann, sagt Janet,
die Erhebung der Philosophie gegen die Theologie verstehen,
solange diese letztere in den Zeiten der Barbarei herrschen,
den menschlichen Geist pressen und ihn unter ihrem Joche
halten wollte. Aber seitdem in den neueren Zeiten die Philo-
sophie ganz frei von diesem Joche wurde und ganz unabhéngig
ihr hohes Werk, némlich die Erforschung der letzten Griinde
der Welt, anstrebt, warum soll sie nicht so verstiindig sein,
dass sie unter der bildlichen, allegorischen und symbolischen
Form des Dogmas die verborgene philosophische Wahrheit
anerkenne? Hort denn die Wahrheit auf, Wahrheit zu sein,
weil sie durch bildliche, allegorische und symbolische Aus-
drucksweise ausgesprochen ist? Janet findet, dass, wie man
auch die Sache betrachten mége, jede Feindschaft von seiten
der Philosophen gegen die Theologie ungerechtfertigt und ein
Verrat an ihren eigenen Interessen, den Ideen der Philosophie ist..



— 237 —

Der Religion iiberhaupt giebt Janet eine grosse Bedeutung.
Er sagt in seinem Werke ,,Les problémes du XIX® siecle’ (S. 487):
,Manche meinen, dass die Philosophie bei den Philosophen
den Platz der Religion einnehmen kann. Dieser Meinung, sagt
er, bin ich nicht, die finde ich falsch. Ich nehme weder diesen
Unterschied von Philosophie und Theologie an, nach welchem
die eine fiir wenige, die andere aber fiir viele ist, noch den,
dass sie zwel verschiedene Objekte haben. Im Gegenteil bin
ich der Uberzeugung, dass beide dasselbe Objekt, das Unend-
liche, haben; aber sie suchen eine Erkenntnis nicht auf die-
selbe Weise. Die Religion versteht es hauptsichlich durch das
Gefiihl und die Phantasie, die Philosophie durch das Denken
und den blossen Syllogismus. Die eine driickt ihre Ideen durch
Symbole, durch Bilder, durch Allegorien aus, die andere durch
reine logische Schliisse. Die eine ist nicht bloss Lehre, sondern
auch religioses Leben, die andere blosse Theorie iiber Gott.
Deshalb kann die Philosophie als blosse Wissenschaft nicht
den Platz der Religion einnehmen. Die Religion ist Leben in
Gott, Liebe zu Gott, Gefiihl des Unendlichen. Die Philosophie
ist theoretische Forschung tuber Gott. Diese Theorie gentigt
nicht, einen Menschen vreligios und fromm zu machen. Die
Religion ist ein Faktum (fait), etwas Gegebenes, wie das Vater-
land, die Familie, die Gesellschaft. Die Philosophie erklirt die
Fakta, sie ersetzt sie nicht. Der Philosoph ist nicht weniger
verpflichtet, ein Patriot, ein guter Vater, ein guter Sohn oder
ein gutes Glied der Gesellschaft zu sein. Warum also sollte
er nicht verpflichtet sein, warum sollte er nicht das Beditirfnis
fihlen, Religion zu haben, das Unendliche zu fiithlen, im
Ewigen zu leben und Gott zu lieben? ... .. Es ist also offen-
bar, dass die blosse theoretische Forschung des Philosophen
tiiber den Ursprung des Alls die religiosen Bediirfnisse nicht
befriedigt. Da nun das religiose Gefithl nach der spiritua-
listischen Philosophie kein Produkt der Phantasie ist, da die
menschliche Seele sich nattrlich und durch eine innere Not-
wendigkeit zum Unendlichen sehnt, da anderseits das religiose
Gefiihl, wie alle andern Gefiihle, um sich zu ernéhren, dusserer
Handlungen und Ubungen bedarf, die den Kultus und das
dussere Leben einer religiosen Gemeinschaft oder Kirche aus-
machen, wie konnen die Philosophen kein Bedirfnis fiithlen,
ausserlich einer religiosen Gemeinschaft anzugehéren und an



— 238 —

ihrem Kultus teilzunehmen ?“ Die Religion ist nach Janet den
Volkern sehr notwendig zu ihrer sittlichen Erhebung. .Man
kann nicht leugnen,“ sagt er (daselbst S. 488), _dass die
Schwichung des religiosen Gefiihls in einer Gesellschaft nicht
eine Schwiichung der Seele ist. Ohne in den Streit iiber die
sogenannte unabhingige Moral eintreten zu wollen, geniigt es,
hier zu bemerken, dass in jedem Menschen zwei Richtungen
existieren, eine, durch welche er unter sich zu fallen, und eine
andere, durch welche er sich (iber sich selbst zu erheben
strebt. Es ist bekannt, dass der Mensch leichter fallt, als sich
erhebt. Alles also, was dazu dient, die Seele zu erheben, hilft
auch zur sittlichen Vervollkommnung des Menschen. Deshalb
sind die Kiunste, die Wissenschaften, die politische Freiheit,
die Philosophie solche Krifte, die dazu dienen, die Menschheit
in ihrer Hohe zu erhalten. Auch die Religion ist eine solche
Kraft, und zwar die michtigste und die erfolgreichste. Da sie
genau das Gefiihl des Unendlichen und Ewigen, alles tiberhaupt
ist, was iiber dem Menschen steht, giebt sie ihm, wenn sie rein
und tief ist, den Hauptanstoss zum Héheren und Geistigeren.
Besonders aber ist die Religion fiir die unteren Klassen der
Volker durch die einfache, populidre Form ihrer Lehre und
ihres Kultus, die den einfacheren Leuten ganz passt, das einzige
Mittel, durch das sie, ohne Kunst und Wissenschaft lebend,
wegen ihrer Bedirfnisse notwendigerweise ihre Blicke allein
auf den Erwerb der unentbehrlichen irdischen Giiter werfend,
sich zu den idealen Giitern erheben Konnen. Denken wir den
Fall, dass alle Religionen plétzlich verschwénden. Es wiirde
notwendigerweise eine grosse und furchtbare Leere in der
menschlichen Seele entstehen, und es wiirde ein schrecklicher
Verlust von Leben und Kraft in der sittlichen Ordnung statt-
finden.*

Janet ehrt nicht bloss die Religion iiberhaupt, nimlich
jede Religion, auch die einfachste und unvollkommenste als
einigermassen dem Volke, das sie hat, niitzlich, da sie seiner
niedrigen und Kkleinen Entwicklung entspricht, sondern er
schitzt, wie es auch natiirlich ist, iber alle andern als die
vollkommenste und die absolute Religion das Christentum hoch,
in welchem er erzogen wurde und welchem er von ganzem
Herzen trotz allen seinen liberalen Ansichten tiber verschiedene
Gegenstande angehérte. Uber das Christentum driickt er



— 239 —

sich in grosser Verehrung aus. ,Die Welt“, sagt er, ,hat eine
Religion notig, wir haben aber die Uberzeugung, dass die grosse
Religion, die Europa in so vielen Jahrhunderten religios er-
nahrt hat, dasselbe auch in der Zukunft thun kann, und dass
sie die alleinige von allen bekannten Religionen ist, die wegen
ihres wahren, tieferen Inhaltes, der vor keiner philosophischen
Kritik sich zu firchten hat, die Krisis tiberwinden kann, durch
die wir in diesen Tagen gehen. Das Christentum allein, wenn
es sich nach den Bediirfnissen und Fortschritten der neuen
Zeit reformiert, kann noch die religiose Idee von der Gefahr
retten, in die sie die grossartige Entwicklung der Natur-
wissenschaften einerseits, und anderseits der Materialismus und
die pantheistischen Ideen versetzt haben. Allein man kann
sagen, dass das Christentum, welches sich mit der neueren
Kultur versohnt und sich ihr anpasst, in sich das Geheimnis
der religiosen Erlosung der Menschheit birgt.“ |, Die christliche
Religion liebe ich®, sagt er (Les problemes, S. 491), .,und ge-
hore ihr von ganzem Herzen an, weil ich in ihr die religitse
Wahrheit finde, wie dies bei keiner anderen der Fall ist, und
weil im Christentum ich auch das vollkommenste Vorbild der
Frommigkeit, der Heiligkeit und der Liebe sehe, das auch mir
als Wegweiser dient, mich in diesem Leben sittlich leitet und
zu Gott erhebt. Ich bin ein Christ, da auch fiir mich Jesus
Christus der Erloser der Menschheit ist. Die Religion einigt
Gott und Mensch. Zu dieser Einigung mit Gott sind wir alle
bestimmt. In Christus wurde diese Einigung des Endlichen und
des Unendlichen auf die vollkommenste Weise vollzogen.*

Das sind die religiosen Ideen Paul Janets. Wir empfehlen
den Theologen aller Kirchen das Lesen seiner philosophischen
Schriften als einen der besten Fithrer zu den philosophischen
Studien.

Athen, 27. November 1899.
A, DIOMEDES KYRIAKOS.




	Die religiösen Ideen des Philosophen Paul Janet

