
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Die religiösen Ideen des Philosophen Paul Janet

Autor: Kyriakos, A. Diomedes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 229

DIE RELIGIÖSEN IDEEN
DES

PHILOSOPHEN PAUL JANET.

Am 5. Oktober 1899 starb in Paris Paid Janet, der bekannte
Philosoph, der nicht bloss der bedeutendste Schüler von Cousin,
sondern auch der Vollender und zweite Gründer der spiritua-
listischen, eklektistischen philosophischen Schule in Frankreich
geAvesen ist. Paul Janet wurde im Jahre 1823 geboren. Im
Jahre 1840 trat er in die Ecole normale als Student ein, nahm
von Anfang an die Grundsätze von Cousin, d. h. den Spiritualismus,

an, dem er bis ans Ende seines Lebens treu geblieben
ist, Avurde später Professor in Bourges, dann in Strassburg,
später am Gymnasium Louis-le-Grand und zuletzt Professor an
der Sorbonne, zuerst für Geschichte der Philosophie, später für
Philosophie, als Nachfolger von Caro. Er lehrte bis zum Jahre
1897. Seitdem beschäftigte er sich mit der Herausgabe seiner
zahlreichen philosophischen Schriften. Er hatte nicht die
glänzende Beredsamkeit eines Cousin oder eines Caro, Avar aber
tiefer und gründlicher als sie und überhaupt der bedeutendste
französische Philosoph dieser Schule. Er Avar mit der neuesten
deutschen und englischen Philosophie bekannt und teilte mit
Spencer, Mill, Bain. Wundt, Fechner und Lotze die neueste
Richtung, die die Philosophie in engste Verbindung mit der
Physiologie setzt und die Forschungen der sogenannten psycho-
physischen Schule nicht ausser Acht lässt. In Deutschland war
der Name Paul Janets und seine Avissenschaftliche
Bedeutunganerkannt. Dies zeigt einerseits, dass sein Werk „Le matérialisme
contemporain" gegen Büchners „Kraft und Stoff" ins Deutsche
übersetzt Avurde, und anderseits, dass Übenveg in seiner Ge-



— 230 —

schichte der Philosophie den Teil über die neueste französische
Philosophie Paul Janet schreiben liess. Seine philosophischen
Schriften sind zahlreich. Die bedeutendsten sind: Les causes

finales, Les principes cle la métaphysique et de la morale,
Philosophie élémentaire, La morale, La philosophie du bonheur, Le

matérialisme contemporain, Le cerveau et la pensée, La famille,
Les problèmes du XIX' siècle, Les maîtres cle la pensée moderne,
La philosophie de Lamennais, Victor Cousin, La crise philosophique,
La philosophie contemporaine, Histoire cle la philosophie, Histoire
de la science politique dans ses rapports avec la morale, Les

origines du socialisme, La philosophie de la révolution française.
Janet Avar Katholik und gehörte einer philosophischen und
liberalen Richtung an. Er ehrte das Christentum, die Religion
überhaupt, und die christliche Theologie, aber er Avar gegen die zu enge
Vermischung- atou Philosophie und Theologie. Er wollte die
Philosophie ganz unabhängig, eine Freundin, nicht aber eine
Dienerin der Theologie, des Papsttums und des Jesuitismus, wie
dies die spiritualistische Philosophie von Cousin und Caro in
Frankreich geAvorden ist.

Die religiösen Ideen dieses bedeutenden französischen
Philosophen werde ich A-ersuchen auf Grund seiner Schriften hier
darzustellen, da ich meine, dass es von Bedeutung für uns
Theologen der Gegenwart ist, zu wissen, Avie die grossen Denker
unserer Zeit über religiöse Dinge denken, damit wir die Zeit,
in der Avir leben, genau kennen und mit ihr fortschreiten
können '). Ich werde im folgenden darstellen, wie Janet über
Gott, über das Verhältnis Gottes zur Wrelt, und über die christliche

Theologie, die Religion überhaupt und das Christentum
besonders, denkt.

Janet nimmt. Avie alle spiritualistischen Philosophen, Gott
als die Ursache der Welt an und meint, dass die Welt ohne
Gott unerklärlich ist. Die unleugbare Zweckmässigkeit der Welt
erfordert notwendigerweise Gott. Er betrachtet aber Gott als
persönlichen Gott, als Geist. Indem er sowohl den Materialis-

') Dieser Artikel ist ein Teil einer grossen Arbeit über Paul Janet,
sein Leben, seine philosophischen Grundsätze, seine Bedeutung- und seine
Schriften, die ich später zu veröffentlichen gedenke. Über Paul Janet habe
ich auch im hiesigen philosophischen Verein Parnassos einen Vortrag
gehalten.



— 231 —

mus, für Avelchen Gott die Materie oder die blinde Kraft ist,
als auch den Pantheismus bekämpft, der Gott mit der Wrelt
vermischt und ihn als ein und dasselbe mit dem All betrachtet
und als eine Kraft denkt, die zwar vernünftig und ZAveckmässig,
aber ohne SelbstbeAvusstsein, als Instinkt Avirkt (und das ist das
absolute Ich Fichtes, die Idee nach Hegel, das Absolute nach
Schelling, das an sich indifferent, Aveder Geist noch Materie ist,
sondern beides in sich virtualiter einschliesst, das UnbeAvusste

von Hartmann und der blinde Wille von Schopenhauer;,
verteidigt er den Begriff Gottes als absoluten Geistes, der Bewusst
sein von sich und freien Willen hat. Nach ihm (La crise
philosophique, S. 172), Avenn wir die Natur betrachten, giebt sie uns
drei Klassen oder drei Grade A'on ganz ATerschiedenen W7esen.

Im ersten Grade entwickelt sich die tote Materie, die
mathematischen und mechanischen Gesetzen, ohne BeAvusstsein, ohne
Kenntnis eines Zweckes, gehorcht. Im zweiten Grade erscheint
das Leben, dessen erster Charakterzug die Verbindung und
Vereinigung aller Mittel ist, die zu dem ZAvecke der Erhaltung
des Lebens nötig sind. Dieser Charakterzug zeigt, dass im
lebendigen Organismus die Idee des Zweckes und der Wahl
Avirkt. Aber diese Wahl und dieser ZAveck Averden bei allen
Wrcsen, die zwar leben, aber keine Vernunft haben (wie die
Pflanzen und die unvernünftigen Tiere), ohne Bewusstsein, blind
und instinktartig, durch eine Wirksamkeit, die sich ignoriert,
verfolgt. Im dritten Grade finden Avir die vernünftigen Wesen,
die ihren ZAveck mit Wissen und Wrollen A'erfolgen. Mit diesen
drei Klassen Aron Wesen korrespondieren drei verschiedene
Auffassungen A'on Gott, drei A'erschiedene Theorien über den
ersten Grund der Dinge, in Avelchen dieser Grund nach
Analogie dieser drei Arten von Ursache verstanden Avurde, die wir
oben gesehen haben und kennen, nämlich entweder als blinde
Kraft und Notwendigkeit, oder als Instinkt, oder als geistige
und frei Avollende Ursache. Die Atheisten und Materialisten
denken die erste Ursache der Dinge als blinde Kraft, die Pan-
theisten als Instinkt ohne Selbstbewusstsein, und die Theisten
als vernünftige und freie selbstbeAvusste Ursache oder als Geist.
Die ersten denken Gott nach dem Bilde des Steins, die ZAveiten
nach dem Bilde der Pflanze oder des unvernünftigen Tieres,
und die dritten nach dem Bilde des Menschen. Kein Zweifel,
dass die dritte Theorie die höchste ist.



— 232 —

Aber wenn wir Gott den absoluten Geist oder die unendliche

Vernunft nennen, müssen Avir nach Janet nicht meinen,
dass wir einen ganz vollkommenen, ganz entsprechenden und
adäquaten Begriff \*on Gott haben, da der endliche Geist des
Menschen das Unendliche nicht ganz umfassen kann. Unser
Begriff ATon Gott ist also unvollkommen, nach der Analogie
des menschlichen Geistes gebildet und dient uns bloss als
Symbol, unter Avelchem Avir einigermassen das an sich undenkbare

Wesen Gottes denken, Avie ein menschlicher Geist das
thun kann. Diese UnA'ollkommenheit unseres Begriffes \*on Gott
bemerken und betonen die älteren spiritualistischen Philosophen
von Frankreich nicht so sehr, Avie Janet es thut.

Nach Janet müssen Avir bekennen (daselbst S. 174;, dass
Gott weder Mensch, noch Pflanze, noch Tier, noch Stein, sondern
das Unendliche und Absolute und Vollkommene ist. Aber von
allen Symbolen, durch welche man ihn einigermassen darstellen
kann, ist der menschliche freie und selbstbewusste Geist das

angemessenste und das am wenigsten von dem göttlichen Ur-
bilde sich entfernende. Doch dürfen wir nie vergessen, dass

er ein einfaches Bild, ein blosses Symbol, ein Schatten des
göttlichen Wesens ist, und dass wir ATon ihm aus, nach Analogie,
Gott zwar einigermassen, nicht aber, Avie er wahrhaftig ist,
denken können. Niemals aber müssen wir den auf solche
Weise, nach Analogie des menschlichen Geistes, gebildeten
Begriff von Gott, Aveil er an sich unvollkommen ist, verlassen
und ihn gar nach dem Bild der Pflanze oder des unvernünftigen,
sich blind und instinktmässig entwickelnden Tieres zu begreifen
suchen. Nach Janet ist also Gott seinem Wesen nach uns
unbegreiflich, er ist „l'inconnaissable", Avie ihn auch Spencer nennt.
In diesem Punkte stimmt er dem englischen Philosophen bei,
obAvohl er in andern Hinsichten sein System bekämpft. Dies
die Lehre Janets \?on Gott.

Was aber das Verhältnis Gottes zur Welt betrifft, bemerken
wir, dass Janet dieses Verhältnis enger denkt, als die anderen
Philosophen derselben Schule. Er neigt nämlich dem bei den
deutschen Philosophen genannten Panentheismus zu, den wir
genau von dem Pantheismus unterscheiden müssen, da beide
ZAvei ganz verschiedene und gegensätzliche Theorien sind. Der
Pantheismus vermischt und nimmt Gott und das All als ein
und dasselbe an ; der Panentheismus im Gegenteil unterscheidet



— 233 —

genau Gott und das All und ist wesentlich Theismus. Allein
er lehrt, dass das All von Gott nicht getrennt ist, sondern dass

es in Gott lebt, sich bewegt und ist. Er denkt, mit anderen
Worten, dass die Welt in Gott existiert, wie auch Paulus die
Welt als in Gott lebend, sich beAvegend und seiend denkt.
(Apostg. 17, 28.) Das Verhältnis Gottes und der Welt Avurde

von den A^erschiedenen theistischen philosophischen Schulen
nach drei verschiedenen Arten aufgefasst. Nach dem Deismus
von Aristoteles und vielen neueren Deisten liess Gott, nachdem

er die Welt geschaffen und ihr ihre Gesetze gegeben hatte,
sich von selbst bewegen, ohne dass er über sie eine Sorge
trage und auf sie eimvirke. Nach dem geAvöhnlichen Theismus
aber lässt Gott, nachdem er der Welt die Gesetze gegeben hat,
sich zwar von selbst beAvegen, aber, eine Vorsehung auf sie

haltend, wirkt er von Zeit zu Zeit auf sie ein, Avenn er das
als notwendig zur Regierung der Welt betrachtet. Nach dem
Panentheismus aber Avirkt Gott, der für die Welt sorgt, auf
das All immerAvährend und ohne Unterlass ein ; das All steht
unter dem immenvalirenden Einfluss Gottes. Nichts geschieht
in der Welt ohne Gott. Die Naturgesetze sind der unmittelbare
Ausdruck seines Willens. Das All lebt, beAvegt sich und ist
in Gott. Nach dem Deismus giebt es keine Vorsehung; nach
dem geAvöhnlichen Theismus giebt es eine Vorsehung, die aber
bloss manchmal auf die Welt eiiiAvirkt; nach dem panentheis-
tischen Theismus aber steht alles immerAvährend unter der
Vorsehung und der Einwirkung Gottes. Die Welt ist nach ihm
VerAvirklichung der Gedanken und des Willens Gottes. Dieser
Panentheismus Avurde bekanntlich zuerst in Deutschland A'on
Krause gelehrt ; später wurde er von den bedeutendsten neueren
Philosophen, A'on Lotze, Fechner, dem jüngeren Fichte, Ulrici,
Carrière und von vielen Theologen angenommen. Diesen panen-
theistischen Theismus lehrt auch Janet. Er meint, dass durch
diesen Panentheismus Pantheismus und Theismus (die einander
nicht als Feinde betrachten müssen, da beide Gott gegen den
Materialismus A'erteidigen und da der Pantheismus, näher
betrachtet, nichts anderes als ein übermässiger Theismus ist, der
das All Gott opfert) \Tersöhnt Averden können, weil, Avas beide
Systeme Wahres haben, im Panentheismus enthalten und
vereinigt ist. „Wäre es nicht möglich, sagt er (Les problèmes, S. 477),
dass beide Schulen eine gegenseitige Verständigung suchen und

Revue intern, de Théologie. Heft 30, 1900. 16



— 234 —

sich miteinander versöhnen, statt dass sie gegeneinander kämpfen
und gegeneinander isoliert bleiben, Avie es bis jetzt geschieht?
Wenn einerseits die theistische oder spiritualistische Schule einen
Teil ihrer anthroporphistischen Neigungen opfern wollte, anderseits

die pantheistische das ethische und geistige Element in
den Begriff der ersten Ursache des All aufnehmen wollte, Aväre

es unmöglich, dass diese miteinander verwandten philosophischen
Schulen sich einander nähern, die jetzt gegeneinander kämpfen
und einander durch ihre Streitigkeiten herabzusetzen suchen?"
Und an einer andern Stelle (Principes de métaphysique, II,
615) sagt er : „Wir sind bereit, anzuerkennen, dass viele von
unserer Schule übermässig die Idee der göttlichen Person
betonten und sie menschenartig auffassten und dass sie
übermässig die göttlichen Eigenschaften fast als menschliche dachten
und ihre ganze metaphysische Lehre von Gott genau und ganz
nach dem Typus der menschlichen Seele gebildet haben. Anderseits

bemerken wir, dass die Pantheisten über das Mass die
Transcendenz Gottes betonten. Avas streng gedacht den Menschen
Gott und Gott dem Menschen ganz entfremden Avurde. Wir
sind gegen den Pantheismus ; aber Avir nehmen als Avahre Theorie,
Avas ein deutscher Philosoph (Krause) Panentheismus nannte,
dass nämlich das All in Gott ist, lebt und sich bewegt."

Wir kommen jetzt zu den Ideen Janets über die christliche
Theologie. Die spiritualistische Schule Cousins A'erhielt sich vom
Anfange an und A'erhält sich auch jetzt sehr freundlich zu der
christlichen Religion, und das erwähnen AA'ir zu ihrem Lobe.
Aber einige von dieser Schule, Avie z. B. Cousin selbst und
besonders Caro, gingen in diesem freundlichen Verhältnis zu
Aveit: sie haben nämlich nicht bloss den Geist und das Wiesen
des Christentums, sondern selbst die Dogmen der römischen
Kirche und das ganze Papsttum verteidigen Avollen. Dies A'er-
urteilt Janet mit Recht, Aveil diese über das Mass gehende
Verbindung mit den Interessen der römischen Kirche und
Theologie die theistische, spiritualistische Philosophie kompromittiert,

indem sie sie nicht als eine unabhängige, und Avie es

der Philosophie geziemt, im rein Avissenschaftlichen Geiste die
metaphysischen und übrigen philosophischen Fragen forschende,
sondern als eine den Interessen der römischen Theologie
dienende Philosophie darstellt. Die Feinde aber des römischen
Katholizismus und des mit ihm ungetrennt verbundenen Jesui-



— 235 —

tismus, da sie eine solche Pilosophie im Verdacht haben, richten
auch gegen sie ihre Waffen. Janet ehrt auch wie die übrigen Spiri-
tualisten die christliche Theologie, aber er Avili die Philosophie
in ihrem Gebiete ganz von der Theologie unabhängig, da sie,
um würdig ihres Namens zu sein, die reine Wahrheit und
bloss die Wahrheit suchen soll, ohne sich mit andern
Elementen zu vermischen und ohne jemand und seinen Interessen

zu dienen. Janet ist zwar ein Christ, aber ein liberaler
Christ. Diese freiere Stellung Janets der christlichen Theologie

gegenüber erklärt sich daraus, dass Janet ein liberaler
Denker ist, der das Christentum mit den Fortschritten
und Erfordernissen der neueren Zeit und ihrer Kultur und
Bildung zu versöhnen sucht, Avährend die meisten anderen
französischen Philosophen derselben Schule Ultramontane sind.
Übrigens hält er die Theologie in grossen Ehren. Nach ihm
(Métaphysique, I, 196) ging die Philosophie immer aus der
Theologie hervor. Sokrates, Plato, Aristoteles haben die

mythologischen Gedanken der griechischen Religion in
philosophische Begriffe erhoben. Die neuplatonische Philosophie
wurde in vieler Hinsicht von der griechischen Mythologie und
den Religionen des Orientes und selbst vom Christentum be-
einflusst. xluch die neuere Philosophie seit Cartesius bis auf
Lotze hat offenkundig grosse Verwandtschaft mit den christlichen

Ideen. Die Metaphysik quillt immer aus der Theologie
heiwor. Es ist aber ebenso wahr, dass auch die Philosophie
die Theologie immer beeinflusst hat und jetzt noch beeinflusst.
Das kommt davon, dass grosse Verwandtschaft ZAvischen der
theologischen Lehre und den philosophischen Theorien besteht
und beide am engsten miteinander verbunden sind. Denn
abgesehen von der äussern Form und der AusdrucksAveise beider,
die in der Theologie und Philosophie ATerschieden sind, indem
die erste die bildliche, allegorische und symbolische Darstellung,
•die zweite die streng logische und bloss sachliche liebt, ist der
tiefere Inhalt der Ideen beider derselbe, nämlich Gott, die

Bildung der Welt, die Vorsehung, und die geistige, freie und
unsterbliche Seele. Deshalb soll die Avahre Philosophie die
Theologie nicht als eine Feindin betrachten, und sie nicht
unverteidigt lassen, Avenn sie A~on den Materialisten bekämpft
Avird, Aveil sie gleichzeitig auch sich selbst in Gefahr setzt.
Der Materialismus richtet sich auch gegen die theistische



— 236 —

Philosophie, Avie auch gegen die Theologie. Nach ihm aber
soll die Philosophie bloss die der Theologie und Philosophie
gemeinsamen allgemeinen religiösen Wahrheiten vertheidigen,
und nicht sich in die dogmatischen Streitigkeiten der besondern
Kirchen einmischen. Sie soll nicht die besondern Lehren der
verschiedenen Kirchen als die ihrigen betrachten. Denn diese
besondern Lehren sind ihr ganz fremd, da bloss der tiefere
Inhalt, nicht aber die äussere und besondere Darstellung und
AusdrucksAveise das Gemeinsame der philosophischen und
theologischen Lehre ist. Aber da beide, Theologie und Philosophie,
denselben tiefern Inhalt gemeinsam haben, soll die Philosophie
die Theologie als ihre Alliierte und ihre Freundin in dem Kampfe
gegen den Materialismus betrachten. Das soll nach Janet jeder
Philosoph als recht und richtig thun, Avelche Meinung er auch
sonst über die Theologie hat. Wenn die Theologie ihm
Offenbarung ist. ist es klar, dass er sie als A*on Gott kommend
ehren soll. Aber auch in dem Falle, dass der Philosoph sie als
in einer menschlichen Begeisterung entstanden betrachtet, \\rie
die Poesie, Avie auch die Philosophie ein Produkt des menschlichen

Geistes ist, Avarum sollte nicht auch ein solcher Philosoph

sie in Ehren halten und gemeinsam mit ihr den Kampf
gegen den Materialismus führen? Verteidigen sie nicht beide,
Theologie und Philosophie, gegen die Materialisten dieselben

grossen Wahrheiten, nämlich Gott, die Vorsehung und die
geistige, freie und unsterbliche Seele? Man kann, sagt Janet,
die Erhebung der Philosophie gegen die Theologie \Terstehen,
solange diese letztere in den Zeiten der Barbarei herrschen,
den menschlichen Geist pressen und ihn unter ihrem Joche
halten Avollte. Aber seitdem in den neueren Zeiten die
Philosophie ganz frei A~on diesem Joche Avurde und ganz unabhängig
ihr hohes Werk, nämlich die Erforschung der letzten Gründe
der Welt, anstrebt, Avarum soll sie nicht so ATerständig sein,
dass sie unter der bildlichen, allegorischen und symbolischen
Form des Dogmas die ATerborgene philosophische Wahrheit
anerkenne? Hört denn die Wahrheit auf, WTahrheit zu sein,
weil sie durch bildliche, allegorische und symbolische Aus-
drucksAveise ausgesprochen ist? Janet findet, dass, wie man
auch die Sache betrachten möge, jede Feindschaft von seiten
der Philosophen gegen die Theologie ungerechtfertigt imd ein
Verrat an ihren eigenen Interessen, den Ideen der Philosophie ist..



— 237 —

Der Religion überhaupt giebt Janet eine grosse. Bedeutung.
Er sagt in seinem Werke „Les problèmes du XIXe siècle" (S. 487):
„Manche meinen, class die Philosophie bei den Philosophen
den Platz der Religion einnehmen kann. Dieser Meinung, sagt
er, bin ich nicht, die finde ich falsch. Ich nehme Aveder diesen
Unterschied \Ton Philosophie und Theologie an, nach Avelchem
die eine für wenige, die andere aber für viele ist, noch den,
dass sie zwei verschiedene Objekte haben. Im Gegenteil bin
ich der Überzeugung, dass beide dasselbe Objekt, das Unendliche,

haben ; aber sie suchen eine Erkenntnis nicht auf
dieselbe Weise. Die Religion \Tersteht es hauptsächlich durch das
Gefühl und die Phantasie, die Philosophie durch das Denken
und den blossen Syllogismus. Die eine drückt ihre Ideen durch
Symbole, durch Bilder, durch Allegorien aus, die andere durch
reine logische Schlüsse. Die eine ist nicht bloss Lehre, sondern
auch religiöses Leben, die andere blosse Theorie über Gott.
Deshalb kann die Philosophie als blosse Wissenschaft nicht
den Platz der Religion einnehmen. Die Religion ist Leben in
Gott, Liebe zu Gott, Gefühl des Unendlichen. Die Philosophie
ist theoretische Forschung über Gott. Diese Theorie genügt
nicht, einen Menschen religiös und fromm zu machen. Die
Religion ist ein Faktum (fait;, etAvas Gegebenes, wie das Abater-

land, die Familie, die Gesellschaft. Die Philosophie erklärt die

Fakta, sie ersetzt sie nicht. Der Philosoph ist nicht AA-eniger

verpflichtet, ein Patriot, ein guter Vater, ein guter Sohn oder
ein gutes Glied der Gesellschaft zu sein. Warum also sollte
er nicht verpflichtet sein, Avarum sollte er nicht das Bedürfnis
fühlen, Religion zu haben, das Unendliche zu fühlen, im
EAAigen zu leben und Gott zu lieben Es ist also offenbar,

dass die blosse theoretische Forschung des Philosophen
über den Ursprung des Alls die religiösen Bedürfnisse nicht
befriedigt. Da nun das religiöse Gefühl nach der spiritua-
listischen Philosophie kein Produkt der Phantasie ist, da die
menschliche Seele sich natürlich und durch eine innere
Notwendigkeit zum Unendlichen sehnt, da anderseits das religiöse
Gefühl, Avie alle andern Gefühle, um sich zu ernähren, äusserer
Handlungen und Übungen bedarf, die den Kultus und das
äussere Leben einer religiösen Gemeinschaft oder Kirche
ausmachen, Avie können die Philosophen kein Bedürfnis fühlen,
äusserlich einer religiösen Gemeinschaft anzugehören und an



— 238 —

ihrem Kultus teilzunehmen?" Die Religion ist nach Janet den
Völkern sehr notwendig zu ihrer sittlichen Erhebung. „Man
kann nicht leugnen," sagt er (daselbst S. 488), „dass die
Schwächung des religiösen Gefühls in einer Gesellschaft nicht
eine Schwächung der Seele ist. Ohne in den Streit über die
sogenannte unabhängige Moral eintreten zu Avollen, genügt es,
hier zu bemerken, dass in jedem Menschen zwei Richtungen
existieren, eine, durch Avelche er unter sich zu fallen, und eine
andere, durch welche er sich über sich selbst zu erheben
strebt. Es ist bekannt, dass der Mensch leichter fällt, als sich
erhebt. Alles also, was dazu dient, die Seele zu erheben, hilft
auch zur sittlichen Vervollkommnung des Menschen. Deshalb
sind die Künste, die Wissenschaften, die politische Freiheit,
die Philosophie solche Kräfte, die dazu dienen, die Menschheit
in ihrer Höhe zu erhalten. Auch die Religion ist eine solche
Kraft, und ZAvar die mächtigste und die erfolgreichste. Da sie

genau das Gefühl des Unendlichen und Ewigen, alles überhaupt
ist, Avas über dem Menschen steht, giebt sie ihm, wenn sie rein
und tief ist, den Hauptanstoss zum Höheren und Geistigeren.
Besonders aber ist die Religion für die unteren Klassen der
Völker durch die einfache, populäre Form ihrer Lehre und
ihres Kultus, die den einfacheren Leuten ganz passt, das einzige
Mittel, durch das sie, ohne Kunst und Wissenschaft lebend,
Avegen ihrer Bedürfnisse notwendigenveise ihre Blicke allein
auf den Erwerb der unentbehrlichen irdischen Güter werfend,
sich zu den idealen Gütern erheben können. Denken Avir den

Fall, class alle Religionen plötzlich \rerschAvänden. Es Avurde

notAvendigenveise eine grosse und furchtbare Leere in der
menschlichen Seele entstehen, und es Avurde ein schrecklicher
Verlust von Leben und Kraft in der sittlichen Ordnung
stattfinden."

Janet ehrt nicht bloss die Religion überhaupt, nämlich
jede Religion, auch die einfachste und unvollkommenste als
einigermassen dem Volke, das sie hat, nützlich, da sie seiner
niedrigen und kleinen Entwicklung entspricht, sondern er
schätzt, wie es auch natürlich ist, über alle andern als die
vollkommenste und die absolute Religion das Christentum hoch,
in welchem er erzogen Avurde und Avelchem er von ganzem
Herzen trotz allen seinen liberalen Ansichten über verschiedene
Gegenstände angehörte. Über das Christentum drückt er



— 239 —

sich in grosser Verehrung aus. „Die Welt", sagt er, „hat eine
Religion nötig, Avir haben aber die Überzeugung, dass die grosse
Religion, die Europa in so vielen Jahrhunderten religiös
ernährt hat, dasselbe auch in der Zukunft thun kann, und dass
sie die alleinige von allen bekannten Religionen ist, die Avegen
ihres wahren, tieferen Inhaltes, der A"or keiner philosophischen
Kritik sich zu fürchten hat, die Krisis überwinden kann, durch
die wir in diesen Tagen gehen. Das Christentum allein, wenn
es sich nach den Bedürfnissen und Fortschritten der neuen
Zeit reformiert, kann noch die religiöse Idee A'on der Gefahr
retten, in die sie die grossartige Entwicklung der Naturwissen

schaffen einerseits, und anderseits der Materialismus und
die pantheistischen Ideen versetzt haben. Allein man kann
sagen, dass das Christentum, welches sich mit der neueren
Kultur versöhnt und sich ihr anpasst, in sich das Geheimnis
der religiösen Erlösung der Menschheit birgt." „Die christliche
Religion liebe ich", sagt er (Les problèmes, S. 491), „und
gehöre ihr von ganzem Herzen an, weil ich in ihr die religiöse
Wahrheit finde, wie dies bei keiner anderen der Fall ist, und
weil im Christentum ich auch das A'ollkommenste Vorbild der
Frömmigkeit, der Heiligkeit und der Liebe sehe, das auch mir
als WegAveiser dient, mich in diesem Leben sittlich leitet und
zu Gott erhebt. Ich bin ein Christ, da auch für mich Jesus
Christus der Erlöser der Menschheit ist. Die Religion einigt
Gott und Mensch. Zu dieser Einigung mit Gott sind wir alle
bestimmt. In Christus wurde diese Einigung des Endlichen und
des Unendlichen auf die vollkommenste Weise vollzogen."

Das sind die religiösen Ideen Paul Janets. Wir empfehlen
den Theologen aller Kirchen das Lesen seiner philosophischen
Schriften als einen der besten Führer zu den philosophischen
Studien.

Athen, 27. November 1899.

A. Diomedes Kyriakos.


	Die religiösen Ideen des Philosophen Paul Janet

