
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des
positiven Christentums [Schluss]

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403473

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


209 —

JOHANN GOTTLIEB FICHTES

ATHEISMUSSTREIT UND DER GOTTESBEGRIFF

DES POSITIVEN CHRISTENTUMS.

(Schluss >).

4. Aus Paulsens Schilderung haben wir vernommen, dass
Fichte wie jede Einwirkung Gottes auf die Welt so auch Gott
als ein Einzelwesen, das andere Einzelwesen neben sich habe
oder als eine ausser und über der Welt existierende Substanz
auf das heftigste bekämpfte. Für ihn Avar ein Gott von solcher
Beschaffenheit, namentlich wenn er auch noch mit dem Charakter
der Persönlichkeit, ja, wie das Christentum unbestreitbar lehrt
und, so lange es sich selbst versteht, lehren muss, mit dem der
Dreipersönlichkeit gedacht werden soll, aus mehr als einem
Grunde eine absolute Unmöglichkeit. Vernehmen wir hierüber
Fichte selbst.

„Es kann", schreibt Fichte in der Abhandlung, „über den
Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung"
(S. W., V, 188), „dem, der nur einen Augenblick nachdenken
und das Resultat dieses Nachdenkens sich redlich gestehen
will, nicht zweifelhaft bleiben, dass der Begriff von Gott als
einer besondern Substanz unmöglich und widersprechend ist,
und es ist erlaubt, dies aufrichtig zu sagen und das
Schulgeschwätz niederzuschlagen, damit die Avahre Religion des

freudigen Rechtthuns sich erhebe." In der „Appellation an das
Publikum" führt Fichte den Grund an, auf den er diese

Behauptung stützt und durch den sie ihm unanfechtbar erscheint.

») Siehe die Recite, Januar 1900. Seite 1—19.



— 210 —

„Ein substanzieller Gott", heisst es da, „ist notAvendig ein im
Räume ausgedehnter Körper, welche Umrisse man übrigens
auch seiner Gestalt gebe" (S. W., V, 217), denn „Substanz
bedeutet notwendig ein im Raum und der Zeit sinnlich existierendes
Wesen" (S. W. V, 216). Das gleiche liest man in seiner Schrift:
„Gerichtliche Verantwortung gegen die Anklage des Atheismus".
„Man kann", behauptet er hier, „von Gott nicht sagen : er ist
Substanz oder des etwas, denn dies heisst nach unserm Systeme
und nach dem notAvendigen Sprachgebrauche desselben sagen :

er ist eine ausgedehnte Materie und lässt sich sehen, hören,
fühlen u. s. w." (S. W., V, 261).

So wenig Gott nach Fichte aber als „Substanz", oder als
ein Wesen gedacht werden darf, das mit und neben anderen
Wiesen da ist, ebensowenig kann und darf ihm der Charakter
„der Persönlichkeit" zugeschrieben Averden, ohne ihn dadurch
sofort zu „verendlichen" und seiner göttlichen Majestät zu
entkleiden. WTie Fichte zu dieser Ansicht gekommen, darüber
Folgendes.

Fichte will von einem Beweise für das Dasein Gottes
schlechterdings nichts Avissen ; er hält einen solchen überall
für unmöglich. Die Existenz Gottes ist ihm unmittelbar geAAÜss;

sie ist „das GeAAisseste, Avas es giebt, ja der Grund aller andern,
Gewissheit" (S. W., V, 189 und 188). Namentlich kann nach
Fichte in keiner Art aus der Welt und dem, Avas in ihr ist,
auf einen von der W^elt verschiedenen Gott geschlossen Averden.
Aber die Gegner Fichtes, die Ausbildner und Anhänger der
natürlichen Theologie, mühten sich ab mit der Führung solcher
Beweise. Da ist nun Fichte so gütig, sich für einen Augenblick
auf ihren Standpunkt zu stellen und ihnen ihre Schlussfolgerungen

zu erlauben. Aber sofort richtet er die Frage an sie:

„Was habt ihr denn nun (mit eurem durch Schlussfolgerungen
beAviesenen Gotte) angenommen?" Etwa einen Avirklichen Gott?
0 nein denn die Antwort, die Fichte sie geben lässt, glaubt
er ihnen unter den Händen als völlig unhaltbar zerreiben zu
können. „Dieses Wresen (Gott)", heisst es, „soll von euch und
der Welt unterschieden sein, es soll in der letztern nach
Begriffen wirken, es soll sonach der Begriffe fähig sein,
Persönlichkeit haben und Bewusstsein. WTas nennt ihr denn eine
Persönlichkeit und Bewusstsein Doch Avohl dasjenige, was ihr
in euch selbst gefunden, an euch selbst kennen gelernt und



— 211 —

mit diesem Namen bezeichnet habt? Dass ihr aber dieses ohne
Beschränkung und Endlichkeit schlechterdings nicht denkt
noch denken könnt, kann euch die geringste Aufmerksamkeit
auf eure Konstruktion dieses Begriffes lehren. Ihr macht sonach
dieses Wesen durch die Beilegung jenes Prädikats zu einem
endlichen, zu einem Wesen euresgleichen, und ihr habt nicht,
wie ihr Avolltet, Gott gedacht, sondern nur euch selbst im
Denken A^ervielfältigt Dass es euch so ergehen werde,
konntet ihr ohne Mühe voraussetzen. Ihr seid endlich; und
Avie könnte das Endliche die Unendlichkeit umfassen und
begreifen?" (S. W., V, 187).

Nach AusAveisung der A'orher besprochenen Vorstellungen
der Substantialität und Persönlichkeit aus dem Begriffe Gottes
geht Fichte dazu über, den nach seiner Ansicht allein Avahren

Gottesbegriff zu entwickeln. Die Wege, Avelche er zu diesem
ZAvecke einschlägt, sind folgende.

„Die Philosophie", sagt er, „kann nur Facta (Thatsachen)
erMären, keineswegs selbst Avelche heiworbringen." Eine der
wichtigsten, bedeutungSA'ollsten Thatsachen im Leben des
Menschen ist „der Glaube des Menschen an eine göttliche
Weltregierung". Dieser Glaube ist nicht etAva „eine willkürliche

Annahme, die der Mensch machen könne oder auch nicht",
denn er ist „in der Vernunft gegründet" und eben deshalb

„schlechthin notwendig". Da erhebt sich nun die Frage : „Wie
kommt der Mensch zu jenem Glauben " „Diese Kausalfrage"
hat die Philosophie zu beantworten.

„Von der SinneiiAvelt", meint Fichte, „giebt es keinen
möglichen Weg, um zur Annahme einer moralischen Weltordnung
aufzusteigen" ; der Glaube an diese kann nur durch den Begriff
„einer übersinnlichen WTelt" begründet Averden. Aber wie kann
und soll das geschehen? Hier ist die AntAvort mit Fichtes
eigenen Wrorten.

„Ich finde mich frei A~on allem Einflüsse der Sinnenwelt,
absolut thätig in mir selbst und durch mich selbst ; sonach, als
eine über alles Sinnliche erhabene Macht '). Diese Freiheit

') Diese Behauptungen Fichtes sprechen wenigstens teihveise eine
von jedem Menschen, der einen klaren Blick in sich selbst, in sein eigenes
Innere hat, erfahrbare und erfahrene Thatsache aus. « Ich finde mich frei
von allem Einflüsse der SinneiiAvelt, als eine über alles Sinnliche erhabene
Macht » — das ist wahr, so oft mir der ethische Gegensats zwischen einer



— 212 —

aber ist nicht unbestimmt; sie hat ihren ZAveck (nämlich die

Verwirklichung des in unserm Innern laut redenden
Sittengesetzes, der Moralität), nur erhält sie denselben nicht ATon

aussen her, sondern sie setzt sich ihn durch sich selbst. Ich
selbst und mein notwendiger ZAA-eck sind das Übersinnliche."

„An dieser Freiheit und dieser Bestimmung derselben kann
ich nicht zweifeln, ohne mich selbst aufzugeben," sie sind „das
absolut Positive und Kategorische." Ebensowenig kann ich die
Ausführbarkeit des mir durch mein eigenes Wresen gesetzten

Begierde meiner Sinnlichkeit und dem im Gewissen sich kundgebenden
Pflichtgebot zum Bewusstsein kommt und ich infolgedessen die Forderung-
an mich stelle, die sinnliche Begierde entweder gänzlich zu unterdrücken
oder Avenigstens in die mit dem Pflichtgebot vereinbaren Schranken zu
verweisen. Dieselbe Thatsache leitet Schiller, der als Philosoph gleich
Fichte unter dem Einflüsse Imm. Kants gestanden, aus dem Gefühle, des
Erhabenen ab. «Das Gefühl des Erhabenen », sagt er, «ist ein gemischtes
Gefühl. Es ist eine Zusammensetzung von Wehsein, das sich in seinem
höchsten Grad als ein Schauer äussert, und von Frohsein, das bis zum
Entzücken steigen kann und, ob es gleich nicht eigentlich Lust ist, A_on

feinen Seelen aller Lust doch weit vorgezogen wird. Diese Verbindung
zweier widersprechenden Empfindungen in einem einzig'en Gefühl beweist
unsere moralische Selbständigkeit auf eine unwiderlegliche Weise. Denn,
da es absolut unmöglich ist, dass der nämliche Gegenstand in zwei
entgegengesetzten Verhältnissen zu uns stehe, so folg't daraus, dass teir selbst
in zAvei verschiedenen Verhältnissen zu dem Gegenstande stehen, dass

folglich ZAvei entgegengesetzte Naturen in uns vereinigt sein müssen,
welche bei Vorstellung desselben auf ganz entg-egeng-esetzte Art interessiert
sind Wir erfahren also durch das Gefühl des Erhabenen, dass sich der
Zustand unseres Geistes nicht notwendig nach dem Zustande des Sinnes
richtet, dass die Gesetze der Natur nicht notwendig- auch die unsrig-en sind,
und dass wir ein selbständiges Principium in uns haben, welches von allen
sinnlichen Rührungen unabhängig ist.» (Schillers Werke in 12 Bänden.
Verlag der Cottaschen Buchhandlung. Stuttgart und Tübingen 1838. XII,
300 und 301. Vergi, auch meine Abhandlung: «Schillers metaphysische
Anschauung vom Menschen, entwickelt aus seinen ästhetischen Abhandlungen

» in dem Programm des königlichen Gymnasiums zu Sagan aus
dem Jahre 1861.) Aber folgt aus dieser Freiheit des Ich (des menschlichen
Geistes) a-oh allem Einflüsse der Sinnenwelt oder aus seiner Erhabenheit
über alles Sinnliche in ethischer Beziehung auch, dass « ich (der Geist in
mir) absolut thätig in mir selbst und durch mich selbst bin »? Zwar behaupten
Fichte und Schiller, als Schüler Kants, das in gleicher Weise, aber beide
mit Unrecht, wie ich bezüglich Schillers in der vorher angezogenen Abhandlung

zu beAveisen versucht habe und bezüglich Fichtes weiter unten, wenn
auch nur in der durch die hier mir gesteckten Grenzen erforderlichen
Kürze, zu beweisen versuchen werde.



— 213 —

Zweckes bezweifeln. Denn da ich die Ausführung desselben
mir vorsetzen muss, wenn anders ich mein eigenes Wesen nicht
verleugnen will, so muss ich auch „das Zweite, seine Ausführbarkeit,

annehmen; ja es ist hier nicht eigentlich ein Erstes
und Zweites, sondern es ist absolut Eins; beides sind in der
That nicht ZAvei Akte, sondern ein und eben derselbe unteilbare
Akt des Gemüts". So „erhalten meine ganze Existenz, die
Existenz aller moralischen Wesen, die Sinnenwelt als unser
gemeinschaftlicher Schauplatz eine Beziehung auf Moralität;
und es tritt eine ganz neue Ordnung ein, von Avelcher die
Sinnenwelt mit allen ihren immanenten Gesetzen nur die ruhende
Grundlage ist. Dass der Vernunftzweck (das Sittengesetz,
die Moralität) Avirklich Averde, kann nur durch das Wirken des

freien Wesens erreicht Averden, aber es wird dadurch auch
ganz sicher erreicht zufolge eines höhern Gesetzes. Rechtthun
ist möglich und jede Lage ist durch jenes höhere Gesetz darauf
berechnet. Die sittliche That gelingt, zufolge derselben
Einrichtung, unfehlbar und die unsittliche That misslingt unfehlbar".

„Dies", meint Fichte, „ist der wahre Glaube", aber
auch „der Glaube ganz und vollständig" und „die moralische
Ordnung", nämlich, dass der Vernunftzweck, die Verwirklichung
des Sittengesetzes, der Moralität erreicht werde „zufolge eines
höhern", von der SinneiiAvelt völlig unabhängigen, von ihr nicht
zu beeinflussenden „Gesetzes" — „diese moralische Ordnung",
sagt Fichte, „ist das Göttliche, das AArir annehmen." Durch
fröhliches und unbefangenes Vollbringen dessen, Avas jedesmal die
Pflicht gebeut, ohne Zweifeln und Klügeln über die Folgen,
wird „dieses Göttliche uns lebendig und AAirklich; jede unserer
Handlungen wird in der Voraussetzung desselben \~ollzogen
und alle Folgen derselben werden nur in ihm aufbehalten".
Ja! Diese „lebendige und Avirkende moralische Ordnung ist
Gott selbst; wir bedürfen keines andern Gottes und können
keinen andern fassen" (S. W., V, 178 f.) ').

') In seinen «Rückerinnerungen, Antworten, Fragen» aus dem Jahre
1799 nennt Fichte das, Avas er oben als « moralische Weltordnung » und
als « höheres Gesetz » bezeichnet, auch « ein Prinzip, zufolgedessen aus
jeder pflichtmässig'en Willensbestimmung die Beförderung- des Vernunftzweckes

im allgemeinen Zusammenhange der Dinge sicher erfolgt». « Populär

oder den Analogien unseres endlichen BeAvusstseins angenähert », hören
wir dann weiter, « kann das nur heissen : die Vernunftwelt ist erschaffen,



— 214 —

Wrie verhält sich diese Fichtesche Auffassung Gottes zu
der Gotteslehre des positi\ren Christentums? Sind beide einander
identisch? Fichte und Paulsen behaupten das in gleicher Weise,
und letzterer ist der Ansicht, es mit einigen leicht hingeworfenen,
im Grunde nichts sagenden Redensarten beweisen zu können.
Wie steht die Sache aber in Wirklichkeit? Und Avie steht es

mit den Einwürfen, die Fichte gegen den christlichen Gottesbegriff

erhoben hat? Wir Avollen sehen. Zu dem Zwecke werden
wir zuerst den Fichteschen Gottesbegriff näher betrachten.

wird erhalten und regiert durch das absolute Prinzip. » Demnach « sind
ich und alle vernünftigen Wesen und unsere Verhältnisse zu einander
durch ein freies, intelligentes Prinzip erschaffen, Averden durch dasselbe
erhalten und unserm Vernunftzwecke entgegengeführt und alles, was nicht
von uns abhängt, um jenen höchsten Zweck zu erreichen, geschieht, ohne
all unser weiteres Zuthun, durch die weltregierende Macht desselben ohne
allen Zweifel». Alles, Avas so hier über «das absolute Prinzip, dio moralische

Weltordnung oder Gott » gesagt Avird, ist anscheinend recht christlich,

aber dass das nur Schein, nicht Wirklichkeit ist, giebt Fichte selbst
dadurch wieder deutlich zu erkennen, dass er in dem obigen nur « von
einem Schaffen, Erhalten und Regieren», keinesweg-s aber auch von einem
«Schöpfer, Erhalter und Regierer » gesprochen haben will; es werde dabei
«nur an Akte, Begebenheiten, etwas Fortfliessendes », nicht an «ein Sein
und starres Bestehen » gedacht (S. W., V, 365 f.). Dr. Eduard Zeller giebt
in seiner «Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz», 2. Auflage,
München 1895, S. 503 und 501, auch den Grund an, warum Fichte im
Unterschiede A_on Kant \-on seinem Standpunkte einen Gott als Schöpfer
und «moralischen Welt-regenten» nicht zulassen konnte. «In dem kantischen
System», sagt mit Recht Zeller, «war der Glaube an einen moralischen
Weltregenten die unerlässliche Bedingung des Glaubens an eine moralische
Weltordnung, da das Ich hier eine Natur ausser sich hatte, deren Gesetze
die Bürgschaft ihrer Übereinstimmung- mit den Gesetzen seines eigenen
Wesens nicht in sich selbst trugen. In dem System der Wissenschaftslehre
dagegen ist es das Ich selbst, aus dessen unendlichem Wesen die Gesetze
der Natur, Avie die der sittlichen Welt, hervorgehen. Hier ist daher die
Übereinstimmung dieser beiden, die sittliche Weltordnung, an keine weitere
Bedingung geknüpft als an die Übereinstimmung des Ich mit sich selbst,
und das System giebt weder ein Recht noch lässt es die Möglichkeit offen,
A-on der sittlichen Weltordnung auf eine über dem Ich stehende Ursache
derselben zurückzugehen. Fichte that daher nur, Avas er auf seinem
Standpunkte thun musste, wenn er den Begriff der Gottheit auf den der
moralischen Weltordnung zurückführte. » Allerdings nur war der Standpunkt

Fichtes, die Behauptung des Ich als « eines absoluten » oder als
« eines reinen Handelns » ein grundfalscher, wovon er sich unseres Er-
achtens durch eine sorgfältige Selbstbeobachtung und Selbstbewusstseins-
theorie hätte überzeugen können und sollen.



— 215 —

5. Der Fichtesche Gott ist — das beweist unsere Darlegung
— kein Wesen mit und neben anderen Wesen, keine Substanz
neben anderen Substanzen; er ist auch — das ist in dem
Vorhergehenden eigentlich schon eingeschlossen — keine Person

(am allerwenigsten eine Dreiheit A'on Personen), mithin ohne

Selbstbewusstsein, sondern er ist nur eine gewisse „Ordnung",
„ein höheres Gesetz", „die moralische Weltordnung". Und diese
moralische Weltordnung besteht darin, dass „jede Lage", sonach
die Gesamtheit der Dinge, auf die Realisierung oder Verwirklichung

des Vernunftzweckes (des Sittengesetzes) „berechnet",
das ist (ursprünglich) so eingerichtet ist, dass die sittliche That
unfehlbar gelingen, die unsittliche misslingen, oder, was
dasselbe sagt, dass jene zur Verwirklichung des Vernunftzweckes
beitragen, diese ihn hemmen und hindern muss. Wegen der
Folgen, welche die moralische Weltordnung unausbleiblich nach
sich zieht, nennt Fichte sie auch „eine lebendige und Avirkende
Ordnung" ; er schreibt ihr „ein Erschaffen" des Vernunftzweckes,
ein „Erhalten" und „Regieren" desselben zu ; er führt sie seinen
Lesern also mit Ausdrücken vor Augen, die sie als ein Thätiges,
Wirkendes und Handelndes einführen. Andererseits behauptet
Fichte aber auch wieder, im Gegensatze hierzu, „dass der
VernunftzAveck Avirklich werde, kann nur durch das Wirken
des freien Wesens (das ist der Einzelwesen, der mit Freiheit
ausgerüsteten Vernunftwesen) erreicht werden". Das letztere
ist offenbar richtig und allein annehmbar. Denn Wirken,
Handeln, Thätigsein, gewisse Zwecke realisieren, können — das

sagt einem jeden die gesunde Vernunft und die Erkenntnistheorie

hat es wissenschaftlich zu beAveisen —¦ nur Wesen
(Substanzen), die dazu mit den erforderlichen Kräften versehen sind.
Zwar ist es denkbar und möglich, dass ein Wesen zur Ver-
Avirklichung bestimmter Zwecke auch einer gewissen „Ordnung"
der Dinge bedarf, aber diese Ordnung, Avenn sie vorhanden ist,
kann selbst nichts heiworbringen und bewirken, eben Aveil sie als
solche kein thätiges Wesen, sondern nur ein, sei es fertiger, sei es

werdender Zustand in und an den Dingen ist und dieser allein
sein kann. Fichtes Gegner Avaren daher vollkommen im Rechte,
wenn sie diese und ähnliche Einwendungen seiner Behauptungeiner

„lebenden'" und „wirkenden" moralischen Ordnung entgegensetzten,

so sehr Fichte sich auch bemühte, jene zu entkräften
und als Missverständnisse seiner Lehre zurückzuweisen. Nun



— 216 —

ist die erwähnte Ordnung der Fichtesche Gott und einen andern
Gott ausser ihr soll es nicht geben. Da ist es denn, sollte ich
denken, sonnenklar, dass diesem Gotte auch das nicht
zugesprochen werden kann, was wir allgemein als „ Wille" zu
bezeichnen pflegen. Eine blosse „Ordnung", ein seiender oder
immerfort werdender Zustand der Dinge, der weder ein Wesen
oder eine Substanz und noch Aveniger eine persönliche
Substanz ist, hat keinen W7illen und kann einen solchen nicht
haben. Hiernach können unsere Leser beurteilen, Avas für einen
Wert es hat, Avenn Paulsen Fichte die Worte in den Mund
legt: „Das Eine, was allein Bedeutung hat, ist, den Willen
Gottes thun und dann gewiss sein, dass solches Thun gut ist
und zum Guten führt", und wenn er diesen Worten die
Paulinischen folgen lässt: „Ist Gott für uns, wer mag Avider uns
sein?" als ob der Gott des Heidenapostels und die Fichtesche
„moralische Weltordnung" ein und dasselbe wäre, beider
Begriffe einander gegenseitig sich deckten. Durch ein solches
Verfahren, Avie Paulsen es beliebt, nämlich: die heterogensten,
sich einander völlig ausschliessenden Dinge mit denselben
Worten zu bezeichnen, biblische Ausdrücke und Redewendungen
auf Gegenstände zu übertragen, die mit denjenigen, welche die
Bibel und das Christentum durch jene kenntlich machen will,
schlechterdings nichts gemeinsam und nichts zu thun haben
— durch ein solches Verfahren, sage ich, kann weder die
Wahrheit noch die Wissenschaft gewinnen ; es kann nur zur
Verwirrung der Geister beitragen, und dessen sollte man sich
so leichten Sinnes, wie es heutzutage leider von den \'erschie-
densten Seiten geschieht, doch nicht schuldig machen! Endlich
ist der Gott Fichtes offenbar ein der Gesamtheit der Dinge
oder der Welt „immanenter", kein derselben „transcendenter",
über und ausser der Welt existierender und von dieser wesentlich

verschiedener, — eine Beschaffenheit desselben, durch Avelche

nicht Aveniger als durch seine übrigen A*orher erwähnten
Eigenschaften dessen diametraler Gegensatz zu dem Gotte des posi-
tiATen Christentums aufs deutlichste sich zu erkennen giebt.
Doch — Fichte und Paulsen sind hierin anderer Ansicht. Fichte
hält seine Auffassung Gottes mit der christlichen Lehre von
Gott für identisch, Avährend er die andere Ansicht von Gott
als einem über und ausser der Welt bestehenden persönlichen,
ja dreipersönlichen Einzelwesen, aus dem Gesichtspunkte des



— 217 —

christlichen Gottesglaubens gesehen, für „abergläubischen Götzendienst"

hält. Und Paulsen stimmt seinem Schützlinge hierin
vollkommen bei. „Ich denke", sägt er, „dass Fichte mit gutem
Recht seinen Anklägern gegenüber sich als den wahren Vertreter
des echten Christentums und des rechten Gottesglaubens fühlte"
(S. 73). Zur Beleuchtung dieser Behauptungen wollen Avir in
einem Schlussabschnitte unserer Arbeit die Darstellung und
Entwicklung des christlichen Gottesbegriffs nach den hier in
Betracht kommenden Beziehungen noch folgen lassen.

6. Das positive, historisch überlieferte (nicht ein A'on diesem
oder jenem philosophischen Kopf Avillkürlich ersonnenes) Christentum

als Lehre von der Erlösung der Welt durch den Gottmenschen
Christus Jesus hat die Lehre von der Schöpfung der Welt durch
dieselbe göttliche Person, die in Christus Mensch geAvorden,
das ist durch den Sohn Gottes, zur Voraussetzung. Die Lehre
von der Schöpfung der Welt durch Gott in dem Sinne, Avie

das Christentum diese ATerstanden wissen will, ist, man darf
kühn behaupten, das Fundament, über dem dieses seinem ganzen
Umfange nach sich aufbaut ; in jener Lehre Avurzeln nicht nur
alle seine übrigen Lehren, die der Dogmatik wie die der Moral,
sondern auch alle seine Institutionen und rituellen Handlungen.
Wäre die Weltschöpfungslehre des positiven Christentums nicht
wahr, so Aväre es selbst mit allem, Avas Avesentlich zu ihm
gehört, nicht wahr. Und Avurde die UnAvahrheit jener Lehre
Avirklich einmal bewiesen, das ist mit einleuchtenden und unwider-
leglichen Gründen dargethan, so Aväre damit auch die Zeit
gekommen, in der das Christentum ATon der Bühne der
Weltgeschichte abzutreten und einer Avahreren Religion Platz zu
machen hätte. Dass dem so ist, beAveist, um A*on allem andern
zu schweigen, gleich schon der erhabene Eingang des \derten
Evangeliums nach Johannes. Im „Anfange war das Wort (ô i.oyoç)
und das Wort Avar bei Gott und Gott Avar das Wort. Dieses
Avar im Anfange bei Gott. Alles ist durch dasselbe gemacht
(geschaffen) und ohne dasselbe ist nichts gemacht, Avas gemacht
ist. Und das Wort ist (in Christo Jesu) Fleisch geAvorden
und hat unter uns geAvohnt und AArir sahen seine Herrlichkeit,
eine Herrlichkeit als des Eingeborenen vom Vater, voll der
Gnade und Wahrheit" (Joh. I, 1 f.1). Wrelche Bedeutung ver-

') Die Schöpfung der Welt im Sinne des positiven Christentums nennt
Fichte, das wissen wir schon, «ein ungeheures System», das ist eine

Revue intern, de Theologie- Heft 30, 1900. 15



— 218 —

bindet nun aber das Christentum mit dem Ausdrucke „schaffen"?
Wras liegt alles in dem Worte: Gott hat die Welt geschaffen
und zwar geschaffen aus nichts?

Unter schaffen — daran ist nicht der leiseste ZAveifel möglich

— versteht das Christentum in erster Linie ein Setzen A'on
Wesen, von Substanzen durch den allmächtigen Willen Gottes,
und zwar in der Art, dass die geschaffenen Wesen vor ihrer
Schöpfung als Wesen oder Substanzen noch gar nicht, weder
in, noch ausser Gott, vorhanden waren. Zwar waren sie nach
christlicher Autfassung in anderer Art auch schon vor ihrer
Schöpfung vorhanden, aber nicht als Wesen, sondern nur als
(formale) Gedanken in der Intelligenz Gottes. Denn der Gott
des positiven Christentums hat die Welt nicht gedankenlos
geschaffen, sondern die Schöpfung der Welt durch Gott besteht
darin, dass er durch die Macht seines Willens den 'Weltgedanken
in ihm zur wirklichen Welt erhoben, jenen aus seiner Formalität
(als blosser Gedanke) in die Realität oder Substantialität ein-
uncl übergesetzt hat. Dieser Auffassung hat schon im Anfange
des 5. Jahrhunderts Augustinus, der grosse Afrikaner und eigent-

Ungeheuerlichkeit, und einen «totalen Unsinn». In seiner «Anweisung
zum selig-en Leben» aus dem Jahre 1806 nennt er sie ferner « den absoluten

Grundirrtum aller falschen Metaphysik und Religionslehre und
insbesondere das Urprinzip des Juden- und Heidentums» (S. W., V, 479).
Daher sei namentlich «in Beziehung auf die, Religionslehre das Setzen
einer Schöpfung das erste Kriterium der Falschheit: das Ableugnen einer
solchen Schöpfung das erste Kriterium der Wahrheit dieser Religionslehre».

Und nun wird, um diesem unglaublichen Gerede, die Krone
aufzusetzen, hinzugefügt : « Das Christentum und insbesondere der gründliche
Kenner desselben (der Apostel) Johannes befand sich in dem letzten
Fall. » « In direktem Widerspruche » zur jüdischen Schöpfungslehre, meint
Fichte, leugnete Johannes die Schöpfung der Welt durch Gott, wie durch
den (oben von uns aug-eführten) Prolog seines Evangeliums bewiesen werde.
Kurz vorher (S. W., V, 476) erklärt Fichte, dass er « den EA-ang-elisten
Johannes allein als Lehrer des echten Christentums gelten lasse», während
«der Apostel Paulus und seine Partei halbe Juden geblieben seien und
den Grundirrtum des Juden- soAvohl als Heidentums (nämlich: die
Schöpfung der AVeit durch Gott) ruhig stehen gelassen hätten». Um diese
seine Behauptungen herauszubringen, bedient Fichte sich einer Exegese,
die aller Beschreibung spottet, wie jeder aus der Lektüre der angezogenen
Schrift sich überzeugen kann, Und diesen das Christentum in der Wurzel
angreifenden Philosophen sieht Paulsen auch heute noch als « den wahren
Vertreter desselben» an! Sollte man das überhaupt und namentlich von
einem Professor an der ersten deutschen Universität für möglich halten?



— 219 —

liehe Begründer der abendländischen Theologie, zu Aviederholten
Malen einen eben so beredten als richtigen Ausdruck gegeben.
So, Avenu er in seiner Schrift: De gen. ad litt. (V, 18) ATon den

Dingen in der Welt behauptet : antequam fièrent et erant et
non erant. Erant in scientia Dei, non erant in sua natura.
Und in seiner umfassenden Arbeit: De civitate Dei (XI, 10)

begegnet der Leser folgender, denselben Gegenstand behandelnder

Ausführung : Deus non aliquid nesciens fecit, quod nec de

quolibet nomine artifice recte dici potest ; porro si sciens fecit
-omnia, ea inique fecit, quœ noverat. Ex quo occurrit animo
quidclam mirum sed tamen veruni, quod iste mundus nobis notus
esse non posset nisi esset, Deo autem nisi notus esset, esse non
possetJ). Die von Gott geschaffene Welt hat also den Welt-
gedanken in Gott zur Voraussetzung. Von welcher Beschaffenheit

war dieser? Lässt sich vom Standpunkte des positiATen
Christentums darüber etwas ermitteln? Ehe Avir hierauf
antworten, Avollen Avir vorerst aus der bisherigen Entwicklung der
Schöpfungslehre eine für den christlichen Gottesbegriff sich
ergebende, überaus wichtige Folgerung ziehen.

Schaffen — das haben wir gesehen — ist identisch mit
einem Setzen von Wesen oder »Substanzen durch den (allmächtigen)

Willen Gottes, und zwar entsprechend den Gedanken,
welche Gott von jenen Wesen (atoii Ewigkeit her) in seiner
Intelligenz hat. Nun ist Intelligenz und WTille (Denken und
Wollen) aber schlechterdings undenkbar und unmöglich ausser
in einer Substanz oder einem Wesen, welches durch jene Thätig-
keiten, das ist durch Denk- und W7olleusakte das ihm immanente
Leben zur Offenbarung bringt. Denken und Wollen als so oder
so beschaffene Thätigkeiten (Erscheinungen) haben immer und
überall eine Substanz (ein Substrat) oder ein Wesen zur
Voraussetzung, dessen Thätigkeiten jene sind und welches durch jene
seine innere Beschaffenheit an den Tag legt. Zwar sind die

Philosophen der Gegenwart fast ausnahmslos der gerade
entgegengesetzten Ansicht: auch Fichte gehört zu ihnen. Jene
beschränken die Totalität des Seienden auf zweierlei Arten von
Erscheinungen, auf BeAvegungs- und Bewusstseinserscheinungen,
ohne dass denselben ein Substrat, eine Substanz oder ein Wesen

*) Man vergleiche hierzu des Verfassers « Metaphysik » II, 335 und
445 f., wo über den in Rede stehenden Gegenstand und Augustinus
ausführlicher gehandelt wird.



— 220 —

zu Grunde liegen soll, dessen Erscheinungen sie sind. Sie
behaupten also BeAvegung ohne ein in BeAvegung befindliches
Substrat oder Wesen, und BeAvusstsein ohne ein bewusstes sub-
stantiales Subjekt. Fragt man, Avie jene Philosophen zu dieser
Ansicht gekommen, so kann die AntAvort dem Kenner der
geschichtlichen Entwicklung der Philosophie und Naturwissenschaft
nicht schwer fallen. Sie alle stehen, bewusst oder unbewusst,
unter dem Banne Imm. Kants. Dieser ist es, welcher durch
seine Erkenntnistheorie, von ihm „Kritik der reinen Vernunft"
genannt, der in Rede stehenden Meinung zuerst die Wrege in
weite Kreise eröffnet hat. Aber mag die Ansicht entstanden
sein, Avie sie will, und mag sie die Autorität noch so berühmter
wissenschaftlicher Grössen für sich aufzuweisen haben,
nichtsdestoweniger ist und bleibt sie unrichtig, ja absurd, denn durch
sie Avird die Vernunft des Menschen recht eigentlich zur
Unvernunft degradiert x). Womöglich noch unzAveifelhafter ist es,
dass die erwähnte Behauptung durch die Schöpfungslehre des

positiven Christentums zurückgewiesen und Lügen gestraft Avird.
Denn diese tritt durchaus dafür ein, dass durch die Weltschöpfung
WTesen oder Substanzen zur Existenz gekommen sind, die als
solche vor ihrer Setzung durch Gott mittelst Schöpfung noch
nicht existierten. Ist aber dieses der Fall und anerkennt ferner
das Christentum in Gott als dem Schöpfer der Welt Bewusstsein

und Wille, so kann es auch gar keinem Zweifel
unterliegen, dass es denselben ebenfalls als ein wirkliches Wesen

oder eine Substanz ansieht, welche durch ihren die Weltsubstanzen

mittelst Schöpfung setzenden Willen nach aussen in
die Erscheinung getreten ist. Daher nannten die Scholastiker
die Weltschöpfung auch mit Recht eine manifestatio Dei ad
extra. Aber was für ein Wesen oder was für eine Substanz
ist Gott, namentlich im Verhältnisse zu den von ihm geschaffenen
Weltsubstanzen, nach der Lehre des Christentums? Besteht
ZAvischen beiden Wesenseinheit oder Wesensverschiedenheit?

Jeder christliche Katechismus definiert die Weltschöpfung
als eine durch Gott beAvirkte Setzung ATon Wiesen oder
Substanzen aus Nichts. Aus Nichts. Was heisst das? Wir wissen
schon, dass das Nichts der christlichen Weltschöpfung nicht

') Ausführliches über den besprochenen Gegenstand findet sich in
des Verfassers «Metaphysik», I, 293 f., und II, 252 f.



— 221 —

gar nichts ist, aber es ist kein Wesen, keine Substanz, sondern
ein bloss formaler und, wie sich zeigen wird, negativer Gedanke

in der Intelligenz Gottes. Es ist kein Wesen; also sind die
Weltwesen Aveder Ausflüsse (Emanationen) noch Ausstrahlungen
(Effulgurationen) aus Gottes eigenem Wesen, noch sind sie

Bildungen (Formationen) aus einem Wesen, das neben Gott und
unabhängig von ihm schon da war. Wären die WeltAvesen
oder -Substanzen das erstere, so Avurde das Christentum eine
solche, Art der Weltwerdung nicht Weltschöpfung (creatio)
sondern -zeugung (generatio) oder Ausgang (processio) der Welt
aus Gott genannt haben — Ausdrücke, die dasselbe doch nicht
auf das Verhältnis der WTelt zu Gott, wohl aber auf das des
Sohnes zum Vater und des hl. Geistes zu beiden in der
dreieinigen Gottheit angewandt wissen aaìII. In dem innern, durch
das Verhältnis der drei göttlichen Personen zu einander
herbeigeführten Leben der Gottheit kommt von Schöpfung nach christlicher

Lehre schlechterdings nichts vor. Das Christentum hätte
sich selbst nicht mehr \"erstehen müssen, wenn es im 4.
Jahrhundert die Lehre des Arius, der den Sohn Gottes als ein
Geschöpf des Vaters, oder die des Macedonius, der den hl. Geist
als ein solches des Sohnes behauptete, hätte gutheissen und
sanktionieren wollen. Denn die Dreipersönlichkeit ist das (ewig
ATollendete") Resultat der Wesensewtieiltimg der Gottheit, Avodurch
diese die Form der Absolutheit sich gegeben hat. Die Prozesse,
durch Avelche die eine göttliche Monas (das eine Sein schlechthin)

A'on Ewigkeit her durch sich selbst zu drei Personen sich
entfaltet hat, beruhen nicht auf Schöpfung, sondern auf (Total-)
Emanationen, weshalb denn auch jede der drei Personen das

ganze und gleiche göttliche Wesen Avie die beiden anderen,
jede somit wahrhafter Gott und jede gleich den beiden anderen
ein konstituierender Faktor der einen Gottheit in ihrer Absolutheit

oder Dreifaltigkeit ist. Dagegen hat das Christentum die
Weltschöpfung niemals als eine Wesensentfaltung der Gottheit
zur W7elt, wie immer man dieselbe sich vorstellen mag,
verstanden. Ebensosehr lehnt das Nichts der christlichen Schöpfungslehre

aber auch nach Piatos Vorgang die blosse Bildung
(Formation) der WTelt durch Gott aus einem neben und unabhängig
von diesem bestehenden Wesen ab. Auch diese Art der
Weltwerdung, wenn sie stattgefunden hätte, würde nicht Welt-
schöpfung heissen können. Das Nichts der Schöpfungslehre



— 222 —

negiert daher jede Substanz oder jedes Wesen, sei dieses nun
Gott selber oder ein neben ihm bestehendes Wesen, aus dem
jener die WTelt hervorgebracht habe. Hieraus folgt aber auch
unAvidersprechlich, dass der Weltgedanke in Gott, auf den jenes
Nichts hindeutet und den es bezeichnet, nicht nur, wie sich
von selbst versteht, als Gedanke etwas bloss Formales (nichts
Substantiales, Wesenhaftes), sondern zugleich ein negativer
Gedanke sein muss, nämlich : der Gedanke von nicht-göttlichen
(nicht-absoluten) Wesen oder Substanzen. Und eben diese ATon

Gott ursprünglich bloss gedachten nicht-göttlichen Wesen hat
Gott in der Weltschöpfimg durch die Allmacht seines Willens
aus der Form des Gedankens (das ist aus dem Nichts) in die
Realität übergesetzt oder zu wirklichen Wesen (Substanzen) erhoben x).

') David Friedrich Strauss macht in seinem Werke: «Die christliche
Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im Kampfe mit
der modernen Wissenschaft » (Tübingen und Stuttgart 1840 und 1841. Zwei
Bände), I. 628, der christlichen Schöpfungslehre u. a. auch den Vorwurf:
«Von jeher sei spekulativeren Denkern die Schöpfung aus Nichts eine zu
negative, inhaltsleere Bestimmung gewesen. » Daher habe « Scotus Erig'ena
unter dem Nichts, daraus alle Dinge geworden, die über alles endliche
Etwas erhabene Tiefe des göttlichen Wesens verstanden; Jacob Böhme
betrachtete die eigene Natur Gottes als den Stoff, woraus er alle Dinge
gemacht habe ; und nachdem durch den Spinozismus die ganze Wurzel
dieser Vorstellung- zerstört worden hat die neuere Dogmatik, soweit
sie der Philosophie zugänglich ist, den terminus entAveder von der Hand
gewiesen (Schleiermacher) oder dahin umgedeutet, dass das Nichts nur die
Seite des Nichtseins bezeichnen solle, welche der Welt in ihrem endlosen
Werden immerfort anhaftet (Marheineke). » Das heisst doch mit anderen
Worten klar und deutlich: Die genannten Denker haben die Schöpfung aus
Nichts im Sinne des positiven Christentums zu gunsten eines so oder so

gestalteten Pantheismus einfach preisgeg-eben, und zwar aus dem Grunde,
weil ihnen jene «eine zu neg-ati\"e, inhaltsleere Bestimmung gewesen».
Indessen ist denn das Nichts der christlichen Schöpfungslehre wirklich eine
solche Bestimmung? Sicherlich nicht, denn wir haben in ihm eine recht
positiA-e Bestimmung, wenn auch mit negatiA-em Inhalte erkannt, nämlich
den positiven Gedanken von nicht-göttlichen oder nicht-absoluten Wesen
in der Intelligenz Gottes. Der AVeltgedanke in Gott ist so positiv als Gott
der Ewige selber, da er, wie die spekulative Theologie darzuthun hatr
mit dem Selbstbewusstsein des Ewigen A-on Ewigkeit her unzertrennlich
verbunden ist. Und wenn die genannten Denker zu dieser Erkenntnis
nicht \-orgedrungen sind, so fällt das nicht dem christlichen Schöpfungsbegriffe

zur Last, sondern den Mängeln und Fehlern, welche sie sich in
der Erforschung und Bestimmung des eigenen Geistes haben zu Schulden
kommen lassen.



— 223 —

Die Negativität des Weltgedankens in Gott, als dessen

Realisierung oder Substantialisierung die wirkliche Welt vor
unseren Augen dasteht, beweist sonnenklar, dass das Christentum

mit seiner Schöpfungslehre zwischen Gott und Welt eine

wesentliche (qualitative) Verschiedenheit behauptet. Die Welt in
allen ihren Faktoren als Reich der reinen Geister (Engel;, als
Natur (die Totalität des materiell Seienden) und als Mensch ist
ein Xicht-Gott und nichts von der Substanz oder dem Wesen Gottes.

Ist dieser und dieser allein absolutes Sein und Leben, so ist die
Welt in allen ihren Faktoren gerade umgekehrt nicht-absolutes
Sein und Leben : ist jener die nicht-geschaffene, weil schlechthin

existierende unendliche Substanz, so ist diese die Totalität
der geschaffenen endlichen Substanzen. So stehen sich nach
der Anschauung des positiven Christentums Gott und W7elt als
zwei einander gegenseitig sich ausschliessende substantiale
Grössen gegenüber. Demzufolge Aveist das Christentum jede
Immanenz Gottes in der Welt dem Wesen oder der Substanz
nach, als eine der grössten und verderblichsten UuAvahrheiten
Aveit \Ton sich, Avohl aber lehrt es eine Immanenz Gottes in
der Welt dem Gedanken nach, da die Welt nach seiner
Auffassung ja schlechterdings nichts anderes als der substantiali-
sierte Weltgedanke Gottes selber ist. Aber dem Wesen oder der
Substanz nach ist Gott der Welt in allen ihren Faktoren
transcendent, ihr über- und ausserweltlicher Schöpfer.

Die A'orstehenden Betrachtungen haben uns auf eine Höhe
geführt, Aron der aus wir den hier in Rede stehenden Angriff
Fichtes auf den christlichen Gottesbegriff ins rechte Licht setzen
können. Fichte will nicht gelten lassen, dass „Gott ein Einzelwesen

sei. das andere Einzehvesen neben sich hat, nicht ein
Individuum, nicht eine Substanz, denn eine Substanz sei ein
in Raum und Zeit sinnlich existierendes Dasein". Nichtsdestoweniger

sind soAvohl Fichte als Paulsen der Meinung, dass
durch diese Behauptungen der Gott des Christentums gar nicht
getroffen Averde. Es Avird für unsere Leser nicht uninteressant
sein, zu erfahren, Avie Paulsen diese seine Ansicht zu stützen
sucht. Hier sind seine Ausführungen. Er Avirft die Frage auf:
„Hat Fichte (mit den vorher mitgeteilten Behauptungen) ein
Recht, sich auf die Schrift, die Lehre Jesu zu berufen?" Und
Paulsen antAvortet: „Ich denke wohl. Schon das alte Testament
hat Gottes Wesen so über die Welt erhoben, dass er schlechter-



— 224 —

dings nicht mehr als ein menschenähnliches Einzelwesen vor-
gestellt werden kann ; und Israel ist sich dieser That, der
Begründung des Monotheismus, bewusst : mit stärkster Betonung
wird Gott, der eine, der allein wahre und Avirkliche, den Göttern
der übrigen Völker entgegengesetzt, als ein Wesen von völlig
anderer Art. Diese sind nichts als sinnliche Einzelwesen, als
solche in der W^elt seiend und neben sich andere Einzelwesen
habend; Gott dagegen ist nicht in der Welt, ihn fasst nicht
Raum und Zeit, er ist keiner Kreatur vergleichbar : darum das

Verbot, Aron ihm sich ein Bildnis zu machen, es möchte die

Vorstellung von seinem Wesen fälschen. Alles das bleibt die

Voraussetzung auch für das Neue Testament: Gott A^on Sinnlichkeit

und sinnlicher Vorstellbarkeit absolut fern" (S. 73).
Liest man diese Ausführungen aufmerksam durch, so muss

man sagen, dass Paulsen sich die Begründung seiner Behauptung,

Fichte sei „der wahre Vertreter des echten Christentums
und des rechten Gottesglaubens", überaus leicht gemacht hat.
Dass der Gott des alten Testaments und des positiven Christentums

kein „menschenähnliches" Einzelwesen, dass „er den
Göttern der übrigen, das ist der heidnischen Völker entgegengesetzt,

ein Wesen von völlig anderer Art", dass er auch kein
„Individuum" (Avohl aber eine Person, ja eine Dreiheit von
Personen) sei, A'ersteht sich ganz von selbst : es ist kaum
einzusehen, warum Paulsen und Fichte daran zu erinnern für
notAvendig gehalten haben. Auch lässt sich den Aussprüchen
Paulsens: Der christliche „Gott ist nicht in der Welt, ihn fasst
nicht Raum und Zeit, er ist keiner Kreatur ATergleichbar" ein

guter und richtiger Sinn abgeAvinnen. Avie der aufmerksame
Leser unserer A^orherigen Darstellung leicht erkennen Avird.

Allein folgt hieraus auch — und das ist es, worauf in der
vorliegenden Verhandlung alles ankommt — dass der Gott des

positiA'en Christentums „kein Einzelwesen sei, das andere Einzel-
Avesen neben sich hat", keine Substanz, Aveil jede Substanz „ein
in Raum und Zeit sinnlich existierendes Dasein istu? Wir haben
zur Genüge bereits dargethan, dass A*on dem allem das gerade
Gegenteil die W'ahrheit auf seiner Seite hat. Der Gott des
Christentums ist allerdings „eine Substanz", Aveil ihm \_on diesem
Denken (Selbst- und WTeltbeAvusstsein) und Wollen zugeschrieben
wird, diese aber ohne ein substantiales Subjekt, dessen Denken
und Wollen sie sind und das in ihnen sein Leben offenbart,



— 225 —

schlechterdings nicht gedacht werden können. Und derselbe Gott
ist auch „ein Einzelwesen (eine Einzelsubstanz), das andere Einzel-
Avesen seit der Schöpfung der Welt neben sich hat". Dies geht
sonnenklar hervor aus der von dem Christentum gelehrten Wesens-
verschiedenheit Gottes und der Welt in allen ihren Faktoren, der-
zufolge Gott und er ganz allein als der wahrhafte, transcendente,
persönliche, ja dreipersönliche Schöpfer aller WeltAvesen
vorgestellt wird. Aber ist denn Gott, als Substanz und Einzelwesen
ATorgestellt, nicht, Avie Fichte fort und fort behauptet, „ein in Raum
und Zeit sinnlich existierendes Dasein" Nach der Anschauung des

positiven Christentums sicherlich nicht. Denn dieses \Terkündet
ohne allen ZAveifel schon innerhalb der von Gott geschaffenen
Welt einen Dualismus der Substanzen in dem Reiche der reinen
Geister (Engel) und der Natur. Von diesen beiden Schöpfungsgebieten

ist nur die Natur als die Totalität des materiell Seienden

oder Substantiellen ein „sinnlich" existierendes Dasein,
Avährend der reine Geist alles Sinnliche Aveil alles Materielle
schlechthin von sich ausschliesst und doch Avie die Natur „in
Raum und Zeit" da ist und sein Leben führt. Ist nun aber
Gott als der transcendente, persönliche Schöpfer der Welt nicht
Aveniger ATon der Natur als vom reinen Geiste Avesentlich
verschieden, so darf auch keine der Eigentümlichkeiten oder Qualitäten,

die jenen zukommen, (ohne Modifikation) auf ihn
übertragen Averden ; er ist in der That, mit Paulsen zu reden, „ein
Wesen von völlig anderer Art", Aveshalb er denn auch Aveder

als ein in Raum und Zeit existierendes Sinnemvesen noch als
ein in Raum und Zeit existierender Geist vorgestellt und
begriffen werden darf *).

') Beim Niederschreiben dieser Worte bin ich mir recht wohl des oft
citierten Johanneischen Ausspruches bewusst: « Gott ist ein Geist (m-fißu
ô tJfôç) und die ihn anbeten, müssen ihn im Geiste und in der Wahrheit
anbeten» (Joli. IV, 24). Nun besteht aber zwischen Gott und dem (kreatürlichen)

Geiste nicht Aveniger Wesensverschiedenheit als zwischen jenem und
dar Natur. So wenig daher die Beschaffenheiten dieser im eigentlichen
(unmodifeierten) Sinne auf Gott übertrag-en werden dürfen, so wenig darf
dies auch mit denen des (kreatürlichen) Geistes geschehen. Gott als der
Kreator jeglicher Kreatur ist im eigentlichen Sinne so wenig- Geist als Natur.
Und wenn Johannes ihn dennoch als Geist bezeichnet, so geschieht das
in nneigentlicher Bedeutung und zu dem Zwecke, um zu betonen, einmal
dass Gott kein Sinnenwesen ist. und dann, dass er eben deshalb von dem
Menschen auch nicht sinnlich Avahrgcnommen, sondern nur geistig, durch
die Denkfähigkeit seines Geistes, erfasst und durch die Unterordnung des
(freien) Willens des Geistes unter den göttlichen Willen würdig verehrt
werden kann.



— 226 —

In dem Vorhergehenden Avurde Aviederholt und mit Nachdruck

betont, dass das positive Christentum in Gott ein mit
Bewusstsein (Selbst- und Weltbewusstsein) und WTille

ausgerüstetes, mithin ein persönliches, ja dreipersönliches Wesen
anerkennt. Auch gegen diese Bestimmung des christlichen
Gottesbegriffs erhebt Fichte seinen Angriff. Persönlichkeit ist
ihm „ohne Endlichkeit und Beschränkung" nicht denkbar, und
so habe derjenige, Avelcher Gott als „Persönlichkeit" sich A'or-
stelle, „nicht Gott gedacht, sondern nur sich selbst im Denken
vendelfältigt." Ist denn das wahr? Trifft dieser Angriff zu?

„Endlichkeit und Beschränkung" eines WTesens offenbart
sich dadurch, dass dasselbe für seine EntAvickelung (Differenzierung)

nicht auf sich allein, auf seine eigene und alleinige
Kraft, sondern auf die EiiiAvirkungen anderer Wesen, die nicht
es selbst sind, hin- und angeAviesen ist. So ist es bei jeder
Kreatur. Das erfährt der Geist des Menschen, der Erbauer all
und jeder Wissenschaft, in erster Linie an sich selbst. Daher
bedarf er, um nach und nach in seiner EntAvickelung das zu
Averden, was er Averden soll, fort und fort der Erziehung durch
Unterricht, Bücher, Denkmäler u. s. av., u. s. av. Wäre der
Geist des Menschen für eine immer reicher Averdende
Entwickelung nur auf sich selbst angeAviesen, könnte er diese durch
die eigene alleinige Kraft und Macht durchsetzen, so bedürfte
er das alles nicht und jede Erziehung desselben durch andere
Wiesen Avurde nicht Aveniger überflüssig als sinnlos sein. Hieraus
leuchtet ein, Avelchem A'crhängnissA'ollen Irrtume Fichte
anheimfiel, als er nach einer unserer früheren Mitteilungen die
Erhabenheit des Willens des Geistes im Menschen über die
Macht der sinnlichen Begierden identisch setzte mit einer
absoluten Thätigkeit des Geistes in ihm selbst und durch ihn
selbst. (Vergi. Anm. S. 21.). Von einer solchen Wirksamkeit des
Geistes durch ihn selbst und durch ihn allein oder von einer
absoluten Thätigkeit (Aktivität; desselben lehrt die Selbstbeobachtung

und die Erfahrung nichts. Vielmehr lehren beide ganz
unzweideutig das gerade Gegenteil, die Abhängigkeit des Geistes
für all sein Thun und Wirken A"on fremden, nicht A'on ihm
selbst, sondern atoii anderen Wesen, als er selbst ist, ausgehenden

Eimvirkungen auf ihn. Dieselbe Beobachtung, wie an sich
selbst, macht der Geist des Menschen auch an jedem
Naturprodukte. Ein jedes, Avelches es sei, ist für seine EntAvickelung



— 227 —

(Veränderung) auf die EinAvirkungen anderer Naturprodukte
angewiesen. Und da die ganze Natur nichts ist als die Totalität
der Einzelwesen in ihr, so muss auch jene als in ihrer
Wirksamkeit beschränkt angenommen imd es kann ihr kein Wirken
aus und durch sie allein, keine absolute Kraft und Macht
zugeschrieben werden. Was so der Geist des Menschen an sich
selbst und an der Natur erfährt, ganz dasselbe muss er auch als
bei dem reinen Geiste (Engel) zutreffend voraussetzen, da diesem
nicht weniger als ihm selbst und der Natur die Signatur der
Kreatürlichkeit (des Geschaffenseins durch Gott) unverlierbar
aufgeprägt ist, und da jene Beschränkung und Endlichkeit nur
in dieser ihre Wurzel und ihren Grund haben kann. Nun ist
der Gott des positiven Christentums aber nicht Kreatur, sondern
Kreator der Welt ; er als solcher ist nicht mittelst Schöpfung
geAvordenes Sein, sondern er und er allein ist nicht-gewordenes
Sein, Sein schlechthin. Als solches kann er für seine
Entwickelung (Entfaltung, Differenzierung) aber auch nicht von
fremden EinAvirkungen, A~on den EinAvirkungen anderer Wiesen,
als er selbst ist, abhängig sein, sondern hierfür ist er und er
ganz allein hin- und angeAviesen nur auf sich selbst. Alles,
Avas Gott in seiner EntAvickelung hat Averden können und (von
EAvigkeit h eri geAvorden ist, das ist er geAvorden aus und durch
sich selbst, durch seine eigene und alleinige Kraft und Macht.
Eben hierin besteht seine Unbeschränktheit und Unendlichkeit.
Und Avenn der Ewige in seiner eAvigen Selbstentfaltung sich
nun zur Persönlichkeit, ja zur Dreipersönlichkeit erhoben hat,
um sich dadurch nicht bloss vor und für sich selber, sondern
auch für die ihn erkennende Kreatur sowohl als Sein schlechthin,

Avie als Sein mit dem Charakter der absoluten Vollendung
oder der Absolutheit zu offenbaren — Avas könnte dagegen
mit Fug und Recht eingewandt Averden? EtAva mit Fichte, dass
Persönlichkeit ohne Beschränkung und Endlichkeit nicht denkbar

sei? Das kann doch nur derjenige sagen und andere
glauben machen Avollen, der überall ausser bei sich selbst,
d. i. in der Erkenntnis des eigenen Geistes, zu Hause ist. Und
eben diese Erkenntnis, die Bedingung, das Prinzip und der
Massstab jeder andern, ist Fichte gänzlich A'erborgen geblieben.
In den „Rückerinnerungen, Antworten, Fragen" ruft er emphatisch

aus: „Deine Seele (dein Geist) ist nichts als dein Denken,
Begehren, Fühlen selbst. Gott ist nichts als das notAvendig an-



— 228 —

zunehmende Schaffen, Erhalten, Regieren selbst" (S. W., V, 369).
Diese Aussprüche sind, was zunächst die Seele oder den Geist des
Menschen angeht, höchst einseitig oder vielmehr total falsch.
Der Geist des Menschen ist nicht identisch mit dem Denken,
Begehren (Wollen) und Fühlen desselben. Vielmehr sind diese,
sofern sie Avirklich Erscheinungen oder Lebensäusserungen des
Geistes und nicht der mit ihm geeinten Sinnlichkeit oder des
Leibes sind, eben nur Erscheinungen oder Lebensäusserungen
desselben, durch welche der Geist als das sie bewirkende
reale (substantiale) und kausale Prinzip sich vor und für sich
selber und vor und für andere Wesen zur Offenbarung bringt.
Wäre Fichte an der Hand der Erfahrung und durch eine
sorgfältig ausgebaute Erkenntnistheorie zu dieser Einsicht gekommen,
wäre er ferner, auf demselben Wege fortschreitend, bis zur
Erkenntnis des Geistes als eines Seins an und für sich (als
eines ungeteilten und unteilbaren, ganzheitlichen, monadischen
realen Seins), sowie als eines beschränkten und bedingten oder
endlichen Seins vorgedrungen, so hätte sich ihm von hier aus
auch Avohl der Weg eröffnet, der ihn zur Erkenntnis der
Endlichkeit (Kreatürlichkeit) der übrigen Wreltfaktoren würde
geführt haben. Im Besitze dieser geistigen Errungenschaften als
ebensoAueler fundamentalen Wahrheiten Aväre er auch nicht
mehr in die Gefahr gekommen, die Gottheit mit einem blossen
Schaffen, Erhalten und Regieren als solchem, oder mit der
moralischen Weltordnung identisch zu setzen — ein Gott, der
als ein Unpersönliches und Unsubstantielles im Grunde den
Namen der Gottheit nicht verdient und mit dem Gotte des

positiven Christentums, so sehr Paulsen und Fichte selbst gegen
eine solche Behauptung sich auch sträuben mögen, schlechterdings

nichts gemeinsam hat. Hätte Fichtes philosophischer
Gedankenflug aber die A^orher skizzierte Richtung genommen,
so würde er wohl Avie die Kreation der Welt in ihren drei
Faktoren, so auch Gott als den Krecdor derselben, und ZAvar
beide in dem Sinne des positiven Christentums gefunden haben.
Und mit diesem doppelten Funde würde er der Religion Avie

der Wissenschaft die Avesentlichsten Dienste geleistet und
derjenigen Zeit vorgearbeitet haben, in Avelcher beide zur Freude
aller derer, die auf keine Aron beiden ATerzichten Avollen, ihr
Versöhnungsfest feiern werden.

Bonn, im November 1899. Theodor Weber.


	Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des positiven Christentums [Schluss]

