Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des
positiven Christentums [Schluss]

Autor: Weber, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403473

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403473
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANN GOTTLIEB FICHTES

ATHEISMUSSTREIT UND DER GOTTESBEGRIFE
DES POSITIVEN CHRISTENTUMS.

(Schluss ).

4. Aus Paulsens Schilderung haben wir vernommen, dass
Fichte wie jede Einwirkung Gottes auf die Welt so auch Gott
als ein Einzelwesen, das andere Einzelwesen neben sich habe
oder als eine ausser und ilber der Welt existierende Substanz
auf das heftigste bekampfte. Fiir ihn war ein Gott von solcher
Beschaffenheit, namentlich wenn er auch noch mit dem Charakter
der Personlichkeit, ja, wie das Christentum unbestreitbar lehrt
und, so lange es sich selbst versteht, lehren muss, mit dem der
Dreipersonlichkeit gedacht werden soll, aus mehr als einem
Grunde eine absolute Unmoglichkeit. Vernehmen wir hiertiber
Fichte selbst.

»Es kann“, schreibt Fichte in der Abhandlung, ,iiber den
Grund unseres Glaubens an eine gottliche Weltregierung¥
(S. W.,, V, 188), ,dem, der nur einen Augenblick nachdenken
und das Resultat dieses Nachdenkens sich redlich gestehen
will, nicht zweifelhaft bleiben, dass der Begriff von Gott als
einer besondern Substanz unmoglich und widersprechend ist,
und es ist erlaubt, dies aufrichtig zu sagen und das Schul-
geschwiitz niederzuschlagen, damit die wahre Religion des
freudigen Rechtthuns sich erhebe.® In der ,Appellation an das
Publikum* fithrt Fichte den Grund an, auf den er diese Be-
hauptung stiitzt und durch den sie ihm unanfechtbar erscheint.

1 Siehe die Revne, Januar 1900, Seite 1—19.



,Ein substanzieller Gott“, heisst es da, ,ist notwendig ein im
Raume ausgedehnter Korper, welche Umrisse man iibrigens
auch seiner Gestalt gebe® (S. W., V, 217), denn ,Substanz be-
deutet notwendig ein im Raum und der Zeit sinnlich existierendes
Wesen* (S. W.V, 216). Das gleiche liest man in seiner Schrift:
»Gerichtliche Verantwortung gegen die Anklage des Atheismus¥,
,Man kann“, behauptet er hier, ,von Gott nicht sagen: er ist
Substanz oder des etwas, denn dies heisst nach unserm Systeme
und nach dem notwendigen Sprachgebrauche desselben sagen:
er ist eine ausgedehnte Materie und lisst sich sehen, horen,
fihlen u. s. w.% (S. W., V, 261).

So wenig Gott nach Fichte aber als ,Substanz®, oder als
ein Wesen gedacht werden darf, das mit und neben anderen
Wesen da ist, ebensowenig kann und darf ihm der Charakter
.der Personlichkeit zugeschrieben werden, ohne ihn dadurch
sofort zu ,verendlichen® und seiner géttlichen Majestit zu ent-
kleiden. Wie Fichte zu dieser Ansicht gekommen, dariiber
Folgendes.

Fichte will von einem DBeweise fir das Dasein Gottes
schlechterdings nichts wissen; er héalt einen solchen iiberall
fiir unmoglich. Die Existenz Gottes ist ihm wunmittelbar gewiss;
sie ist ,das Gewisseste, was es giebt, ja der Grund aller andern,
Gewissheit® (S. W., V, 189 und 188). Namentlich kann nach
Fichte in keiner Art aus der Welt und dem, was in ihr ist,
auf einen von der Welt verschiedenen Gott geschlossen werden.
Aber die Gegner Fichtes, die Ausbildner und Anhinger der
natiirlichen Theologie, mihten sich ab mit der Fiihrung solcher
Beweise. Da ist nun Fichte so giitig, sich fiir einen Augenblick
auf ihren Standpunkt zu stellen und ihnen ihre Schlussfolge-
rungen zu erlauben. Aber sofort richtet er die Frage an sie:
»Was habt ihr denn nun (mit eurem durch Schlussfolgerungen
bewiesenen Gotte) angenommen ?* Etwa einen wirklichen Gott?
O nein! denn die Antwort, die Fichte sie geben lisst, glaubt
er ihnen unter den Hénden als vollig unhaltbar zerreiben zu
konnen. ,Dieses Wesen (Gott)“, heisst es, ,soll von euch und
der Welt unterschieden sein, es soll in der letztern nach Be-
griffen wirken, es soll sonach der Begriffe fihig sein, Person-
lichkeit haben und Bewusstsein. Was nennt ihr denn eine
Personlichkeit und Bewusstsein? Doch wohl dasjenige, was ihr
in euch selbst gefunden, an euch selbst kennen gelernt und



— 211 —

mit diesem Namen bezeichnet habt? Dass ihr aber dieses ohne
Beschriinkung und Endlichkeit schlechterdings nicht denkt
noch denken konnt, kann euch die geringste Aufmerksamkeit
auf eure Konstruktion dieses Begriffes lehren. Ihr macht sonach
dieses Wesen durch die Beilegung jenes Priidikats zu einem
endlichen, zu einem Wesen euresgleichen, und ihr habt nicht,
wie ihr wolltet, Gott gedacht, sondern nur euch selbst im
Denken vervielfiltigt. . ... Dass es euch so ergehen werde,
konntet ihr ohne Mihe voraussetzen. Ihr seid endlich; und
wie konnte das Endliche die Unendlichkeit umfassen und be-
greifen?“ (S. W., V, 187).

Nach Ausweisung der vorher besprochenen Vorstellungen
der Substantialitit und Personlichkeit aus dem Begriffe Gottes
geht Fichte dazu iiber, den nach seiner Ansicht allein wahren
Gottesbegrift zu entwickeln. Die Wege, welche er zu diesem
Zwecke einschligt, sind folgende. '

,wDie Philosophie“, sagt er, ,kann nur Facta (Thatsachen)
erkldren, keineswegs selbst welche hervorbringen.” Eine der
wichtigsten, bedeutungsvollsten Thatsachen im Leben des
Menschen ist ,der Glaube des Menschen an eine gottliche
Weltregierung®. Dieser Glaube ist nicht etwa ,eine willkiir-
liche Annahme, die der Mensch machen konne oder auch nicht*,
denn er ist ,in der Vernunft gegriindet und eben deshalb
»schlechthin notwendig“. Da erhebt sich nun die Frage: ,Wie
kommt der Mensch zu jenem Glauben?* _Diese Kausalfrage®
hat die Philosophie zu beantworten.

,Von der Sinnenwelt”, meint Fichte, ,giebt es keinen mog-
lichen Weg, um zur Annahme einer moralischen Weltordnung
aufzusteigen®; der Glaube an diese kann nur durch den Begriff
weiner dbersinnlichen Welt“ begriindet werden. Aber wie kann
und soll das geschehen? Hier ist die Antwort mit Fichtes
eigenen Worten.

»Ich finde mich frei von allem Einflusse der Sinnenwelt,
absolut thétig in mir selbst und durch mich selbst; sonach, als
eine ber alles Sinnliche erhabene Macht 1, Diese Freiheit

') Diese Behauptungen Fichtes sprechen wenigstens teilweise eine
von jedem Menschen, der einen klaren Blick in sich selbst, in sein eigenes
Innere hat, erfahrbare und erfahrene Thatsache aus. «Ich finde mich frei
von allem Einflusse der Sinnenwelt, als eine {iber alles Sinnliche erhabene
Macht» — das ist wahr, so oft mir der ethische Gegensalz zwischen einer



— 212 —

aber ist nicht unbestimmt; sie hat ihren Zweck (ndmlich die
Verwirklichung des in unserm Innern laut redenden Sitten-
gesetzes, der DMoralitit), nur erhilt sie denselben nicht von
aussen her, sondern sie setzt sich ihn durch sich selbst. Ich
selbst und mein notwendiger Zweck sind das Ubersinnliche.*

»An dieser Freiheit und dieser Bestimmung derselben kann
ich nicht zweifeln, ohne mich selbst aufzugeben,” sie sind ,das
absolut Positive und Kategorische.“ Ebensowenig kann ich die
Ausfithrbarkeit des mir durch mein eigenes Wesen gesetzten

Begierde meiner Sinnlichkeit und dem im Gewissen sich kundgebenden
Pflichtgebot zum Bewusstsein kommt und ich infolgedessen die Forderung
an mich stelle, die sinnliche Begierde entweder giinzlich zu unterdriicken
oder wenigstens in die mit dem Pflichtgebot vereinbaren Schranken zu
verweisen. Dieselbe Thatsache leitet Schiller, der als Philosoph gleich
Fichte unter dem Einflusse Imm. Kants gestanden, aus dem Gefiihle des
Erhabenen ab. «<Das Gefiihl des Erhabenen », sagt er, «ist ein gemischtes
Gefiihl. Es ist eine Zusammensetzung von Weksein, das sich in seinem
héchsten Grad als ein Schauer dussert, und von Froksein, das bis zum
Entziicken steigen kann und, ob es gleich nicht eigentlich Lust ist, von
feinen Seelen aller Lust doch weit vorgezogen wird. Diese Verbindung
zweler widersprechenden Empfindungen in einem einzigen Gefiihl beweist
unsere moralische Selbstindigkeit auf eine unwiderlegliche Weise. Denn,
da es absolut unmdaglich ist, dass der nédmliche Gegenstand in zwei ent-
gegengesetzten Verhilinissen zu uns stehe, so folgt daraus, dass wir selbst
in zwei verschiedenen Verhiiltnissen zu dem Gegenstande stehen, dass
folglich zwei entgegengesetzte Naturen in uns vereinigt sein miissen,
welche bei Vorstellung desselben auf ganz entgegengesetzte Art interessiert
sind. Wir erfahren also durch das Gefith! des Erhabenen, dass sich der
Zustand unseres Geistes nicht notwendig nach dem Zustande des Sinnes
richtet, dass die Gesetze der Natur nicht notwendig auch die unsrigen sind,
und dass wir ein selbstindiges Principium in uns haben, welches von allen
sinnlichen Rithrungen unabhingig ist.» (Schillers Werke in 12 Bénden.
Verlag der Cottaschen Buchhandlung. Stuttgart und Tiibingen 1838. XII,
300 und 301. Vergl. auch meine Abhandlung: «Schillers metaphysische
Anschauung vom Menschen, entwickelt aus seinen isthetischen Abhand-
lungen» in dem Programm des koniglichen Gymnasiums zu Sagan aus
dem Jahre 1864.) Aber folgt aus dieser Freiheit des Ich (des menschlichen
Geistes) von allem Einflusse der Sinnenwelt oder aus seiner Erhabenheit
lber alles Sinnliche in ethischer Beziehung auch, dass «ich (der Geist in
mir) absolut théitig in mir selbst und durch mich selbst bin »? Zwar behaupten
Fichte und Schiller, als Schiiler Kants, das in gleicher Weise, aber beide
mit Unrecht, wie ich beziiglich Schillers in der vorher angezogenen Abhand-
lung zu beweisen versucht habe und beziiglich Fichtes weiter unten, wenn
auch nur in der durch die hier mir gesteckten Grenzen erforderlichen
Kiirze, zu beweisen versuchen werde.



— 213 —

Zweckes bezweifeln. Denn da ich die Ausfihrung desselben
mir vorsetzen muss, wenn anders ich mein eigenes Wesen nicht
verleugnen will, so muss ich auch ,das Zweite, seine Ausfihr-
barkeit, annehmen; ja es ist hier nicht eigentlich ein Erstes
und Zweites, sondern es ist absolut Eins; beides sind in der
That nicht zwei Akte, sondern ein und eben derselbe unteilbare
Akt des Gemiits“. So ,erhalten meine ganze Existenz, die
Existenz aller moralischen Wesen, die Sinnenwelt als unser
gemeinschaftlicher Schauplatz eine Beziehung auf Moralitét;
und es tritt eine ganz neue Ordnung ein, von welcher die
Sinnenwelt mit allen ihren immanenten Gesetzen nur die ruhende
Grundlage ist. ... Dass der Vernunftzweck (das Sittengesetz,
die Moralitat) wirklich werde, kann nur durch das Wirken des
freien Wesens erreicht werden, aber es wird dadurch auch
ganz sicher erreicht zufolge eines hohern Gesetzes. Rechtthun
ist moglich und jede Lage ist durch jenes hohere Gesetz darauf
berechnet. Die sittliche That gelingt, zufolge derselben Ein-
richtung, unfehlbar und die unsittliche That misslingt unfehl-
bar“. ... ,Dies*, meint Fichte, ,ist der wahre Glaube“, aber
auch ,der Glaube ganz und vollstandig“ und ,die moralische
Ordnung®, namlich, dass der Vernunftzweck, die Verwirklichung
des Sittengesetzes, der Moralitit erreicht werde ,zufolge eines
héhern®, von der Sinnenwelt vollig unabhingigen, von ihr nicht
zu beeinflussenden ,Gesetzes® — ,diese moralische Ordnung®,
sagt Fichte, ,ist das Gottliche, das wir annehmen.“ Durch froh-
liches und unbefangenes Vollbringen dessen, was jedesmal die
Pflicht gebeut, ohne Zweifeln und Kligeln iiber die Folgen,
wird ,dieses Gottliche uns lebendig und wirklich; jede unserer
Handlungen wird in der Voraussetzung desselben vollzogen
und alle Folgen derselben werden nur in ihm autbehalten.
Ja! Diese ,lebendige und wirkende moralische Ordnung ist
Gott selbst; wir bediirfen keines andern Gottes und konnen
keinen andern fassen“ (S. W,, V, 178 f) 1.

') In seinen «Riickerinnerungen, Antworten, Fragen» aus dem Jahre
1799 nennt Tichte das, was er oben als «<moralische Weltordnung > und
als «htheres Gesetz» bezeichnet, auch <ein Prinzip, zufolgedessen aus
jeder pflichtméssigen Willensbestimmung die Beférderung des Vernunft-
zweckes im allgemeinen Zusammenhange der Dinge sicher erfolgt»>. « Popu-
lir oder den Analogien unseres endlichen Bewusstseins angenihert», héren
wir dann weiter, <« kann das nur heissen: die Vernunftwelt ist erschaffen,



Wie verhilt sich diese Fichtesche Auffassung Gottes zu
der Gotteslehre des positiven Christentums? Sind beide einander
identisch ? Fichte und Paulsen behaupten das in gleicher Weise,
und letzterer ist der Ansicht, es mit einigen leicht hingeworfenen,
im Grunde nichts sagenden Redensarten beweisen zu kénnen.
Wie steht die Sache aber in Wirklichkeit? TUnd wie steht es
mit den Einwiirfen, die Fichte gegen den christlichen Gottes-
begriff erhoben hat? Wir wollen sehen. Zu dem Zwecke werden
wir zuerst den Fichteschen Gottesbegriff nither betrachten.

wird erhalten und regiert durch das absolute Prinzip.» Demnach e«sind
ich und alle verniinftigen Wesen und unsere Verhiiltnisse zu einander . ...
durch ein freies, intelligentes Prinzip erschaffen, werden durch dasselbe
erhalten und unserm Vernunftzwecke entgegengefiihrt und alles, was nicht
von uns abhiingt, um jenen hochsten Zweck zu erreichen, geschieht, ohne
all unser weiteres Zuthun, durch die weltregierende Macht desselben ohne
allen Zweifel», Alles, was so hier iiber «das absolute Prinzip, die mora-
lische Weltordnung oder Gott» gesagt wird, ist anscheinend recht christ-
lich, aber dass das nur Schein, nicht Wirklichkeit ist, giebt Fichte selbst
dadurch wieder deutlich zu erkennen, dass er in dem obigen nur «von
einem Schaffen, Erhalten und Regieren », keineswegs aber auch von einem
« Schipfer, Erhalter und Regierer» gesprochen haben will; es werde dabei
«nur an Akte, Begebenheiten, etwas Fortfliessendes », nicht an «ecin Sein
und starres Bestehen» gedacht (S. W., V, 365 £.). Dr. Eduard Zeoller giebt
in seiner « Geschichte der deutschen Philosophie seit Leibniz», 2. Auflage,
Miinchen 1895, S. 503 und 504, auch den Grund an, warum Fichte im
Unterschiede von Kant von seinem Standpunkte einen Gott als Schipfer
und «moralischen Weltregenten » nicht zulassen konnte. «In dem kantischen
System s, sagt mit Recht Zeller, «war der Glaube au cinen moralischen
Weltregenten die unerlissliche Bedingung des Glaubens an eine moralische
Weltordnung, da das Ich hier eine Natur ausser sich hatte, deren Gesetze
die Biirgschaft ihrer Ubereinstimmung mit den Gesetzen seines eigenen
Wesens nicht in sich selbst trugen. In dem System der Wissenschafislehre
dagegen ist es das Ich selbst, aus dessen unendlichem Wesen die Gesetze
der Natur, wie die der sittlichen Welt, hervorgehen. Hier ist daher die
Ubereinstimmung dieser beiden, die sittliche Weltordnung, an keine weitere
Bedingung gekniipft als an die Ubereinstimmung des Ich mit sich selbst,
und das System giebt weder ein Recht noch ldsst es die Moglichkeit offen,
von der sittlichen Weltordnung auf eine iiber dem Ich stehende Ursache
derselben zuriickzugehen, Fichte that daher nur, was er auf seinem Stand-
punkte thun musste, wenn er .... den Begriff der Gottheit auf den der
moralischen Weltordnung zuriickfiihrte.» Allerdings! nur war der Stand-
punkt Fichtes, die Behauptung des Ich als <eines absoluten» oder als
«<eines reinen Handelns» ein grundfalscher, wovon er sich unseres Er-
achtens durch eine sorgfiltige Selbstbeobachtung und Selbsthewusstseins-
theorie hétte iiberzeugen koénnen und sollen.



— 215 —

b. Der Fichtesche Gott ist — das beweist unsere Darlegung
— kein Wesen mit und neben anderen Wesen, keine Substanz
neben anderen Substanzen; er ist auch — das ist in dem
Vorhergehenden eigentlich schon eingeschlossen — keine Person
(am allerwenigsten eine Dreiheit von Personen), mithin ohne
Selbstbewusstsein, sondern er ist nur eine gewisse ,Ordnung®,
~ein hoheres Gesetz®, . die moralische Weltordnung®. Und diese
moralische Weltordnung besteht darin, dass ,jede Lage®, sonach
die Gesamtheit der Dinge, auf die Realisierung oder Verwirk-
lichung des Vernunftzweckes (des Sittengesetzes) .berechnet¥,
das ist (urspriinglich) so eingerichtet ist, dass die sittliche That
unfehlbar gelingen, die unsittliche misslingen, oder, was das-
selbe sagt, dass jene zur Verwirklichung des Vernunftzweckes
beitragen, diese ihn hemmen und hindern muss. Wegen der
Folgen, welche die moralische Weltordnung unausbleiblich nach
sich zieht, nennt Fichte sie auch ,eine lebendige und wirkende
Ordnung®; er schreibt ihr ,ein Erschaffen“ des Vernunftzweckes,
ein ,Erhalten“ und ,Regieren” desselben zu; er fiihrt sie seinen
Lesern also mit Ausdriicken vor Augen, die sie als ein Thitiges,
Wirkendes und Handelndes einfiihren. Andererseits behauptet
Fichte aber auch wieder, im Gegensatze hierzu, ,dass der
Vernunftzweck wirklich werde, kann nwur durch das Wirken
des freien Wesens (das ist der Einzelwesen, der mit Freiheit
ausgeristeten Vernunftwesen) erreicht werden“. Das letztere
ist offenbar richtig und allein annehmbar. Denn Wirken, Han-
deln, Thiitigsein, gewisse Zwecke realisieren, kénnen — das
sagt einem jeden die gesunde Vernunft und die Erkenntnis-
theorie hat es wissenschaftlich zu beweisen — nur Wesen (Sub-
stanzen), die dazu mit den erforderlichen Kriiften versehen sind.
Zwar ist es denkbar und moglich, dass ein Wesen zur Ver-
wirklichung bestimmter Zwecke auch einer gewissen ,,Ordnung*
der Dinge bedarf, aber diese Ordnung, wenn sie vorhanden ist,
kann selbst nichts hervorbringen und bewirken, eben weil sie als
solche kein thitiges Wesen, sondern nur ein, sei es fertiger, sei es
werdender Zustand in und an den Dingen ist und dieser allein
sein kann. Fichtes Gegner waren daher vollkommen im Rechte,
wenn sie diese und &dhnliche Einwendungen seiner Behauptung
einer ,lebenden® und ,wirkenden® moralischen Ordnung entgegen-
setzten, so sehr Fichte sich auch bemiihte, jene zu entkriften
und als Missverstindnisse seiner Lehre zuriickzuweisen. Nun



ist die erwithnte Ordnung der Fichtesche Gott und einen andern
Gott ausser ihr soll es nicht geben. Da ist es denn, sollte ich
denken, sonnenklar, dass diesem Gotte auch das nicht zuge-
sprochen werden kann, was wir allgemein als , Wille“ zu be-
zeichnen pflegen. Eine blosse ,Ordnung®, ein seiender oder
immerfort werdender Zustand der Dinge, der weder ein Wesen
oder eine Substanz und noch weniger eine personliche Sub-
stanz ist, hat keinen Willen und kann einen solchen nicht
haben. Hiernach kénnen unsere Leser beurteilen, was fiir einen
Wert es hat, wenn Paulsen Fichte die Worte in den Mund
legt: ,Das Eine, was allein Bedeutung hat, ist, den Willen
Gottes thun und dann gewiss sein, dass solches Thun gut ist
und zum Guten fiihrt“, und wenn er diesen Worten die Pauli-
nischen folgen lidsst: ,Ist Gott fir uns, wer mag wider uns
sein?“ als ob der Gott des Heidenapostels und die Fichtesche
ymoralische Weltordnung® ein und dasselbe wiire, beider Be-
griffe einander gegenseitig sich deckten. Durch ein solches Ver-
fahren, wie Paulsen es beliebt, ndmlich: die heterogensten,
sich einander vollig ausschliessenden Dinge mit denselben
Worten zu bezeichnen, biblische Ausdriicke und Redewendungen
auf Gegenstinde zu ibertragen, die mit denjenigen, welche die
Bibel und das Christentum durch jene kenntlich machen will,
schlechterdings nichts gemeinsam und nichts zu thun haben
— durch ein solches Verfahren, sage ich, kann weder die
Wahrheit noch die Wissenschaft gewinnen; es kann nur zur
Verwirrung der Geister beilragen, und dessen sollte man sich
so leichten Sinnes, wie es heutzutage leider von den verschie-
densten Seiten geschieht, doch nicht schuldig machen! Endlich
ist der Gott Fichtes offenbar ein der Gesamtheit der Dinge
oder der Welt .immanenter”, kein derselben transcendenter,
tber und ausser der Welt existierender und von dieser wesentlich
verschiedener, — eine Beschaffenheit desselben, durch welche
nicht weniger als durch seine iibrigen vorher erwihnten Eigen-
schaften dessen diametraler Gegensatz zu dem Gotte des posi-
tiven Christentums aufs deutlichste sich zu erkennen giebt.
Doch — Fichte und Paulsen sind hierin anderer Ansicht. Fichte
halt seine Auffassung Gottes mit der christlichen Lehre von
Gott fiir identisch, wihrend er die andere Ansicht von Gott
als einem tber und ausser der Welt bestehenden personlichen,
ja dreipersonlichen Einzelwesen, aus dem Gesichtspunkte des



— 217 —

christlichen Gottesglaubens gesehen, fiir ,abergliubischen Gotzen-
dienst“ halt. Und Paulsen stimmt seinem Schiitzlinge hierin
vollkommen bei. .Ich denke“, sagt er, ,dass Fichte mit gutem
Recht seinen Ankligern gegeniiber sich als den wahren Vertreter
des echten Christentums und des rechten Gottesglaubens fiithlte®
(8. 73). Zur Beleuchtung dieser Behauptungen wollen wir in
einem Schlussabschnitte unserer Arbeit die Darstellung und
Entwicklung des christlichen Gottesbegrifts nach den hier in
Betracht kommenden Beziehungen noch folgen lassen.

6. Das positive, historisch tiberlieferte (nicht ein von diesem
oder jenem philosophischen Kopf willkiirlich ersonnenes) Christen-
tum als Lehre von der Erlosung der Welt durch den Gottmenschen
Christus Jesus hat die Lehre von der Schipfung der Welt durch
dieselbe gottliche Person, die in Christus Mensch geworden,
das ist durch den Sohn Gottes, zur Voraussetzung. Die Lehre
von der Schopfung der Welt durch Gott in dem Sinne, wie
das Christentum diese verstanden wissen will, ist, man darf
kiithn behaupten, das Fundament, iiber dem dieses seinem ganzen
Umfange nach sich aufbaut; in jener L.ehre wurzeln nicht nur
alle seine iibrigen Lehren, die der Dogmatik wie die der Moral,
sondern auch alle seine Institutionen und rituellen Handlungen.
Wiire die Weltschopfungslehre des positiven Christentums nicht
wahr, so wire es selbst mit allem, was wesentlich zu ihm
gehort, nicht wahr. Und wiirde die Unwahrheit jener Lehre
wirklich einmal bewiesen, das ist mit einleuchtenden und unwider-
leglichen Griinden dargethan, so wire damit auch die Zeit ge-
kommen, in der das Christentum von der Biihne der Welt-
geschichte abzutreten und einer wahreren Religion Platz zu
machen hitte. Dass dem so ist, beweist, um von allem andern
zu schweigen, gleich schon der erhabene Eingang des vierten
Evangeliums nach Johannes. Im ,Anfange war das Wort (¢ 4éyo¢)
und das Wort war bei Gott und Gott war das Wort. Dieses
war im Anfange bei Gott. Alles ist durch dasselbe gemacht
(geschaffen) und ohne dasselbe ist nichts gemacht, was gemacht
ist. ... Und das Wort ist (in Christo Jesu) Fleisch geworden
und hat unter uns gewohnt und wir sahen seine Herrlichkeit,
cine Herrlichkeit als des Eingeborenen vom Vater, voll der
Gnade und Wahrheit* (Joh. I, 1 f.1!). Welche Bedeutung ver-

1) Die Schépfung der Welt im Sinne des positiven Christentums nennt
Fichte, das wissen wir schon, <ein ungeheures System», das ist eine

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900, 15



bindet nun aber das Christentum mit dem Ausdrucke _schaffen“?
Was liegt alles in dem Worte: Gott hat die Welt geschaffen
und zwar geschaffen aus nichts?

Unter schaffen — daran ist nicht der leiseste Zweifel mog-
lich — versteht das Christentum in erster Linie ein Setzen von

Wesen, von Substanzen durch den allmichtigen Willen Gottes,
und zwar in der Art, dass die geschaffenen Wesen wor ihrer
Schopfung als Wesen oder Substanzen noch gar nicht, weder
in, noch ausser Gott, vorhanden waren. Zwar waren sie nach
christlicher Auffassung in anderer Art auch schon wor ihrer
Schopfung vorhanden, aber nicht als Wesen, sondern nur als
(formale) Gledanken in der Intelligenz Gottes. Denn der Gott
des positiven Christentums hat die Welt nicht gedankenlos ge-
schaffen, sondern die Schépfung der Welt durch Gott besteht
darin, dass er durch die Macht seines Willens den Weltgedanken
in ihm zur wirklichen Welt erhoben, jenen aus seiner Formalitiit
(als blosser Gedanke) in die Realitdt oder Substantialétcit ein-
und tibergesetzt hat. Dieser Auffassung hat schon im Anfange
des 5. Jahrhunderts dugustinus, der grosse Afrikaner und eigent-

Ungeheuerlichkeit, und einen «totalen Unsinn». In seiner «Anweisung
zum seligen Leben» aus dem Jahre 1806 nennt er sie ferner «den abso-
luten Grundirrtum aller falschen Metaphysik und Religionslehre und ins-
besondere das Urprinzip des Juden- und Heidentums» (S. W., V, 479).
Daher sei namentlich «<in Beziehung auf die Religionslehre das Setzen
einer Schopfung das erste Kriterium der Falschheit; das Ableugnen einer
solchen Schopfung . ... das erste Kriterium der Wahrheit dieser Religions-
lehre». Und nun wird, um diesem unglaublichen Gerede die Krone auf-
zusetzen, hinzugefiigt: « Das Christentum und insbesondere der griindliche
Kenner desselben . ... (der Apostel) Johannes befand sich in dem letzten
Fall.» <«In direktem Widerspruche» zur jiidischen Schépfungslehre, meint
Fichte, lengnete Johannes die Schopfung der Welt durch Gott, wie durch
den (oben von uns angefithrten) Prolog seines Evangeliums bewiesen werde,
Kurz vorher (S. W, V, 476) erkliart Fichte, dass er «den Evangelisten
Johannes allein als Lehrer des echten Christentums gelten lasse», wihrend
«der Apostel Paulus und seine Partei ... halbe Juden geblieben seien und
den Grundirrtum des Juden- sowohl als Heidentums (n#mlich: die
Schopfung der Welt durch Gott) ruhig stehen gelassen hiitten». Um diese
seine Behauptungen herauszubringen, bedient Fichte sich einer Exegese,
die aller Beschreibung spottet, wie jeder aus der Lektiire der angezogenen
Schrift sich tiberzeugen kann, Und diesen das Christentum in der Wurzel
angreifenden Philosophen sieht Paulsen auch heute noch als «<den wahren
Vertreter desselben» an! Sollte man das iiberhaupt und namentlich veon
einem Professor an der ersten deutschen Universitit fiir mdglich halten?



— 219 —

liche Begriinder der abendlindischen Theologie, zu wiederholten
Malen einen eben so beredten als richtigen Ausdruck gegeben.
So, wenn er in seiner Schrift: De gen. ad litt. (V, 18) von den
Dingen in der Welt behauptet: antequam fierent et erant et
non erant. Erant in scientia Dei, non erant in sua natura.
Und in seiner umfassenden Arbeit: De civitate Dei (XI, 10)
begegnet der Leser folgender, denselben Gegenstand behandeln-
der Ausfiihrung: Deus non aliquid nesciens fecit, quod nec de
quolibet homine artifice recte dici potest; porro si sciens fecit
.omnia, ea utique fecit, quee noverat. Ex quo occurrit animo
quiddam mirum sed tamen verum, quod iste mundus nobis notus
esse non posset nisi esset, Deo autem nisi notus esset, esse non
posset!). Die von Gott geschaftene Welt hat also den Welt-
-gedanken in Gott zur Voraussetzung. Von welcher Beschaffen-
‘heit war dieser? Lisst sich vom Standpunkte des positiven
Christentums dartiber etwas ermitteln? IEhe wir hierauf ant-
worten, wollen wir vorerst aus der bisherigen Entwicklung der
Schopfungslehre eine flir den christlichen Gottesbegrift sich
ergebende, tiberaus wichtige Folgerung ziehen.

Schaffen — das haben wir gesehen — ist identisch mit
einem Setzen von Wesen oder Substanzen durch den (allmich-
tigen) Willen Gottes, und zwar entsprechend den Gedanken,
welche Gott von jenen Wesen (von Ewigkeit her) in seiner
Intelligenz hat. Nun ist Intelligenz und Wille (Denken und
Wollen) aber schlechterdings undenkbar und unmoglich ausser
in einer Substanz oder einem Wesen, welches durch jene Théatig-
keiten, das ist durch Denk- und Wollensakte das ihm immanente
Leben zur Offenbarung bringt. Denken und Wollen als so oder
so beschaffene Thatigkeiten (Erscheinungen) haben immer und
iiberall eine Substanz (ein Substrat) oder ein Wesen zur Voraus-
setzung, dessen Thitigkeiten jene sind und welches durch jene
seine innere Beschaffenheit an den Tag legt. Zwar sind die
Philosophen der Gegenwart fast ausnahmslos der gerade ent-
gegengesetzten Ansicht: auch Fichte gehort zu ihnen. Jene
‘beschriinken die Totalitiit des Seienden auf zweierlel Arten von
Erscheinungen, auf Bewegungs- und Bewusstseinserscheinungen,
ohne dass denselben ein_Substrat, eine Substanz oder ein Wesen

1) Man vergleiche hierzu des Verfassers «Metaphysik» II, 335 und
445 f., wo iiber den in Rede stehenden Gegenstand und Augustinus aus-
fiihrlicher gehandelt wird.



e DR

zu Grunde liegen soll, dessen Erscheinungen sie sind. Sie be-
haupten also Bewegung ohne ein in Bewegung befindliches
Substrat oder Wesen, und Bewusstsein ohne ein bewusstes sub-
stantiales Subjekt. Fragt man, wie jene Philosophen zu dieser
Ansicht gekommen, so kann die Antwort dem Kenner der ge-
schichtlichen Entwicklung der Philosophie und Naturwissenschaft
nicht schwer fallen. Sie alle stehen, bewusst oder unbewusst,
unter dem Banne Imm. Kants. Dieser ist es, welcher durch
seine Erkenntnistheorie, von ihm ,Kritik der reinen Vernunft*
genannt, der in Rede stehenden Meinung zuerst die Wege in
weite Kreise eroffnet hat. Aber mag die Ansicht entstanden
sein, wie sie will, und mag sie die Autoritit noch so beriithmter
wissenschaftlicher Groéssen fir sich aufzuweisen haben, nichts-
destoweniger ist und bleibt sie unrichtig, ja absurd, denn durch
sie wird die Vernunft des Menschen recht eigentlich zur Un-
vernunft degradiert'). Womoglich noch unzweifelhafter ist es,
dass die erwithnte Behauptung durch die Schopfungslehre des
positiven Christentums zuriickgewiesen und Liigen gestraft wird.
Denn diese tritt durchaus dafiir ein, dass durch die Weltschopfung
Wesen oder Substanzen zur Existenz gekommen sind, die als
solche wor ihrer Setzung durch Gott mittelst Schopfung noch
nicht existierten. Ist aber dieses der Fall und anerkennt ferner
das Christentum in Gott als dem Schépfer der Welt Bewusst-
sein und Wille, so kann es auch gar keinem Zweifel unter-
liegen, dass es denselben ebenfalls als ein wirkliches Wesen
oder eine Substanz ansieht, welche durch ihren die Weltsub-
stanzen mittelst Schopfung setzenden Willen nach aussen in
die Erscheinung getreten ist. Daher nannten die Scholastiker
die Weltschopfung auch mit Recht eine manifestatio Dei ad
extra. Aber was fir ein Wesen oder was fiir eine Substanz
ist Gott, namentlich im Verhaltnisse zu den von ihm geschaffenen
Weltsubstanzen, nach der Lehre des Christentums? Besteht
zwischen beiden Wesenseinheit oder Wesensverschiedenheit ?
Jeder christliche Katechismus definiert die Weltschopfung
als eine durch Gott bewirkte Setzung von Wesen oder Sub-
stanzen aus Nichts. Aus Nichts. Was heisst das? Wir wissen
schon, dass das Nichts der christlichen Weltschopfung niché

') Ausfiinrliches tiber den besprochenen Gegenstand findet sich in
des Verfassers « Metaphysik», I, 293 f., und II, 252 f.



— 221 —

gar nichts ist, aber es ist kein Wesen, keine Substanz, sondern
ein bloss formaler und, wie sich zeigen wird, negativer Gedanke
in der Intelligenz Gottes. Es ist kein Wesen; also sind die
Weltwesen weder Ausfliisse (Emanationen) noch Ausstrahlungen
(Effulgurationen) aus Gottes eigenem Wesen, noch sind sie Bil-
dungen (Formationen) aus einem Wesen, das neben Gott und
unabhingig von ihm schon da war. Wiren die Weltwesen
oder -substanzen das erstere, so wiirde das Christentum eine
solche Art der Weltwerdung nicht Weltschipfung (creatio)
sondern -zeugung (generatio) oder Ausgang (processio) der Welt
aus Gott genannt haben — Ausdriicke, die dasselbe doch nicht
auf das Verhéltnis der Welt zu Gott, wohl aber auf das des
Sohnes zum Vater und des hl. Geistes zu beiden in der drei-
einigen Gottheit angewandt wissen will. In dem innern, durch
das Verhiltnis der drei gottlichen Personen zu einander herbei-
gefiihrten Leben der Gottheit kommt von Schdpfung nach christ-
licher Lehre schlechterdings nichts vor, Das Christentum hatte
sich selbst nicht mehr verstehen miissen, wenn es im 4. Jahr-
hundert die Lehre des Arius, der den Sohn Gottes als ein Ge-
schopf des Vaters, oder die des Macedonius, der den hl. Geist
als ein solches des Sohnes behauptete, hitte gutheissen und
sanktionieren wollen. Denn die Dreipersonlichkeit ist das (ewig
vollendete) Resultat der Wesensentfaltung der Gottheit, wodurch
diese die Form der Absolutheit sich gegeben hat. Die Prozesse,
durch welche die eine gottliche Monas (das eine Sein schlecht-
hin) von Ewigkeit her durch sich selbst zu drei Personen sich
entfaltet hat, beruhen nicht auf Schopfung, sondern auf (7otal-)
Emanationen, weshalb denn auch jede der drei Personen das
ganze und gleiche gottliche Wesen wie die beiden anderen,
jede somit wahrhafter Gott und jede gleich den beiden anderen
ein konstituierender Faktor der einen Gottheit in ihrer Absolut-
heit oder Dreifaltigkeit ist. Dagegen hat das Christentum die
Weltschopfung niemals als eine Wesensentfaltung der Gottheit
zur Welt, wie immer man dieselbe sich vorstellen mag, ver-
standen. Ebensosehr lehnt das Nichts der christlichen Schopfungs-
lehre aber auch nach Platos Vorgang die blosse Bildung (For-
mation) der Welt durch Gott aus einem neben und unabhingig
von diesem bestehenden Wesen ab. Auch diese Art der Welt-
werdung, wenn sie stattgefunden hiitte, wiirde nicht Welt-
schopfung heissen konnen. Das Nichts der Schopfungslehre



— 222 —

negiert daher jede Substanz oder jedes Wesen, sei dieses num
Gott selber oder ein neben ihm bestehendes Wesen, aus dem
jener die Welt hervorgebracht habe. Hieraus folgt aber auch
unwidersprechlich, dass der Weltgedanke in Gott, auf den jenes
Nichts hindeutet und den es bezeichnet, nicht nur, wie sich
von selbst versteht, als Gedanke etwas bloss Formales (nichts
Substantiales, Wesenhaftes), sondern zugleich ein negativer Ge-
danke sein muss, némlich: der Gedanke wvon nicht-gittlichen
(nicht-absoluten) Wesen oder Substanzen. Und eben diese von
Gott urspriinglich bloss gedachten nicht-gottlichen Wesen hat
Gott in der Weltschopfung durch die Allmacht seines Willens
aus der Form des Gedankens (das ist aus dem Nichts) in die
Realitdt iibergesetzt oder zu wirklichen Wesen (Substanzen) erhoben ).

Y David Friedrich Straunss macht in seinem Werke: «Die christliche
Glaubenslehre in ihrer geschichtlichen Entwicklung und im Kampfe mit
der modernen Wissenschaft» (Tibingen und Stuttgart 1840 und 1841. Zwei
Binde), I, 628, der christlichen Schiépfungslehre u. a. auch den Vorwurf:
«Von jeher sei spekulativeren Denkern die Schopfung aus Nichts eine zu
negative, inhaltsleere Bestimmung gewesen.» Daher habe « Scotus Erigena
unter dem Nichts, daraus alle Dinge geworden, die iber alles endliche
Etwas erhabene Tiefe des gottlichen Wesens verstanden: Jacob Bohme
betrachtete die eigene Natur Gottes als den Stoff, woraus er alle Dinge
gemacht habe: und nachdem durch den Spinozismus die ganze Wurzel
dieser Vorstellung zerstért worden (?!), hat die neuere Dogmatik, soweit
sie der Philosophie zuginglich ist, den terminus entweder von der Hand
gewiesen (Schleiermacher) oder dahin umgedeutet, dass das Nichts nur die
Seite des Nichtseins bezeichnen solle, welche der Welt in ihrem endlosen
Werden immerfort anhaftet (Marheineke).> Das heisst doch mit anderen
Worten klar und deutlich: Die genannten Denker haben die Schopfung aus
Nichts im Sinne des positiven Christentums zu gunsten eines so oder so
gestalteten Pantheismus einfach preisgegeben, und zwar aus dem Grunde,
weil ihnen jene <eine zu negative, inhaltsleere Bestimmung geweseno».
Indessen ist denn das Nichts der christlichen Schopfungslehre wirklich eine
solche Bestimmung? Sicherlich nicht, denn wir haben in ihm eine recht
positive Bestimmung, wenn auch mit negativem Inhalte erkannt, nédmlich
den positiven Gedanken von nicht-gottlichen oder nicht-absoluten Wesen
in der Intelligenz Gottes. Der Weltgedanke in Gott ist so positiv als Gott
der Ewige selber, da er, wie die spekulative Theologie darzuthun hat,
mit dem Selbstbewusstsein des Ewigen von Ewigkeit her unzertrennlich
verbunden ist. Und wenn die genannten Denker zu dieser Erkenntnis.
nicht vorgedrungen sind, so fillt das nicht dem christlichen Schipfungs-
begriffe zur Last, sondern den Mingeln und Fehlern, welche sie sich in
der Erforschung und Bestimmung des eigenen Geistes haben zu Schulden
kommen lassen.



— -.—23 R

Die Negativitit des Weltgedankens in Gott, als dessen
Realisierung oder Substantialisierung die wirkliche Welt vor
unseren Augen dasteht, beweist sonnenklar, dass das Christen-
tum mit seiner Schopfungslehre zwischen Gott und Welt eine
wesentliche (qualitative) Verschiedenheit behauptet. Die Welt in
allen ihren Faktoren als Reich der reinen Geister (Engel), als
Natur (die Totalitit des materiell Seienden) und als Mensch ist
ein Nicht-Gott und nichts von der Substanz oder dem Wesen Gottes.
Ist dieser und dieser allein absolutes Sein und Leben, so ist die
Welt in allen ihren Faktoren gerade umgekehrt nicht-absolutes
Sein und Leben: ist jener die nicht-geschaffene, weil schlecht-
hin existierende wnendliche Substanz, so ist diese die Totalitét
der geschaffenen endlichen Substanzen. So stehen sich nach
der Anschauung des positiven Christentums Gott und Welt als
zwel einander gegenseitig sich ausschliessende substantiale
Grossen gegeniiber. Demzufolge weist das Christentum jede
Immanenz Gottes in der Welt dem Wesen oder der Substanz
nach als eine der grossten und verderblichsten Unwahrheiten
weit von sich, wohl aber lehrt es eine Immanenz Gottes in
der Welt dem Gedanken nach, da die Welt nach seiner Auf-
tassung ja schlechterdings nichts anderes als der substantiali-
sterte Weltgedanke Gottes selber ist. Aber dem Wesen oder der
Substanz nach ist Gott der Welt in allen ihren Faktoren trans-
cendent, thr dber- und ausserweltlicher Schipfer.

Die vorstehenden Betrachtungen haben uns auf eine Hohe
gefiibrt, von der aus wir den hier in Rede stehenden Angriff
Fichtes auf den christlichen Gottesbegriff ins rechte Licht setzen
kénnen. Fichte will nicht gelten lassen, dass .Gott ein Einzel-
wesen sei, das andere Einzelwesen neben sich hat, nicht ein
Individuum, nicht eine Substanz, denn eine Substanz sei ein
in Raum und Zeit sinnlich existierendes Dasein“. Nichtsdesto-
weniger sind sowohl Fichte als Paulsen der Meinung, dass
durch diese Behauptungen der Gott des Christentums gar nicht
getroffen werde. Es wird flir unsere Leser nicht uninteressant
sein, zu erfahren, wie Paulsen diese seine Ansicht zu stiitzen
sucht. Hier sind seine Ausfiihrungen. Er wirft die Frage auf:
,Hat Fichte (mit den vorher mitgeteilten Behauptungen) ein
Recht, sich auf die Schrift, die Lehre Jesu zu berufen? Und
Paulsen antwortet: ,Ich denke wohl. Schon das alte Testament
hat Gottes Wesen so tiber die Welt erhoben, dass er schlechter-



224 —

dings nicht mehr als ein menschenidhnliches Einzelwesen vor-
gestellt werden kann; und Israel ist sich dieser That, der Be-
grindung des Monotheismus, bewusst: mit stirkster Betonung
wird Gott, der eine, der allein wahre und wirkliche, den Gdéttern
der tbrigen Volker entgegengesetzt, als ein Wesen von vollig
anderer Art. Diese sind nichts als sinnliche Einzelwesen, als
solche in der Welt seiend und neben sich andere Einzelwesen
habend; Gott dagegen ist nicht in der Welt, ihn fasst nicht
Raum und Zeit, er ist keiner Kreatur vergleichbar: darum das
Verbot, von ihm sich ein Bildnis zu machen, es mochte die
Vorstellung von seinem Wesen fialschen. Alles das bleibt die
Voraussetzung auch fiir das Neue Testament:; Gott von Sinnlich-
keit und sinnlicher Vorstellbarkeit absolut fern® (S. 73).

Liest man diese Ausfiihrungen aufmerksam durch, so muss
man sagen, dass Paulsen sich die Begrindung seciner Behaup-
tung, Fichte sei ,der wahre Vertreter des echten Christentums
und des rechten Gottesglaubens®, tiberaus leicht gemacht hat.
Dass der Gott des alten Testaments und des positiven Christen-
tums kein ,menschenéihnliches* Einzelwesen, dass ,er den
Gottern der tbrigen, das ist der heidnischen Vélker entgegen-
gesetzt, ein Wesen von vollig anderer Art®, dass er auch kein
»Individuum® (wohl aber eine Person, ja eine Dreiheit von
Personen) sei, versteht sich ganz von selbst: es ist kaum
einzusehen, warum Paulsen und Fichte daran zu erinnern fir
notwendig gehalten haben. Auch liasst sich den Aussprichen
Paulsens: Der christliche ,,Gott ist nicht in der Welt, ihn fasst
nicht Raum und Zeit, er ist keiner Kreatur vergleichbar® ein
guter und richtiger Sinn abgewinnen, wie der aufmerksame
Leser unserer vorherigen Darstellung leicht erkennen wird.

Allein folgt hieraus auch — und das ist es, worauf in der vor-
liegenden Verhandlung alles ankommt — dass der Gott des

positiven Christentums ,kein Einzelwesen sei, das andere Einzel-
wesen neben sich hat”, keine Substanz, weil jede Substanz ,ein
in Raum und Zeit sinnlich existierendes Dasein ist“? Wir haben
zur Geniige bereits dargethan, dass von dem allem das gerade
Gegenteil die Wahrheit auf seiner Seite hat. Der Gott des
Christentums ist allerdings ,eine Substanz®, weil ihm von diesem
Denken (Selbst- und Weltbewusstsein) und Wollen zugeschrieben
wird, diese aber ohne ein substantiales Subjekt, dessen Denken
und Wollen sie sind und das in ihmen sein Leben offenbart,



— 225 —

schlechterdings nicht gedacht werden konnen. Und derselbe Gott
ist auch . ein Einzelwesen (eine Einzelsubstanz), das andere Einzel-
wesen seit der Schopfung der Welt neben sich hat*. Dies geht
sonnenklarhervor aus der von dem Christentum gelehrten Wesens-
verschiedenheit Gottes und der Welt in allen ihren Faktoren, der-
zufolge Gott und er ganz allein als der wahrhafte, transcendente,
personliche, ja dreipersonliche Schopfer aller Weltwesen vor-
gestellt wird. Aber ist denn Gott, als Substanz und Einzelwesen
vorgestellt, nicht, wie Fichte fort und fort behauptet, ,einin Raum
und Zeit sinnlich existierendes Dasein®“ ? Nach der Anschauung des
positiven Christentums sicherlich nicht. Denn dieses verkiindet
ohne allen Zweifel schon innerhalb der von Gott geschaffenen
Welt einen Dualismus der Substanzen in dem Reiche der reinen
Geister (Engel) und der Natur. Von diesen beiden Schopfungs-
gebieten ist nur die Natur als die Totalitiit des materiell Seien-
den oder Substantiellen ein ,sinnlich“ existierendes Dasein,
withrend der reine (Geist alles Sinnliche weil alles Materielle
schlechthin von sich ausschliesst und doch wie die Natur .in
Raum und Zeit“ da ist und sein Leben fiithrt. Ist nun aber
Gott als der transcendente, personliche Schopfer der Welt nicht
weniger von der Natur als vom reinen Geiste wesentlich ver-
schieden, so darf auch keine der Eigenttimlichkeiten oder Quali-
tiiten, die jenen zukommen, (ohne Modifikation) auf ihn tiber-
tragen werden; er ist in der That, mit Paulsen zu reden, ,ein
Wesen von vollig anderer Art”, weshalb er denn auch weder
als ein in Raum und Zeit existierendes Sinnenwesen noch als
ein in Raum und Zeit existierender Geist vorgestellt und be-
griffen werden darf ).

1) Beim Niederschreiben dieser Worte bin ich mir recht wohl des oft
citierten Johanneischen Ausspruches bewusst: < Gott ist ein Geist (Trevpw
o Ye6¢) und die ihn anbeten, miissen ihn im Geiste und in der Wahrheit
anbeten» (Joh. IV, 24). Nun besteht aber zwischen Gott und dem (kreatiir-
lichen) Geiste nicht weniger Wesensverschiedenheit als zwischen jenem und
der Natur. So wenig daher die Beschaffenheiten dieser im eigentlichen
(anmodifizierten) Sinne auf Gott lbertragen werden diirfen, so wenig darf
dies auch mit denen des (kreatiirlichen) Geistes geschehen. Gott als der
Kreator jeglicher Kreatur ist im eigentlichen Sinne so wenig Geist als Natur.
Und wenn Johannes ihn dennoch als Geist bezeichnet, so geschieht das
in uneigentlicher Bedenfung und zu dem Zwecke, um zu betonen, einmal
dass Gott kein Sinnenwesen ist, und dann, dass er eben deshalb von dem
Menschen auch nicht sinnlich wahrgenommen, sondern nur geistig, durch
die Denkfihigkeit seines Geistes, erfasst und durch die Unterordnung des
(freien) Willens des Geistes unter den gottlichen Willen wiirdig wverehrt
werden kann.



— 226 —

In dem Vorhergehenden wurde wiederholt und mit Nach-
druck betont, dass das positive Christentum in Gott ein mit
Bewusstsein (Selbst- und Weltbewusstsein) und Wille ausge-
riistetes, mithin ein persinliches, ja dreipersonliches Wesen
anerkennt. Auch gegen diese Bestimmung des christlichen
Grottesbegriffs erhebt Fichte seinen Angriff. Personlichkeit ist
ihm .ohne Endlichkeit und Beschrinkung® nicht denkbar, und
so habe derjenige, welcher Gott als ,Personlichkeit* sich vor-
stelle, ,nicht Gott gedacht, sondern nur sich selbst im Denken
vervielfiltigt.” Ist denn das wahr? Trifft dieser Angriff zu?

sEndlichkeit und Beschrinkung® eines Wesens offenbart
sich dadurch, dass dasselbe fiir seine Entwickelung (Differen-
zierung) nicht auf sich allein, auf seine eigene und alleinige
Kraft, sondern auf die Einwirkungen anderer Wesen, die nicht
es selbst sind, hin- und angewiesen ist. So ist es bei jeder
Kreatur. Das erfahrt der Geist des Menschen, der Erbauer all
und jeder Wissenschaft, in erster Linie an sich selbst. Daher
bedarf er, um nach und nach in seiner Entwickelung das zu
werden, was er werden soll, fort und fort der Erziehung durch
Unterricht, Bicher, Denkmiler u. s. w., u. s. w. Wiare der
Geist des Menschen fiir eine immer reicher werdende Ent-
wickelung nur auf sich selbst angewiesen, koénnte er diese durch
die eigene alleinige Kraft und Macht durchsetzen, so bediirfte
er das alles nicht und jede Erziehung desselben durch andere
Wesen wiirde nicht weniger tiberfliissig als sinnlos sein. Hieraus
leuchtet ein, welchem verhingnissvollen Irrtume Fichte an-
heimfiel, als er nach einer unserer fritheren Mitteilungen die
Erhabenheit des Willens des Geistes im Menschen tber die
Macht der sinnlichen Begierden identisch setzte mit einer
absoluten Thatigkeit des Geistes in ihm selbst und durch ihn
selbst. (Vergl. Anm. S. 21.). Von einer solchen Wirksamkeit des
Geistes durch ihn selbst und durch ihn allein oder von einer
absoluten Thitigkeit (Aktivitat) desselben lehrt die Selbstbeob-
achtung und die Erfahrung nichts. Vielmehr lehren beide ganz
unzweideutig das gerade Gegenteil, die Abhangigkeit des Geistes
fir all sein Thun und Wirken von fremden, nicht von ihm
selbst, sondern von anderen Wesen, als er selbst ist, ausgehen-
den Finwirkungen auf ihn. Dieselbe Beobachtung, wie an sich
selbst, macht der Geist des Menschen auch an jedem Natur-
produkte. Ein jedes, welches es sei, ist fiir seine Entwickelung



— 397 —

(Verdnderung) auf die Einwirkungen anderer Naturprodukte
angewiesen. Und da die ganze Natur nichts ist als die Totalitéit
der Einzelwesen in ihr, so muss auch jene als in ihrer Wirk-
samkeit beschrédnkt angenommen und es kann ihr kein Wirken
aus und durch sie allein, keine absolute Kraft und Macht zu-
geschrieben werden. Was so der Geist des Menschen an sich
selbst und an der Natur erfahrt, ganz dasselbe muss er auch als
bei dem reinen Geiste (Engel) zutreffend voraussetzen, da diesem
nicht weniger als ihm selbst und der Natur die Signatur der
Kreatiirlichkeit (des Geschaffenseins durch Gott) unverlierbar
aufgeprigt ist, und da jene Beschrankung und Endlichkeit nur
in dieser ihre Wurzel und ihren Grund haben kann. Nun ist
der Gott des positiven Christentums aber nicht Kreatur, sondern
Kreator der Welt; er als solcher ist nicht mittelst Schopfung
gewordenes Sein, sondern er und er allein ist nicht-gewordenes
Sein, Sein schlechthin. Als solches kann er fir seine Ent-
wickelung (Entfaltung, Differenzierung) aber auch nicht von
fremden Einwirkungen, von den Einwirkungen anderer Wesen,
als er selbst ist, abhingig sein, sondern hierfiir ist er und er
ganz allein hin- und angewiesen nur auf sich selbst. Alles,
was Gott in seiner Entwickelung hat werden kénnen und (von
Ewigkeit her) geworden ist, das ist er geworden aus und durch
sich selbst, durch seine eigene und alleinige Kraft und Macht.
Eben hierin besteht seine Unbeschranktheit und Unendlichkeit.
Und wenn der Ewige in seiner ewigen Selbstentfaltung sich
nun zur Personlichkeit, ja zur Dreipersonlichkeit erhoben hat,
um sich dadurch nicht bloss vor und fiir sich selber, sondern
auch fiir die ihn erkennende Kreatur sowohl als Sein schlecht-
hin, wie als Sein mit dem Charakter der absoluten Vollendung
oder der Absolutheit zu offenbaren — was konnte dagegen
mit Fug und Recht eingewandt werden? Etwa mit Fichte, dass
Personlichkeit ohne Beschrinkung und Endlichkeit nicht denk-
bar sei? Das kann doch nur derjenige sagen und andere
glauben machen wollen, der iiberall ausser bei sich selbst,
d.i. in der Erkenntnis des eigenen Geistes, zu Hause ist. Und
eben diese Erkenntnis, die Bedingung, das Prinzip und der
Massstab jeder andern, ist Fichte ganzlich verborgen geblieben.
In den ,Riickerinnerungen, Antworten, Fragen“ ruft er empha-
tisch aus: ,Deine Seele (dein Geist) ist nichts als dein Denken,
Begehren, Fiihlen selbst. Gott ist nichts als das notwendig an-



— 228 —

zunehmende Schaffen, Erhalten, Regieren selbst“ (S. W., V, 369).
Diese Ausspriiche sind, was zunéchst die Seele oder den Geist des
Menschen angeht, hochst einseitig oder vielmehr total falsch.
Der Geist des Menschen ist nicht identisch mit dem Denken,
Begehren (Wollen) und Fiihlen desselben. Vielmehr sind diese,
sofern sie wirklich Erscheinungen oder Lebensidusserungen des
Geistes und nicht der mit ihm geeinten Sinnlichkeit oder des
Leibes sind, eben nur Erscheinungen oder Lebensdusserungen
desselben, durch welche der Geist als das sie bewirkende
reale (substantiale) und Fkausale Prinzip sich vor und fur sich
selber und vor und fir andere Wesen zur Offenbarung bringt.
Wiire Fichte an der Hand der Erfahrung und durch eine sorg-
faltig ausgebaute Erkenntnistheorie zu dieser Einsicht gekommen,
wire er ferner, aut demselben Wege fortschreitend, bis zur
Erkenntnis des Geistes als eines Seins an und fiir sich (als
eines ungeteilten und unteilbaren, ganzheitlichen, monadischen
realen Seins), sowie als eines beschrinkten und bedingten oder
endlichen Seins vorgedrungen, so hiitte sich ihm von hier aus
auch wohl der Weg eroffnet, der ihn zur Erkenntnis der End-
lichkeit (Kreattirlichkeit) der tibrigen Weltfaktoren wiirde ge-
fiihrt haben. Im Besitze dieser geistigen Errungenschaften als
ebensovieler fundamentalen Wahrheiten wire er auch nicht
mehr in die Gefahr gekommen, die Gottheit mit einem blossen
Schaftfen, Erhalten und Regieren als solchem, oder mit der
moralischen Weltordnung identisch zu setzen — ein Gott, der
als ein Unpersonliches und Unsubstantielles im Grunde den
Namen der Gottheit nicht verdient und mit dem Gotte des
positiven Christentums, so sehr Paulsen und Fichte selbst gegen
einc solche Behauptung sich auch strauben mogen, schlechter-
dings nichts gemeinsam hat. Hitte Fichtes philosophischer
Gedankenflug aber die vorher skizzierte Richtung genommen,
so wirde er wohl wie die Kreation der Welt in ihren drei
Faktoren, so auch Gott als den Kreator derselben, und zwar
beide in dem Sinne des positiven Christentums gefunden haben.
Und mit diesem doppelten Funde wiirde er der Religion wie
der Wissenschaft die wesentlichsten Dienste geleistet und der-
jenigen Zeit vorgearbeitet haben, in welcher beide zur Freude
aller derer, die auf keine von beiden verzichten wollen, ihr
Versohnungsfest feiern werden.
Bonn, im November 1899. THEODOR WEBER.



	Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des positiven Christentums [Schluss]

