Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Dionysius vom Areopag und die Scholastiker
Autor: Langen, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 201 —

DIONYSIUS VOM AREOPAG

UND

DIE SCHOLASTIKER.

Die romischen Theologen, welche notgedrungen die Echt-
heit des sogenannten Areopagiten preisgeben, suchen ihr dog-
matisches Gewissen durch die Erklirung zu retten, diese
Frage sei eine bloss litterarische, ohne dogmatische Bedeutung.
Bei oberflichlicher Betrachtung mag es so scheinen. Aber
jeder sieht leicht, dass es doch nicht gleichgiiltig sein kann,
ob ein Schriftsteller ein Apostelschiiler war, oder erst spétern
Jahrhunderten angehort. Letzteres steht nun tiber allem Zweifel
fest. Aber auch damit sind noch nicht alle Schwierigkeiten
gehoben. In den spitern Jahrhunderten hat eine reiche dogmen-
geschichtliche Entwicklung stattgefunden, an der auch Diony-
sius beteiligt ist. Mag er vor oder nach 500 geschrieben haben,
zwischen ihm und den Scholastikern des 13. Jahrhunderts muss
dogmengeschichtlich ein grosser Unterschied existieren, der
von sechs bis sieben Jahrhunderten, und zwar einer so be-
wegten, inhaltsreichen Periode. Wie wurden nun die Vertreter
der Scholastik, ein Albertus Magnus, ein Thomas von Aquin,
mit dem vermeintlichen Apostelschiiler fertig, von dem sie
doch glauben mussten, dass er auf ihrem Standpunkte stehe?
Dazu kam nun noch, dass in Wirklichkeit Dionysius, wenn
man so will, christlicher Neuplatoniker war, und den Versuch
machte, zu zeigen, dass auch ein Christ ohne Verleugnung
seines Glaubens der neuplatonischen Schule angehéren konne.
Nun galten doch allenthalben die Neuplatoniker mit Recht als
Pantheisten, welche im Widerspruch zum Christentum standen.
‘Wie konnte Thomas von Aquin Dionysius als hochste wissen-

Revue intern. de Théologie. Heft 30, 1900. 14



202 —

schaftliche Autoritit verehren und nach den Aposteln iiber
alle Kirchenvéter stellen, in ihm selbst einen gotterleuchteten,
inspirierten Lehrer erblicken, aus dem er vieles schopfte, was
die neutestamentliche Doktrin nicht nur erlduterte, sondern
auch sachlich geradezu in vielen Punkten ergianzte? Der Tra-
dition geméss stand einmal fest, dass Dionysius jener Areopa-
gite gewesen sei, den Paulus zum Christentum bekehrt hatte,
und daraus ergab sich alles Weitere von selbst. Wie in den
Schriften desselben der Pantheismus der Neuplatoniker mog-
lichst vermieden war, so durfte man um so ungescheuter ihn
als den Apostelschiiler ansehen, dem nicht leicht ein anderer
an Tiefe christlicher Weisheit gleich kam. Was sonst in christ-
liche Gestalt gehtillt, an neuplatonische Ideen erinnerte, konnte
als Erginzung der apostolischen Lehre in die theologische
Tradition eingefiihrt werden und schien denn durch die grossen
Autorititen des Mittelalters gedeckt zu sein. Einzelnen solcher
Lehren, die nachweislich aus Dionysius stammen und neu-
platonischen nachgebildet sind, werden wir noch begegnen,
Lehren, welche die grosse traditionelle Macht des Dionysius
beweisen, und es keinesweg als gleichgtiltig erscheinen lassen,
ob man ihn flr einen wirklichen oder fiir einen vermeintlichen
Apostelschiiler ansehen will. Wie wiirden die Scholastiker er-
staunt gewesen sein, wenn sie vernommen hétten, dass ihr
Hauptkirchenvater versucht hitte, der christlichen I.ehre ein
neuplatonisches Gewand anzuziehen! Nur eine Ahnung déammerte
ihnen mitunter auf, wie beispielsweise Thomas einmal (Comment,
in divin. nom. V, 1) bemerkt, Dionysius ahme viel die Pla-
toniker nach. Wir werden aber sehen, wie oft der falsche
Dionysius die kirchliche Tradition, welche sich trotz ihm auf-
recht erhalten hat, durchbricht, respektive verédndert. Zur Er-
klirung dieser Thatsache geniigt nicht, was Thomas tiber die
Grundsitze des Dionysius ausfithrt. Er meint, derselbe wolle
tiber das gdottliche WWesen nichts beibringen als aus der
hl. Schrift. Er sage nicht, als was in der hl. Schrift stehe, sondern
solches aus der hl. Schrift; er meine namlich, was aus ihr ge-
folgert werden kounne, wenn es auch nicht wortlich darin stehe
(Comment. in div. nom. I, 1). Aber wenn er nun andere Fol-
gerungen aus der Schrift zieht, als die ganze frithere Tradition?

Schon der Lehrer des Thomas, Albertus Magnus, hat unter
den Lateinern dem Dionysius die hochste Stelle in der Patristik



— 203 —

angewiesen, aber doch nicht gerade eine Ausnahmestellung.
Er meint in dem Comment. ad c6l. hier. (ed. Lugd. 1651, p. 4),
die causa efficiens principalis des Buches sei, wie bei allen
theologischen Biichern, der hl. Geist, durch dessen Inspiration
die hl. Manner gesprochen hitten. Die causa efficiens auch
bei den Schriften des Dionysius sei also kein Mensch gewesen,
aber die causa instrumentalis Dionysius. Weicht Dionysius von
andern Viitern ab, so erhilt auch bei Albertus Dionysius den
Vorzug. Gregor und Bernard, heisst es, p. 110, stellten in der
Engelordnung die potestates unter die principatus, Dionysius
{iber dieselben. Letzteres sei das wahrscheinlichere, weil mehr
der Vernunft entsprechend und auf eine festere Autoritit ge-
stiitzt. Denn Dionysius habe seine Lehren von Paulus oder
Hierotheus erhalten, deren Autoritit die hochste sel.

Bei der bekannten Abweichung des Dionysius von der
jetzigen Kirchenlehre hinsichtlich der letzten Olung schweigt
Albertus sich aus. Bei der Olung setzt nimlich Dionysius

(53

statt der Salbung der Kranken die der Leichen (p. 113).

Ein Vergleich zwischen Dionysius und Thomas von Aquin
fihrt natirlich zunidchst zu der summa theologica. In deren
erstem Teil citiert er Dionysius etwa 180mal, legt seine Texte
hilufig zu Grunde, die er geradezu als Quelle behandelt. Aber
trotzdem er Dionysius fast als massgebende Autoritat betrachtet,
welcht er doch oft von ihm ab, auch wo es nicht gerade
notig gewesen wére. Die profunditas Del deutet er 3, 1 auf die
Fihigkeit, das Verborgene zu erkennen und stellt diese Deu-
tung neben die des Dionysius, sie bedeute die Unfassbarkeit
seines Wesens.

Die Gottheit, lehrt Dionysius, habe etwas von allem Sein
an sich. Da dies Thomas 3,8 zu pantheistisch klang, deutet er
es um, und fiihrt eine andere Stelle aus Dionysius gegen seine
eigene Lehre an,

Der Lehre des Dionysius, dass die Engel kraft ihrer Natur
das gottliche Wesen schauten, widerspricht Thomas 12, 4 auf
Grund von Bibelstellen.

Dagegen adoptiert Thomas 45,5 den aus dem Neuplatonismus
stammenden Gedanken, der weder in der Bibel, noch in der
alten kirchlichen Tradition eine Grundlage hat, dass der héhere
Engel den niedern erleuchte.



— 204 —

Im allgemeinen ist iberhaupt Dionysius in der Engellehre
fiir Thomas Quelle und Autoritit. Er folgt ihm in der Ein-
teilung der Engel nach Ordnungen und in der Klassifizierung
derselben als erstern, mittlern und letztern jeder Ordnung
(50, 4). Desgleichen darin, dass er den hohern Engeln ein uni-
verselleres Wissen zuschreibt als den niedern (55, 3). Mit
Dionysius ordnet er die Cherubim den Seraphim unter (63, 7).
Ebenfalls folgt er ihm in der Annahme, dass die obersten
Engel zwar Einfluss tiben auf die mittlern und niedern bei
deren Sendung, selbst jedoch nicht gesandt werden (66, 3).

In der Schopfungslehre ist ihm Dionysius wenigstens
neben andern Vitern hohe Autoritit. Mit ihm erklirt er die
Erschaffung des Lichtes fir die des Sonnenlichtes, welches
nur noch nicht an die Sonne gebunden gewesen (67, 4). Der
menschlichen Seele schreibt er mit Dionysius Materie und
Form zu (75, 5). Auch sonst in der Anthropologie, wie iiber
die Bewegungen in der menschlichen Seele, schliesst sich
Thomas der Lehre des Dionysius an (94, 2),

Mit dem Gesagten ist der Kinfluss des Dionysius auf
Thomas in der Engellehre noch nicht erschopit. 96, 1 fihrt er
nach Dionysius aus, dass ein Kngel den andern erleuchte, und
zwar gilt dies beziiglich der héhern den niedern gegeniiber;
ebenso verhalte es sich mit der Reinigung und der Vollendung
(106, 1 ff.) Ob Thomas gewusst hat, dass er vermittelst des
Dionysius sich hier ganz in neuplatonischen Kategorien bewegte ?
Gleichfalls auf Dionysius beruft er sich dafur, dass die niedern
Eungel mit den hohern sprechen (187, 2). Auch schliesst er aus
ihm, dass die Mitteilungen eines Ingels an einen andern auf
alle tibergehen (107, 5).

Was die Engelordnungen angeht, so folgt Thomas 108, 1 ff.
den populir gewordenen Einteilungen des Dionysius und tber-
trigt seine neuplatonischen Kategorien des Reinigens, Erleuch-
tens, Vollendens, auch auf die kirchliche Hierarchie. Was Diony-
sius hiertiber gesagt hatte, scheint fiir ihn geradezu massgebend
gewesen zu sein, und aus ithm ging es denn mit der neuplatonischen
Dreiteilung in die scholastische Theologie tiber. Wie Thomas aus
Dionysius deduziert, dass die niedern Engel von den héhern
erleuchtet werden, so beweist er aus ihm auch, dass diese
Wohlthat den Menschen durch die Engel zu teil wird (111, 1).
Nur lehrt er wieder mit Dionysius, dass die hohern Engel zu



— 200 —

#Ausserm Dienste nicht verwendet werden (112, 2). So geht es
weiter mit allen Detailfragen tiber die Engel, bis Thomas mit
dem Axion der Platoniker endet, dass, je niher eine Ordnung
dem hochsten Prinzip stehe, desto weniger zahlreich ihre Mit-
glieder seien (112, 4). Zum Schlusse folgt die Lehre von den
Schutzengeln (113,1 ff.) in der Thomas neben Dionysius auch
die Anschauungen anderer Viter verwertet.

Im Zusammenhange kommt ausfithrlich die Anthropologie
im zweiten Teile der Summa, namentlich der ersten Hilfte zur
Sprache und werden in demselben wieder die Funktionen der
Engel beziiglich der Menschen abgehandelt. Auch hier ist
Dionysius zu Grunde gelegt, wie schon die mehr als siebzig
Citate zeigen, die Thomas aus Dionysius beibringt. Auf Diony-
sius beruft er (3, 7) sich wieder, dass die Engel den Dienst der
Erleuchtung der Menschen zu versehen hitten.

Was Dionysius von seinem Lehrer Hierotheus mitteilt,
dass er durch goéttliche Inspiration belehrt worden sei in seiner
Ekstase, gilt Thomas (22, 3) als unumstossliche Thatsache. Auch
des weitern handelt Thomas (28, 3) ganz nach Dionysius iiber
die gottliche Liebe und die dadurch begriindete go6ttliche
Ekstase.

Wie Engel bei den Menschen die Vermittler des Guten
sind, so lehrt auch Thomas mit Dionysius, dass alles Bose von
den bosen Geistern herrihre (80, 4), wenigstens mittelbar und
dem letzten Ursprung nach.

Selbst Heiden, meint Thomas mit Dionysius (98, 5), seien
durch Engel zu Gott gefiihrt worden, also ohne Beobachtung
des mosaischen Gesetzes.

Mit ungefdhr der gleichen Zahl von Citaten aus Dionysius
tritt die zweite Hilfte des zweiten Teiles auf, die unmittel-
bar an die erste ankniipft. 2,6 fiihrt wieder ganz nach Diony-
sius Thomas den Stufengang der Offenbarung durch, die zuerst
den obern Engeln zu teil werde, dann durch diese den niedern,
weiter abwirts den Menschen, und zwar wieder zunédchst den
hoher stehenden, zuletzt den tiefer stehenden. Selbst Heiden
seien hiervon nicht ausgeschlossen (2, 7). Auch die Visionen der
Propheten lisst er durch Engel den Menschen nach Dionysius
vermittelt werden (172, 2).

Die vita contemplativa der Engel vergleicht Thomas (108, 6)
nach Dionysius mit der der Menschen im Gegensatz zu



— 206 —

Richard v. St. Victor. 184 ff. handelt Thomas iiber den Stand
der Vollkommenheit der Bischofe und der Monche nach Diony-
sius und sucht dessen Abweichungen von den spétern Ein-
richtungen und Anschauungen mit diesen auszugleichen.

Fast neunzig Citate aus Dionysius finden sich in dem
dritten Teile, welcher auch darum der interessanteste ist, weil
er die positiv kirchlichen Materien behandelt, in denen natur-
gemiss die Abweichungen des Thomas von Dionysius die be-
deutendsten sein mussten. Bei den christologischen Fragen
konnte er sich noch an Dionysius anschliessen. So bei der
Frage nach dem Wissen der menschlichen Seele Christi, bei
der Thomas die Analogien zieht aus seiner Exposition lber
das Wissen der Engel (11, 3). Dass Jesus von den Engeln nichts
gelernt habe, sondern umgekehrt, steht ihm nach Dionysius
fest (12,4), wie er auch das Verhiiltnis seiner menschlichen
Seele zur géttlichen Allmacht gemiiss Dionysius erortert (13, 2).
Bei der Frage nach der Reinigung Marias zieht Thomas wieder
heran, was Dionysius von der Reinigung der Engel sagt (27, 3).
Wie die obersten Engel unmittelbar durch Gott erleuchtet
werden, und dann diese Erleuchtung weiter nach unten mit-
teilen, so hat dies auch bei der Erlosung stattgefunden, wie
Dionysius lehrt (30, 2.)

Dass die Sakramentenlehre der Scholastiker mit der des
Dionysius nicht iibereinstimmen kann, ist so selbstverstindlich,
wie dies auch von den Kirchenvitern jenes Zeitalters gilt.
Wenn auch dem Thomas entgangen ist, dass Dionysius die
neuplatonischen Kategorien dabei zu Grunde legt, so sucht er
doch die Dreizahl bei ihm zu rechtfertigen nach dem Schema
der illuminatio, purgatio, perfectio. Die Dionysius natiirlich un-
bekannte, scholastische Siebenzahl lasst sich ja auch so unter-
bringen (65, 1).

Zum Schlusse kommt Thomas bei der Frage iiber die Un-
gewissheit der Zeit unserer Auferstehung darauf zurtick, dass
nach Dionysius die Offenbarungen den Menschen nur durch
die Engel vermittelt werden, Tag und Stunde aber auch ihnen
unbekannt seien (77,2).

Es wire tiberflissig, Werke anderer Scholastiker in &hn-
licher Weise zu analysieren; denn dies wiirde zu demselben
Resultate fithren. Es bedarf nur noch einer prinzipiellen Er-
wagung, die frither schon kurz angedeutet wurde. Handelte es.



— 207 —

sich hier in der gewdthnlichen Weise um einen theologischen
Schriftsteller, den Thomas benutzt hitte, so wiirden wir darauf
kein Gewicht legen. Selbst die eingehende Engellehre, so ori-
ginell sie sein mag, konnte als theologische Meinung ange-
nommen oder verworfen werden. Aber die Bedeutung, welche
dem Dionysius beigelegt wurde, war eine andere, als die eines
gewohnlichen Kirchenvaters. Er galt, wofiir er sich auch selbst
als Schiiler des Hierotheus hielt, fiir inspiriert, oder wenigstens
auf dessen Inspirationen und Ekstasen fussend. Die Schriften
des Hierotheus waren ihm die zweite Bibel, wie er ausdriick-
lich sagt. Die mittelalterlichen Theologen adoptierten diesen
Standpunkt, weil sie in Dionysius nicht bloss einen Apostel-
schiiler, sondern ein nachtrigliches Organ der Offenbarung
erblickten. Seine Lehren galten ihnen darum fiir mehr als
theologische Meinungen. Daher die Erscheinung, dass einzelnes,
wie die Lehre von den neun Choren der Engel von ihnen mit
massgebender Autoritit umkleidet wurde. Wo sie aber dog-
matisch gezwungen waren, abzuweichen, hillten sie sich in
Schweigen. Zwei auffallende Beispiele dieser Art wollen wir
erwihnen. Die Vertauschung der Krankenslung mit der
Salbung der Toten haben wir bereits hervorgehoben, weil sie
einen wichtigen Punkt der Sakramentenlehre betrifft. Zu dieser
gehort auch die andere Differenz, dass Dionysius den Bischofen
Unfehlbarkeit im ,Binden und Loésen® zuschreibt, was nattrlich
nach den scholastischen Vorstellungen eine Uberspannung der
hierarchischen Jurisdiktion bedeutet. Uber solche Einzelheiten
aber sahen die Scholastiker hinweg, um ihr nachtriigliches
Offenbarungsorgan nicht aufgeben zu miissen.

Ein solches hatte man im Mittelalter nétig, weil das Neue
Testament zu wenig enthielt. Man wiinschte reichere Auf-
schllisse lber die Geheimnisse des Himmels als die echten
apostolischen Schriften sie boten. Das bei dem vorgeblichen
Areopagiten so ausgebildete System iiber die Engel kannten
die Apostel nicht. Aus ihren Namen im Neuen Testament und
wenigen Andeutungen in neutestamentlichen Stellen konnte
man ohne Zuthaten kein solches System konstruieren. Aber
wer hatte das Recht, die neutestamentlichen Lehren zu er-
weitern? Dieses Recht legte man nun einem Manne bei, der
sich fiir einen Visionar und Apostelschiiler ausgab. So schuf
man sich im Mittelalter eine neue Quelle der Offenbarung,



— 208 —

allerdings auf Grund eines Falsums, welches aber aus Mangel
an Kritik damals unentdeckt blieb.

Aber auf die Dauer hielt auch trotz des Mangels an
Kritik diese Unterschiebung nicht stand. Wir fragen auch die,
welche heutzutage noch die Schriften des Areopagiten fir
echt halten, wer von ihnen betrachtet es noch als eine gottliche
Offenbarung, dass alle Mitteilungen Gottes an die Menschen
nur durch die Engel geschehen, und zwar in Form einer
Stufenleiter von oben nach unten, bis sie endlich erst nach
vielen Dazwischenkiinften an unser Geschlecht gelangen?
Einen solchen Phantasten mochten wir von Angesicht zu An-
gesicht sehen. So #ndern sich die Zeiten. Was Thomas von
Aquin auf Grund der vermeintlichen Offenbarungen des Diony-
sius, respektive Hierotheus fiir unbezweifelbar hielt, betrachten
heute die orthodoxesten Thomisten als Phantasiegebilde.

Mdochten sie nur den Mut der Konsequenz besitzen. Dann
konnte die Christenheit iliber vieles einig werden, und einst-
weilen noch bestehendes grosses Unheil wiirde beseitigt, und
zwar nicht durch Gewaltakte der sogenannten Autoritit,
sondern durch die theologische Wissenschaft, der auf religiosem
Gebiete doch schliesslich alles sich beugen muss.

J. LANGEN in Bonn.



	Dionysius vom Areopag und die Scholastiker

