
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 30

Artikel: Dionysius vom Areopag und die Scholastiker

Autor: Langen, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


201 —

DIONYSIUS VOM AREOPAG
UND

DIE SCHOLASTIKER.

Die römischen Theologen, welche notgedrungen die Echtheit

des sogenannten Areopagiten preisgeben, suchen ihr
dogmatisches Gewissen durch die Erklärung zu retten, diese

Frage sei eine bloss litterarische, ohne dogmatische Bedeutung.
Bei oberflächlicher Betrachtung mag es so scheinen. Aber
jeder sieht leicht, dass es doch nicht gleichgültig sein kann,
ob ein Schriftsteller ein Apostelschüler war, oder erst spätem
Jahrhunderten angehört. Letzteres steht nun über allem Zweifel
fest. Aber auch damit sind noch nicht alle Schwierigkeiten
gehoben. In den spätem Jahrhunderten hat eine reiche
dogmengeschichtliche Entwicklung stattgefunden, an der auch Dionysius

beteiligt ist. Mag er vor oder nach 500 geschrieben haben,
zwischen ihm und den Scholastikern des 13. Jahrhunderts muss
dogmengeschichtlich ein grosser Unterschied existieren, der
von sechs bis sieben Jahrhunderten, und zwar einer so

bewegten, inhaltsreichen Periode. Wie wurden nun die Vertreter
der Scholastik, ein Albertus Magnus, ein Thomas von Aquin,
mit dem vermeintlichen Apostelschüler fertig, von dem sie
doch glauben mussten, dass er auf ihrem Standpunkte stehe?
Dazu kam nun noch, dass in "Wirklichkeit Dionysius, wenn
man so will, christlicher Neuplatoniker war, und den Versuch
machte, zu zeigen, dass auch ein Christ ohne Verleugnung
seines Glaubens der neuplatonischen Schule angehören könne.
Nun galten doch allenthalben die Neuplatoniker mit Recht als
Pantheisten, welche im Widerspruch zum Christentum standen.
Wie konnte Thomas von Aquin Dionysius als höchste wissen-

Revue intern, de Theologie. Heft 30, 190O. 14



— 202 —

schaftliche Autorität verehren und nach den Aposteln über
alle Kirchenväter stellen, in ihm selbst einen gotterleuchteten,
inspirierten Lehrer erblicken, aus dem er vieles schöpfte, was
die neutestamentliche Doktrin nicht nur erläuterte, sondern
auch sachlich geradezu in vielen Punkten ergänzte? Der
Tradition gemäss stand einmal fest, dass Dionysius jener Areopagite

gewesen sei, den Paulus zum Christentum bekehrt hatte,
und daraus ergab sich alles Weitere von selbst. Wie in den
Schriften desselben der Pantheismus der Neuplatoniker
möglichst vermieden war, so durfte man um so ungescheuter ihn
als den Apostelschüler ansehen, dem nicht leicht ein anderer
an Tiefe christlicher Weisheit gleich kam. Was sonst in christliche

Gestalt gehüllt, an neuplatonische Ideen erinnerte, konnte
als Ergänzung der apostolischen Lehre in die theologische
Tradition eingeführt werden und schien denn durch die grossen
Autoritäten des Mittelalters gedeckt zu sein. Einzelnen solcher
Lehren, die nachweislich aus Dionysius stammen und
neuplatonischen nachgebildet sind, werden wir noch begegnen,
Lehren, welche die grosse traditionelle Macht des Dionysius
beweisen, und es keinesweg als gleichgültig erscheinen lassen,
ob man ihn für einen wirklichen oder für einen vermeintlichen
Apostelschüler ansehen will. Wie würden die Scholastiker
erstaunt gewesen sein, wenn sie vernommen hätten, dass ihr
Hauptkirchenvater versucht hätte, der christlichen Lehre ein
neuplatonisches Gewand anzuziehen Nur eine Ahnung dämmerte
ihnen mitunter auf, wie beispielsweise Thomas einmal (Comment,
in divin, nom. V, 1) bemerkt, Dionysius ahme viel die Pla-
toniker nach. Wir werden aber sehen, wie oft der falsche
Dionysius die kirchliche Tradition, welche sich trotz ihm
aufrecht erhalten hat, durchbricht, respektive verändert. Zur
Erklärung dieser Thatsache genügt nicht, was Thomas über die
Grundsätze des Dionysius ausführt. Er meint, derselbe wolle
über das göttliche WTesen nichts beibringen als aus der
hl. Schrift. Er sage nicht, als was in der hl. Schrift stehe, sondern
solches aus der hl. Schrift ; er meine nämlich, was aus ihr
gefolgert werden könne, wenn es auch nicht wörtlich darin stehe
(Comment, in div. nom. I, 1). Aber wenn er nun andere
Folgerungen aus der Schrift zieht, als die ganze frühere Tradition

Schon der Lehrer des Thomas, Albertus Magnus, hat unter
den Lateinern dem Dionvsius die höchste Stelle in der Patristik



— 203 —

angewiesen, aber doch nicht gerade eine Ausnahmestellung.
Er meint in dem Comment, ad cöl. hier. (ed. Lugd. 1651, p. 4),
die causa efficiens principalis des Buches sei, wie bei allen
theologischen Büchern, der hl. Geist, durch dessen Inspiration
die hl. Männer gesprochen hätten. Die causa efficiens auch
bei den Schriften des Dionysius sei also kein Mensch gewesen,
aber die causa instrumentalis Dionysius. Wreicht Dionysius von
andern Vätern ab, so erhält auch bei Albertus Dionysius den
Vorzug. Gregor und Bernard, heisst es, p. 110, stellten in der
Engelordnung die potestates unter die jmncipatus, Dionysius
über dieselben. Letzteres sei das wahrscheinlichere, weil mehr
der Vernunft entsprechend und auf eine festere Autorität
gestützt. Denn Dionysius habe seine Lehren von Paulus oder
Hierotheus erhalten, deren Autorität die höchste sei.

Bei der bekannten Abweichung des Dionysius von der
jetzigen Kirchenlehre hinsichtlich der letzten Ölung schweigt
Albertus sich aus. Bei der Ölung setzt nämlich Dionysius
statt der Salbung der Kranken die der Leichen (p. 113).

Ein Vergleich zwischen Dionysius und Thomas von Aquin
führt natürlich zunächst zu der summa theologica. In deren
erstem Teil citiert er Dionysius etwa 180mal, legt seine Texte
häufig zu Grunde, die er geradezu als Quelle behandelt. Aber
trotzdem er Dionysius fast als massgebende Autorität betrachtet,
weicht er doch oft von ihm ab, auch wo es nicht gerade
nötig gewesen wäre. Die profunditas Dei deutet er 3, 1 auf die
Fähigkeit, das Verborgene zu erkennen und stellt diese
Deutung neben die des Dionysius, sie bedeute die Unfassbarkeit
seines Wesens.

Die Gottheit, lehrt Dionysius, habe etwas von allem Sein
an sich. Da dies Thomas 3, 8 zu pantheistisch klang, deutet er
es um, und führt eine andere Stelle aus Dionysius gegen seine
eigene Lehre an.

Der Lehre des Dionysius, dass die Engel kraft ihrer Natur
das göttliche Wesen schauten, widerspricht Thomas 12, 4 auf
Grund von Bibelstellen.

Dagegen adoptiert Thomas 45,5 den aus dem Neuplatonismus
stammenden Gedanken, der weder in der Bibel, noch in der
alten kirchlichen Tradition eine Grundlage hat, dass der höhere
Engel den niedern erleuchte.



— 204 —

Im allgemeinen ist überhaupt Dionysius in der Engellehre
für Thomas Quelle und Autorität. Er folgt ihm in der
Einteilung der Engel nach Ordnungen und in der Klassifizierung
derselben als erstem, mittlem und letztem jeder Ordnung
(50, 4). Desgleichen darin, dass er den höhern Engeln ein
universelleres Wissen zuschreibt als den nieclern (55, 3). Mit
Dionysius ordnet er die Cherubim den Seraphim unter (63, 7).
Ebenfalls folgt er ihm in der Annahme, dass die obersten
Engel zwar Einfluss üben auf die mittlem und niedern bei
deren Sendung, selbst jedoch nicht gesandt werden (66, 3).

In der Schöpfungslehre ist ihm Dionysius wenigstens-
neben andern Vätern hohe Autorität. Mit ihm erklärt er die
Erschaffung des Lichtes für die des Sonnenlichtes, welches
nur noch nicht an die Sonne gebunden gewesen (67, 4). Der
menschlichen Seele schreibt er mit Dionysius Materie und
Form zu (75, 5). Auch sonst in der Anthropologie, wie über
die Bewegungen in der menschlichen Seele, schliesst sich
Thomas der Lehre des Dionysius an (94, 2).

Mit dem Gesagten ist der Einfluss des Dionysius auf
Thomas in der Engellehre noch nicht erschöpft. 96, 1 führt er
nach Dionysius aus, dass ein Engel den andern erleuchte, und
zwar gilt dies bezüglich der höhern den niedern gegenüber;
ebenso verhalte es sich mit der Reinigung und der Vollendung
(106, 1 ff.) Ob Thomas gewusst hat, dass er vermittelst des
Dionysius sich hier ganz in neuplatonischen Kategorien bewegte?
Gleichfalls auf Dionysius beruft er sich dafür, dass die niedern
Engel mit den hohem sprechen (187, 2). Auch schliesst er aus
ihm, dass die Mitteilungen eines Engels an einen andern auf
alle übergehen '107, 5).

Was die Engelordnungen angeht, so folgt Thomas 108, 1 ff.
den populär gewordenen Einteilungen des Dionysius und überträgt

seine neuplatonischen Kategorien des Reinigens, Erleuch-
tens, Vollendens, auch auf die kirchliche Hierarchie. Was Dionysius

hierüber gesagt hatte, scheint für ihn geradezu massgebend
gewesen zu sein, und aus ihm ging es denn mit der neuplatonischen
Dreiteilung in die scholastische Theologie über. Wie Thomas aus
Dionysius deduziert, dass die niedern Engel von den hohem
erleuchtet werden, so beweist er aus ihm auch, dass diese
W^ohlthat den Menschen durch die Engel zuteil wird (111, 1).
Nur lehrt er wieder mit Dionysius, dass die höhern Engel zu



— 205 —

äusserm Dienste nicht verwendet werden (112, 2). So geht es

weiter mit allen Detailfragen über die Engel, bis Thomas mit
dem Axion der Platoniker endet, dass, je näher eine Ordnung
dem höchsten Prinzip stehe, desto weniger zahlreich ihre
Mitglieder seien (112, 4). Zum Schlüsse folgt die Lehre von den

Schutzengeln (113,1 ff.) in der Thomas neben Dionysius auch
die Anschauungen anderer Väter verwertet.

Im Zusammenhange kommt ausführlich die Anthropologie
im zweiten Teile der Summa, namentlich der ersten Hälfte zur
Sprache und Averden in demselben wieder die Funktionen der
Engel bezüglich der Menschen abgehandelt. Auch hier ist
Dionysius zu Grunde gelegt, wie schon die mehr als siebzig
Citate zeigen, die Thomas aus Dionysius beibringt. Auf Dionysius

beruft er (3, 7) sich wieder, dass die Engel den Dienst der
Erleuchtung der Menschen zu versehen hätten.

Was Dionysius von seinem Lehrer Hierotheus mitteilt,
dass er durch göttliche Inspiration belehrt worden sei in seiner
Ekstase, gilt Thomas (22, 3) als unumstössliche Thatsache. Auch
des weitern handelt Thomas (28, 3) ganz nach Dionysius über
die göttliche Liebe und die dadurch begründete göttliche
Ekstase.

Wie Engel bei den Menschen die Vermittler des Guten
sind, so lehrt auch Thomas mit Dionysius, dass alles Böse von
den bösen Geistern herrühre (80, 4), wenigstens mittelbar und
dem letzten Ursprung nach.

Selbst Heiden, meint Thomas mit Dionysius (98, 5), seien
durch Engel zu Gott geführt worden, also ohne Beobachtung
des mosaischen Gesetzes.

Mit ungefähr der gleichen Zahl von Citaten aus Dionysius
tritt die zweite Hälfte des zweiten Teiles auf, die unmittelbar

an die erste anknüpft. 2, 6 führt Avieder ganz nach Dionysius

Thomas den Stufengang der Offenbarung durch, die zuerst
den obern Engeln zu teil A\rerde, dann durch diese den niedern,
weiter abwärts den Menschen, und zwar AA'ieder zunächst den
höher stehenden, zuletzt den tiefer stehenden. Selbst Heiden
seien hiervon nicht ausgeschlossen (2, 7). Auch die Visionen der
Propheten lässt er durch Engel den Menschen nach Dionysius
vermittelt Averden (172, 2).

Die vita contemplativa der Engel vergleicht Thomas (108,6)
nach Dionysius mit der der Menschen im Gegensatz zu



— 206 —

Richard v. St. Victor. 184 ff. handelt Thomas über den Stand
der Vollkommenheit der Bischöfe und der Mönche nach Dionysius

und sucht dessen Abweichungen von den spätem
Einrichtungen und Anschauungen mit diesen auszugleichen.

Fast neunzig Citate aus Dionysius finden sich in dem
dritten Teile, welcher auch darum der interessanteste ist, Aveil

er die positiA~ kirchlichen Materien behandelt, in denen natur-
gemäss die Abweichungen des Thomas von Dionysius die
bedeutendsten sein mussten. Bei den christologischen Fragen
konnte er sich noch an Dionysius anschliessen. So bei der
Frage nach dem Wissen der menschlichen Seele Christi, bei
der Thomas die Analogien zieht aus seiner Exposition über
das Wissen der Engel (11, 3). Dass Jesus \~on den Engeln nichts
gelernt habe, sondern umgekehrt, steht ihm nach Dionysius
fest (12,4), Avie er auch das Verhältnis seiner menschlichen
Seele zur göttlichen Allmacht gemäss Dionysius erörtert (13, 2).
Bei der Frage nach der Reinigung Marias zieht Thomas AAieder

heran, Avas Dionysius ATon der Reinigung der Engel sagt (27, 3)-
Vlie die obersten Engel unmittelbar durch Gott erleuchtet
werden, und dann diese Erleuchtung Aveiter nach unten
mitteilen, so hat dies auch bei der Erlösung stattgefunden, Avie

Dionysius lehrt (30, 2.)
Dass die Sakramentenlehre der Scholastiker mit der des

Dionysius nicht übereinstimmen kann, ist so selbstverständlich,
Avie dies auch von den KirchenA'ätern jenes Zeitalters gilt.
Wenn auch dem Thomas entgangen ist, dass Dionysius die
neuplatonischen Kategorien dabei zu Grunde legt, so sucht er
doch die Dreizahl bei ihm zu rechtfertigen nach dem Schema
der illuminatio, purgatio, perfectio. Die Dionysius natürlich
unbekannte, scholastische Siebenzahl lässt sich ja auch so

unterbringen (65, 1).

Zum Schlüsse kommt Thomas bei der Frage über die Un-
geAvissheit der Zeit unserer Auferstehung darauf zurück, dass
nach Dionysius die Offenbarungen den Menschen nur durch
die Engel A-ermittelt AA-erden, Tag und Stunde aber auch ihnen
unbekannt seien (77,2).

Es Aväre überflüssig, Werke anderer Scholastiker in
ähnlicher WTeise zu analysieren ; denn dies würde zu demselben
Resultate führen. Es bedarf nur noch einer prinzipiellen Er-
Avägung, die früher schon kurz angedeutet Avurde. Handelte es



— 207 —

sich hier in der gewöhnlichen W7eise um einen theologischen
Schriftsteller, den Thomas benutzt hätte, so würden Avir darauf
kein GeAvicht legen. Selbst die eingehende Engellehre, so

originell sie sein mag, könnte als theologische Meinung
angenommen oder verworfen werden. Aber die Bedeutung, Avelche

dem Dionysius beigelegt wurde, war eine andere, als die eines

gewöhnlichen Kirchenvaters. Er galt, wofür er sich auch selbst
als Schüler des Hierotheus hielt, für inspiriert, oder Avenigstens
auf dessen Inspirationen und Ekstasen fussend. Die Schriften
des Hierotheus waren ihm die ZAveite Bibel, wie er ausdrücklich

sagt. Die mittelalterlichen Theologen adoptierten diesen

Standpunkt, Aveil sie in Dionysius nicht bloss einen Apostelschüler,

sondern ein nachträgliches Organ der Offenbarung
erblickten. Seine Lehren galten ihnen darum für mehr als
theologische Meinungen. Daher die Erscheinung, dass einzelnes,
wie die Lehre von den neun Chören der Engel A'on ihnen mit
massgebender Autorität umkleidet wurde. WTo sie aber
dogmatisch gezwungen Avaren, abzuweichen, hüllten sie sich in
Schweigen. Zwei auffallende Beispiele dieser Art wollen wir
erwähnen. Die Vertauschung der Krankenölung mit der
Salbung der Toten haben wir bereits hervorgehoben, Aveil sie

einen wichtigen Punkt der Sakramentenlehre betrifft. Zu dieser
gehört auch die andere Differenz, dass Dionysius den Bischöfen
Unfehlbarkeit im „Binden und Lösen1' zuschreibt, was natürlich
nach den scholastischen Vorstellungen eine Überspannung der
hierarchischen Jurisdiktion bedeutet. Über solche Einzelheiten
aber sahen die Scholastiker hinweg, um ihr nachträgliches
Offenbarungsorgan nicht aufgeben zu müssen.

Ein solches hatte man im Mittelalter nötig, weil das Neue
Testament zu wenig enthielt. Man wünschte reichere
Aufschlüsse über die Geheimnisse des Himmels als die echten
apostolischen Schriften sie boten. Das bei dem vorgeblichen
Areopagiten so ausgebildete System über die Engel kannten
die Apostel nicht. Aus ihren Namen im Neuen Testament und
wenigen Andeutungen in neutestamentlichen Stellen konnte
man ohne Zuthaten kein solches System konstruieren. Aber
wer hatte das Recht, die neutestamentlichen Lehren zu
erweitern? Dieses Recht legte man nun einem Manne bei, der
sich für einen Visionär und Apostelschüler ausgab. So schuf
man sich im Mittelalter eine neue Quelle der Offenbarung,



— 208 —

allerdings auf Grund eines Falsums, welches aber aus Mangel
an Kritik damals unentdeckt blieb.

Aber auf die Dauer hielt auch trotz des Mangels an
Kritik diese Unterschiebung nicht stand. Wir fragen auch die,
welche heutzutage noch die Schriften des Areopagiten für
echt halten, Aver von ihnen betrachtet es noch als eine göttliche
Offenbarung, dass alle Mitteilungen Gottes an die Menschen

nur durch die Engel geschehen, und zwar in Form einer
Stufenleiter von oben nach unten, bis sie endlich erst nach
vielen DazAvischenkünften an unser Geschlecht gelangen?
Einen solchen Phantasten möchten wir von Angesicht zu
Angesicht sehen. So ändern sich die Zeiten. Was Thomas A'on

Aquin auf Grund der vermeintlichen Offenbarungen des Dionysius,

respektive Hierotheus für unbezAveifelbar hielt, betrachten
heute die orthodoxesten Thomisten als Phantasiegebilde.

Möchten sie nur den Mut der Konsequenz besitzen. Dann
könnte die Christenheit über A'ieles einig Averden, und
einstweilen noch bestehendes grosses Unheil würde beseitigt, und
ZAvar nicht durch Gewaltakte der sogenannten Autorität,
sondern durch die theologische Wissenschaft, der auf religiösem
Gebiete doch schliesslich alles sich beugen muss.

J. Langen in Bonn.


	Dionysius vom Areopag und die Scholastiker

