
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


183

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

* A lire: — dans XAltkatholisches Volksblatt, novembre 1899:
die römische Kirche und das erste Gebot; biblische Begründung
der Aveltlichen Herrschaft des Papstes.

— Dans XAnglican Church Magazine, novembre 1899 : la
lettre pastorale de M. l'évêque de Gibraltar du Ier octobre 1899.

— Dans le Catholique français, novembre 1899: la thèse et
l'antithèse (distinction condamnée par les catholiques-libéraux de
1S64, notamment par Montalembert, et glorifiée en 1899 par M. l'abbé
Gayraud, député; — Nouvelle théologie (romaine).

— Dans le Catholique national, octobre-décembre 1899:
Christianisme faussé ; deux papistes libéraux (MM. Carry et Th. de la
Rive); la foi et l'union des Eglises; l'insuffisance de la libre-pensée;
la conciliation sous Henri IV ; naïvetés d'un évêque français;
mensonges papistes ; l'esprit et la lettre ; le péril clérical ; les évêques
français actuels.

— Dans le Chrétien français, octobre-décembre 1899: de
l'unité et des éléments de catholicité au sein du protestantisme
(Bonet-Maury) ; documents sur le rôle des tiers-ordres en France ;

histoire des Croix assomptionnistes et du complot clérical; les

variations de l'Eglise romaine (Bourrier) ; l'immaculée-conception.
— Dans le Correspondant, 10 octobre 1899: Bossuet à Meaux

(Druon); — 25 octobre: Vie de la Mère Eugénie (Milleret), fondatrice

des religieuses assomptionnistes.

— Dans le Deutscher Merkur, Octobre-décembre 1899: surla
légitimité de l'épiscopat de l'Eglise d'Utrecht ; comment l'évêque
actuel d'Ermland, Dr Andreas Thiel, a combattu l'infaillibilité du

pape avant d'être évêque; deux articles sur le culte des Saints;
sur la papauté et l'empire ; remarques sur la fête de l'immaculée-
conception ; sur le pape Léon IX,



— 184 —

— Dans Its Echos d'Orient (octobre 1899): l'œuvre de Kunik
et les études byzantines en Russie, par A. Palmièri; Zacharie le
rhéteur d'après un ouvrage récent, par F. Delmas ; élection et
déposition des higoumènes au XIIe siècle, par A. LIergès : le
catholicisme au Monténégro, en Bosnie et en Herzégovine, par A. Istino-
vitch.

— Dans la Foreign Church Chronicle, décembre 1899: the
Anglo-continental Society; St. George Mivart on the Papal System;
the Disastrous Effect of the Papacy on Europe and America, by
Döllinger (1875); an Irish Bishop on our Attitude towards other
Religious Bodies; the Message and Position of the Church of England,

by Arthur Galton ; the Doctrine of the Bishop Kephalas,
Metropolitan of Pentapolis.

— Dans la Grande Encyclopedic. T. XXVI (Paris, rue de

Rennes, 61): les articles sur Photius (par E. PL Vollet;; les papes
du nom de Pie; les saints, les princes et les personnages divers du

nom de Pierre; St. Pierre (par M. Vernes). St. Pierre d'Alcantara
(E.-H. V.), Pierre le Vénérable (Schoell), Pierre Lombard (Picavet),
Piété (E.-H. V.), Piétisme (F.-H. K.), concile de Pise; Pierre Pithou;
Pitié; don Pitra; Pobiédonostseff; le théologien Louis de Poix
(orientaliste) f 1782; G. de Polentz, évêque de Samland f 1550;
Poliander f 1541; le cardinal de Polignac f 1742.

— Dans le Guardian, 25 octobre 1899: a Study of the Mère
Angélique Arnauld.

— Dans le Katholik (Berne), novembre-décembre 1899:
Biblische Begründung der weltlichen Herrschaft des Papstes; die
25jährige Jubiläumsfeier der christkatholischen Fakultät in Bern.

— Dans la Liberté chrétienne (Lausanne), 15 décembre 1899:
le salut par la foi d'après G. Godet (Ph. Bridel); la question juive
(J. Adamina).

— Dans le Nineteenth Century, octobre 1S99: la Nouvelle
Réforme (Mme Humphrey Ward).

— Dans la Revue chrétienne, novembre 1899: la liberté
protestante et la vérité chrétienne (Ch. Vernes) ; l'Eglise libre d'Ecosse
(Dupin de St. André); pourquoi l'apôtre Paul a écrit aux Romains
(F.-H. Kruger).

— Dans la Revue des Revues, novembre-décembre 1899: les
Prolétaires dans le cierge français (P. Pottier); l'origine musulmane
des jésuites (V. Charbonnel).

— Dans la Revue de théologie (Lausanne) : les prédictions de

Jésus (C. Bruston) ; Clément d'Alexandrie (L. Thomas).



- 185 —

— Dans la Revue de tiiéologie 'Montauban) : la Reformation
au XVIe siècle (D. Tissot) ; l'action générale et les actions
particulières de Dieu (H. Bois) ; la naissance surnaturelle du Christ et
la biologie (J. Friedel) ; l'évolution Leenhardt) ; les quatre sources
de la législation de Sinai' (C. Bruston); essai sur le caractère de
la langue grecque du N. T. (E. Arnaud).

— Dans le Russian Orthodox American Messenger (New York),
novembre 1899: Of weekly communion for laymen as a poAverful
means of reviding and strengthening Church life. (L'auteur y
représente la communion «as an act of mystic and actual union
with Christ.»)

— Dans la Semaine religieuse de Geneve (octobre 1899), la
¦crise du ritualisme dans l'Eglise anglicane; l'évangélisation de

l'Espagne.

* Quelques ouvrages: — Ont été couronnés, le 24 novembre
1899, les ouvrages suivants: Histoire des missions de l'Inde, Pon-

dichéry, Maissour, Coïinbatour, par AL André Launay ; — le
Cardinal Meignan, par M. l'abbé Henri Boissonnot ; — la Psychologie des

Saints, par M. Henry Joly; — Saint Dominique, par M. Jean
Guiraud, — la Persécution des catholiques en Angleterre, par
Mme R. de Courson ; — les Moines de Constantinople depuis la
fondation de la ville jusqu'à la mort de Photius, par M. l'abbé
Marin ; — St. François de Sales, par M. Strowski ; — le Cardinal
de Bouillon, par M. Reyssié ; — la vie de Ernest Renan, par
M. James Darmesteter.

— Autres: Histoire de la liberté de conscience et de culte en

France depuis avènement de Henri IVjusqu'en 1830, par M. Désiré
Brévot. — Les Confréries religieuses musulmanes, par MM. Octave
Depont et Xavier Coppolani. — L'évêque de Metz, Mgr. Dupont
des loges, par l'abbé F. Klein. Un critique du « Journal de Genève»
(29 novembre 1899) a adressé à l'auteur le reproche suivant: «Il
y a un point de la vie de Mgr. Dupont des Loges où l'on peut
se demander si l'auteur a parlé avec toute la liberté désirable.
C'est celle qui concerne le fameux concile du Vatican. On sait

que l'évêque de Metz fut de la minorité conciliaire qui se montra
— au moins sous le rapport de l'opportunité — opposée à la

déclaration du dogme de l'infaillibilité pontificale. M. Klein passe
assez vite là-dessus, trop vite à mon gré. Il a pu ceder à des

considérations assurément respectables, mais on me permettra
d'exprimer le regret qu'il ait oublié ici l'importante contribution
qu'il devait à l'histoire, non pas à l'histoire ecclésiastique toute
seule, qui, après tout, importe assez peu, mais à celle des idées



- 186 —

et des doctrines. Et n'est-ce pas d'un prêtre écrivant la vie d'un
évêque que nous étions en droit d'attendre, avec sa compétence
spéciale en matière théologique, plus de lumière et de vérité? Les
extraits de la correspondance citée à cette occasion ne se réfèrent
guère qu'aux circonstances et aux impressions, jamais au fond du

litige. On soupçonne davantage. C'est une regrettable lacune. »

* Une gravure ancienne-catholique d'Anker : — C'est aussi
une page de théologie. Le prof. Nippold l'a mentionnée et décrite
dans son discours pour l'inauguration de la Faculté de théologie
catholique de Berne, en 1874. On lit dans le Catholique national
du 18 novembre dernier, p. 91 : « Deux ecclésiastiques, assis sur
un tronc d'arbre coupé, au bord d'une admirable forêt, et devisant;
on lit leurs pensées sur leurs visages et dans leurs yeux. Le vieux
prêtre, qui porte encore le costume de l'ancien clergé, lève les

yeux et les mains vers le ciel avec une foi profonde et dit au

jeune prêtre ensoutané: « O mon ami, comment peux-tu croire une
sottise pareille On te trompe. Songe à l'Evangile, songe à la foi
de nos pères, songe à notre vieille Eglise. Jamais nous n'avons
appris ni enseigné un dogme pareil. Sois fidèle, sois fidèle au

Christ et à sa religion. Il nous voit, il nous entend. Ecoute sa

parole. C'est lui qui est infaillible et non pas le pape! » Et
le jeune prêtre écoute respectueusement et réfléchit. Ce tableau est

un souvenir de 1873. — Cette gravure fait partie de XAlbum Anker,
édité par Zahn, à la Chaux-de-Fonds (Suisse), 1899.

* Quelques Conférences: — A Lausanne, M. Ch. Byse a fait
récemment des conférences sur la personne et l'enseignement
d'Emmanuel de Swedenborg; M. A. Bernus, sur Théodore de Bèze
à Lausanne ; — A Neuchâtel, M. Monvert, sur J.-F. Osterwald,
d'après sa correspondance avec J.-A. Turretin ; — A Paris,
M. A. Réville a pris pour sujet de son cours d'histoire des
religions: «L'évolution de la pensée religieuse chrétienne sous
l'influence de l'hérésie et de la scolastique depuis la mort de
Grégoire VII (1085) jusqu'à celle de Boniface VIII (1303) ».

* Orthodoxes et Anglicans: — Le patriarche de Constantinople
et l'archevêque de Canterbury ont échangé dernièrement des lettres
importantes, desquelles nous extrayons quelques passages.

Darchevêque de Canterbury au Patriarche de Constantinople
(7 août 1899) : «... Votre Sainteté désire des renseignements plus
complets relativement aux moyens par lesquels nous désirons arriver
à une entente plus nette et entretenir des relations plus intimes
entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise d'Angleterre, d'après la trente-
sixième résolution de la conférence de Lambeth de 1897 J'assure



— 187 —

V. S. de la profonde vénération que nous professons pour le clergé
de votre Eglise Les relations entre nos deux Eglises deviendraient

plus sûres et plus utiles, si V. S. consentait à exprimer,
en même temps que moi, le désir que toute agression et toute
revendication cessassent de part et d'autre, et que le clergé orthodoxe

résidant à Londres visitât l'archevêque de Canterbury, comme
je suis prêt moi-même à recommander à M. Douling de présenter
chaque année mes hommages à V. S. De même il serait bon que
les changements importants survenus dans chacune des deux
L^glises fussent communiqués réciproquement à l'une et à l'autre.
C'est dans ce but que j'enverrai chaque année à V. S., par
l'intermédiaire de M. Douling, les livres contenant ce qui concerne notre
clergé Il serait bon également de traiter ensemble des questions
doctrinales et de favoriser la diffusion des saintes Ecritures. Je me
réjouis beaucoup que votre diacre, M. Tecnopoulos, apprenne chez

nous à connaître notre langue et notre Eglise, de manière à pouvoir

nous faire connaître davantage ce qui se fait dans votre Eglise
sous votre savante direction ...»

Réponse du patriarche Constantin à l'archevêque de Canterbury

(15 septembre 1899): «... J'accepte de tout cœur et j'approuve
vos propositions Et je commence, dès aujourd'hui, à vous faire
part, avec une profonde affliction, de la mort du patriarche
d'Alexandrie, Mgr. Sophronios, et à vous envoyer les notes
biographiques publiées sur lui dans la « Vérité ecclésiastique «...
Une commission a été formée au patriarcat pour examiner les

questions indiquées Jamais l'Eglise d'Orient n'a exercé de pression

religieuse sur les membres de l'Eglise anglicane vivant en
Orient. Il est désirable que les membres de l'Eglise anglicane
soient aussi avertis de n'exercer aucune pression sur les membres
de l'Eglise orientale Une commission travaille également, dans
notre patriarcat, à la publication et à la diffusion des saintes
Ecritures. Nous espérons que les envoyés des Sociétés bibliques, qui
propagent chez nous des livres attaquant les coutumes et les
traditions de notre Eglise, et qui excitent ainsi parmi nous des
passions contraires à la paix, cesseront ce procédé Nous sommes
heureux de l'hospitalité que notre diacre Tecnopoulos a reçue
parmi vous et nous vous enverrons prochainement un autre membre
de notre Eglise qui a déjà étudié à l'université d'Oxford ...»

— A l'occasion de cette correspondance, le Church Times du
3 novembre 1899 s'est exprimé ainsi: "If re-union is desirable,—
and Avho can doubt that it is ?-—it must be first effected between
those portions of the Catholic Church which refuse to recognise
the papal supremacy. If, moreover, Ave believe that the Church



— 18S —

of England has a great part to play in the work of restoring
Catholic unity. Ave must Avatch with prayerful interest the efforts
at a rapprochement with the Greek Church, s

Voir aussi XAnglican Church Magazine de décembre 1S99,

pp. 130-131, et 182-183.

— Lettre de l'évêque anglican de Jérusalem, Mgr. Blyth, au
patriarche d'Alexandrie, à l'occasion de la mort du patriarche
Sophronios: — "Jerusalem, September 18, 1899. Most Reverend
Lord, May I express to yourself (and through you to the Synod
of Alexandria) my sincere regret on hearing the loss of your
venerable and respected Patriarch. My sympathy with you is very
real, rather than merely formal, for from the first visit I paid to
the Patriarch Sophronius, on St. Mark's Day, 1887 (which is my
OAvn birthday), to my last visit in the spring of this present year,
I always had from him a most cordial and kindly greeting. Lie
Avas one of those who helped to revive the. desire for a renewal
of intercourse between the Orthodox Church and the Anglican
Communion, which is noAV, in many places, prominent.

It has been pleasant to think, on the occasion of many visits
to his Beatitude, that the ancient intercourse betAveen the Anglican
Church and the Throne of the East Avas not formally severed, but
is only in suspension.

But Avhilst I am expressing to you, rather in friendly terms
than in those of formality, my personal sympathy with yourself,
and with the great Synod over which you are at present presiding,
I Avould claim to convey to you. with all respectful formality, the
sympathy of his Grace the Archbishop of Canterbury and of the
numerous prelates of the great Communion which I represent here.
And I would assure you of this, that the prayers of many of our
Communion will meet those of your Church, that the Divine
guidance may be with you all in the selection of a successor,
whose life's Avork may reviAre the ancient influence of the Patriarchate

of St. Mark, and may promote the reunion of Catholic
Christendom which is our Blessed Lord's own will for His Church
on earth.

With all kindly greetings, I remain, very faithfully yours,
G. F. Popham Blyth,

Bishop of the Church of England in Jerusalem and the East. "

— La Foreign Church Chronicle, de décembre dernier, a

publié (pp. 254-255), au sujet d'un ouvrage du métropolitain grec,
Mgr. Nectarios Kephalas, la déclaration suivante, que nous
reproduisons à titre de simple renseignement: «From these extracts it
is clear that Bishop Kephalas is teaching the young clergy of



— 189 —

Greece, not the doctrine of the oldern Eastern Church, but the
doctrine which, in Archbishop Lycurgus Words, "Was rolled"
into the Eastern from the Medieval Vestern Church. Until the
Oriental Church shakes itself free of Transubstantiation (which is

not its own traditional doctrine), Saint-Avorship and Adoration of
pictures (which came down to it from the Second Council of Nicaena),
the Church of England cannot seek or allow of intercommunion
•with her, though she gladly Welcomes friendly communications
as approved and carried on by the Bishop of Gibraltar. »

* Orthodoxes et Papistes. — Pendant que Léon XIII joue
son jeu très diplomatique avec les chefs politiques des pays
orthodoxes, il est bon de constater par ailleurs la haine et l'intransigeance

avec lesquelles l'Eglise papiste traite l'Eglise orientale,
ainsi que les efforts qu'elle fait pour continuer en Orient son travail
d'ultramontanisation, travail qui malheureusement n'a été et n'est
encore que trop fructueux. Citons quelques faits nouveaux.

— A Florence, refus du clergé papiste de prendre part à une
cérémonie orthodoxe. Le Progrès religieux (protestant], de Genève,
du 4 novembre dernier, a publié la lettre suivante: « Florence, le

30 octobre. La colonie russe de Florence n'a possédé jusqu'à cette
année qu'une modeste salle de culte : avant-hier, elle a posé la

première pierre d'une Eglise dont les plans promettent un édifice
des plus élégants. La cérémonie religieuse a été célébrée avec
grande pompe, en présence des autorités italiennes, le préfet de

Florence, le syndic, le général Baldissera. L'Ambassadeur russe
près S. M. le Roi Humbert, et l'Archimandrite étaient venus tout
exprès de Rome. Parmi les invités plus modestes, j'ai été heureux
de remarquer la plupart des pasteurs protestants de notre ville.
Les Russes, en fondant le premier temple de leur confession, en

Italie, ont voulu tendre une main fraternelle aux Eglises qui se

partagent Ievangelisation des âmes. Toutes se sont empressées
d'accourir. Une seule note discordante s'est fait entendre, et elle
est venue du clergé catholique. Celui-ci a répondu à l'invitation
par un « non possumus s vivement commenté par ceux qui auraient
aimé pouvoir saluer un trait de tolérance religieuse. Mais, c'était
trop espérer. La tolérance n'habite pas sous les chasubles ou les

frocs, encore moins sous les soutanes violettes. Pour ma part, j'ai
particulièrement regretté cette absence, car l'archiprêtre Lewitzky,
dans son discours, s'est inspiré d'une noble pensée dont plusieurs
auraient pu faire leur profit. « En Russie, a-t-il dit, la religion et
le patriotisme forment une seule et même chose: tous les Saints
russes ont été de grands patriotes qui ont défendu leur patrie
même avec leurs bras. En Russie, on ne comprendrait pas un



— 190 —

compatriote sans religion, mais on ne comprendrait pas davantage
un religieux sans l'amour de la patrie. » Heureux les pays qui
peuvent marcher avec une telle assurance! ...»

— Léon XIII et I Orient. On écrit de Rome à la Liberté de

Fribourg (21 octobre 1899): « Léon XIII a accordé à Mgr Rahmâni,
patriarche syrien (uniate), une longue et importante audience, avant
son départ pour Paris. Le prélat a lu au Saint-Père un mémoire
sur ses œuvres et le mouvement d'union: ce mouvement est vif,
profond. Il a amené avec lui, à Rome, un évêque jacobite converti.
Mais, pour que l'idée de réconciliation s'affermisse, se répande et
fleurisse, il faut de l'argent, beaucoup d'argent. Sans ressources,
disait Mgr Rahmâni au Pape, je ne puis rien faire. Léon XIII a
promis son concours. Mgr Rahmâni a en même temps confirmé
au Vatican les premiers succès de M. Constans à Constantinople.
Il est bien en cour, et les catholiques en profitent. ¦»

Léon XIII est aidé dans ses efforts pour latiniser l'Orient par
les gouvernements des pays catholiques romains, notamment par
le gouvernement français. Récemment, ce dernier a voté 800,000 fr.
de subvention pour les écoles et les couvents en Orient, pour
l'année 1900. Ces moines et ces religieuses de toute robe, forts de

l'argent et surtout de la protection du gouvernement, usent de

leur influence pour faire leur habile propagande d'insinuations,
d'arguments, de doctrines, de sentiments, d'ouvrages théologiques
et autres, etc. On se demande quelquefois comment la théologie
papiste peut se trouver chez certains théologiens, plus ou moins
haut placés, de l'Orient. Voilà le secret.

Bon nombre de Français antipapistes protestent énergiquement,
dans les journaux, contre « l'ultramontanisme politique » de leur
gouvernement; et ils lui représentent que ces moines, détestés des

orthodoxes orientaux, ne peuvent que faire détester la France qui
entretient leur prosélytisme odieux. C'est de la plus simple évidence,
sauf, paraît-il, pour le gouvernement, qui craint que le pape
n'abandonne le fameux « protectorat français », si le gouvernement
ne subA'entionnait pas les couvents papistes en Orient! l'elle est
l'attitude de « protégé du pape > qu'accepte le gouvernement actuel
de la France, lequel, bien entendu, se déclare neutre en religion
et en théologie dès qu'il s'agit de faire respecter les droits des

catholiques antipapistes et des autres Eglises hostiles à Rome.

* Anglicans et Anciens-catholiques. — L'Anglican Church
Magazine, de décembre 1899 (p- 186), fait remarquer avec justesse
qu'en Suisse les gouvernements cantonaux savent très bien distinguer

les catholiques et les catholiques-romains; accorder le premier
titre aux anciens-catholiques, qui repoussent toute dépendance de



— 191 —

Rome, et le second à ceux qui se disent dépendants de Rome. Rien
de plus juste et de plus simple en effet. Si les autres pays se

donnaient la peine de faire cette distinction, qui n'est que vraie, si

les écrivains protestants surtout voulaient bien se conformer à

cette façon de dénommer les deux Eglises, beaucoup de graves
méprises seraient supprimées.

— Réplique de M. le chancelier Lias à M. le chapelain Westall.
Les anciens-catholiques sont très reconnaissants à M. le chancelier
Lias de la lettre qu'il a publiée dans XAnglican Church Magazine
(décembre 1899, p. 164-169), pour réfuter les grossières et
calomnieuses attaques de M. W. Les publications et les actes des

anciens-catholiques sont suffisamment connus, pour que les attaques
de M. W. ne fassent illusion à personne, pas même aux
catholiques-romains, qui sont seuls à s'en réjouir et à en profiter. La
seule chose qui ait frappé les anciens-catholiques dans ces attaques,
c'est la prétention de M. W. qu'elles exprimaient l'opinion d'une
grande partie de l'Eglise anglicane. M. le chancelier Lias et
M. Lomas nous certifient le contraire ; il suffit.

* La crise anglicane. — La crise anglicane continue. Les
uns veulent que leur Eglise soit catholique, catholique « comme
la romaine et comme l'orientale >, ce qui n'est pas facile à

concilier! D'autres veulent qu'elle soit protestante, et non catholique,
encore moins romaine. La question de l'encens et des cierges,
qui est fort peu de chose en elle-même, n'a pris de la gravité que
parce qu'elle est devenue un symbole de catholicisme pour les

uns et de protestantisme pour les autres. Le plus clair de la chose,
actuellement, c'est que l'opposition entre les protestants et les

catholiques grandit au lieu de diminuer, chose grave. Une autre
chose non moins évidente et non moins grave, c'est l'opposition
très significative qui a été faite aux évêques par des prêtres et
des laïques. Voici, par exemple, ce qu'on lit dans le Church
Times du 20 octobre dernier, à propos de l'Adresse de l'évêque
de Manchester :

« We cannot compliment the Bishop of Manchester on the
tone of his address to his Diocesan Conference. It is one thing to
use his episcopal authority for the regulation of ceremonial details
in his OAvn diocese; but it is quite another to affirm that what
the Archbishops, Avho pronounced a certain "opinion" at Lambeth,
called by no higher name, is a decision of the Church. Their
Graces, moreover, went no further than a "request" that their
"opinion" Avould be adopted. The Bishop of Manchester seeks to
enforce it with all his authority, and in language so harsh and
unjust to a section of the faithful in his diocese that they will



— 192 —

find it difficult to yield him the obedience Avhich a little suavity,
not to say Christian courtesy, would have obtained with ease. We
must protest against the attempt on the part of some of the
Bishops to give to the opinions of Lambeth the authority of infaillible
decrees. It is the Lambeth opinion that the marriage bond is
dissoluble. That opinion is traversed by a portion of the Episcopate.

Is it, then, treasonable conduct on the part of the clergy
and people to question the grounds upon Avhich the Primates have
condemned the use of incense? The facts of English history and
laAv are as easy of interpretation by anyone as by the Archbishops,

Avhose whole argument turned upon purely secular points
not in the least concerned Avith spiritual things. The Bishop of
Manchester is desirous of peace, but the peace effected by means
of a blunderbuss is not what is usually understood by the term. »

Le mot de « désétablissement » a été prononcé aussi plusieurs
fois. L'idée de l'organisation d'une Eglise catholique, non romaine
et indépendante de l'Eglise établie, se fait même jour, dit-on, dans
plusieurs cercles. Attendons que les événements se dessinent avec
plus de clarté, pour prononcer un jugement en plus ample
connaissance de cause.

Toutefois, la conclusion que nous pouvons déjà tirer de tous
ces débats, c'est qu'on ne saurait attacher trop d'importance à la
bonne application du critérium et de la méthode Idéologique, quand
on a l'avantage d'en posséder qui soient conformes à la vérité et
qui soient sanctionnés par la pratique de l'Eglise chrétienne
universelle.

* Protestants. — Eléments de catholicité dans le sein du
protestantisme. M. Bonet-Maury a publié, dans le Chrétien français
du Ier octobre 1899, un article intitulé: «De l'unité et des éléments
de catholicité au sein du protestantisme. 2 Ce titre seul est très

significatif: car il montre une tendance chez les protestants avisés.
L'auteur indique les principes suivants: «Le premier qui est commun

aux protestants aA'ec toutes les branches de la chrétienté,
c'est l'autorité de la personne de J.-C. comme souverain rédempteur

des âmes et guide infaillible des consciences. î Très bien,
dirons-nous. Mais ce principe se réduit à bien peu de chose, il
faut l'avouer, pour les protestants, fort nombreux, qui tiennent J.-C.

pour un homme qui fut ignorant et pécheur et qui en définitive n'a
d'extraordinaire que son amour extraordinaire de l'idéal. C'est trop
peu pour les vrais chrétiens. — L'auteur indique, comme deuxième
principe, « la parole de Dieu consignée dans les Ecritures •». Très
bien encore. Mais comme ces Ecritures sont interprétées dans des

sens contradictoires, et comme elles ne sont reconnues canoniques



— 193 —

que par le témoignage de l'Eglise, les catholiques déclarent ce
second principe insuffisant si l'on sépare les Ecritures de la tradition

apostolique, gardée non seulement par les évêques (comme
le dit l'auteur), mais par toutes les Eglises orthodoxes, lesquelles
sont composées des évêques, des prêtres et des fidèles. — L'auteur
indique, comme troisième principe d'unité, le libre examen. Les
catholiques le pratiquent aussi, mais en le réglant, en ce qui
concerne le dogme, par le critérium catholique : « Ce qui a été cru
partout, toujours et par tous. » Sans ce critérium dogmatique et
historique, la liberté n'est plus que de l'arbitraire et du caprice, qui
aboutit à la négation de la vraie doctrine du Christ et de l'Eglise.
— La place nous manque pour analyser et discuter les autres
assertions de l'auteur. Mais nous ne pouvons qu'applaudir à la
tendance dont il se fait le judicieux et le bienveillant interprète.
C'est avec une grande vérité qu'il dit : « Si les tendances
individualistes et critiques parvenaient à ruiner l'autorité du Christ et
de ses Evangiles, et à le remplacer sur son trône par la conscience
individuelle, c'en serait fait de l'unité et du caractère spécifiquement
chrétien des Eglises protestantes. » Cette grave déclaration est la

sagesse même. Puissent toutes les Eglises réformistes la méditer
attentivement! Loin d'en redouter les conséquences logiques, nous,
catholiques-chrétiens, nous les appelons. Le mot « catholicité », qui
aurait fait horreur à nombre de protestants, et le mot « unité »,

qui les aurait fait rire, leur indiquent aujourd'hui des choses dor.t
ils sentent le besoin. Heureux changement! Reste à savoir qui,
des protestants ou des catholiques-chrétiens, professent la vraie
unité et la vraie catholicité.

— Eléments d'ultramontanisme dans le sein du protestantisme.
S'il est des protestants qui, comme M. Bonet-Maury, éprouvent le
besoin d'unité et de catholicité, en distinguant certainement la vraie
unité et la vraie catholicité de la fausse unité romaine et de la
fausse catholicité romaine, il est malheureusement d'autres protestants
qui, de fait, non seulement restent indifférents à tous les agissements

de Rome, à toutes les injures dont les ultramontains les

couvrent, mais encore favorisent les intérêts de ces derniers dans
la plupart des votes politiques et dans maintes autres circonstances.
Ecoutons, sur ce fait grave, le Progrès religieux de Genève (journal
protestant), du 9 décembre 1899. Il cite ce toast du P. Joseph,
de Douvaine : « Quel magnifique champ de bataille que celui où
nous luttons contre cette triplice infernale que l'on nomme la
juiverie, le protestantisme et la franc-maçonnerie ; et vous triompherez
si vous n'êtes pas des trembleurs Consolez-vous, il n'y a plus
guère que les cléricaux qui soient d'honnêtes gens. » Puis, ce journal

Revue intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 13



— 194 —

clairvoyant ajoute : « Voilà au moins un langage dénué de tout
artifice; on y reconnaît le romain pur sang qui parle à cœur ouvert.
Et ce n'est pas autrement que s'exprimeraient nos romains genevois
s'ils étaient maîtres chez nous. On verrait alors quelle application
ils feraient aux protestants des beaux principes de tolérance, de

modération, de bienveillance, de liberté et de justice, dont ils ont
aujourd'hui plein la bouche. Et dire qu'il y a des gens qui se

pâment devant ces déclarations intéressées! Mais ne connaissent-ils
donc pas l'histoire? Sont-ils assez aveugles pour ne pas voir ce
qui se passe dans les pays où les cléricaux gouvernent?
S'imaginent-ils que les nôtres sont faits d'un autre bois, qu'ils ont d'autres
principes et un autre idéal? Pour qu'on en soit arrivé là à Genève,
il faut que l'esprit protestant y ait bien baissé. » — Voir dans la

présente livraison p. 178-181.

—- A propos de la conférence de Lyon des 8-10 novembre 1899.
Le "Progrès religieux de Genève», du 18 novembre, après avoir
déclaré que cette conférence t< n'a pas donné de grands résultats
pratiques», ajoute: -Sans cloute, la création d'une commission
d'action protestante évangélique, sur le terrain moral et social, est

une excellente chose: en travaillant ensemble, on apprend à se

connaître, à s'estimer, et bien des préjugés tombent. Mais le vœu
en faveur de l'élection par les Eglises du Conseil central, vœu
émis par 130 voix contre 3 non et J2 abstentions, risque fort de

rester purement platonique: en effet, le poids mort du tiers des

Consistoires de l'Eglise réformée française paralysera presque totalement

l'action des deux autres tiers.
« Pour le reste, c'est la minorité intransigeante qui triomphe,

grâce à l'esprit pacifique de la majorité qui a voulu éviter toute
scission. La Conférence fraternelle est donc renvoyée sine die; il
faudra un branle-bas général des Consistoires pour obtenir une
nouvelle convocation et qui sait si la droite intransigeante consentira

alors à y reA^enir? La Commission fraternelle continuera à

être formée par la juxtaposition de la Délégation libérale et de la
Commission permanente des Synodes officieux, votant par corps
et non par tête. Elle restera donc incapable de prendre une
résolution importante quelconque. La droite modérée, à laquelle se

rattache un tiers des Consistoires, n'y sera pas représentée.
« Voilà le bilan de ces réunions, qui auraient pu ouvrir une

ère nouvelle pour l'Eglise réformée de France.
« Au moment où l'élite de la France est écœurée du cléricalisme

romain et regarde du côté du protestantisme, où, sur
plusieurs points du territoire, la propagande protestante obtient des

succès, il faudrait qu'un souffle de fraternité et d'entente passât



— 195 —

sur tous les protestants et qu'on s'unit pour faire des conquêtes.
Mais non, les cléricaux protestants s'y opposent. Ce qui les intéresse
plus que les progrès du protestantisme, plus que les progrès de

l'Evangile dans leur patrie, c'est l'organisation de leur parti et
leur conception particulière de l'Evangile. Et, en face de l'ennemi
du dehors, en face de la tâche magnifique à accomplir, ils ne
songent qu'à excommunier leurs frères: «Nous seuls avons la
vérité chrétienne, disent-ils: nous seuls formons la véritable Eglise ;

notre conscience nous défend de faire une concession quelconque
et de nous entendre avec ceux cjui ne pensent pas exactement
comme nous.» C'est là le langage qu'on a entendu à Lyon de
la bouche de prétendus protestants- Et notez qu'il n'a jamais été

question de leur demander le sacrifice de la moindre de leurs
convictions religieuses: c'est là une chose qu'il ne viendrait jamais à

l'idée d'un ATai protestant de réclamer à qui que ce soit. 11 s'agit
uniquement de questions administratives, d'organisation ecclésiastique,

dans lesquelles la foi chrétienne n'est certainement pour
rien; il s'agit uniquement de s'entendre pour demander au
gouvernement, d'abord l'application de la loi en ce qui concerne la
nomination du Conseil central par les Eglises, et ensuite le
rétablissement du Synode général. Mais I intransigeance, l'esprit de parti,
l'orgueil spirituel aveuglent les orthodoxes français. Aussi ne peut-
on s'empêcher de se demander, où sont les vrais chrétiens. Est-ce
du côté des orthodoxes intransigeants, qui ne veulent pas d'union,
pas d'entente, et qui excommunient ceux qui ne pensent pas comme
eux; ou du côté des orthodoxes modérés et des libéraux, qui
réclament l'union de tous les protestants, la fraternité et le support?»

* En Italie. — L'Eglise catholique réformée. Elle est
composée de deux groupes: le groupe qui a élu évêque M. le comte
de Campello, ancien chanoine de Saint-Pierre, et qui compte
« quelques milliers d'adhérents s (dit le Temps du 14 novembre
1899), répartis en cinq paroisses et trois missions; — un second

groupe, qui a élu pour évêque Don Paolo Miraglia, et dont le
centre est à Plaisance. Don Miraglia est un lutteur, qui se débat
contre mille difficultés soit de la part de l'évêque papiste, M. Scala-
brini, soit de la part de l'administration italienne. Orateur ardent,
il entraîne ses auditeurs. Excommunié par le pape, il prêche le
christianisme sans le pape et contre le pape, tout en se disant
très romain, romain non théologiquement, mais géographiquement
et nationalement, ce qui est bien différent. Il a prêché dernièrement

à Rome dans l'église méthodiste (la salle qu'il avait louée
lui ayant été interdite par la police), et il a été chaleureusement
applaudi, lorsqu'il s'est écrié : « Si l'on ne retourne à Christ, c'est



— 196 —

la destruction du monde, de l'Italie, de Rome. » II a répété
plusieurs fois qu'il ne sortira pas de l'Eglise, mais qu'il ne retournera
pas à la curie. Le Temps, après avoir remarqué qu'il se rattache
à l'ancien-catholicisme et s'être demandé si sa réforme réussira, ou
si elle s'éteindra après quelques jets de flamme, ajoute: > Il est

impossible d'être prophète lorsqu'il s'agit de l'Italie religieuse, ce

pays de scepticisme, où le catholicisme romain a jeté des racines
si profondes qu'il fait un avec l'histoire, la race, la terre, et que,
même chassé des âmes, il les tient captives. »

— Le mouvement prolestant en Italie. Le « Temps ; a publié
les renseignements suivants (même n°) : « L'Italie compte actuellement

98,000 protestants, dont 33,000 Vaudois, 10,000 évangéliques
appartenant aux autres Eglises italiennes et 55,000 étrangers, soit
une augmentation de 36,000 membres depuis 1883. L'Eglise
évangélique italienne compte 22 églises dans la péninsule et un nombre
assez considérable de stations et d'écoles. Le travail de propagande

le plus efficace et le plus étendu est évidemment celui de

l'Eglise vaudoise Mais bien que des progrès sérieux se soient
récemment accomplis et que le Vatican s'en émeuve, il existe
dans la nature italienne des éléments rebelles au protestantisme.
Les destinées de l'Eglise de Rome ont été si longtemps mélangées
à celles du pays, que les plus incrédules se sentent attachés
historiquement au catholicisme. Ils ne pratiquent plus leur religion,
mais y renoncer leur semblerait une diminution artistique et sociale.
La presse anticléricale ne manifeste aucune sympathie pour les
réformés; elle les tourne volontiers en ridicule. Un sentiment de
vanité éloigne aussi les Italiens du protestantisme. Il n'est guère
pratiqué que par les h imbles. Les Vaudois du Piémont, persécutés
jusqu'en 1848 et enfermés dans leurs montagnes, ne pouvaient se

vouer qu'à l'agriculture ou au petit commerce. Il n'y a parmi eux
ni grandes situations ni grandes fortunes. L'œuvre de propagande,
également, n'a guère pénétré dans les classes dirigeantes. S'il y a
des évangéliques en Italie appartenant aux rangs élevés de la
société, ils sont anonymes et ne fréquentent pas les temples. »

— Une ruse de Léon XIII. Lorsque le diplomate pontife croit
opportun de tenir un langage plus ferme que d'ordinaire et même
menaçant, il fait lancer par un de ses scribes un article ad hoc
dans l'Osservatore romano, et cet article fait naturellement sensation,

ce journal étant l'organe officiel de la secrétairerie d'Etat.
Lorsque l'article en question fait scandale, dépasse le but et devient
compromettant pour la curie, rien de plus simple : le pape fait
déclarer que ni l'article, ni le journal n'ont un caractère officiel,
et les blessés de la veille deviennent les satisfaits du lendemain,



— 197 —

et le tour est joué. Telle a été la conduite du Vatican, soit à

l'occasion de l'article où la maison de Savoie avait été qualifiée
d'« étrangère », soit à l'occasion du discours où le pape s'était
élevé contre les protestants, à la fin d'octobre dernier. Les naïfs
croient qu'il y a désaccord, en ces sortes de cas, entre le pape
et le journal de la secrétairerie d'Etat; pour nous, nous croyons
qu'il y a accord parfait et même préméditation. Ce sont simples
jeux de bascule vaticanesque. A ce propos, on ne lira pas sans
intérêt cette réflexion du correspondant romain du journal de

Genève (3 novembre 1899): «Au reste, il est triste de constater
que, sauf l'une ou l'autre exception, la presse cléricale italienne se

distingue habituellement par un ton grossier, un manque de tenue
et une absence de culture qui la rendent assez peu recommandable.
Aussi sa diffusion est-elle très limitée et cette presse n'a aucun
accès auprès du gros public, même catholique. La religion n'y
perd rien. »

* En France. — Multiples sont les questions qui préoccupent
les esprits : question des congrégations et du droit d'accroissement,
question des Assomptionnistes et de leurs millions, question des

Croix et de leur participation aux complots politiques, question
des Bon Pasteur et de la façon dont les jeunes filles y sont traitées,
question de l'évêque de Nancy (Mgr Turinaz) et de sa lutte contre
les Assomptionnistes, question des prêtres qui, presque chaque
semaine, sortent de Rome et se réfugient dans des asiles protestants,

question de la concurrence religieuse soulevée par M. Yves
Guyot en faveur du protestantisme, question de la pétition pour
l'expulsion des jésuites de France, etc. Toutes ces questions sont
des signes du temps et de l'opinion, mais ne sont pas des
solutions de la difficulté. La difficulté, en France, vient, d'une part,
de l'opposition essentielle qui y existe entre le cléricalisme
ultramontain et l'esprit d'émancipation dont les penseurs sont animés,
et, d'autre part, de la domination qu'y exerce le parti clérical,
très supérieurement organisé, au détriment des penseurs, très
profondément désorganisés. C'est plus que du malaise, c'est un
antagonisme radical, qui peut, à l'occasion, mener la France à la

guerre cÎAile, à la paralysie des forces morales, bref, à l'extinction
de ces mêmes forces, déjà réalisée dans les autres pays papistes.

Le malheur est qu'on ne voit, actuellement, en France, aucune
possibilité d'appliquer les vrais remèdes; que les malades y tiennent

à leurs maladies et repoussent les médecins capables et
sincères ; qu'on y préfère toujours les palliatifs aux mesures énergiques,
les discours stériles et les projets inefficaces aux actes pratiques
et féconds; qu'on se console des petits moyens par les grands



- 198 —

mots, et des grands mensonges par les petits ; que les hommes
de science, de cœur et de courage qui pourraient sauver la situation,

sont malheureusement réduits à l'impuissance par l'ignorance
et l'apathie des masses, et par l'habileté des pervers. Ce n'est pas
seulement la république qui est menacée, c'est surtout la religion,
la conscience, la science même, toutes choses sans lesquelles les

plus brillantes qualités se perdent dans le mirage et l'illusion.
Telle nous apparaît la situation générale. — Citons quelques
documents particuliers :

i° Les congrégations cl le droit d'accroissement. D'après les
relevés faits par la direction de l'enregistrement, il y a en France
1468 congrégations dont 774 autorisées et 694 non autorisées.
Les 774 autorisées comprennent 748 congrégations de femmes et
26 d'hommes; les 694 non autorisées comprennent 556 congrégations

de femmes et 138 d'hommes. On sait que la loi de finances
du 16 avril 1895 a établi des règles nouvelles pour la perception
du droit d'accroissement. Elle a laissé aux congrégations un délai
de six mois pour se libérer de l'arriéré dû, soit sous l'ancien
régime, soit sous le nouveau. Enfin, elle a autorisé l'exemption
du droit au profit des congrégations qui sont vouées à des œuvres
d'assistance ou à des missions à l'étranger. Voici quelle est, en
1899, la situation des congrégations au point de vue du Trésor:
1155 congrégations — dont 528 autorisées et 627 non autorisées
— sont en règle pour l'ancien droit, 313 — dont 246 autorisées
et 67 non autorisées n'ont pas réglé l'ancien droit. En ce qui
concerne la nouvelle taxe, 737, dont 411 autorisées et 326 non
autorisées — sont en règle. 731 congrégations, dont 363 autorisées
et 368 non autorisées ont refusé de payer. Aux termes de la loi
de 1895, l'exemption totale ou partielle d'impôt a été accordée à

64 congrégations autorisées, à raison du caractère charitable de
leur œuvre. 'Voir le Temps du 19 octobre 1899.^

2° La « Croix », journal des PP. Assomptionnistes. Il faut lire,
sur ce sujet, l'article publié par le Figaro du 13 novembre 1899
(signé Jules de Xarfon). Il faut lire surtout la brochure de M. Michel
Zécavo, intitulée : « Les Jésuites contre le peuple, la nouvelle
Inquisition », avec cette devise: '< Les Jésuites, les Assomptionnistes et
les Dominicains conduisent l'Eglise à la ruine et la France à la
guerre religieuse. » (Paris, Société d'édition des gens de Lettres,
30, rue L,affitte, 10 cent.) Cette organisation est, simplement,
effrayante; et bien imprudents sont les hommes d'Etat qui restent
indifférents.

3° La Crypte. C'est une société secrète de jeunes gens,
catholiques-romains, anciens élèves des congrégations et servant d'inter-



— 199 —

médiaires entre celles-ci et les grandes Ecoles du gouvernement
(Polytechnique, Saint-Cyr, Centrale, des Mines). Voir les renseignements

publiés dans le Siècle du 28 octobre 1899.
4° Les prolétaires dans le clergé français. Il faut lire l'article

très documenté, publié par M. Paul Pottier dans la « Revue des
Revues », du Ier novembre 1899, avec l'erratum paru dans le numéro
du 15. On y trouvera des indications précieuses sur la propriété
des congrégations en France par départements, etc. On y trouvera
aussi la preuve que le clergé séculier est débordé et même écrasé

par les congrégations. Sur quoi, M. Aug. Sabatier a dit (Journal
de Genève, 5 novembre 1899;: ¦ C'est une concurrence acharnée.
Non seulement les deniers de la France catholique s'en vont à

Rome, où résident les généraux des ordres religieux ; non seulement
ils vont aux congrégations, qui fondent toutes sortes d'entreprises
industrielles, avilissent la main d'œuvre et menacent de ruiner les
industries laïques, mais encore ce qui reste d'une Eglise nationale
française sombre de plus en plus dans les mains de religieux
ultramontains et cosmopolites. Ces ordres religieux, en effet, échappent

à tout contrôle : leur recrutement s'opère dans l'univers
entier, sans distinction de patries, et l'Eglise de France, perdant
son génie, sa tradition et sa force, voit des éléments étrangers
prédominer en elle, et ployer les consciences françaises à une
discipline nouvelle dont le siège et le trône sont à Rome. Est-il
étonnant qu'une sourde irritation couve dans le clergé paroissial
contre cette invasion et cette prépondérance des congrégations »

5° Insanités papistes. Et pendant que le cléricalisme jésuitique
ou assomptionniste accroît son influence et ses richesses, il
obscurcit de plus en plus la raison de ses fidèles par des superstitions
nombreuses et inimaginables. Il faut lire l'article de M. Buisson,
dans le Siècle (novembre 1899J: « Comment on abêtit une nation? »

Les faits qu'il cite montrent que, malheureusement, il s'agit, en
effet, d'abêtissement. Il faut lire aussi, dans le Catholique français
(novembre 1899, p. 173-174), l'article intitulé: «Nouvelle théologie.»
Jamais de telles inepties n'ont été publiées en France, pas même
à l'époque de la « Légende dorée ».

:|i Le pape Léon XIII jugé par M. St. George Mivart. —
On lit dans le Church Times du 20 octobre 1899: «That
distinguished Romanist, Mr. St. George Mh'art, addressed to the Times
of Tuesday a letter, in Avhich he denounced the Pope in language
of the most vigorous type. The letter was occasioned by the
Pope's lamentable silence on the Dreyfus case, and the still more
lamentable ''reception, not only Avithout any public censure, but
with positive commendation of the Redemptionist miscreant, Bailly



— 20b —

of La Croix". And this, too, at a moment chosen—to use the
words of a friend whom Mr. Mivart quotes with approval— "by
Leo XIII. to discourage the .National virtues' in his American
letter — i.e.', truth, honour, justice, and fair play". Mr. Mivart
finds a parallel to the recent acts of the Curia in its condemnation

of Galileo—a judgement which he does not hesitate to say
was false "as regards the interpretation of Scripture". "At that
time," he continues, "the Pope and Cardinals misled the world
with respect to belief, with the result that, one by one, millions
of Catholics have since abandoned their religious belief." He fears
that this is about to happen again through the criminal foliy
of the Papacy, understanding by the Papacy the bureaucracy
of Avhich the Pope is the mere tool. "However oesircus the
Pope may be that justice may be done how can he
condemn flagrant injustice, when his mouth is closed by the flagrant
injustice of his own agents, the Roman Congregations" of Avhich
the Holy Office—the Inquisition—is "the highest and the Avorst ?"

It is someAvhat difficult to imagine where the doctrine of Papal
Infallibility finds a place in Mr. Mivart's personal creed, but he
has our entire sympathy Avith any efforts that he and persons
of like mind with him are making in the direction of reform
Avithin the Roman Communion. His exposure of its scandalous

system of internal government, and his revelation of the discontent
that seethes beneath a surface outwardly unruffled, should open
the eyes of those who, sighing for peace, think they will find it
in the bosom of Rome. Uniformity is not unanimity. Perhaps some
others among us might do well to remember that nothing has
bred more divisions than Acts of Uniformity. »

* Nécrologie. — Paul Janet, né à Paris en 1823, mort à Paris
en octobre 1899; fut professeur de philosophie à Bourges, à

Strasbourg, à la Sorbonne en 1864, membre de l'académie des sciences
morales et politiques. Parmi les nombreux et savants ouvrages qu'il
publia, il faut remarquer surtout ceux qui traitent les questions
philosophico-religieuses. Il fut un des esprits les plus élevés de la
France contemporaine.

— César Alalan, né à Genève en 1821, mort à Genève en
décembre 1899. Fils de l'ancien pasteur César-Abraham Malan, il
étudia la théologie sous Vinet et Ewald, fut pasteur à Hanau et
Gênes. On a de lui: Genève religieuse au XIXe siècle (traduction
de l'allemand de H. de Goltz) ; Vie et travaux de César-Abraham
Malan ; Les miracles sont-ils réellement un fait surnaturel La
conscience morale, etc.

o-^e-c


	Chronique

