
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Ein evangelischer Apologete des Altkatholizismus

Autor: Hoffet, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403469

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 74

EIN

EVANGELISCHER APOLOGETE
DES

ALTKATHOLIZISMUS:

Mit dem Friedensgrusse „Abseits vom Kulturkampfe" hat
Professor Nippold den zweiten Band seines Werkes „Kleine
Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus" der
Öffentlichkeit übergeben und damit gleichzeitig gezeigt, dass bei ihm
das Schreiben eines Buches nicht bloss ein Beitrag zur
gelehrten Litteratur, sondern ATor allem eine Mannesthat sein
will. LIat doch seine gesegnete kirchenhistorische Thätigkeit
sich nicht allein in der Gclehrtenstube ATollzogen, sondern ist
diese vielmehr hinausgetreten auf den grossen Schauplatz, avo

sich die leitenden Geister unserer Christenheit so oft messen
müssen, bis das Bessere das Schlechte, die Wahrheit die Lüge,
der Geist Christi denjenigen dieser bösen Weit überAvunden
hat. Aber diesmal ist es nicht der Lärm des Schlachtgetümmels,
der den greisen Kämpen zum Ergreifen seiner so tüchtigen
geistigen Waffen bcAvog, sondern ein Werk anderer, lieblicherer
Art, nämlich die Verteidigung und Belobigung jener altkatholischen

Kirche, deren Spuren der Verfasser überall in seinem
Forschen durch die Jahrhunderte hindurch entdeckte, deren
Wiedergeburt er miterleben, ja Avelcher er als Pate bei der
Taufe beistehen durfte. Es Avar für uns daher eine Herzensfreude,

als der Herausgeber der ReAuie uns an der Geburtsstätte
des sclrweizerischen Altkatholizismus, im schönen Bern, den
Auftrag gab, des letzten Werkes seines Freundes und Univer-

b Zu Nippolds IL Bande der Kleinen Schriften zur inneren Geschichte
des Katholizismus: Abseits coni Kulturkampf.



— /o —

sitätskollegen an dieser Stelle zu gedenken. Eigentlich hätte
dies ja Sache eines altkatholischen und nicht eines evangelischen
Geistlichen sein sollen, aber es dürfte vielleicht das Werk
Nippolds den Ausscnstehenden mehr ergreifen und belehren als

denjenigen, der der Verteidigung und Belobigung seiner Mutterkirche

nicht bedarf, weil diese ihm mit Recht als die alte
Heimat erscheint, fiber die man nicht zu reden, sondern die

man nur zu lieben hat. Es sei daher dem evangelischen
Geistlichen erlaubt, durch folgende Zeilen zu bezeugen, avìc seiner

sich nicht bloss durch Nippolds Buch angeregt und
angezogen fühlte, sondern Avie sehr er gerade durch dasselbe der
Kirche, der jenes ein Denkmal setzen sollte, näher geführt
Avurde.

Wer in KippoldsMetztem Werke eine zusammenhängende
Geschichtsbetrachtung suchen Avollte, der Avurde sich gewaltig
täuschen. Ja, was uns die 500 Seiten des Oktavbandes bieten,
Avird vielleicht manchen oberflächlichen Leser abstossen. .Sind

es doch vierzehn kürzere oder längere Arbeiten, die uns der
Verfasser vorführt, umrahmt von A'ielen Anmerkungen und
nach einer ausführlichen, eigentlich mit dem Inhalte des Buches
nur lose zusammenhängenden Einleitung, dem Erscheinen nach
vom Jahre 1871 bis zum Jahre 1880 chronologisch geordnet.
Es sind teils selbständige Arbeiten, Avie die ausführlichen
Monographien in Nr. VII. VIII, N, NI, Nil, XIII und XIV (Die
gegeiiAvärtige Belebung des Hexenglaubens; Die Reformbestre-
bungen Bapst Hadrians VI. und die Ursachen ihres Scheiterns;
Zur geschichtlichen Würdigung des Quietismus in der
römischkatholischen Kirche: Die internationale Bedeutung der
katholischen Frage ; Baron Joh. Baptist Hugenpoth tot den Bercn-
claauAv ; Der letzte Bischof von Mainz ; Eine Ferienreise nach
München), teils Reden, Avie die Nr. II, IV, VI (Rede auf dem
Darmstädter Protestantentag; Ursprung, Umfang, Hemmnisse
und Aussichten der altkatholischen BeAvegung ; Begrüssungsrecle
bei der Eröffnungsfeier der katholisch-theologischen Fakultät
an der Universität Bern), teils behördliche Gutachten, Avie Nr. V
(Gutachten über Errichtung einer katholischen theologischen
Fakultät an der Hochschule Bern), teils Vorreden zu andern
Arbeiten, Avie Nr. I, HI (Vorrede zu Leopold Schmids Leben
und Denken ; Vorrede zu der Schrift über „die altkatholische
Kirche des Erzbistums Utrecht"), teils litterar-historische Kritiken,



— 76 —

Avie die zehn Abschnitte in Nr. IX (Zur Litteraturgeschichte
und litterarischen Kritik;.

Es fehlt auch, wie man aus den Überschriften schon zur
Genüge ersieht, ZAvischen den einzelnen Arbeiten fast durchAveg
der innere Zusammenhang, sie sind zusammengestellt, Avie

bereits in Band I desselben Werkes, bloss weil sie in einen
grösseren Rahmen hineingehören, und avcü der Verfasser es

mit Recht für notAvendig hielt, sie durch Wiederdruck vor dem

Untergange zu retten. Und doch sind diese einzelnen, scheinbar

nicht zusammengehörigen Steine Teile eines und desselben
Bauwerkes, denn sie tragen alle das Zeichen des Meisters, der
sie gehauen, um sie zur Errichtung seines grossen geschichtlichen

Baues zu ATerwerten. Man merkt es ihnen beim näheren
Betrachten nur zu gut an, dass sie nicht da sind, um dem
kunstfiebenden Auge zu gefallen, sondern dass sie mit
kraftvoller Hand zum kraftvollen Werke erarbeitet Avurden.

Gerne Avurden wir den Leser der RcA'iie Internationale"
mit jedem einzelnen Teile der langjährigen Arbeiten Nippolds
näher bekannt machen, aber das Aväre ein allzu umfangreiches
und im Grunde auch nutzloses Unterfangen. Wer einen Fremden
mit einer grossen Stadt bekannt machen Avili, führt ihn nicht
hinein in alle Gassen und Seitengässlein. Er zeigt jenem die
schönsten Gebäulichkciten, die sprechendsten Ausblicke, und
so Avollen wir uns auch bei dieser Skizze an die grossen
Gesichtspunkte und charaktervollen Figuren halten, die in
Nippolds Buch eine harmonische, in sich selbst festgegliederte
Apologie des Altkatholizismus bilden.

Drei Faktoren sind es, Avelche sich bei Nippold, abgesehen
A'on seiner kirchenhistorischen Gelehrsamkeit, vereinigten, um
ihn zum befähigtsten Apologeten des Altkatholizismus zu machen:
seine Beziehungen zu höheren politischen Kreisen, seine Reisen
und sein Aufenthalt im Auslande, seine ernste, fromme, christliche

Gesinnung. Wir Averden noch Gelegenheit haben, tuff die
beiden ersten Faktoren zurückzukommen, hier schicken Avir

nur einiges ATon dem A'oraus. was uns das Buch über des
Verfassers tiefinnerste Gedanken offenbart.

Nippold ist ein Jenenser und ist stolz auf diese Bezeichnung,

die in vielen eA'angelischen Kreisen ein bedenkliches
Kopfschütteln Axerursacht. Aber gerade in der Stadt eines Hase
und Lipsius ATergeistigte sich sein Christusglaube zu jener echt



- 77 —

kindlichen Frömmigkeit, deren Stärke um so grösser ist, je
weniger sie sich an dogmatische Formeln klammert. Von seinem
Aufenthalte in Palästina hat Nippold dann jene so sinnige,
durchgeistigte Art, von heiligen Dingen zu reden, entnommen,
die wir nur bei Pilgern des gelobten Landes, wie Beyschlag,
Godet und andern, wiederfinden. In seiner Begrüssungsrede bei
der Eröffnungsfeier der altkatholischen Fakultät in Bern sucht
er zu beweisen, wie die früheren dogmatischen Streitigkeiten
heute im Lichte der Forschung im Erlöschen begriffen sind,
und dann ruft er aus: ./Wahrlich, Aver heute noch über seinen
dogmatischen Inkommensurabilien das Rechnen mit benannten
Zahlen versäumt, Aver als Theologe den Blick auf jene
Hunderttausende ausser acht lässt, die, ohne das Gegengewicht höherer
Geistesbildung, ohne die Lebensgenüsse, die dem „neuen
Glauben" von Strauss zur Entschädigung dienen, jeden Glauben
an Gott als unsern Vater, jede Erhebung der Seele zu ihm im
Gebete, jede Lloffnung auf ein eAviges Leben, jedes allgemein
gültige Gebot der Sitte mit bitterem Hohn zu übergiessen
gelehrt werden, der hat gewiss nicht unter dem Kreuze des
Meisters seinen Standpunkt genommen, von dem es schon im
Beginn seiner Wirksamkeit heisst : „Es jammerte ihn des Volkes,
denn sie Avaren in der Wüste AA'ie Schafe, die keinen Hirten
haben."" In seiner Abhandlung über die internationale
Bedeutung der katholischen Frage fügt er Avieder im LIinblick
auf die praktischen Aufgaben des Christentumes hinzu: „Wie
so ganz und gar nicht schätzen überhaupt alle die die Macht
der „Religion im Leben" (ein volkstümliches Werk Wessen-

bergs), Avelche über der vornehmen Gleichgültigkeit der sich
an Musik und Belletristik erfreuenden „Wir" und über dein
immer Avieder in die Mode kommenden Weltschmerz der
übersättigten Blasiertheit das, Avas das Volk als Volk bedarf und
aufsucht, vergessen!" Diese praktische Auffassung des Christentums

hindert Nippold aber nicht, dessen innerste, ernsteste Seiten
zu kennen. Nennt er in der erAVähnten Abhandfung das
Christentum „die einfache, allgenügende Religion, die den
Menschen als vertrauendes Kind zu seinem himmlischen Vater
emporblicken lässt", so weiss er doch, class dieselbe den Kreuz-
Aveg führt. „Ist es denn", meint er im Lebensbild des edlen
holländischen, katholischen Barons Hugenpoth, „bei den Männern,
denen die geistige Entwicklung das Beste verdankte, je anders



— 78 —

geAvesen, als class ihr Lebenswerk scheinbar vergebens war,
dass die von ihnen ausgestreute Saat erst nach ihrem Tode

aufging? Was lehrt uns denn eigentlich das Kreuz Jesu?"
Und Aveiter in der Anmerkung zur Rede auf dem Darnistädtcr
Protestantentag sagt er wohl auch im Hinblick auf seine eigene
Arbeit: „Es ist ein Naturgesetz auch des Himmelreichs, dass

die Saat, die auf dem Acker des Säemanns selber nicht
aufgeht, von den Vögeln des Himmels andersAvohin getragen
Avird."

Dies sinnige Verständnis des Christentums, die das
Praktische mit dem Religiösen so eng verbindet, ist es denn auch,
Avas Nippold dazu bringt, an dasselbe diejenigen universellen
Forderungen zu stellen, deren Erfüllung er im Gange der
Kirchengeschichte sucht. Es führt ihn sein kindlich frommer
Ausgangspunkt zu jener ganz seltenen Weitherzigkeit, die ihn
in den verschiedenen Kirchen nur Zweige ein und desselben
Stammes erkennen lässt und ihn zwingt, selbst seiner eigenen
vielgeliebten evangelischen Kirche ob ihres vielfachen Pharisäertums

Vorstellungen zu machen. Wie gross lautet in dem Munde
eines evangelischen Theologen und Professors das Wort in der
Einleitung: „Die ernste Geschichtsforschung hat jede Konfession
aus sich selbst heraus zu verstehen, sie hat soavoIiI bei der
Würdigung des Katholizismus, Avie bei der des Protestantismus
sich stets Hases Wort zu vergegemvärtigen, class beide noch
lange hinaus voneinander zu lernen und sich gegenseitig vor
manchem zu bewahren haben." Oder wieder das andere :

„Gerade in den kleineren Studien dieser Berner Jahre hat es

sich um Bausteine für eine erst Averdende Geschichtsbetrachtung

gehandelt, Avelche Katholizismus und Protestantismus
durchaus als gleichwertige und gleich unentbehrliche
Ausprägungen des Christentumes zu Avürdigen suchte, eben darum
aber auch die katholische Form der Frömmigkeit von der
päpstfichen Politik immer klarer zu unterscheiden wusste." Ja,
die ganze Begrüssungsrede der altkatholischen Fakultät in Bern
ist nur ein BeAveis für diese Stellungnahme, die in folgendem
originellem Ausspruche ihren deutlichsten Ausdruck findet: „Ich
kann darum doch in den Kirchen nur die verschieden gebauten,
verschieden stilisierten, verschieden möblierten Pläuser finden,
auf die es schliesslich doch Avohl weniger ankommt als auf
die Menschen, die darin Avohnen."



___ 79 —

Vergegenwärtigt man sich diesen religiösen Standpunkt
des Verfassers und begleitet man ihn jetzt zu seiner
Geschichtsforschersarbeit, so AAird man begreifen, warum er naturnot-
Avenclig zum Apologeten des Altkatholizismus wurde. In der

grossen katholischen Kirche, so folgert er, sind der Lebenskräfte

noch unendlich Aiele, aber Papismus und Jesuitismus
richten sie zu Grunde. Es ist Pflicht der einsichtigen Christen,
diese zu retten. Das hat der Altkatholizismus gethan.

Zur Beurteilung der älteren Kirchengeschichte giebt uns
der vorliegende Band nur wenig Anhaltspunkte. Aber diese

genügen. Das Christentum soll ein weitherziges sein. In den
letzten Jahrzehnten haben die deutschen Bischöfe den hl.
Bonifazius wieder zu Ehren gebracht. Nippold sieht sich den Apostel
der Deutschen näher an, und in einer litterar-historischen
Kritik über die Biographien des Heiligen von Müller und
Werner Avcist er daraufhin, wie gerade dieser Mann den Grund
zu dem papalen unduldsamen Weltherrscherregimente, das
hernach der katholischen Kirche so grossen Schaden zufügte,
legen half. Doch viel gründlicher als bei der Besprechung
der Biographen des Bonifazius tritt Nippold dem charakteristischen

Kennzeichen Roms, der Unduldsamkeit, entgegen in den
Studien, die er den beiden Feuerherden dieser Geistesrichtung
widmet, der römischen Kurie und dem Jesuitismus in seinen
verschiedenen Abstufungen. Zur Charakterisierung des ersten
der beiden dient die ausführliche und hochinteressante Schrift
über die Reformbestrebungen Hadrians VI., jenes holländischen
Nachfolgers Leo X., „der sich der Ehre, Papst zu werden,
nicht freute, sondern lieber in seiner Propstei in Utrecht
geblieben wäre". Bei Hadrian VI. sind es nicht Ketzer, die das
römische System verfolgt, sondern seinen Oberhirten selbst,
einen redlichen Menschen, clor ernstlich an eine Reformation
der Missbräuche der Kirche treten wollte, daran aber von
Seiten seiner Nächststehenden gehindert wurde. Es ist Avirklich
tragisch, die etwas vergessene Geschichte dieses Mannes zu
lesen, „der bei all seinen redlichen Bestrebungen eben doch
Papst war". Während die Kirche der Reformation ihren Gegner
kaum der Beachtung Avert hält, braucht Rom ihm gegenüber
die hässliche Waffe der Verleumdung. Die italienischen
Prälaten, die den sittenreinen Fremdling mit seinen bürgerlichen
Lebensgewohnheiten nicht leiden konnten, bewerfen ihn mit



— 80 —

Kot, denn eine zehnjährige Regierung dieses Papstes hätte ja
„Rom gebessert". Vergeblich bemüht sich Hadrian in der
Ablassfrage, in der Besetzung der Pfründen, in der Praxis
der kostspieligen Ehedispense vernünftige, billige Grundsätze
hineinzutragen. Was er unternimmt, scheitert an der kalten
Berechnung der Kurialisten. Der Bischof von Preeneste Soderini
hält dem Papste eine Rede, in welcher er in wirklich cynischer
Weise die Gründe darlegt, die ein reformatorisches Vorgehen
des Papstes unmöglich machen. Sie möge hier folgen, Aveil

sie mehr als irgend welche Schilderung der damaligen Schäden
zeigt, in Aveichcn Rahmen sich die Geistesrichtung' der hl. Stadt
beAvegte :

„Die Besserung der Sitten der Römischen Kurie ist nichts
Aveniger als das geeignete Mittel zur Unterdrückung der
Lutheraner. Im Gegenteil wird nur ihre Halsstarrigkeit dadurch
vermehrt Averden. Aus der beabsichtigten Reform des Papstes
A\'ird der Pöbel den Schluss ziehen, dass das Kirchenregiment
in irgend einem Stücke mit Recht getadelt Avorden sei. Folglich
Avird der gleiche Pöbel sich auch leicht überreden lassen, dass
auch andere Vorschläge zu Verbesserungen nicht minder gerecht
und nielli Aveniger begründet seien. Die Stifter der Ketzereien
seibst aber, einmal ihres Sieges sich beAvusst, Averden in ihren
Angriffen und in ihrem Drängen kein Ende finden. Seit es

Ketzer giebt, haben dieselben ja alle die verdorbenen Sitten
der Kurie zum Vorwand ihrer Frechheit geuommen. Aber noch
kein Papst hat es deshalb für dienlich erachtet, die eigenen
Angelegenheiten zu A^erbesscrn. Sie haben vielmehr immer
sogleich auf solche Ermahnungen und unbescheidene
Drängungen hin die Fürsten zum Schutze der angegriffenen Kirche
aufgefordert. Diese gleiche Methode ist daher auch jetzt
festzuhalten. Denn auf keine Weise geht ein Staat (und die Kirche
ist, wie schon bemerkt, für diesen Standpunkt ja nichts als ein
Staat) schneller zu Grunde als durch Veränderung der Regie-
rungsform. Man muss also, statt Neuem und UngeAvöhnlichem
den Zugang zu öffnen und dadurch Aveitere Gefahren herauf-
zubeschAvören, den Weg jener frommen Päpste betreten, deren
Unternehmungen mit glücklichem Erfolge gekrönt Avurden.
Keiner von ihnen hat die Ketzer durch Verbesserungen
vertilgt, vielmehr durch herbe Schläge, dadurch, dass sie die
Fürsten und Völker unter dem Zeichen des Kreuzes gegen sie



— 81 —

aufreizten. Auf diese Weise hat Innocenz III. die Albigenser
unterdrückt, und ebenso haben die ihm folgenden Päpste die

Waldenser, die Picarden, die Armen von Lyon, die Arnoldisten,
die Speronisten und die Paduaner, von denen nichts als der
nackte Name übrig blieb, ausgerottet. Wenn so jetzt wieder
der Papst den Fürsten in Deutschland erlaubt, die Ländereien
der Beschützer Luthers zu besetzen, so werden sie ein solches
Anerbieten gern annehmen, um so mehr, Avenn noch die
benachbarten Völker durch das Anerbieten von Indulgenzen und

Sündenvergebung zur Hülfe eingeladen Averden. — Der
Religionslärm in Deutschland ist dem apostolischen Stuhle lange nicht
so gefahrdrohend als der bevorstehende Krieg in Italien. An
diese Sache muss man vor allem denken; denn wenn man ihr
nicht Avohlgerüstet mit Geld, dem Stern des Krieges, entgegentritt,

kann dadurch viel grösseres Unglück entstehen. Es darf
also vor allem keine Schmälerung der Einkünfte stattfinden,
ohne die doch keinerlei Reform möglich ist. Denn von den vier
Quellen dieser Einkünfte ist nur eine, der Ertrag des Kirchenstaates

nämlich, Aveltlichen Ursprungs. Die drei anderen, die

Indulgenzen, die Dispensationen und die Besetzung der
Benefizien, haben alle einen geistlichen Ursprung. Es kann also
keine dieser Quellen abgeleitet oder verstopft Averden, ohne
dass der Aderte Teil der päpstlichen Gefälle ausbleibe."

Der Intoleranz jener Räuber im Weinberge des Herrn
gegen jeden, der seine Arbeit redlich vollbringen Avollte, kommt
aber die Intoleranz der Fanatiker des .Papismus in ihrer
Wirkung gleich. Der .Jesuitismus hat trotz des intensiven religiösen
Kleides, in das er sich hüllt, dem Katholizismus eigentlich
noch mehr Schaden zugefügt als alle Laster der Simonie und
der Üppigkeit zusammen. Über den Jesuitismus als solchen
hatte Nippold sich schon im ersten Bande seiner kleinen
Schriften deutlich ausgelassen. Im ZAveiten zeigt er an einzelnen
Beispielen die Wirkungen dieses die römische Kirche immer
mehr durchdringenden Sauerteiges. „Die gegeiiAvärtige
Wiederbelebung des Hexenglaubens" betitelt er eine längere Abhandlung,

in Avelcher er vornehmlich die chmkeln Praktiken des

Exorcismus beleuchtet. Er vrerAveilt namentlich sehr lange bei
der Anleitung zu demselben, die Professor Dr. Gassner in
Salzburg herausgegeben. Hier nur ein Pröbchen von dem tollen
Zeuge, das der gelehrte Herr in ein „pastorales Handbuch"

Bevne intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 6



einzutragen sich nicht scheut. Bei Erwachsenen werden sechs

„hinreichende Zeichen eines maleficium, um den sogenannten
exorcismus probativus A'ornehmen zu dürfen", aufgezählt :

„aj Avenn der angeblich Geplagte (Kranke) vor Speisen und

Getränken, welche heimlich bencdiziert Avurden, mehr Abscheu
hat als vor anderen; bi Avenn er in Gegenwart des hl.
Sakramentes und hl. Reliquien ungewöhnliche Furcht oder Schrecken
äussert, nicht hinblicken kann u. dergl.; c) wenn er die Leute
ohne vorausgegangene Krankheit avìc ein toller Hund anfällt,
um sich schlägt, die Heiligen lästert, den Teufel um Hülfe
anruft; d) wenn er Nadeln, Nägel, Glasscherben u. dergl. erbricht;
e) Avenn aus seinem Munde höllischer Gestank, oder Schwefel-,
Pech-, Kohlen- und Russgeruch hervorgeht ; f) Avenn sich in
seinem Leibe ganz ungewöhnliche Töne, z. B. Avie das Quaken
eines Frosches, vernehmen lassen." Dass dergleichen Dinge
übrigens im Volksglauben von seiten der jesuitisch erzogenen
Geistlichkeit mit Absicht erhalten werden, geht unter anderem
aus einem Vorfalle hervor, der sich kürzlich in der Nähe von
Strassburg vollzog. In einem Hause „spukte" es. Ein Mann

spazierte des Nachts mit einem Stosskarren auf dem First des

Daches und in den Stuben tanzten die Laibe Brot herum. Die
Lokalpresse belustigte sich über das ungeheuerliche Ereignis,
das grosse Mengen abergläubischer Leute in das behexte Dorf
lockte. Die jesuitische Presse aber warnte und meinte, man
solle die Sache ernster auffassen, es könne doch der Böse dabei

beteiligt sein! Die Ultramontanen schwiegen aber, als es sich
herausstellte, class ein Taugenichts den Spuk zur Ausführung
eines Gaunerstreiches ins Werk gesetzt hatte.

In ein zweites Gebiet der Geistesverwirrung, die auch den

jesuitischen Anschauungen entspringt, führt eine andere höchst
interessante Abhandlung Nippolds über den Quietismus der
Madame de Guion. Die Schrift ist eine Antwort auf die
Auffassung, die Professor Heppe in Marburg in seinem Buche
„Geschichte der quietistischen Mystik in der katholischen Kirche"
über die bekannte Schutzbefohlene Fénelons ausspricht". Nippold
nimmt entschieden Partei für Bossuet in der Beurteilung der
Guion, die er eine „hysterische Dame" nennt, und schliesst
seine genaue Analyse ihres abenteuerlichen Lebensganges mit
den Worten ab: „Meinesteils sehe ich nun in dem Quietismus
ZAvar eine Ausartung, aber zugleich ein ganz speeifisches Pro-



- S3 —

diikt des modernen Katholizismus, und speciell der jesuitischen
Atmosphäre, die in den von Loyola selbst begründeten
geistlichen Exerzitien ein wahrhaft ansteckendes Miasma besitzt."

Noch viel schärfer geht Nippold der modernen jesuitischen
Richtung im Katholizismus an den Leib bei der Schilderung
der Thätigkeit ZAveier Männer, die zwar römisch-katholisch sind,
aber doch die ..beiden Seelen" des Katholizismus darstellen.
Der erste dieser Männer ist der bereits genannte Baron Joh.

Baptist Hugenpoth tot den BerenclaauAv. Dieser Mann bildet
eine Parallele zu Hadrian VI. Wie der Papst hat auch er es

gewagt, in das Wespennest zu stechen. Als Avissenschaftlicher
und praktischer Jurist hatte er den Zorn der Jesuitenpartei
dadurch hervorgerufen, dass er gegen das Überhandnehmen
der Klöster und ihrer oft ungesetzlichen BesitzA'ergrösserungen
vorging. Sah er doch in den Klostergrünclungen ein „Untergraben

der Stellung des Weltgeistlichen und eine Schädigung des

religiösen Elementes in der Bevölkerung". Verleumdung war die
Folge seines Auftretens und diese setzte sich bis nach seinem
Tode fort. Nippold findet den Gipfel des verleumderischen
Vorgehens der Jesuiten in dem Nekrolog eines ultramontanen
Blattes, das da schrieb: ..Wir können mit Sicherheit melden,
dass der hoclnvonlgeborne Herr sich in allen Stücken den
Vorschriften der geistlichen Obrigkeit untenvorfen und mit der
grössten Frömmigkeit bereits am 19. Oktober die letzten Sakramente

empfangen hat. Es gereicht uns zur Freude, dass der
Mann, nach einem vielbcAvegteu Leben, so im Frieden der
Kirche gestorben ist." Nicht dass etwa der Mann, der in Holland
den Kampf gegen den Jesuitismus aufnahm, ohne die
Sterbesakramente gestorben Aväre, aber den schönen Tod eines solchen
als eine Verleugnung der Thätigkeit seines ganzen Lebens
hinzustellen, das vermögen nur Jesuiten.

Das Gegenstück zu dem mannhaften Holländer ist der
..letzte Bischof von Mainz". Freiherr von Ketteier. Das Leben
und Charakterbild dieses Mannes ist wohl die Perle in Nippolds
Buch. Mit scharfen Strichen ist diese scheinbar eiserne Gestalt
des Avestfälischen Edelmannes geschildert, der ZAvar schon
auf der Universität als Jurist das Duellieren liebte und eine
Narbe davontrug, aber doch sein streitbares Leben mit einem
Fassfall vor Pius TN. und seinem Infallibilitätsdogma beschloss.
An Kettelers Person können Avir den modernen deutschen



— S4 —

Jesuiten kennen lernen, wie er leibt und lebt. Nippold nennt
ihn „den Heerführer der neuen Invasion der .,Compagnie Jesu"
in Deutschland". Fanatisch und keck bis zur Unverfrorenheit.
Avenn es sich darum handelt, die Gegner anzugreifen, ist er
doch, Avenn es sein muss, wieder so geschmeidig, dass er die
Aviderstrebendsten Elemente zu versöhnen und der Kirche dienstbar

zu machen Aveiss. Mit meisterhafter Kürze zeichnet uns
Nippold die Thätigkeit des Kirchenfürsten in Kirche und Staat.
Wir sehen ihn an der Arbeit bei der Umwandlung des alten
frommen Wessenberg-Sailerschen auch von Bischof Kaiser
gepflegten Katholizismus in den neuen Katholizismus, in welchem
letzteren „die Wallfahrten und Prozessionen, die Ablässe und
Reliquienausstellungen, die Bruderschaften und Kongregationen,
die Madonnenerscheinungen und Stigmatisationen, die
Teufeisaustreibungen und Herz Jesu-Mirakel in den Vordergrund
getreten sind" ; Avir betrachten ihn bei seiner Neuordnung der
Seminarien für Geistliche, Avelche dem alten, fidelen Studenten
erlauben, seinen .,LIass gegen die Universitäten zu stillen'" :

AA'ir treffen ihn an bei der Disciplinierung seines Klerus durch
Fragebogen und Verfügungen, ein Auftreten, das schliesslich
zur Folge hatte, dass die Geistlichen von sich sagten „Avir
sind nur Hunde" ; wir folgen ihm in seinen Kämpfen mit der
Regierung, in seinen Komersionsstreifzügen ; wir begleiten
ihn endlich in diejenige Arbeit, die ihm einen vielleicht
unverdienten Ruhm gebracht hat, seine sociale Reformbestrebung'.
Allen alles zu sein, hat Ketteier Avie keiner verstanden. Hatte
er für den Adel, für die Liberalen geschrieben, so Avurde er auch
ein Abgott der Socialdemokraten, die er durch die geAvagtestcn
und demagogischsten Aussprüche köderte. Er hatte von der
Reformation die klassischen Sätze geschrieben: „Wie das Juden-
volk seinen Beruf auf Erden verloren hat, als es den Messias

kreuzigte, so hat das deutsche Volk seinen hohen Beruf für
das Reich Gottes verloren, als es die Einheit im Glauben zerriss,
Avelche der hl. Bonifazius gegründet hatte. Seitdem hat Deutschland

fast nur mehr dazu beigetragen, das Reich Christi auf
Erden zu zerstören und eine heidnische Weltanschauung hervorzurufen

Seitdem gehen die deutschen LIerzen und die
deutschen Gedanken immer Aveiter auseinander, und wir sind
vielleicht eben jetzt mitten in einer EntAvicklung begriffen, die
das VerscliAvinden des deutschen Volkes als eines einigen



— 85 —

Volkes vorbereitet." Derselbe Mann konnte hernach der roten
Revolution den Boden vorbereiten und in seinem Buch „Arbeiterfrage

und Christentum" eine Schrift verfassen, die mit Recht
den Namen „Compendium der Arbeiterverhetzung" verdient.
Nippold Avird aber seinem persönlichen Gegner trotz dessen
scharfer Beurteilung doch gerecht. Er weiss an ihm zu schätzen,
was zu schätzen ist, und man fühlt es dem Biographen ab,
dass es ihm leid ist, von der Konzilzeit zu reden, in Avelcher
Ketteier aus selbstsüchtigen Gründen vor dem Papste, „der
durch das Übermass seines NichtAvissens Avissenschaftlich
gebildete Theologen in Erstaunen setzte", in jammervoller Weise
Jvapitulierte. So Avas hätte man vom „letzten Bischof von Mainz"
nicht erwartet.

GeAvissermassen als das Resultat von seinen Beobachtungen
über die allmähliche Beherrschung des Katholizismus durch
die römische auf Weltherrschaft zielende Kurie und von seiner
Bekanntschaft mit Personen, die cntAveder dem römischen
Treiben Aviderstanden oder aber sich durch dasselbe fortreissen
liessen, giebt uns Nippold in der Abhandlung: „Die
internationale Bedeutung der katholischen Frage" eine Übersicht
über den gegenAvärtigen Stand der Dinge. Nachdem er die drei
Grundlagen, auf Avelchen der Katholizismus als Religion
beruht : Volksfrümmigkeit, kirchliche Sitte und theologische
Wissenschaft, kurz skizziert, zeigt er, unter Avelchem Banne
die so edlen Kräfte leiden. Wir lassen ihn selber reden :

„Was für Mittel sind es, wedurch die ideellen Grundlagen
des Katholizismus so völlig zurückgedrängt werden konnten,
dass es in der That scharfer und ausdauernder Beobachtung
bedarf, um sie noch herauszufinden? Die Beantwortung dieser
Frage hat auf sehr verschiedene Faktoren nebeneinander zu
achten. Der politischen Centralgewalt des Papsttums und der
die ganze Welt umspannenden Thätigkeit der Propaganda
dienen die stets zahlreicheren Dreien, denen der aller Reste
früherer Selbständigkeit beraubte Weltklerus mit eingereiht ist,
Avährend die fromme Gemeinde durch eine eben so weit
verbreitete als einheitlich inspirierte Presse fanatisiert und durch
einen systematisch kultivierten Mirakelglauben in blinde
Abhängigkeit gebracht wird. Und doch würden alle diese ihm
eigenen Mittel den Romanismus nicht zu seiner heutigen
schwindelnden Höhe gebracht haben, wenn er nicht in der



— 86 —

gesamten Entwicklung unseres Jahrhunderts eine Reihe
unterstützender Faktoren gefunden hätte, die von der blöden Politik
der Restaurationszeit bis auf die heutige Sekunclierung der
deutschen Centrumsfraktion durch konservative Verstimmung,
liberale Phraseologie und radikale Utopie eine geradeswegs
erstaunliche Aufeinanderfolge von Siegen der Kurie
ermöglichten. Jeder dieser Faktoren, die direkten und indirekten
gleich sehr, ist schon an und für sich von gewichtiger Bedeutung.

LTncl ohne das Ineinanderwirken und sich gegenseitig
Unterstützen derselben wäre die gegenwärtige Sachlage nie
möglich gewesen."

Wir haben bisher versucht, auf einzelne Faktoren
hinzudeuten welche mit ZAvingender Notwendigkeit Nippold
dazu führen mussten, der altkatholischen Bewegung näher zu
treten. Bevor Avir aber tui der Hand seines Buches zeigen,
Avelche äusseren Umstände ihn geradezu in dieselbe
hineinleiteten, müssen wir hier noch eine Gedankenreihe einschalten,
die sich durch das Werk hindurchzieht und da zeigt, mit welch
unparteiischer Gesinnung der evangelische Professor an seine
Untersuchungen getreten ist. In den im Buche enthaltenen
litterarisch-kritischen Arbeiten ist auch eine Besprechung von
Daltons Gossner-Biograpie enthalten. In derselben spricht sich
Nippold bei aller Würdigung der Thätigkeit des frommen
Gründers der nach ihm benannten Mission mit aller Schärfe
über die Charakterfehler dieses etAvas unsteten und
leidenschaftlichen Mannes aus. Konvertiten werden seiner Ansicht
nach leicht Fanatiker. Aber auch anderer, weit bekannterer
Persönlichkeiten gedenkt er mit tadelndem Worte. Die Kaiserin
Augusta mir ihrer romanisierenden, den deutschen
Einheitsgedanken nicht verstehenden Hofgesellschaft, Bismarck, der
sagen konnte: „das Dogma der Unfehlbarkeit Avar uns stets
gleichgültig", die Liberalen und ihre „süffisante Unbelehrbarkeit"

über ultramontane Dinge werden gehörig mitgenommen,
sobald es sich darum handelt, den Grundsatz aufzustellen, dass
auch Staat und Bildung an der Bekämpfung römischer Herrschgelüste

mitzuarbeiten haben. Ja, die Einleitung des Buches,
die die Memoiren Bismarcks bespricht, entwirft geradezu ein
ausführliches Bild jener romanisierenden Nebenregierung im
deutschen Reiche, gegen Avelche Bismarcks Kulturkampf leider
nur aus politisch-nationalen Gründen gerichtet war, und Avelche



— 87 —

später in den Reihen der Hofprediger beinahe Unterstützung
fand. So geisselt der keine Rücksicht kennende Geschichtsforscher

auch die lauen Vertreter seiner Kirche, wenn er sie

auf Abwegen Avandeln sieht. Er Aveiss aber auch deren
Verdienste hervorzuheben, wo dies am Platze ist. Längere
Abschnitte, die wir leider aus Mangel an Raum nicht Aviedergeben
können, sind in den umrahmenden Fussnoten dem Kronprinzen
und späteren Kaiser Friedrich geAvidmet, dem Monarchen, der
die staatliche Gefahr, die im Jesuitismus liegt, Nippold gegenüber

mit den treffenden Worten kennzeichnete: „Es handelt
sich um die prinzipielle Bekämpfung der staatlichen Autorität;
es ist nur zu klar, dass die Jesuiten nicht den Frieden, sondern
den Krieg wollen."

Ist es nun ein Wunder, wenn ein Mann, der die edeln
Seiten des Katholizismus so sehr zu würdigen weiss, andererseits

aber die ihm drohenden Gefahren so klar erkannte, den
gewiss für Altkatholiken hocherfreulichen Satz schreiben konnte:
„Wie jeder gute Deutsche danke ich Gott, dass er mich das
Zeitalter Wilhelms des Grossen und seines eisernen Kanzlers
erleben liess. Nicht geringer aber ist meine Dankbarkeit dafür,
dass ich Zeitgenosse von Döllinger und Reinkens und ihren
zahlreichen glaubenstreuen Mitarbeitern sein durfte." Welche
Freude muss es in der That für Nippold geAvesen sein, als er
AA'ährend seines Aufenthaltes in Holland in Utrecht eine
wohlorganisierte altkatholische Kirche vorfand, und als er in Bern
an der Ausgestaltung und Neuordnung einer anderen thätig
mithelfen konnte. An beiden Orten sah er das, was ihm im Geiste
vorschwebte, Avas er als eine geschichtliche Notwendigkeit mit
seiner Phantasie konstruierte, in fassbarer Form in die
Erscheinung treten, und so ist es denn mit Avahrem Jubel, dass
er an die Besprechung dieser kirchengeschichtlichen Gebilde tritt.

Was die Utrechter Gemeinde anbetrifft, Avelcher er ja sein
umfangreiches Werk : „Die altkatholische Kirche des Erzbistums
Utrecht" gewidmet, kann er sich nicht enthalten, Avenigstens
die Vorrede jener Arbeit zu bringen; gleichzeitig begleitet er
sie aber mit einer Verteidigung der Angriffe, welche man von
jesuitischer Seite in böswilliger Weise gegen sie geschleudert.
Meint er doch, dass an der kleinen Utrechter Gemeinde sich
das Wort Bismarcks bewahrheite, „dass der eine Landpfarrer
Renfle mit seiner Mehringer Gemeinde Dutzende gelehrter



— 88 —

Herren aufwiege, die keine Gemeinde hinter sich hätten".
Dieser richtige Gedanke, dass die Bedeutung des Altkatholizismus

nicht in der Zahl seiner Mitglieder, sondern in dem
durch denselben vertretenen Standpunkt liegt, findet man
überhaupt im Buche des öfteren Avieder. In der Einleitung zu der
genannten Vorrede spricht sich Nippold folgendermassen aus:
„Es dürfte das holländische ZahlenVerhältnis der Altkatholiken
und Neurömischen auch der deutschen Bewegung wenigstens
in ihren Anfängen ein unbestreitbares Prognostikon stellen."
In der Ferienreise nach München schreibt er dann ergänzend:
„Wohl hat, seit das vatikanische Konzil die latenten Gegensätze

offenkundig gemacht, keine Bemerkung lauter und kecker
sich vorgedrängt, als die über die Halbheit der Altkatholiken.
die. wenn sie auch nur einigermassen konsequent Avären, in
der protestantischen Kirche ihre Heimat linden mussten. Aber
es kann nur derjenige so reden, der von der Macht des
katholischen Ideals über die Gemüter ebensoAvenig etwas Aveiss, wie
Aen dem Unterschiede zwischen den hierarchischen Nieder
schlagen der ReformationsbeAvegung und dieser selber. Wer
jene hochsinnigen, edeln Männer Avirklich Aerstehen will, die

unter den denkbar ungünstigsten Verhältnissen die Opposition
gegen das absolut unkatholische Dogma erhoben, darf darum
niemals vergessen, class sie heute AAie damals ganz und voll
das katholische Ideal in sich tragen."

Selbstverständlich wird der schAveizerischen altkatholischen
Kirche eine Aiel grössere Aufmerksamkeit zugewandt als der
Utrechter Gemeinde. Hat doch Nippold Avährend seiner Berner
Professur die grössten Geister der so heldenhaften Bewegung
als Freunde in seiner nächsten Nähe begrüssen dürfen, einen

Regierungsrat Munzinger, einen Professor Friedrich, einen
Bischof Herzog, und hat er doch im Auftrage der Berner
Regierung durch sein Gutachten über die Notwendigkeit der
Gründung einer altkatholischen theologischen Fakultät auch
seinen Stein in das neugeschaffene Gebäude fügen dürfen.

Nippold hatte schon ZAvei Jahre vor dieser Gründung auf
die Bitten des thatkräftigen Munzinger hin in Ölten über
„Ursprung, Umfang, Hemmnisse und Aussichten der altkatholischen

BeAAegung" gesprochen und derselben bei aller ruhigen
Beurteilung und nüchternen ÄbAvägung ihrer Ziele und
Hoffnungen die Aufgabe gestetlt. ein Vorbild der Überzengungstreue



— 89 —

und ein Mittel zur Einigung für die evangelischen Parteien zu
sein. Seine gründlich wissenschaftlich orientierte Rede hatte er
mit den schönen Worten beendigt: „Sollte nicht in den
Sympathien der verschiedensten protestantischen Parteien für den
Altkatholizismus eine bleibende Mahnung liegen, das, Avas in
den kirchlichen Parteikämpfen die eigentliche Erbsünde ist,
das Hervordrängen nicht prinzipieller, sondern persönlicher
Motive, zurücktreten zu lassen gegenüber dem einfachen
Christenglauben an den Vater unsers Herrn Jesu Christi, an
ihn, zu dem doch der tiefste Zug der menschlichen Seele auch
in alle Zukunft hinstreben Avird? Denn, Avie schon der Psalmist
Aveiss: unsere Seele dürstet nach Gott, dem lebendigen Gott!
Auch diese Hoffnung, sie steht allerdings in seiner Hand, sie

ruht noch im Schosse der Zukunft. Aber vergessen Avollen Avir

es darum doch nicht, avìc die altkatholische Bewegung gerade
uns evangelischen Christen lebendiger denn je es in Erinnerung
ruft, dass das — zwar als Glaubcnsfessel unbrauchbare, als
Glaubensausdruck aber allen ehnvürdige — Bekenntnis auch
einen dritten Artikel hat: Wir glauben an den hl. Geist, die
eine heilige allgemeine christliche Kirche, die Gemeinschaft
der Heiligen." In seinem Gutachten an die Bernische Regierung
giebt er einen historischen Überblick über die Verhandlungen
und Projekte, welche der Gründung der Fakultät vorangingen.
Die einen Avollten das alte Seminar Aen Pruntrut Avieder neu
beleben, die andern eine eidgenössische Hochschule gründen.
Da trat Bern mutig hervor, allen Schwierigkeiten und allem
Zögern durch die auf eigene Faust übernommene Neugründung
ein Ende zu machen. Im Jahre 1874 kurz vor Weihnachten
durfte Nippold im Namen der evangelisch-theologischen Fakultät
bei der Eröffnung feierlichst die neue Schwester begrüssen. Er
Avies ihr ihren Platz in der ..uniAersitasliterarum" an undzeichnete
ihren hohen Beruf dahin, ..den Rest unabhängiger theologischer
Wissenschaft, der sich auf altkatholischem Boden der jesuitischen

Unterdrückung erwehrt hat, für die Kultur als solche

zu retten". Der Geist Wessenbergs und seiner Genossen sei

nicht gestorben, er habe jetzt einen festen, gesicherten Mittelpunkt.

Zum Schlüsse der von tief frommem Geiste durchAvehten
Rede stellte Nippold dann nochmals die Aufgabe jechvelcher
Theologie fest: Inmitten der Wissenschaften, „die sich gegenseitig

zu ergänzen haben-, soll sie die uiiAerbrüchlichen Rechte



- 90 —

der Religion als solche wahren und gegen den materialistischen
Atheismus, den „Totengräber unserer Kultur", verteidigen.
Protestantische und katholische Theologie haben bei dieser
Arbeit Hand in Hand zu gehen.

Nippold ist nichts Aveniger als ein trockener Gelehrter.
Seine Deduktionen, seine Theorien schöpft er aus dem Leben
heraus, und so ist es begreiflich, dass er seinem dem
Altkatholizismus gewidmeten Buche dadurch die Krone aufsetzte,
class er es mit einem Charakterbild des grössten unter den

Altkatholiken, mit demjenigen Döllingers beschloss. „Eine
Ferienreise nach München" ist die Skizze überschrieben, die
unmittelbar auf die Studie „Der letzte Bischof von Mainz"
folgt. Mit dem Porträt des kriegerischen Kirchenfürsten am
Main konnte ja das Buch, das betitelt ist „Abseits vom
Kulturkämpfe", nicht endigen. So führt uns denn Nippold in die

bayerische Künstlerstadt, in das wohlgeordnete bücherreiche
Haus des grossen Mannes, vor dem die Gestalt eines Ketteier
ganz in den Hintergrund tritt. Dort lässt er uns die Gespräche
belauschen, die der greise katholische Professor mit dem noch
jugendlicheren cATangelischen führt. Letzterer hat auf einige
Zeit den „Professorenrock" abgezogen, um zu den Füssen des

Meisters als gelehriger Schüler zu sitzen. Es sind die tiefsten
Fragen theologischer und geschichtlicher Forschung, welche
die beiden Goistesheroen miteinander besprechen. Auf der
einen Seite steht der ehemalige treue Sohn der Papstkirche, der
es früher nicht Aerschmäht hatte, gegen die Kirche der
protestantischen Reformation die Waffe seiner gründlichen,
allseitigen Gelehrsamkeit zu gebrauchen, der aber hernach, durch
die Unduldsamkeit Pius IX. und der römischen Kurie belehrt,
ohne Aen seiner Überzeugung etwas herzugeben, sich dem
Protestantismus immer mehr näherte und in demselben statt
einen Gegner einen Freund erkannte. Auf der andern Seite
sehen Avir den feurigen Protestanten, der, durch sein ungebundenes

Forschen und Suchen auf geschichtlichem Gebiete
geleitet, es Aielen seiner Glaubensgenossen zum Trotze erkannte
und auch zu bekennen Avagte, dass im Katholizismus mehr
Lebenskraft liegt, als es die meisten cwangelischen Theologen
Avähncn. Beide Männer sind auf verschiedenen Wegen ge-
Avandelt, haben sich aber getroffen, von ein und demselben
Meister geführt. Jetzt tauschen sie ihre Gedanken aus, und als



— 91 —

der Protestant sich im Philosophieren versuchen will, wie die
Altmeister katholischer Theologie, da ist es der Katholik, der
ihn auf die echt protestantische Methode hinweist: „Vergessen
Avir nur nicht, dass wir als Kirchenhistoriker nicht die
Geschichte der Zukunft, sondern die der Vergangenheit zu schreiben
haben." Feuchten Auges verlässt der jüngere Gelehrte den

älteren, überwältigt Aen seinem sanften, lieblichen, Aen Gottes
Geist verklärten Wesen, und als er „alleine Aveiter ging", sagt
er bei sich selbst: „Der eine Gedanke hat alle andern
verdrängt, dass Aen dem Segen dieses Nathanael auch etwas auf
unsere evangelische Theologie übergehen möge." Wir aber
sagen, indem Avir auch Aen dem Werke des hochverehrten
Verfassers und lieben, väterlichen Freundes Abschied nehmen:
„Möge Aen den ökumenischen Schriften dieses protestantischen
Nathanaels auch etwas Segen fliessen auf die junge und doch
wieder altkatholische Kirche."

Fritz Hoffet, evang'. Pfarrer.


	Ein evangelischer Apologete des Altkatholizismus

