Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Ein evangelischer Apologete des Altkatholizismus
Autor: Hoffet, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403469

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403469
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN

EVANGELISCHER APOLOGETE

DES

ALTKATHOLIZISMUS."

Mit dem Friedensgrusse ,Abseits vom Kulturkampfe“ hat
Professor Nippold den zweiten Band seines Werkes .Kleine
Schriften zur innern Geschichte des Katholizismus® der Offent-
lichkeit tibergeben und damit gleichzeitig gezeigt, dass bei ihm
das Schreiben eines Buches nicht bloss ein Beitrag zur ge-
lehrten Litteratur, sondern vor allem eine >Mannesthat sein
will. Hat doch seine gesegnete kirchenhistorische Thiitigkeit
sich nicht allein in der Gelehrtenstube vollzogen, sondern ist
diese vielmehr hinausgetreten auf den grossen Schauplatz, wo
sich die leitenden Geister unserer Christenheit so oft messen
miissen, bis das Bessere das Schlechte, die Wahrheit die Liige.
der Geist Christi denjenigen dieser bosen Welt iberwunden
hat. Aber diesmal ist es nicht der Lirm des Schlachtgetiimmels,
der den greisen Kiampen zum Ergreifen seiner so tlichtigen
ceistigen Watfen bewog, sondern ein Werk anderer, lieblicherer
Art, niimlich die Verteidigung und Belobigung jener altkatho-
lischen Kirche, deren Spuren der Verfasser iiberall in seinem
Forschen durch die Jahrhunderte hindurch entdeckte, deren
Wiedergeburt er miterleben, ja welcher er als Pate bei der
Taufe beistehen durfte. Es war fiir uns daher eine Herzens-
freude, als der Herausgeber der Revue uns an der Geburtsstiitte
des schweizerischen Altkatholizismus, im schénen Bern, den
Auftrag gab, des letzten Werkes seines Freundes und Univer-

') Zu Nippolds II. Bande der Kleinen Schriften zur inneren Geschichte
des Katholizismus: dbseits vom Kulturkawmpf.



— 75 —

sitittskollegen an dieser Stelle zu gedenken. Eigentlich hitte
dies ja Sache eines altkatholischen und nicht eines evangelischen
reistlichen sein sollen, aber es dirfte vielleicht das Werk
Nippolds den Aussenstehenden mehr ergreifen und belehren als
denjenigen, der der Verteidigung und Belobigung seiner Mutter-
kirche uicht bedarf, weil diese ihm mit Recht als die alte
Heimat erscheint, {iber die man nicht zu reden, sondern die
man nur zu lieben hat. Es sei daher dem evangelischen Geist-
lichen erlaubt, durch folgende Zeilen zu bezeugen, wie sehr
er sich nicht bloss durch Nippolds Buch angeregt und ange-
zogen fiihlte, sondern wie sehr er gerade durch dasselbe der
Kirche, der jenes ein Denkmal setzen sollte, niher gefiihrt
wurde.

Wer in Nippolds® letztemn Werke eine zusammenhingende
Greschichtsbetrachtung suchen wollte, der wiirde sich gewaltig
tituschen. Ja, was uns die 500 Seiten des Oktavbandes bieten,
wird vielleicht manchen oberfliichlichen Leser abstossen. Sind
es doch vierzehn Kirzere oder lingere Arbeiten, die uns der
Verfasser vorfihrt, umrahmt von vielen Anmerkungen und
nach einer ausfithrlichen, eigentlich mit dem Inhalte des Buches
nur lose zusammenhingenden Einleitung, dem Erscheinen nach
vom Jahre 1871 bis zum Jahre 1880 chronologisch geordnet.
Es sind teils selbstiindige Arbeiten, wie die ausfiithrlichen Mono-
graphien in Nr. VII, VIII, X, XI, XII, XIIT und XIV (Die
gegenwirtige Belebung des Hexenglaubens; Die Reformbestre-
bungen Papst Hadrians VI. und die Ursachen ihres Scheiterns;
Zur geschichtlichen Wiirdigung des Quietismus in der rémisch-
katholischen Kirche: Die internationale Bedeutung der katho-
lischen Frage; Baron Joh. Baptist Hugenpoth tot den Beren-
claauw; Der letzte Bischof von Mainz; Eine Ferienreise nach
Miinchen), teils Reden, wie die Nr. II, IV, VI (Rede auf dem
Darmstiadter Protestantentag; Ursprung, Umfang, Hemmnisse
und Aussichten der altkatholischen Bewegung; Begriissungsrede
bei der Eroffnungsfeier der katholisch-theologischen Fakultit
an der Universitiit Bern), teils behordiiche Gutachten, wie Nr. V
(Gutachten tber Errichtung einer katholischen theologischen
Fakultit an der Hochschule Bern), teils Vorreden zu andern
Arbeiten, wie Nr. I, III (Vorrede zu Leopold Schmids Leben
und Denken; Vorrede zu der Schrift tiber ,die altkatholische
Kirche des Erzbistums Utrecht®), teils litterar-historische Kritiken,



wie die zehn Abschnitte in Nr. IX (Zur Litteraturgeschichte
und litterarischen Kritik).

Bs fehlt auch, wie man aus den Uberschriften schon zur
Gentige ersieht, zwischen den einzelnen Arbeiten fast durchweg
der innere Zusammenhang, sie sind zusammengestellt, wie
bereits in Band I desselben Werkes, bloss weil sie in einen
grosseren Rahmen hineingehoren, und weil der Verfasser es
mit Recht fiir notwendig hielt, sie durch Wiederdruck vor dem
Untergange zu retten. Und doch sind diese einzelnen, schein-
bar nicht zusammengehorigen Steine Teile eines und desselben
Bauwerkes, denn sie tragen alle das Zeichen des Meisters, der
sic gehauen, um sie zur Errichtung seines grossen geschicht-
lichen Baues zu verwerten. Man merkt es ihnen beim niitheren
Betrachten nur zu gut an, dass sie nicht da sind, um dem
kunstliebenden Auge zu gefallen, sondern dass sie mit kraft-
voller Hand zum kraftvollen Werke erarbeitet wurden,

Gerne wiirden wir den Leser der ,Revue Internationale-
mit jedem einzelnen Teile der langjihrigen Arbeiten Nippolds
niher bekannt machen, aber das wiire ein allzu umfangreiches
und im Grunde auch nutzloses Unterfangen. Wer einen Fremden
mit einer grossen Stadt bekannt machen will, fithrt ihn nicht
hinein in alle Gassen und Seitengiisslein. Er zeigt jenem die
schonsten (Gebidulichkeiten, die sprechendsten Ausblicke, und
so wollen wir uns auch bei dieser Skizze an die grossen
Gesichtspunkte und charaktervollen Figuren halten, die in
Nippolds Buch eine harmonische, in sich selbst festgegliederte
Apologie des Altkatholizismus bilden.

Drei Faktoren sind es, welche sich bei Nippold, abgesehen
von seiner kirchenhistorischen Gelehrsamkeit, vereinigten, um
ihn zum befiihigtsten Apologeten des Altkatholizismus zu machen:
seine Beziehungen zu hoheren politischen Kreisen, seine Reisen
und sein Aufenthalt im Auslande, seine ernste, fromme, christ-
liche Gesinnung. Wir werden noch Gelegenheit haben, auf die
beiden ersten Faktoren zuriickzukommen, hier schicken wir
nur einiges von dem voraus, was uns das Buch tiber des Ver-
tassers tiefinnerste Gedanken offenbart.

Nippold ist ein Jenenser und ist stolz aut diese Bezeich-
nung, die in vielen evangelischen Kreisen ein bedenkliches
Kopfschiitteln verursacht. Aber gerade in der Stadt eines Hase
und Lipsius vergeistigte sich sein Christusglaube zu jener echt



— 7

kindlichen Frommigkeit, deren Stirke um so grosser ist, je
weniger sie sich an dogmatische Formeln klammert. Von seinem
Aufenthalte in Palidstina hat Nippold dann jene so sinnige,
durchgeistigte Art, von heiligen Dingen zu reden, entnommen,
die wir nur bei Pilgern des gelobten Landes, wie Beyschlag,
(zodet und andern, wiederfinden. In seiner Begriissungsrede bei
der Eroffnungsfeier der altkatholischen Fakultit in Bern sucht
er zu heweisen, wie die fritheren dogmatischen Streitigkeiten
heute im Lichte der Forschung im Erloschen begriften sind,
und dann ruft er aus: ,Wahrlich, wer heute noch tliber seinen
dogmatischen Inkommensurabilien das Rechnen mit benannten
Zahlen versiumt, wer als Theologe den Blick auf jene Hundert-
tausende ausser acht lisst, die, ohne das Gegengewicht hoherer
(zeistesbildung, ohne die Lebensgeniisse, die dem .neuen
Glauben® von Strauss zur Entschidigung dienen, jeden Glauben
an Gott als unsern Vater, jede Erhebung der Seele zu ihm im
(ebete, jede Hoffnung auf ein ewiges Leben, jedes allgemein
aliltige Gebot der Sitte mit bitterem Hohn zu (ibergiessen ge-
lehrt werden, der hat gewiss nicht unter dem Kreuze des
Meisters seinen Standpunkt genommen, von dem es schon im
Beginn seiner Wirksamkeit heisst: ,Es jammerte ihn des Volkes,
denn sie waren in der Wiiste wie Schafe, die keinen Hirten
haben.“* In seiner Abhandlung tiber die internationale Be-
deutung der Kkatholischen Frage fiigt er wieder im Hinblick
auf die praktischen Aufgaben des Christentumes hinzu: ,Wie
so ganz und gar nicht schitzen iberhaupt alle die die Macht
der ,Religion im Leben® (ein volkstiimliches Werk Wessen-
bergs), welche Uber der vornehmen Gleichgiiltigkeit der sich
an Musik und Belletristik erfreuenden ,Wir“ und iber dem
immer wieder in die Mode kommenden Weltschmerz der {iber-
sittigten Blasiertheit das, was das Volk als Volk bedarf und
aufsucht, vergessen!® Diese praktische Auffassung des Christen-
tums hindert Nippold aber nicht, dessen innerste, ernsteste Seiten
zu kennen. Nennt er in der erwihnten Abhandlung das
Christentum ,die einfache, allgentigende Religion, die den
Menschen als vertrauendes Kind zu seinem himmlischen Vater
emporblicken lisst*, so weiss er doch, dass dieselbe den Kreuz-
weg fiithrt. ,Ist es denn®, meint er im Lebensbild des edlen
hollédndischen, katholischen Barons Hugenpoth, ., bei den Méannern,
denen die geistige Entwicklung das Beste verdankte, je anders



78

gewesen, als dass ihr Lebenswerk scheinbar vergebens war,
dass die von ihnen ausgestreute Saat erst nach ihrem Tode
aufging? Was lehrt uns denn eigentlich das Kreuz Jesu?*
Und weiter in der Anmerkung zur Rede auf dem Darmstidter
Protestantentag sagt er wohl auch im Hinblick auf seine eigene
Arbeit: [ Es ist ein Naturgesetz auch des Himmelreichs, dass
die Saat, die auf dem Acker des Séemanns selber nicht auf-
geht, von den Vigeln des Himmels anderswohin getragen
wird,”

Dies sinnige Verstiindnis des Christentums, die das Prak-
tische mit dem Religiosen so eng verbindet, ist es denn auch,
was Nippold dazu bringt, an dasselbe diejenigen universellen
Forderungen zu stellen. deren LErfillung er im Gange der
Kirchengeschichte sucht. Es fiihrt thn sein kindlich frommer
Ausgangspunkt zu jener ganz seltenen Weitherzigkeit, die ihn
in den verschiedenen Kirchen nur Zweige ein und desselben
Stammes erkenuen lisst und ihn zwingt, selbst seiner eigenen
vielgeliebten evangelischen Kirche ob ihres vielfachen Pharisiier-
tums Vorstellungen zu machen. Wie gross lautet in dem Munde
eines evangelischen Theologen und Professors das Wort in der
Einleitung: , Die ernste Geschichtstorschung hat jede Kontession
aus sich selbst heraus zu verstehen, sie hat sowohl bei der
Wirdigung des Katholizismus, wie bei der des Protestantismus
sich stets Hases Wort zu vergegenwitigen, dass beide noch
lange hinaus voneinander zu lernen und sich gegenseitig vor
manchem zu bewahren haben. Oder wieder das andere:
.Gerade in den kleineren Studien dieser Berner Jahre hat es
sich um Bausteine fiir eine erst werdende Geschichtsbetrach-
tung gehandelt, welche Katholizismus und Protestantismus
durchaus als gleichwertige und gleich unentbehrliche Aus-
prigungen des Christentumes zu wiirdigen suchte, eben darum
aber auch die katholische Form der Frommigkeit von der
pipstlichen Politik immer klarer zu unterscheiden wusste.® Ja,
dic ganze Begriissungsrede der altkatholischen Fakultiit in Bern
1st nur ein Beweis flir diese Stellungnahme, die in folgendem
originellem Ausspruche ihren deutlichsten Ausdruck findet: ,Ich
kann darum doch in den Kirchen nur die verschieden gebauten,
verschieden stilisierten, verschieden mdablierten Héuser finden,
auf die es schliesslich doch wohl weniger ankommt als auf
die Menschen, die darin wohnen.”



Vergegenwiirtigt man sich diesen religiosen Standpunkt
des Verfassers und begleitet man ihn jetzt zu seiner Geschichts-
forschersarbeit, so wird man begreifen. warum er naturnot-
wendig zum Apologeten des Altkatholizismus wurde. In der
grossen katholischen Kirche, so folgert er, sind der Lebens-
Kkriifte noch unendlich viele, aber Papismus und Jesuitismus
richten sie zu Grunde. Es ist Pflicht der einsichtigen Christen,
diese zu retten. Das hat der Altkatholizismus gethan.

Zur Beurteilung der idlteren Kirchengeschichte giebt uns
der vorliegende Band nur wenig Anhaltspunkte. Aber diese
gentigen. Das Christentum soll ein weitherziges sein. In den
letzten Jahrzehnten haben die deutschen Bischofe den hl. Boni-
fazius wieder zu Ehren gebracht. Nippold sieht sich den Apostel
der Deutschen néaher an, und in einer litterar-historischen
Kritik tber die Biographien des Heiligen von Miller und
Werner weist er darauf hin, wie gerade dieser Mann den Grund
zu dem papalen unduldsamen Weltherescherregimente, das
hernach der katholischen Kirche so grossen Schaden zuftigte,
legen half, Doch viel grimdlicher als bei der DBesprechung
der Biographen des Bonifazius tritt Nippold dem charakteristi-
schen Kennzeichen Roms, der Unduldsamkeit, entgegen in den
Studien. die er den beiden Feuerherden dieser (ieistesrichtung
widmet, der vomischen Kurie und dem Jesuitismus in seinen
verschiedenen Abstufungen. Zur Charakterisierung des ersten
der bheiden dient die ausfiibrliche und hochinteressante Schrift
iber die Reformbestrebungen Hadrians VI., jenes holliindischen
Nachfolgers Leo X., .der sich der Ehre, Papst zu werden,
nicht freute, sondern lieber in seiner Propstei in Utrecht ge-
blieben wiire”. Bei Hadrian V1. sind es nicht Ketzer, die das
romische System verfolgt. sondern seinen Oberhirten selbst,
einen redlichen denschen. der ernstlich an eine Reformation
der Missbriiuche der Kirche treten wollte, daran aber von
seiten seiner Nichststehenden gehindert wurde. Ls ist wirklich
tragisch, die etwas vergessene Geschichte dieses Mannes zu
lesen, .der bei all seinen redlichen Bestrebungen eben doch
Papst war®. Wahrend die Kirche der Reformation ihren Gegner
kaum der Beachtung wert hilt, braucht Rom ihm gegeniiber
die hassliche Waffe der Verleumdung. Die italienischen Pré-
laten, die den sittenreinen Fremdling mit seinen biirgerlichen
Lebensgewohnheiten nicht leiden konuten, bewerfen ihn mit



80 —

Kot, denn eine zehnjihrige Regierung dieses Papstes hitte ja
,2Rom gebessert“. Vergeblich bemiht sich Hadrian in der
Ablassfrage, in der Besetzung der Pfrinden, in der Praxis
der kostspieligen Ehedispense verniinftige, billige Grundsitze
hineinzutragen. Was er unternimmt, scheitert an der kalten
Berechnung der Kurialisten. Der Bischof von Preeneste Soderini
hilt dem Papste eine Rede, in welcher er in wirklich cynischer
Weise die Griinde darlegt, die ein reformatorisches Vorgehen
des Papstes unmoglich machen. Sie moge hier folgen, weil
sie mehr als irgend welche Schilderung der damaligen Schéiden
zeigt, in welchen Rahmen sich die Geistesrichtung der hl. Stadt
bewegte:

,Die Besserung der Sitten der Romischen Kurie ist nichts
weniger als das geeignete Mittel zur Unterdriickung der
Lutheraner. Im Gegenteil wird nur ihre Halsstarrigkeit dadurch
vermehrt werden. Aus der beabsichtigten Reform des Papstes
wird der Pobel den Schluss ziehen, dass das Kirchenregiment
in irgend einem Stiicke mit Recht getadelt worden sei. Folglich
wird der gleiche Pobel sich auch leicht tiberreden lassen, dass
auch andere Vorschléige zu Verbesserungen nicht minder gerecht
und nicht weniger begriindet seien. Die Stifter der Ketzereien
selbst aber, einmal ihres Sieges sich bewusst, werden in ihren
Angriffen und in ihrem Dringen kein LEnde finden. Seit es
Ketzer giebt, haben dieselben ja alle die verderbenen Sitten
der Kurie zum Vorwand ihrer Frechheit genommen. Aber noch
kein Papst hat es deshalb fiir dienlich erachtet, die eigenen
Angelegenheiten zu verbessern. Sie haben vielmehr immer
sogleich aut solche Ermahnungen und unbescheidene Drin-
gungen hin die Fursten zum Schutze der angegriffenen Kirche
aufgefordert. Diese gleiche Methode ist daher auch jetzt fest-
zuhalten. Denn auf keine Weise geht ein Staat (und die Kirche
ist, wie schon bemerkt, fiir diesen Standpunkt ja nichts als ein
Staat) schneller zu Grunde als durch Verinderung der Regie-
rungsform. Man muss also, statt Neuem und Ungewohnlichem
den Zugang zu offnen und dadurch weitere Gefahren herauf-
zubeschworen, den Weg jener frommen Piipste betreten, deren
Unternehmungen mit gliicklichem Erfolge gekront wurden.
Keiner von ihnen hat die Ketzer durch Verbesserungen ver-
tilgt, vielmehr durch herbe Schlige, dadurch, dass sie die
Firsten und Vélker unter dem Zeichen des Kreuzes gegen sie



81

aufreizten. Auf diese Weise hat Innocenz [II. die Albigenser
unterdriickt, und ebenso haben die ihm folgenden Pipste die
Waldenser, die Picarden, die Armen von Lyon, die Arnoldisten,
die Speronisten und die Paduaner, von denen nichts als der
nackte Name tibrig blieb, ausgerottet. Wenn so jetzt wieder
der Papst den Fiirsten in Deutschland erlaubt, die Lindereien
der Beschiitzer Luthers zu besetzen, so werden sic ein solches
Anerbieten gern annehmen, um so mehr, wenn noch die be-
nachbarten Vélker durch das Anerbieten von Indulgenzen und
Sindenvergebung zur Hillfe eingeladen werden. — Der Reli-
gionslirm in Deutschland ist dem apostolischen Stuhle lange nicht
so gefahrdrohend als der bevorstehende Krieg in Italien. An
diese Sache muss man vor allem denken; denn wenn man ihr
nicht wohlgeriistet mit Geld, dem Stern des Krieges, entgegen-
tritt, kann dadurch viel grosseres Ungliick entstehen. Es darf
also vor allem keine Schmiilerung der Einkiinfte stattfinden,
ohne die doch keinerlei Reform mdoglich ist, Denn von den vier
Quellen dieser Linkiinfte ist nur eine, der Ertrag des Kirchen-
staates nidamlich, weltlichen Ursprungs. Die drei anderen, die
Indulgenzen, die Dispensationen und die Besetzung der Bene-
fizien, haben alle einen geistlichen Ursprung. Es kann also
keine dieser Quellen abgeleitet oder verstopft werden, ohne
dass der vierte Teil der papstlichen Gefille ausbleibe.®

Der Intoleranz jener Réuber im Weinberge des Herrn
gegen jeden, der seine Arbeit redlich vollbringen wollte, kommt
aber die Intoleranz der Fanatiker des Papismus in ihrer Wir-
kung gleich. Der Jesuitismus hat trotz des intensiven religiosen
Kleides, in das er sich hillt, dem Katholizismus eigentlich
noch mehr Schaden zugefiigt als alle Laster der Simonie und
der Uppigkeit zusammen. Uber den Jesuitismus als solchen
hatte Nippold sich schon im ersten Bande seiner Kleinen
Schriften deutlich ausgelassen. Im zweiten zeigt er an einzelnen
Beispielen die Wirkungen dieses die romische Kirche immer
mehr durchdringenden Sauerteiges. ,Die gegenwiirtige Wieder-
belebung des Hexenglaubens® betitelt er eine lingere Abhand-
lung, in welcher er vornehmlich die dunkeln Praktiken des
Exorcismus beleuchtet. Er verweilt namentlich sehr lange bei
der Anleitung zu demselben, die Professor Dr. Gassner in
Salzburg herausgegeben. Hier nur ein Probchen von dem tollen
Zeuge, das der gelehrte Herr in ein ,pastorales Handbuch®

Revue intern. de Théologie. Heft 29, 1900. 6



Vi
-— 32

cinzutragen sich nicht scheut. Bei Erwachsenen werden sechs
yhinreichende Zeichen eines maleficium, um den sogenannten
exorcismus probativus  vornehmen zu dirfen®, aufgezihlt:
») wenn der angeblich Geplagte (Kranke) vor Speisen und
Getriinken, welche heimlich benediziert wurden, mehr Abscheu
hat als vor anderen; 6 wenn er in Gegenwart des hl. Sakra-
mentes und hl. Reliquien ungewohnliche Fureht oder Schrecken
dussert, nicht hinblicken kann u. dergl.: ¢) wenn er die Leute
ohne vorausgegangene Krankheit wie ein toller Hund anfillt,
um sich schlagt, die Heiligen listert, den Teufel um Hiilfe an-
ruft; ) wenn er Nadeln, Nigel, Glasscherben u. dergl. erbricht;
e) wenn aus seinem Munde hollischer Gestank, oder Schwefel-,
Pech-, Kohlen- und Russgeruch hervorgeht: /) wenn sich in
seinem Leibe ganz ungewohnliche Tone, z. B, wie das Quaken
eines Frosches, vernchmen lassen.” Dass dergleichen Dinge
iibrigens im Volksglauben von seiten der jesuitisch erzogenen
Geistlichkeit mit Absicht erhalten werden, geht unter anderem
aus cinem Vorfalle hervor, der sich kiirzlich in der Ndhe von
Strassburg vollzog. In cinem [lause  spukte® es. ILin Mann
spazierte des Nachts mit einem Stosskarren aut dem First des
Daches und in den Stuben tanzten die Laibe Brot herum. Die
Lokalpresse belustigte sich tiber das ungeheuerliche Ereignis,
das grosse Mengen aberglaubischer Leute in das behexte Dort
lockte. Die jesuitische Presse aber warnte und meinte, man
solle die Sache ernster auffassen. es konne doch der Bose dabei
beteiligt sein! Die Ultramontanen schwiegen aber. als es sich
herausstellte, dass ein Taugenichts den Spuk zur Ausfiihrung
eines (Gaunerstreiches ins Werk gesetzt hatte.

In ein zweites Gebiet der Geistesverwirrung, die auch den
jesuitischen Anschauungen entspringt, fithrt eine andere hochst
interessante  Abhandlung Nippolds itber den Quietismus der
Madame de Guion. Die Schrift ist eine Antwort auf die Auf-
fassung, die Professor Heppe in Marburg in seinem DBuche
wGeschichte der quietistischen Mystik in der katholischen Kirche*
iiber die bekannte Schutzbefohlene Fénelons ausspricht. Nippold
nimmt entschieden Partei fiir Bossuet in der Beurteilung der
Guion, die er eine ,hysterische Dame® nennt, und schliesst
seine genaue Analyse ihres abenteuerlichen Lebensganges mniit
den Worten ab: ,Meinesteils sche ich nun in dem Quietismus
zwar eine Ausartung, aber zugleich ein ganz specifisches Pro-



dukt des modernen Katholizismus, und speciell der jesuitischen
Atmosphiire, die in den von lLoyola selbst begriindeten geist-
lichen Exerzitien ein wahrhaft ansteckendes Miasma besitzt.*

Noch viel schiirfer geht Nippold der modernen jesuitischen
Richtung im Katholizismus an den Leib bei der Schilderung
der Thiitigkeit zweier Minner, die zwar romisch-katholisch sind,
aber doch die .beiden Seelen“ des Katholizismus darstellen.
Der erste dieser Minner ist der bereits genannte Baron Joh.
Baptist Hugenpoth tot den Berenclaauw, Dieser Mann bildet
eine Parallele zu Hadrian VI. Wie der Papst hat auch er es
cewagt, in das Wespennest zu stechen. Als wissenschaftlicher
und praktischer Jurist hatte er den Zorn der Jesuitenpartei
dadurch hervorgerufen, dass er gegen das Uberhandnehmen
der Kloster und ihrer oft ungesetzlichen Besitzvergrosserungen
vorging. Sah er doch in den Klostergriindungen ein ,, Unter-
eraben der Stellung des Weltgeistlichen und eine Schitdigung des
religiosen Idlementes in der Bevolkerung=. Verleumdung war die
Folge seines Auftretens und diese setzte sich bis nach seinem
Tode fort. Nippold findet den Gipfel des verleumderischen Vor-
vehens der Jesuiten in dem Nekrolog eines ultramontanen
Blattes, das da schrieb: . Wir kénnen mit Sicherheit melden,
dass der hochwohlgeborne IHerr sich in allen Stiicken den
Vorschriften der geistlichen Obrigkeit unterworfen und mit der
erossten Frommigkeit bereits am 19. Oktober die letzten Sakra-
mente empfangen hat. Es gereicht uns zur Freude, dass der
Mann, nach einem vielbewegten Leben, so im Frieden der
Kirche gestorben ist.= Nicht dass etwa der Mann, der in Holland
den Kampt gegen den Jesuitismus aufnahm, ohne die Sterbe-
sakramente gestorben wiire, aber den schénen Tod eines solchen
als eine Verleugnung der Thiitigkeir seines ganzen L.ebens hin-
zustellen, das vermogen nur Jesuiten.

Das Gegenstiick zn dem mannhatten Hollinder ist der
letzte Bischof von Mainz®. Freiherr von Ketteler. Das Leben
und Charakterbild dieses Mannes ist wohl die Perle in Nippolds
Buch. Mit scharfen Strichen ist diese scheinbar eiseriie Gestalt
des westfilischen Edelmannes geschildert, der zwar schon
anf der Universitit als Jurist das Duellieren liebte und eine
Narbe davontrug. aber doch scin streitbares l.eben mit einem
Fussfall vor Pius IX. und seinem Infallibilitiitsdogma beschloss.
An Kettelers Person konnen wir den modernen deutschen



— 84 —

Jesuiten kennen lernen, wie er leibt und lebt. Nippold nennt
ihn _den Heertithrer der neuen Invasion der ,Compagnie Jesu*
in Deutschland“. Fanatisch und keck bis zur Unverfrorenheit.
wenn es sich darum handelt, die (Gegner anzugreifen, ist er
doch, wenn es sein muss, wieder so geschmeidig, dass er die
widerstrebendsten Elemente zu versohnen und der Kirche dienst-
bar zu machen weiss, Mit meisterhafter Kirze zeichnet uns
Nippold die Thitigkeit des Kirchenfiirsten in Kirche und Staat.
Wir sehen ihn an der Arbeit bei der Umwandlung des alten
frommen Wessenberg-Sailerschen auch von Bischof Kaiser ge-
pllegten Katholizismus in den neuen Katholizismus, in welchem
letzteren ,die Wallfahrten und Prozessionen, die Ablédsse und
Reliquienausstellungen, die Bruderschaften und Kongregationen,
die Madonnenerscheinungen und Stigmatisationen, die Teufels-
austreibungen und Herz Jesu-Mirakel in den Vordergrund ge-
treten sind“; wir betrachten ihn bei seiner Neuordnung dev
Seminarien fiir Geistliche, welche demm alten, fidelen Studenten
erlauben, seinen .IHass gegen die Universititen zu stillen*:
wir treffen ihn an bei der Disciplinierung seines Klerus durch
Fragebogen und Verfiigungen, ein Auftreten, das schliesslich
zur Folge hatte, dass die Geistlichen von sich sagten ,wir
sind nur Hunde“: wir folgen ihm in seinen K&mpfen mit der
Regierung, in seinen Konversionsstreifziigen: wir begleiten
ihn endlich in diejenige Arbeit, die ihm einen vielleicht un-
verdienten Ruhm gebracht hat, seine sociale Reformbestrebung.
Allen alles zu sein, hat Ketteler wie keiner verstanden. Hatte
er fiir den Adel, fiir die Liberalen geschrieben, so wurde er auch
cin Abgott der Socialdemokraten, die er durch die gewagtesten
und demagogischsten Ausspriche koderte. Er hatte von deor
Reformation die klassischen Siitze geschrieben: ,Wie das Judeii-
volk seinen Beruf auf Lrden verloren hat, als es den Messias
kreuzigte, so hat das deutsche Volk seinen hohen Beruf fir
das Reich Gottes verloren, als es die Einheit im Glauben zerriss,
welche der hl. Bonifazius gegriindet hatte. Seitdem hat Deutsch-
land fast nur mehr dazu beigetragen, das Reich Christi auf
irden zu zerstéren und eine heidnische Weltanschauung hervor-
zurufen. . . . . Seitdem gehen die deutschen Herzen und die
deutschen Gedanken immer weiter auseinander, und wir sind
vielleicht eben jetzt mitten in einer Entwicklung begriffen, die
das Verschwinden des deutschen Volkes als eines einigen



— 8 —

Volkes vorbereitet.“ Derselbe Mann konnte hernach der roten
Revolution den Boden vorbereiten und in seinem Buch ,Arbeiter-
frage und Christentum® eine Schrift verfassen, die mit Recht
den Namen ,Compendium der Arbeiterverhetzung® verdient.
Nippold wird aber seinem persinlichen Gegner trotz dessen
scharfer Beurteilung doch gerecht. Er weiss an ihm zu schitzen,
was zu schatzen ist, und man fithlt es dem Biographen ab,
dass es ihm leid ist, von der Konzilzeit zu reden, in welcher
Ketteler aus selbststichtigen Griinden vor dem Papste, .der
durch das Ubermass seines Nichtwissens wissenschaftlich ge-
bildete Theologen in Erstaunen setzte*, in jammervoller Weise
‘Kapitulierte. So was hiitte man vom ,letzten Bischof von Mainz*“
nicht erwartet. :

GGewissermassen als das Resultat von seinen Beobachtungen
{iber die allmihliche Beherrschung des Katholizismus durch
cdie romische auf Weltherrschaft zielende Kurie und von seiner
Bekanntschaft mit Personen, die entweder dem rémischen
Treiben widerstanden oder aber sich durch dasselbe fortreissen
liessen, giebt uns Nippold in der Abhandlung: ,Die inter-
nationale Bedeutung der katholischen Frage® eine Ubersicht
tiber den gegenwirtigen Stand der Dinge. Nachdem er die drei
Grundlagen, auf welchen der Katholizismus als Religion be-
ruit: Volksfrommigkeit, kirchliche Sitte und theologische
Wissenschaft, kurz skizziert, zeigt er, unter welchem Banne
die so edlen Krifte leiden. Wir lassen ihn selber reden:

,Was fir Mittel sind es, wodurch die ideellen Grundlagen
des Katholizismus so villig zurtickgedriingt werden konnten,
dass es in der That scharfer und ausdauernder Beobachtung
bedarf, um sie noch herauszufinden? Die Beantwortung dieser
Frage hat auf sehr verschiedene Faktoren nebeneinander zu
achten. Der politischen Centralgewalt des Papsttums und der
dic ganze Welt umspannenden Thiitigkeit der Propaganda
dienen die stets zahlreicheren Orden, denen der aller Reste
fritherer Selbstéindigkeit beraubte Weltklerus mit eingereiht ist,
withrend die fromme Gemeinde durch eine eben so weit ver-
breitete als einheitlich inspirierte Presse fanatisiert und durch
einen systematisch kultivierten Mirakelglauben in blinde Ab-
hingigkeit gebracht wird. Und doch wiirden alle diese ihm
eigenen Mittel den Romanismus nicht zu seiner heutigen
schwindelnden Hohe gebracht haben, wenn er nicht in der



— 86 —

gesamten Entwicklung unseres Jahrhunderts eine Reihe unter-
stiitzender Faktoren gefunden hittte, die von der bloden Politik
der Restaurationszeit bis auf die heutige Sekundierung der
deutschen Centrumsfraktion durch konservative Verstimmung,
liberale Phraseologie und radikale Utopie eine geradeswegs
erstaunliche Aufeinanderfolge von Siegen der Kurie ermog-
lichten. Jeder dieser Faktoren, die direkten und indirekten
gleich sehr, ist schon an und fir sich von gewichtiger Bedeu-
tung., Und ohne das Ineinanderwirken und sich gegenseitig
Unterstiitzen derselben wiire die gegenwdirtige Sachlage nie
moglich gewesen.”

Wir haben bisher versucht, auf einzelne FaKktoren hin-
zudeuten , welche mit zwingender Notwendigkeit Nippold
dazu fithren mussten, der altkatholischen Bewegung nither zu
treten. Bevor wir aber an der Hand seines Buches zeigen,
welche fdusseren Umstinde ihn geradezu in dieselbe hinein-
leiteten, miissen wir hier noch eine Gedankenreibe einschalten.
die sich durch das Werk hindurchzieht und da zeigt, mit welch
unparteiischer Gesinnung der evangelische Professor an seine
Untersuchungen getreten ist. In den im Buche enthaltenen
litterarisch-kritischen Arbeiten ist auch eine Besprechung von
Daltons Gossner-Biograpie enthalten. In derselben spricht sich
Nippold bei aller Wiwdigung der Thitigkeit des frommen
Grianders der nach ihm benannten Mission mit aller Schirfe
iiber die Charakterfehler dieses etwas unsteten und leiden-
schaftlichen Mannes aus. Konvertiten werden seiner Ansicht
nach leicht Fanatiker. Aber auch anderer, weit bekannterer
Personlichkeiten gedenkt er mit tadelndem Werte. Die Kaiserin
Augusta mit ihrer romanisierenden, den deutschen Einheits-
gedanken nicht verstehenden Hofgesellschatt, Bismarck, der
sagen konnte: ,das Dogma der Unfehlbarkeit war uns stets
gleichgiiltig”, die Liberalen und ihre .suffisante Unbelehrbar-
keit"™ iiber ultramontane Dinge werden gehorig mitgenomrnen, so-
bald es sich darum handelt, den Grundsatz aufzustellen, dass
auch Staat und Bildung an der Bekimpfung rémischer Herrsch-
gelliste mitzuarbeiten haben. Ja, die Einleitung des Buches,
die die Memoiren Bismarcks bespricht, entwirft geradezu ein
austlilirliches Bild jener romanisierenden Nebenregierung im
deutschen Reiche, gegen welche Bismarcks Kulturkampf leider
nur aus politisch-nationalen Griinden gerichtet war, und welche



spiiter in den Reihen der Hofprediger beinahe Unterstittzung
fand. So geisselt der keine Riicksicht kennende (Geschichts-
forscher auch die lauen Vertreter seiner Kirche, wenn er sie
auf Abwegen wandeln sicht. IS weiss aber auch deren Ver-
dienste hervorzuheben, wo dies am Platze ist. Lingere Ab-
schnitte, die wir leider aus Mangel an Raum nicht wiedergeben
kénnen, sind in den umrahmenden Fussnoten dem Kronprinzen
und spiiteren Kaiser Friedrich gewidmet, dem Monarchen, der
die staatliche Gefahr, die im Jesuitismus liegt, Nippold gegen-
iber mit den treffenden Worten kennzeichnete: ,Es handelt
sich um die prinzipielle Bekiimpfung der staatlichen Autoritiit;
es ist nur zu klar, dass die Jesuiten nicht den Frieden, sondern
den Krieg wollen.*

[st es nun ein Wunder, wenn ein Mann, der die edeln
Seiten des Katholizismus so sehr zu wiirdigen weiss, anderer-
seits aber die ihm drohenden Gefahren so klar erkannte, den
gewiss flir Altkatholiken hocherfreulichen Satz schreiben konnte:
. Wie jeder gute Deutsche danke ich Gott, dass er mich das
Zeitalter Wilhelms des Grossen und seines eisernen Kanzlers
erleben liess. Nicht geringer aber ist meine Dankbarkeit dafir,
dass ich Zeitgenosse von Dollinger und Reinkens und ihren
zahlreichen glaubenstreuen Mitarbeitern sein durfte.* Welche
Freude muss es in der That fiir Nippold gewesen sein, als er
withrend seines Aufenthaltes in lolland in Utrecht eine wohl-
organisierte altkatholische Kirche vorfand, und als er in Bern
an der Ausgestaltung und Neuordnung einer anderen thitig mit-
helfen konnte. An beiden Orten sah er das, was ihm im Geiste
vorschwebte, was er als eine geschichtliche Notwendigkeit mit
seiner Phantasie konstruierte, in fassbarer Form in die Er-
scheinung treten, und so ist es denn mit wahrem Jubel, dass
er an die Besprechung dieser kirchengeschichtlichen Gebilde tritt.

Was die Utrechter Gemeinde anbetrifft, welcher er ja sein
umfangreiches Werk : .Die altkatholische Kirche des Erzbistums
Utrecht* gewidmet, kann er sich nicht enthalten, wenigstens
die Vorrede jener Arbeit zu bringen: gleichzeitig begleitet er
sie aber mit einer Verteidigung der Angriffe, welche man von
jesuitischer Seite in boswilliger Weise gegen sie geschleudert.
Meint er doch, dass an der kleinen Utrechter Gemeinde sich
das Wort Bismarcks bewahrheite, .dass der eine Landpfarrer
Renfle mit seiner Mehringer Gemeinde Dutzende gelehrter



Herren aufwiege, die keine Gemeinde hinter sich hiitten*.
Dieser richtige Gedanke, dass die Bedeutung des Altkatholi-
zismus nicht in der Zahl seiner Mitglieder, sondern in dem
durch denselben vertretenen Standpunkt liegt, findet man iiber-
haupt im Buche des éfteren wieder. In der iinleitung zu der
genannten Vorrede spricht sich Nippold folgendermassen aus:
.Es dirfte das holliindische Zahlenverhiltnis der Altkatholiken
und Neurtmischen auch der deutschen Bewegung wenigstens
in ihren Anfingen ein unbestreitbares Prognostikon stellen.”
In der Ferienreise nach Miinchen schreibt er dann erginzend:
- Wohl hat, seit das vatikanische Konzil die latenten Gegen-
satze offenkundig gemacht, keine Bemerkung lauter und kecker
sich vorgedriingt, als die tiber die Halbheit der Altkatholikemn.
die, wenn sie auch nur einigermassen konsequent wiiren, in
der protestantischen Kirche ihre Heimat finden miissten. Abcv
es kann nur derjenige so reden, der von der Macht des katho-
lischen Ideals {iber die Gemiiter ebensowenig ctwas weiss, wic
von dem Unterschiede zwischen den hierarchischen Nieder-
schliigen der Reformationsbewegung und dieser seclber. Wer
jene hochsinnigen, edeln Mianner wirklich verstehen will, dic
unter den denkbar ungiinstigsten Verhiltnissen die Opposition
gegen das absolut unkatholische Dogma erhoben, darf darum
niemals vergessen, dass sie heute wie damals ganz und voll
das katholische Tdeal in sich tragen.“

Selbstverstindlich wird der schweizerischen altkatholischen
Kirche eine viel griossere Aufmerksamkeit zugewandt als der
Utrechter (zemeinde. Hat dech Nippold withrend seiner Berner
Professur die grossten Geister der so heldenhaften Bewegung
als Freunde in seiner niichsten Niihe begriissen diirfen, einen
Regierungsrat Munzinger, einen Professor Friedrich, einen
Bischof Herzog, und hat er doch im Auftrage der Berner
Regierung durch sein Gutachten iiber die Notwendigkeit der
Grindung einer altkatholischen theologischen Fakultit auch
seinen Stein in das neugeschaffene Gebiude fiigen dirfen.

Nippold hatte schon zwei Jahre vor dieser Grindung auf
die Bitten des thatkriiftigen Munzinger hin in Olten Uber
. Ursprung, Umfang, Hemmuisse und Aussichten der altkatho-
lischen Bewegung* gesprochen und derselben bei aller ruhigen
Beurteilung und niichternen Abwigung ihrer Ziele und Hofi-
nungen die Aufgabe gestellt. ein Vorbild der Uberzeugungstreue



89 —

und ein Mittel zur Einigung fir die evangelischen Parteien zu
sein. Seine grindlich wissenschaftlich orientierte Rede hatte er
mit den schonen Worten beendigt: ,Sollte nicht in den Sym-
pathien der verschiedensten protestantischen Parteien fiir den
Altkatholizismus eine bleibende Mahnung liegen, das, was in
den kirchlichen Parteikiimpfen die eigentliche Erbsiinde ist,
das Hervordringen nicht prinzipieller, sondern personlicher
Motive, zurtcktreten zu lassen gegeniiber dem einfachen
Christenglauben an den Vater unsers Herrn Jesu Christi, an
ihn, zu dem doch der tiefste Zug der menschlichen Seele auch
in alle Zukunft hinstreben wird? Denn, wie schon der Psalmist
weiss: unsere Seele diirstet nach Gott, dem lebendigen Gott!
Auch diese Hoffnung, sie steht allerdings in seiner Hand, sie
ruht noch im Schosse der Zukuntt. Aber vergessen wollen wir
es darum doch nicht, wie die altkatholische Bewegung gerade
uns evangelischen Christen lebendiger denn je es in Erinnerung

ruft, dass das — zwar als Glaubensfessel unbrauchbare, als
Glaubensausdruck aber allen ehrwiirdige — Bekenntnis auch

elnen dritten Artikel hat: Wir glauben an den hl. Geist, dic
eine heilige allgemeine christliche Kirche, die Gemeinschaft
der Heiligen.” In seinem Gutachten an die Bernische Regierung
giebt er einen historischen Uberblick iiber die Verhandlungen
und Projekte, welche der Griandung der Fakultit vorangingen.
Die einen wollten das alte Seminar von Pruntrut wieder neu
beleben, die andern eine eidgenossische Hochschule griinden.
Da trat Bern mutig hervor, allen Schwierigkeiten und allem
Zogern durch die auf eigene Faust (ibernommene Neugriindung
ein Ende zu machen. Im Jahre 1874 kwrz vor Weihnachten
durfte Nippold im Namen der evangelisch-theologischen Fakultit
bei der Eroffnung feierlichst die neue Schwester begriissen. Er
wies ihrihren Platzin der ,universitasliterarum® an und zeichnete
ihren hohen Beruf dahin, .den Rest unabhingiger theologischer
Wissenschaft, der sich auf altkatholischem Boden der jesuiti-
schen Unterdriickung erwehrt hat, fir die Kultur als solche
zu retten”. Der Geist Wessenbergs und seiner (Genossen sei
nicht gestorben. er habe jetzt einen festen, gesicherten Mittel-
punkt. Zum Schlusse der von tief frommem (eiste durchwehten
Rede stellte Nippold dann nochmals die Aufgabe jedwelcher
Theologie fest: Inmitten der Wissenschaften, ,die sich gegen-
seitig zu erginzen haben®, soll sie die unverbriichlichen Rechte



90

der Religion als solche wahren und gegen den materialistischen
Atheismus, den ,Totengriber unserer Kultur®, verteidigen.
Protestantische und katholische Theologie haben bei dieser
Arbeit Hand in Hand zu gehen. ;

Nippold ist nichts weniger als ein ftrockener Gelehrter.
Seine Deduktionen, seine Theorien schopft er aus dem Leben
heraus, uund so ist es begreiflich, dass ecr seinem dem Alt-
katholizismus gewidmeten Buche dadurch die Krone aufsetzte,
dass er es mit einem Charakterbild des gréssten unter den
Altkatholiken, mit demjenigen Dollingers beschloss., JEine
Ferienreise nach Minchen® ist die Skizze iiberschrieben, die
unmittelbar auf die Studie ,Der letzte Bischof von Mainz®
folgt. Mit dem Portriit des kriegerischen Kirchenfiirsten am
Main konnte ja das Buch, das betitelt ist ., Abseits vom Kultur-
kampfe“, nicht endigen. So fithrt uns denn Nippold in die
bayverische Kinstlerstadt, in das wohlgeordnete biicherreiche
Haus des grossen Mannes, vor dem die Gestalt cines Ketteler
ganz in den Hintergrund tritt. Dort lisst er uns die Gespriche
belauschen, die der greise katholische Professor mit dem noch
jugendlicheren evangelischen fiithrt. I.etzterer hat auf einige
Zeit den . Professorenrock~ abgezogen, um zu den Filssen des
Meisters als gelehriger Schiiler zu sitzen. Iis sind die tiefsten
Fragen theologischer und geschichtlicher Forschung, welche
die beiden Geistesheroen miteinander besprechen. Auf derv
einen Seite steht der ehemalige treue Sohn der Papstkirche, der
es frither nicht verschmiiht hatte, gegen die Kirche der pro-
testantischen Reformation die Waite seiner grindlichen, all-
seitigen Grelehrsamkeit zu gebrauchen, der aber hernach, durch
die Unduldsamkeit Pius IX. und der romischen Kurie belehrt,
ohne von seiner Uberzeugung ectwas herzugeben, sich dem
Protestantismus immer mehr naherte und in demselben statt
einen Gegner ecinen Freund erkannte. Auf der andern Seite
sehen wir den feurigen Protestanten, der, durch sein ungebun-
denes Forschen und Suchen auf geschichtlichem Gebiete ge-
leitet, es vielen seiner (ilaubensgenossen zum Trotze erkannte
nd auch zu bekennen wagte, dass im Katholizismus mehr
Lebenskraft liegt, als es die meisten evangelischen Theologen
wihnen. Beide 3linner sind auf verschiedenen Wegen ge-
wandelt, haben sich aber getroffen, von ein und demselben
Meister gefiihrt. Jetzt tauschen sie ihre Gedanken aus, und als



91

der Protestant sich im Philosophieren versuchen will, wie die
Altmeister katholischer Theologie, da ist es der Katholik, der
ihn auf die echt protestantische Methode hinweist: , Vergessen
wir nur nicht, dass wir als Kirchenhistoriker nicht die Ge-
schichte der Zukunft, sondern die der Vergangenheit zu schreiben
haben.” Feuchten Auges verlisst der jingere (ielehrte den
illteren, iiberwiltigt von seinem sanften, lieblichen, von Gottes
Geist verkliarten Wesen, und als er .alleine weiter ging®, sagt
er bei sich selbst: _Der eine Gedanke hat alle andern ver-
driingt, dass von dem Segen dieses Nathanael auch etwas auf
unsere evangelische Theologie tibergehen moge.* Wir aber
sagen, indem wir auch von dem Werke des hochverehrten
Verfassers und lieben, viiterlichen Freundes Abschied nehmen:
»Moge von den okumenischen Schriften dieses protestantischen
Nathanaels auch etwas Segen fliessen auf die junge und doch
wieder altkatholische Kirche.*

Frirz HorFFET, evang. Pfarrer.



	Ein evangelischer Apologete des Altkatholizismus

