
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Die Union zwischen der altkatholischen und der russischen orthodoxen
Kirche

Autor: Goetz, Leopold Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403466

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403466
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE UNION
zwischen der

altkatholischen und der russischen orthodoxen

Kirche. l>

Siebenhundert Jahre nahezu ist die morgenländische Hälfte
der katholischen Kirche von der abendländischen getrennt,
während wir die allmähliche Entstehung dieser jetzt so schroffen
Spaltung noch um ungefähr 700 weitere Jahre zurückverfolgen
können. Von hüben und drüben wurden manche Versuche
gemacht, eine Einigung herzustellen, die ja immer das Ziel aller
die Kirche Christi wahrhaft liebenden Katholiken sein musste.
Sie waren alle auf die Dauer vergeblich. Ja seit 27 Jahren
ist die abendländische katholische Kirche wieder aufs schärfste
in zwei numerisch allerdings höchst ungleiche Teile zerrissen,
in die römischkatholische und in die altkatholische Kirche,
Beide haben als Katholiken des Abendlandes stets den Wunsch
haben müssen, die Kluft zwischen der orientalischen Kirche
und sich auszufüllen. Vor 3 Jahren haben sie auch beide zu
gleicher Zeit die letzten entscheidenden Schritte gethan. Am
20. Juni 1894 liess Leo XIII. in seiner Encyklika Praeclara
gratulationis und der ihr folgenden Bulle Orientalium dignitas
vom 31. November 1894 an die morgenländische oder
orientalisch-orthodoxe Kirche die Einladung ergehen, sich ihm zu
unterwerfen. Denn so und nicht anders muss man nach den
Unionen, die bisher Rom mit anderen Kirchen abgeschlossen
hat, das Wort .,sich mit Rom vereinigen" seinem Sinn nach
wiedergeben, und die Einladung Leos XIII. hatte darum nichts

1) Vortrag, gehalten auf dem Bezirkstag der altkatholischen Gemeinden
von Eheinland und Westfalen, in Düsseldorf, am 17. November 1897.



— 37 —

Wesentliches zur Folge, als den energischen Protest der
orientalischen Kirche gegen die päpstliche Zumutung.

Altkatholischerseits wurde bereits 1892 auf dem IL
internationalen Altkatholiken-Kongress zu Luzern der Antrag des

Herrn Prof. Dr. Friedrich (München) angenommen, laut dem
die altkatholischen Bischöfe amtlich mit den Vertretern dei'

übrigen dem Altkatholizismus befreundeten Kirchen in
Verhandlungen über die Wiedervereinigung eintreten sollten :

gemeint waren damit in erster Linie die katholischen Kirchen
des Ostens. Nachdem über diesen Gegenstand zunächst noch
eine private Besprechung zwischen dem Herrn Erzbischof Gul von
Utrecht und dem Herrn Protopresbyter Janyschev von St. Petersburg

stattgefunden hatte, wurde einerseits in St. Petersburg
beim hl. Synod eine Kommission eingesetzt, andererseits geschah
dasselbe seitens der altkatholischen Bischöfe. In den
Kommissionsberichten, wie sie vorliegen, werden die noch zweifelhaften
und zum Teil streitigen Punkte erörtert, und nach dem bisherigen
Gang der Verhandlungen ist anzunehmen, dass in nicht allzu
langer Zeit die Verhandlungen ihren endgültigen Abschluss
finden, damit die sichere Grundlage für das grosse Werk der

Wiederherstellung der Einheit der katholischen Kirche gegeben
sein, und es zu einer Union zwischen der russischen Kirche, als
der Hauptvertreterin der morgenländisclicn. und der altkatholischen

Kirche kommen wird.
Die grosse Bedeutung, die diese Union in der Geschichte

der katholischen Kirche und in ihren Folgen aucli auf nicht
religiösem Gebiet haben könnte und haben würde1!, erklärt

r) Die russischen Stimmen, die sich in den letzten Jahren über die
Union hören Hessen, haben offen ausgesprochen, dass sie in der
Wiederherstellung der kirchlichen Einheit zwischen Orient und Occident das
beste Mittel zur Lösung der sogenannten « orientalischen Frage > sehen
würden. In diesem Sinn sagte schon 1872 Döllinger («Über die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen». S. 87): «So sind denn bisher alle
Versuche und Bemühungen Englands, Frankreichs. Österreichs doch
vergeblich g-ewesen (in der Lösung der orientalischen Frage) und haben
nichts als eine die Katastrophe hinausschiebende Frist erlangt. Russland

allein besitzt die Schlüssel zur Schicksalspforte des türkischen
Reiches.... Nehmen wir aber an. eine kirchliche Einigung des Occidents
mit dem Orient wäre erreicht, wie würde mit einem Schlage die g-anze
Lage verändert und ein gemeinschaftliches Zusammenwirken der christlichen

Hauptmächte ermöglicht, wodurch die Gefahr für die beiden Reiche,
das österreichische und das deutsche, abgewendet, eine die Ordnung des
europäischen Gleichgewichts rettende Lösung erreicht werden könnte. »



— 38 —

es, dass diese Frage beiderseits viel erörtert wird. In der
Behandlung des Gegenstandes, in der Beurteilung des kirchlichen
Lebens, sind nun die Russen im Vorteil uns gegenüber. Viel
mehr, als es umgekehrt der Fall ist, sind sie bekannt mit
unserer Sprache, unsern politischen, gesellschaftlichen und
kirchlichen Einrichtungen und können sich also ein klares Bild
von unserer Kirche machen. Umgekehrt ist der geringe
Umfang, in dem die Kenntnis der russischen und kirchenslavischen
Sprache unter den Westeuropäern verbreitet ist, daran schuld,
dass uns, wie das russische Leben, die slavische Kulturwelt
überhaupt, so insbesondere die russische orthodoxe Kirche
fremder ist und infolgedessen vielfach — ich habe das vor
meinem Aufenthalt in Russland an mir selbst erfahren —
unrichtig oder schief beurteilt wird.

Erlauben Sie mir also, Ihnen nach der Anschauung, die
ich aus der Beschäftigung mit dem Gegenstand gewonnen habe,
auszuführen, wefches die wesentlichen Gesichtspunkte für die
Union sind, worauf sie sich erstreckt oder nicht erstreckt, und
wie sie zu denken oder nicht zu denken ist.

Russland, mit dessen Staatskirche wir in Unionsverhand-
lungen stehen, ist christianisiert von Konstantinopel aus, und
zwar nimmt man als offizielle Einführung des Christentums die
988 unter Wladimir dem Apostelgleichen in Kiev im Dniepr
geschehene Taufe einer grossen Anzahl Russen an.

Russland übernahm also das Christentum in der rituellen
und diseiplinären Form der orientalischen Kirche und erhielt
die Lehrentscheidungen der 7 aifgemeinen Konzilien als feste
Grundlage des Glaubens. Die russische Kirche trat damit also
sofort bei ihrem Entstehen auf die Seite der morgenländischen
Kirche gegen den Papst: die späteren Versuche des Papsttums,
sie auf seine Seite herüberzuführen, waren vergeblich und bei
der grossen Kirchentrennung stand sie so fest Rom gegenüber
da, wie heute noch. Obwohl aber die russische Kirche
jahrhundertelang unter griechischem Einfluss in dem Grade stand,
dass ihre obersten Hierarchen von Konstantinopel aus ihr
geschickt wurden, entwickelte sie sich doch von Anfang an als
eine slavische Nationalkirche. Von den Bulgaren überkam sie
das grossartige Werk, das die Slavenapostel Konstantinus, f 869,
(Cyrillus) und Methodius, j 885, im IX. Jahrhundert für die
Slaven gethan und zunächst in Mähren und Pannonien ein-



— 39 —

geführt hatten, die gegen Roms Willen und öfteres Verbot
geschaffene und bewahrte slavische Liturgie. Auf Grund dieser
konnte sich dann das ganze kirchliche Leben im russischen
Volke in dem Rahmen einer slavischen Nationalkirche
entwickeln, und es hat sich auch in dem Mass ausgestaltet und
das staatliche und religiöse Leben des russischen Volkes ist
so eng miteinander verbunden, class man sich das heutige
russische Reich, die slavische Vormacht, ohne die orthodoxe
Kirche als Staatskirche nicht gut denken könnte. Je intensiver
aber die orthodoxe Kirche in ihrer slavischen Eigenart als
wahre Nationalkirche ins Volk hineinwuchs, desto unerträglicher

musste es auf die Dauer vom religiösen, wie für die
Grossfürsten vom politischen Standpunkt aus werden, dass die
obersten Hierarchen Griechen waren, von Konstantinopel
geschickt, ohne die tiefgehende geistige Übereinstimmung mit dem
russischen Volke, ohne die volle Einsicht in die Bedürfnisse
des slavischen Volkes.

Aus diesen religiösen wie politischen Erwägungen kam es,
dass wie Iwan IV., der Schreckliche, im Jahr 1547 den Zarentitel

angenommen hatte, so entsprechend unter seinem Nachfolger

Feodor 158!) das russische Patriarchat von Moskau
geschaffen wurde. Da nach der Anschauung der orientalischen
Kirche die christliche Kirche von 5 Patriarchen, 4 morgen-
ländischen und einem abendländischen, geleitet werden sollte,
und da der letztere, der von Rom, sich von den übrigen getrennt
hatte, so war nach der Meinung der orthodoxen Christen der
von Moskau an seine Stelle getreten. Als Peter der Grosse
seine Reformen in Russland durchführte, da schaffte er das
Patriarchat von Moskau ebenfalls aus kirchlichen wie
politischen Gründen, Aveil es ihm nach beiden Seiten zu mächtig
geworden war, ab und setzte an seine Stelle den heute noch
bestehenden „hl. dirigierenden Synod", eine aus geistlichen und
weltlichen Mitgliedern gemischte Behörde, die die oberste
Leitung der russischen Kirche in Händen hat. Die wichtigste
Person des hl. Synods ist der weltfiche Oberprokureur, derzeit
Konstantin Petrovitsch Pobjedonoszev, der der Vertreter des
Kaisers ist, an allen Verhandlungen sich beteiligt, dem Kaiser
darüber Berichte erstattet, denen dann der Kaiser direkt oder
durch den Oberprokureur seine Zustimmung giebt, wodurch sie
Gesetzeskraft erlangen.



— 40 —

Mehr und mehr ist in den vergangenen Jahrhunderten die
russische Kirche an die Stelle der griechisch-byzantinischen
getreten. Während diese nach und nach ihre frühere Bedeutung
fast ganz verloren hat, ist Russland die orthodoxe Vormacht
geworden, wird von allen morgenländischen Kirchen als der
Hort der Orthodoxie, die Beschützerin des orientalischen Christentums

angesehen und hat es auch verstanden, diese Rolle in der
Geschichte zu spielen und in seiner Grossmachtstellung sich
energisch der nichtrussischen orthodoxen Christen anzunehmen.
So erklärt es sich, dass bei unserer geplanten Union mit der
morgenländischcn Kirche die russische Staatskirehe gewissermassen

deren Vertreterin ist. mit der wir sie abschliessen
wollen.

Die russische Kirche nun ist, wie im Dogina. so in Disciplin

und Ritus, kurz in allem äusseren Kirchentum der alten
Kirche mit der griechischen Kultusform treu geblieben. Sie

gewinnt dadurch in manchen Punkten ihrer Erscheinung' eine

grosse Ähnlichkeit mit der römischen Kirche, während wir
gerade im Äusseren der Kirche, in Ritus und Disciplin — nicht
aber am katholischen Dogma — viele Reformen vorgenommen
haben, die uns notwendig schienen, und eine einfachere äussere
Gestalt der Kirche wieder hergestellt haben.

So könnte es. wenn sich die geplante Union auf diese Dinge
erstrecken würde, den Anschein haben, als tauschen wir etwas
ein. was wir schon lang entfernt haben. Aber auch bei diesen
äusseren Kultusformen ist die Grundlage — und auf die kommt
es an, denn sie ist das Wesen der Sache — in der orthodoxen
Kirche eine oft prinzipiell andere, als sie es in der römischen
Kirche ist.

Die orthodoxe Kirche hat reichere gottesdienstliche Formen
und liturgische Formulare als die altkatholische Kirche.

Aber während der Kultus in der römischen Kirche sich in
einer dem Volk wie den Gebildeten grösstenteils unbekannten
oder unverständlichen Sprache vollzieht, ihm also das erste
Erfordernis eines gemeinsamen und gemeinverständlichen
Gottesdienstes abgeht, ist die russische liturgische Sprache zwar nicht
direkt die russische, aber die kirchenslawische. Diese aber ìt-t

dem Russischen nahe verwandt, wird an den Schulen (einfachen
wie mittleren) gelehrt und ist für den, der Russisch kann, nicht
sonderlich schwer zu erlernen. Durch die Aufnahme dieser



— 41 —

liturgischen Sprache ist aber die russische Kirche, von ihrer
Gründung an, wirklich in wahrem Sinn ein belehrendes,
volksbildendes Element gewesen und wird es, je mehr die allgemeine
Bildung in Russland durch neue Schulgründungen sich hebt,

'naturgemäss immer mehr werden. Sie ist weitaus mehr, als es
die römische Kirche ist, und ungefähr in der gleichen Weise,
wie es die altkatholisehe Kirche ist, wahrhaft eine Volkskirche.

Die orthodoxe Kirche hat ferner eine ausgedehnte Bilder-
und Heiligenverehrung. Überall, nicht nur in den Kirchen,
sondern auch in den öffentlichen Bureaux, in jedem
Privatzimmer sind Christus-, Marien- und Heiligenbilder angebracht,
vor denen der orthodoxe Christ sich verbeugt und das Kreuz
schlägt, seine erste Handlung, wenn er ein Zimmer betritt. In
den Kirchen liegen sie unter Glastafeln, oft mit Edelsteinen im
Werte von vielen Tausenden geziert, und das Volk bezeugt
ihnen durch Küssen seine Verehrung, wie ich das selbst auch
oft gethan habe. Die geistige Grundlage dieser auf der Satzung
des VfL allgemeinen Konzils von Nicsea 782 beruhenden
Heiligenverehrung — wenn wir von Christus und Maria abschen — ist
aber die: die Heiligen sind für den orthodoxen Christen dir-

Personen, die die vollkommenste irdische Ausprägung der
Frömmigkeit darstellen, sie sind ihm zugleich wie Vorbilder
auch Lehrer in der Religiosität, sie sind die Träger seiner
religiösen Kultur. Von diesem Gesichtspunkt aus ist der Bilderkultus

ganz erklärlich und vernünftiger, möchte ich sagen, als
der Kultus, der von den aufgeklärten Kindern des XIN.
Jahrhunderts oft mit litterarischen und künstlerischen Heiligen und
Heiligtümern getrieben wird und in den dieselben freie Denker
sich dünkenden Geister oft verfallen, weil da ihr Ideal menschlicher

Bildung und Vollkommenheit ist. die geneigt sind, den

religiösen Verehrer der Heiligenbilder deshalb für abergläubisch
zu verschreien, weil er dem Bild seines Heiligen, der für ihn
das Vorbild im Lebenswandel und Frömmigkeit ist. seine
Verehrung bezeugt. Das Gleiche gilt auch von den Reliquien der
Heiligen der alten Zeit auf den Altären und denen der neuen
Zeit in den Museen : auch da erscheinen mir im Grund
genommen doch noch die Reliquien der alten Zeit grössere
Existenzberechtigung zu haben als die der neueren Zeit.

Die orthodoxe Heiligenverehrung ist also in ziemlichem
Masse intensiver als die in unserem Katechismus (§ 288—295)



__ 42 -
gelehrte, wonach auch wir die Heiligen, an erster Stelle die

heilige Jungfrau Maria in Ehren halten, es für heilsam erklären,
sie um ihre Fürsprache anzurufen, zugleich aber sagen, dass

dies zur Seligkeit nicht notwendig ist und die nützlichste
Verehrung der Heiligen in der Nachahmung ihrer Tugenden besteht.

Die römische Scholastik, die päpstlichen Theologen und
die Päpste selbst haben nun aber — und das ist der prinzipielle
Unterschied von der orthodoxen Anschauung in diesem Punkte
— die Heiligenverehrung mit zum Ausgangspunkt für eine der
sonderbarsten Erfindungen gemacht, für die Lehre von dem
Schatz der überflüssigen Verdienste Christi, Marias und der
Heiligen i thesaurus meritorum), mit dem der Papst schalten und
walten könne. Diese Erfindung brachten sie in Verbindung mit
dem Ablass und lehrten, durch Spendung des Ablasses werde
dem Menschen eigentlich nicht die noch zu verbüssende
zeitliche Sündenstrafe nachgelassen, sondern durch eine andere
Leistung substituiert, und diese wird eben dem sogenannten
Schatz der Gnaden oder der überfliessenden Verdienste Christi.
Marias und der Heiligen entnommen (ex superabundantia
meritorum Christi et sanctorum).

Von dem ganzen Ablassunfug mit seinen unglaublichen
Auswüchsen, die den einfachsten Begriffen vom christlichen
Busssakrament direkt widersprachen, die dieses geradezu
untergruben und an dessen Stelle im Volksglauben eine
Sündenvergebung um Geld setzten ; von dieser Ausnutzung der Heiligen
und ihrer Verehrung, die stets die gerechte Entrüstung aller
wahrhaft Frommen hervorgerufen hat. hat sich die orthodoxe
Kirche freigehalten. Von einigen durch Roms Verhalten beein-
flussten Versuchen, von aussen her den Ablass bei ihr
einzuführen, abgesehen, ist ihr dieses geradezu sittenverderbliche
und den Bussgeist schädigende Institut der römischen Kirche
gänzlich ferne geblieben.

Auch die Marienverehrung ist in der orthodoxen Kirche
sehr ausgebildet, mehr als bei uns Altkatholiken; Maria wird
öfter im Gebet, und der Liturgie erwähnt, als es in unseren
liturgischen Formularen der Fall ist, und es sind ihr im
Festkalender der orthodoxen Kirche mehr Feste gewidmet als in
unserem.

Aber auch hier hat sich die orthodoxe Kirche dem Prinzip
nach auf die seit der alten Kirche oft in poetischen, schwung-



— 43 —

haften Wendungen übliche Verehrung Maria? als „unserer sehr
heiligen, sehr reinen, sehr gesegneten und ruhmvollen Herrin,
der Gottesgebärerin und allzeit Jungfrau" (so öfters in der
Liturgie) beschränkt, während die römische Kirche die
Marienverehrung auf das dogmatische Gebiet hinübergespielt hat.
Dass die orthodoxe Kirche gleich uns das Dogma von der
unbefleckten Empfängnis Marise, wie es Pius IN. 1854 definiert,
hat, nicht kennt, bedarf weiter keiner Erwähnung. Aber während
ferner in der römischen Kirche die Lehre von der leiblichen
Himmelfahrt Maria? mehr und mehr Eingang findet und ihre
Dogmatisation schon 1870 geplant war und wohl auch noch
geschehen wird, feiert gleich der altkatholischen Kirche die
orthodoxe am 15. August den Tag „des Entschlafens. des Ver-
scheidens, des Heimgangs", den „Todestag Marise", der
Aufnahme ihrer Seele in den Himmel im Gegensatz zur römischen
leiblichen Himmelfahrt Marito 1). In der Verherrlichung Marise
ist die moderne römische Theologie, ohne dafür kirchliche
Censur erfahren zu haben, noch weiter gegangen. Sie lässt
Maria die Miterlöserin (corredemptrix) oder Helferin bei der
Erlösung (adiutrix redemptionis) sein, sie spricht wie von einem
Leiden Christi, so von einem Mitleiden Marise, sie lehrt, alle
LIeilsgnade gelange durch die Hand Marito zu uns, keine Gnade
werde von Gott verliehen, ohne intercessorische Mitwirkung
Marise, Maria sei die Depositarin des ganzen Erlösungsverdienstes
für alle Menschen und Zeiten geworden, so dass die Fürbitte
Marise ein ordentfiches und notwendiges Mittel des Heils für
alle Menschen sei, und dergleichen mehr.

So wird offenkundig Maria Christus mindestens
gleichgestellt, durch solche Ausdehnung der Marienverehrung aber
auf dogmatischem Gebiet wird die Grundlehre der Erlösung
der Menschen durch Christus geradezu umgestossen. Von dieser

l) Die orthodoxe Kirche unterscheidet nämlich wie die altkatholische
Kirche auch in der Festbezeichnung die Art der « Himmelfahrt » bei Jesus
und Maria. Für Christi Himmelfahrt gebraucht sie das Wort wosnesenie,
Erhebung, bei Maria spricht sie nur von uspenie, Entschlafen. Verscheiden,
wendet also denselben Terminus an. der früher in der abendländischen
Kirche gebraucht wurde: festum dormitionis, pausationis. depositionis.

Übrigens lässt sich die jetzige römische Bezeichnung' festum assump-
tionis B. M. V. ganz gut von der Aufnahme nur der Seele in den Himmel
verstehen und ist eine passivische Ausdrucksweise, während ascensio von
Christi Himmelfahrt eine aktivische ist.



— 44 —

Vernichtung des alten Christusglaubens durch einen neuen

Marienglauben hat sich aber die orthodoxe Kirche gleich der
altkatholischen freigehalten.

Und dieser wichtigen grundsätzlichen Veränderung der

Stellung Marke zu Ungunsten Christi, die in der römischen

Theologie und Kirche vorhanden ist, gegenüber ist es von gar
keiner wesentlichen Bedeutung, ob in dem Mass der thatsächlich

geübten Verehrung die altkatholische und die orthodoxe
Kirche auseinandergehen, wenn nur die begriffliche Grundlage der

Marienverehrung bei beiden Kirchen die richtige und gleiche ist.
Also an diesen beiden wichtigen Punkten der Disciplin ist

die Ähnlichkeit zwischen orthodoxem und römischem Brauch
eine mehr äusserliche, während die Grundsätze, von denen der
Kultus ausgeht, grundverschiedene sind. Und obschon unsere
Art der Marien- und Ileiligenverehrung der orthodoxen auf den

ersten Blick nicht so verwandt erscheint als die römische, sind
die ihr zu Grunde liegenden Anschauungen es doch weit mehr
als die der römischen Kirche und der orthodoxen. Und gerade
was die Person Marise betrifft und ihren Anteil am Erlösungswerk

Christi, stehen die Altkatholiken und Orthodoxen auf
demselben Standpunkt im grundsätzlichen Gegensatz zu Rom und
verwerfen einstimmig dessen Lehre.

Übersehen wir im ganzen den Entwicklungsgang der
römischen und der orthodoxen Kirche, so ist klar, dass in der
römischen Kirche, zumal da durch das Vaticanum von 1870

der Dogmenfabrikation alle Wege geöffnet sind, durch Aufnahme
immer neuer Andachten, durch das Ersinnen immer geistvollerer
Kulte zum Herzen Marito, zum Herzen Josephs und dergleichen,
der wirkliche Aberglaube zunimmt und die römische Kirche
offiziell als solche mehr und mehr den Paganismus, den reinen
Köhlerglauben begünstigt.

Und wenn anderseits das russische Volk in seiner grossen
Masse noch nicht auf der Stufe religiöser Kultur steht, wie das
bei tien westeuropäischen, zumal germanischen Völkern der
Mehrzahl nach der Fall ist, so dürfen wir nicht vergessen, dass
Russland und sein Volk einen ganz anderen geschichtliehen
Gang durchgemacht hat.

Werden aber die Nachteile und Mängel, die dem religiösen
Leben des russischen niederen Volkes, wie auch der Bildung
der Geistlichkeit noch anhaften, eingesehen und offen einge-



— 45 —

standen, wie vor kurzem von Pobjedonoszev selbst b, so thut
man auch in Russland sichtlich viel zur Besserung. Man ist
eifrig bemüht, die Zahl der Schulen zu vermehren, die Predigt
als Volksbildungsmittel wird sehr gefördert, desgleichen die
Erbauungsliteratur. Auch für die bessere Ausbildung der
Geistlichkeit geschieht sehr viel. In der Kicver geistlichen
Akademie habe ich das selbst genauer kennen zu lernen
(Gelegenheit gehabt, und die dortige Bibliothek, in der vor allem
die deutsche wissenschaftliche altkatholische und evangelische
Litteratur ganz vorzüglich vertreten ist, unterscheidet sich sehr
zu ihrem Vorteil von dem Bestand z. B. der römischen Lyceal-
(theologische Fakultät) Bibliothek, die ich in Passau kenne.
Wie ich eingangs sagte, gerade da verliert man durch nähere
Kenntnis der Verhältnisse, zumal durch Studium an Ort und
Stelle, manches Vorurteil, das bei uns in Deutschland gehegt
wird. So streng die Orthodoxie an dem Glaubensgehalt der
alten Kirche festhält, und das mit Recht, so kann sie auf dem
Gebiet des kirchlichen Lebens Reformen einführen, die zur
Hebung der Frömmigkeit und Bildung des Klerus beitragen,
•während Rom umgekehrt jedem Reformversuch gegenüber sich
ablehnend verhält. Auf Grund dessen, was ich selbst in Russland

gesehen und erfahren habe, kann ich Döllingers Wort
nur als wahr annehmen, dass die orthodoxe Kirche „ein zu
schönen Hoffnungen berechtigender Teil der christlichen Welt"
ist -).

Ich will dabei nicht verhehlen, dass die russische Kirche
als solche den Glauben an wunderbare Vorkommnisse an den
unverwest gebliebenen Leibern der Heiligen hegt und derartige
Geschehnisse, wie sich in letzter Zeit einige ereignet haben,
amtlich konstatiert und veröffentlicht. Die Mehrzahl unserer
Glaubensgenossen wird, bis sie eine derartige Heilung nicht
an sich selbst erlebt haben, sich gegen diese Dinge ablehnend
verhalten. Aber ich glaube, das sind Sachen, die nicht zum
Dogma der alten Kirche gehören, das sind Anschauungen, in
denen ein jeder frei ist, und diejenigen, die bei uns diese
Anschauung nicht hegen, werden darum denen, die sie hegen, das

1) In seinen «Streitfragen der Gegenwart», siehe meine Besprechung
im «Deutschen Merkur > 1897. Nr. 18 und 19.

2) Döllinger, <• Über die Wiedervereinigung etc^, S. 51.



— 46 —

Recht nicht absprechen dürfen, ihre Anschauung von ihrem
Standpunkt aus für die richtige zu halten.

Überhaupt muss man, wenn man die ganze äussere
Erscheinungsform der Kirche ins Auge fasst und die geschichtliche

Entwicklung der verschiedenen Gebräuche und Riten
betrachtet, nicht zu engherzig sein; man darf nicht verlangen,
dass alle diese Produkte menschlicher Vorbedingungen starr
mechanisch überall gleich seien.

Protopresbyter Janyschev selbst sagt von diesen Dingen,
und wie wir sie im Westen beurteilen1) : „Den Altkatholiken
gilt die dem ungeübten Beobachter so stark in die Augen
fallende äussere Verschiedenheit zwischen den orientalischen
Kirchen und den occidentalischen Kirchen keineswegs für
etwas Anormales in der Kirche Christi, für etwas, das die

gegenseitige Einigung stören musste und demnach zu beseitigen

wäre. Da solche rituelle und sonstige äusserlich-formelle
Verschiedenheiten schon zur Zeit der alten ungeteilten Kirche
in deren verschiedensten Gebieten bestanden haben, ohne
deren gegenseitiger Gemeinschaft hinderlich zu sein, so sind
sie, sofern sie mit den Giaubensdogmen in keinem Widerspruch
stehen und sie ein christliches Volk deshalb sich zu eigen
gemacht hat, weil sie seiner nationalen Eigenart entsprechen
und seinem sittlich-religiösen Leben erspriesslich sind, nach
Ansicht der Altkatholiken der christlichen Einigung der Kirchen
nicht nur nicht zuwider, sondern bilden sogar einen wünschenswerten

Reichtum der allgemeinen Kirche hier auf Erden,
fördern die gegenseitige Erbauung und Liebe ihrer verschiedenen

Landeskirchen, indem jede derselben durch ihre
Eigentümlichkeit den andern nur zum Nutzen und zur Erbauung
gereichen könne." Und in gleichem Sinn giebt die St. Petersburger

Kommission zu, dass vom orthodoxen Standpunkt auch
in diesen kultischen und disciplinären Äusserlichkeiteii eine
Verschiedenheit statthaft ist, wie sie von jeher in der Kirche
thatsächlich in den verschiedenen Ländern vorhanden war.2)

*) «Über das Verhältnis der Altkatholiken zur Orthodoxie >, Wiesbaden
1891 (deutscher Sonderabdruck der in Nrn. 44—46 im Jahre 1890 im
St. Petersburger «Kirchenboten» erschienenen Aufsätze), S. 22.

2) In den « Gutachten der bevollmächtigten Vertreter der Orthodoxie
und des Altkatholizismus betreffend die Frage über die Vereinigung der
Altkatholiken mit den Orthodoxen», russisch von Protopresbyter Janyschev
publiziert im « Kirchenboten » 189IJ. Nrn. 37—39, auch in St. Petersburg-
separat erschienen, S. 25.



_ 47 —

Wenn also auf diese Dinge des Ritus und Kultus sich die
geplante Union nicht erstreckt, so können wir die Frage,
worauf sie sich denn erstreckt, dahin beantworten: auf die
allgemeinen Glaubenslehren, das katholische Dogma und die
im göttlichen Recht (ins divinum) begründete Verfassung der
katholischen Kirche.

Gemeinsam ist dem Altkatholizismus und der Orthodoxie
zunächst das dogmatische Grundprinzip, das in dem Satze
Vincenz' von Lerinum seinen Ausdruck findet: ..Das wollen
wir festhalten, was überall, was immer, was von allen
geglaubt worden ist, denn das ist wahrhaft und wirklich katholisch."

Janyschev, der das auch, als das Grundprinzip der
orthodoxen Dogmatik nachweist, sagt darum L: „Die altkatholischen
Bischöfe haben (mit der Utrechter Erklärung, in der obiger
Satz enthalten ist) sich dasselbe Grundprinzip der Glaubenslehre

zu eigen gemacht, wefches von jeher das leitende Prinzip
der orthodoxen Kirche und speciell der orthodoxen Theologie

ist."
Gemeinsam ist ferner dem Aftkatholizismus und der Orthodoxie

das Festhalten an den Glaubensentscheidungen der alten
ungeteilten Kirche, wie sie sich darstefltc auf den 7

allgemeinen Konzilien und in den ökumenischen Symbolen ;

gemeinsam ist es den Altkatholiken mit der Orthodoxie fernerhin,
dass sie die römischen Schulmeinungen, mit denen man das

Dogma nach und nach umkleidet hat, und die fast die
Geltung von Dogmen heute schon erlangt haben oder noch
erlangen, alle abgestossen haben und sich eben auf „die allgemein
anerkannten dogmatischen Entscheidungen der ökumenischen
Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahrtausends"
beschränken.

Damit ist aber die gemeinsame dogmatische Grundlage
für die Union vollauf gegeben und Janyschev sagt mit Recht 2j:

„Je freier die Altkatholiken das kirchliche Leben in allem,
was zu Ritus und Disciplin gehört, betrachten, wobei sie sich
auf das Beispiel der alten ungeteilten Kirche, von den apostolischen

Zeiten an, berufen, um so strenger müssen sie sich zu
der Übereinstimmung dieser Kirche in den Glaubensdogmen

b Über das Verhältnis etc.. S. 19 f.

2) Ebenda. S. 23.



-- 48 —

verhalten. In dieser Beziehung würde es mir schwierig sein,
auch nur einen Punkt anzugeben, worin sich die altkatholische
Glaubenslehre von der orthodoxen wesentlich unterschiede."

Gemeinsam ist ferner dem Altkatholizismus wie der Orthodoxie

die zweite Grundlage für jede Union, die Lehre und
Anschauung über die Verfassung der katholischen Kirche, über
den göttlich begründeten Episkopat.

Da ist das grosse Hindernis, das jede Hoffnung auf Union
zwischen der Orthodoxie und Rom aussichtslos erscheinen lässt.
die Allgewalt und Unfehlbarkeit des Papstes1; durch die
Nichtannahme des Vaticanum seitens der Altkatholiken mit einem
Schlag beseitigt. Dem Papalismus gegenüber, der im Abendland

herrschend geworden war und der noch mehr als alle
theologischen und rituellen Differenzen seit dem NHL
Jahrhundert die Kluft zwischen Abendland und Morgenland immer
mehr mit den sich steigernden Ansprüchen Roms auf die volle
Herrschaft in Staat und Kirche vertieft hatte2), haben wir
Altkatholiken wieder dem altchristlichen Episkopa lismus zur
Geltung verholfen.

Dieser ist aber auch die Grundanschauung der orthodoxen
Kirche, die sie, wie sie ja überhaupt ganz beharrlich bei Lehre
und Brauch der alten Kirche stehen blieb, streng bewahrt hat.
Darum widerspricht ihr so das Dogma des Jahres 1870 in
ihrem tiefsten Wesen und muss ihr als Lüge8) erscheinen, wie
es für uns den völligen Umsturz der altkirchlichen Verfassung
bedeutet. Die altkatholische kirchenhistorische Wissenschaft
hat für die abendländische Kirche der römischen Entstellung
der Kircheuverfassung gegenüber die geschichtliche Entwicklung

des alten Espiskopalsystems zur Patriarchalverfassung
genau nachgewiesen, diese Verfassungslehre anerkennen wir
als die tüte katholische, darin unterrichten wir die Schüler,
diese ist aber dieselbe wie die der orthodoxen Kirche.

So ist also die zweite Grundlage für die geplante Union,
und der zweite Hauptpunkt, auf den sie sich zu erstrecken
hat : die dem Altkatholizismus und der Orthodoxie gemeinsame

') Vergi. Köliler, «Die katholischen Kirchen des Morgenlandes », S. 21
und 22. Döllinger, 1. c, 47 f. Nippold, «Handbuch der neuesten
Kirchengeschichte» III. 170 ff.

2) Döllinger, 1. c, S. 38. Janyschev, 1. c, S. 11.

3) Janyschev, 1. c, S. 9.



— 49 —

Lehre von der auf göttlicher Einsetzung durch Christus
beruhenden katholischen Kirchenverfassung.

Der Altkatholizismus darf also mit Recht bezeichnet werden
als die Orthodoxie des Abendlandes1).

Im einzelnen bestehen ja nun auf dieser gemeinsamen
Grundlage noch Differenzen, und es sind verschiedene Punkte
da, über die eine genaue Aussprache zur Feststellung der Einheit

noch nötig ist.
Diese Arbeit zu leisten, wird die Aufgabe der Bischöfe und

ihrer Gelehrten sein.
Diese Punkte erstrecken sich auf die Auslegung einiger

Dogmen und der kirchlichen A'erfassung. Nachdem aber die
Verhandlungen so weit schon gediehen sind, wird sich auch
über die noch vorhandenen Differenzen die Einigung erzielen
lassen, die in den grösseren Grundlagen des Glaubens und der
Verfassung vorhanden ist.

Auf diese beiden also erstreckt sich ihrem Wesen nach
die geplante Union, Ritus und Disciplin der einzelnen Kirchen
bleiben in ihrem bisherigen Umfang und in ihrer derzeitigen
Gestalt bestehen. So denken wir und so denkt die Orthodoxie.
Unsere Ansicht ist mit den Worten Janyschevs oben
wiedergegeben. Die St. Petersburger Kommission sagt: „Die übrigen
kanonischen und rituellen Verschiedenheiten bilden nach
Anschauung der Kommission kein Hindernis gegen die Aufnahme
der Altkatholiken in die Gemeinschaft der orthodoxen Kirche2)."

Und nun beantwortet sich ganz von selbst die zweite Hauptfrage

: worin besteht die Union
Sie ist nicht eine Verschmelzung beider Kirchen, ein

Aufgehen des Altkatholizismus in der Orthodoxie, eine Absorption
des ersteren durch die letztere, eine Fusion der beiden Kirchen.

Dass sie das nicht ist, zeigt klar der Gang der
Unionsverhandlungen, die sich nur auf das dogmatische und
Verfassungsgebiet erstrecken, im wesentlichen also zunächst die
volle Einheit auf dem Gebiet der Glaubens- und Verfassungslehre

herstellen sollen.
Aus eben diesen Verhandlungen geht zugleich klar hervor,

dass die Union sich nicht erstreckt auf das Gebiet des

*) Janyschev, 1. c, S. 10. Meine : Geschichtliche Stellung und Aiügabe
des deutschen Altkatholizismus, S. 64.

2) Gutachten etc., S. 24.

Kevue intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 4



— 50 —

Ritus und der Disciplin. Da hat die orthodoxe Kirche ihre
morgenländische Form und wir unsere abendländische, wie
wir sie auf unseren Synoden, ohne das katholische Dogma zu
verletzen, festgestellt haben. Es wird der orthodoxen Kirche
ebensowenig einfallen, in diesen disciplinären Verschiedenheiten
uns ihren Ritus aufdrängen zu wollen, als wir den unsrigen
der orthodoxen Kirche •).

Dadurch unterscheidet sich eben unsere geplante Union
von den bisherigen päpstlichen, bei denen die Unierten zwar
zugesagt erhielten, dass sie ihren Ritus behalten dürften, bei
denen sie aber allen Latinisierungsversuchen durch die Jesuiten
schonungslos ausgesetzt waren und bei denen der Papst selbst
seinem im Unionsvertrag gegebenen Versprechen zum Trotz
römischen Ritus und Brauch einführte2..

Es handelt sich also weder um Absorption noch um Fusion
des Altkatholizismus mit der Orthodoxie, sondern um eine
föderative Union, um eine Art Konföderation. Geplant ist —
so scheint mir nach dem bisherigen Gang der Verhandlungen
— eine kirchliche Gemeinschaft und ein Bund zwischen den
beiden Kirchen. Als Grundlage der Vereinigung ist anzusehen
die gemeinsame Glaubens- und Verfassungslehre, im übrigen
bewahrt jede Kirche ihre äussere Gestalt, zu der sie sich durch
die ihr eigentümlichen nationalen, socialen und geschichttichen

„Bedingungen bisher einwickelt hat und in der sie steht.
Nachdem wir nun gegenseitig die Grundlage als gegeben

vorgefunden und vereinbart haben, wird es unsere, als der
Jüngern Kirche, Sache sein, unter Darlegung unserer Glaubenslehre

und unseres allgemeinen kirchlichen Standpunktes uns
an die ältere Kirche zu wenden und nachzusuchen, in kirchliche

Einigung mit ihr treten zu dürfen, in kanonische Gemeinschaft

mit ihr aufgenommen zu werden.
Die Lmion wird sich also im wesentlichen darsteflen als

gegenseitige Anerkennung der altkatholischen und orthodoxen

b Ein sprechendes Beispiel dafür ist. dass nach orthodoxer Disciplin
der Geistliche cor dem Empfang' der Priesterweihe heiraten mass, wenn
er überhaupt heiraten will, während er nach altkatholischer Disciplin
infolge Beschlusses der letzten Synode erst (i Jahre nach Empfang der
Priesterweihe heiraten darf.

2) Vergi. Köhler, 1. c. S. 92, und öfters. Döllinger. 1, c. S. 39. und
Langen in Revue internationale de Théolog-ie 1897. S. 708,



— 51 —

Kirche als in Glauben und Verfassung wahrhaft katholischer
und miteinander übereinstimmender Kirchen, die sich durch
ihre geographische Lage und nationale Eigentümlichkeiten
äusserlich verschieden entwickelt haben.

Wir erkennen die russische Kirche als katholische Kirche
des Ostens an. darum wenden wir uns an sie mit der Bitte,
in kanonische Gemeinschaft mit ihr eintreten zu dürfen. Sie

wird uns — wenn die Verhandlungen darüber zu einem glücklichen

Ende geführt sein werden — als die einzig voll katholische

Kirche des Abendlands anerkennen und in ihre
Gemeinschaft aufnehmen V.

Jede Kirche behält dabei ihre äussere Erscheinungsform,
denn diese ist nicht Gegenstand der Unionsverhandlungen,
sondern das Dogma und die Verfassung, in diesen beiden
Punkten aber erfolgt durch dtis Eintreten in gegenseitige
kanonische Gemeinschaft die Anerkennung der vollen Katholizität.

Durch diese Union wird unser friedliches und
freundschaftliches Verhältnis, in dem wir zu den Protestanten stehen,
durchaus nicht berührt. Der Reformation verdanken wir Glaubens-

und Gewissensfreiheit und indirekt dadurch die Möglichkeit,

dass sich eine altkatholische Kirche hat bilden können.
Wir haben in unserem Kampf die Sympathien der Protestanten
und ihre Hülfe gefunden, wir haben das eben so freudig
angenommen, als es uns gleichgültig gelassen hat, wenn gewisse
protestantische Kreise uns des Papismus beschuldigt-b und es

uns verübelt haben, dass wir nicht gleich Protestanten
geworden sind. Wir haben manche christliche Liebe, die uns
erwiesen wurde, so gut wir es konnten, zu vergelten gesucht,
zu vergelten gesucht auch dadurch, dass wir für den Pro-

1> Gutachten etc.. S. 15. Die Altkatholiken. heisst es da. wünschen,
dass die Orthodoxie die Stellung zu ihnen einnehme, die zur Zeit der

allgemeinen Konzilien die orthodoxe Kirche gegenüber der abendländischen
einnahm, dass die Orthodoxie die Altkatholiken ungeachtet der rituellen
und disciplinären Besonderheiten mit ihrem abendländischen Charakter als

im Glauben ganz auf demselben Boden wie die orthodoxe Kirche stehend
anerkenne und sie darum in kanonische Gemeinschaft aufnehme.

-') So Bischoff-Leupold. Leitfaden der Kirchengeschichte. Leipzig 1893.

«da sie (die Altkatholiken) hinsichtlich der Glaubenslehre noch fast ganz
.die Irrtümer der katholischen Kirche teilen » etc.



— 52 —

testantismus in seinem Kampf gegen Rom die Vorkämpfer
geworden sind, die — das dürfen wir ruhig sagen — am besten
wissen, weil wir es am eigenen Leibe erfahren haben, wo und
wie Rom anzugreifen ist. Andererseits haben wir nie ein
Hehl daraus gemacht, dass Avir katholisch sind und bleiben
wollen, und darum kann bei aller geistigen Verwandtschaft, bei
aller Freundschaft und Sympathie es uns doch nie einfallen,
in eine kirchliche, kanonische Gemeinschaft mit einer der
evangelischen Landeskirchen treten zu wollen, weil da die
Voraussetzungen einer solchen Union, das katholische Dogma
und die katholische Kirchenverfassung mit dem besonderen
Priestertum fehlen, was aber für uns zu einer Union
unumgänglich notwendig ist. Wenn das aber auch nicht sein kann,.
so haben wir jedenfalls der Welt das Bild eines Katholizismus
geboten und bieten es, der mit seinen evangelischen
Mitchristen Frieden halten kann und bei aller Trennung der
verschiedenen Kirchen doch auf gegenseitige Verständigung und
Würdigung immer mehr hinarbeitet.

Diese Union aber, wenn sie wirklich, was Avir hoffen
wollen, zu stände kommt, ist A'on der grössten Bedeutung für
die katholische Kirche.

Die Spaltung, die seit 700 Jahren da war, die durch das
Vaticanum des Jahres 1870 aufs äusserste ATertieft Avurde, fängt
an, beseitigt zu Averden. ZAvar ist es im Abendland nur eine
kleine katholische Kirche, die unsere, aber es ist doch eine
organisierte Kirche vorhanden, die die Kluft überbrücken hilft..
Der Anfang ist so gemacht zur Wiederherstellung des Zu-
standes in der katholischen Kirche, der das Ziel für jeden
ernsten Katholiken sein muss. Der logische Abschluss aber der
Union zwischen dem Altkatholizismus des Westens und der
Orthodoxie des Ostens Avurde darum ein von den Bischöfen
beider Kirchenhälften gemeinsam abgehaltenes Konzil zur
feierlichen Dokumentierimg der Union Aror aller Welt sein.

Für uns Altkatholiken hat aber die Union noch eine
besonders grosse Bedeutung. Wir sind uns ZAvar unserer Katholizität,

trotzdem Rom sie uns abspricht, in unserem Gewissen
bewusst und niemand kann sie uns nehmen.

Treten AA'ir aber mit der orthodoxen Kirche in kanonische
Gemeinschaft, so erhalten wir A^on einer unzAveifelhaft
katholischen Kirche, die ja eigentlich noch älter ist als die römische



— 53 —

und mehr als diese der Lehre wie dem Brauch der Urkirche
treu geblieben ist, die Katholizität unserer altkatholischen
Kirche bestätigt. Das kann uns in dem schweren Kampf, den

wir gegen Rom führen, nur stärken, wenn wir das BeAvusst-

sein haben, dass wir einig sind mit der grossen katholischen
Kirche des Morgenlandes. Wir haben dieselbe Aufgabe im
Abendland, die sie im Morgenland hat, dem übermächtigen
Papsttum gegenüber die wahre Form des Katholizismus zu
vertreten. Und das Bewusstsein, dass wir kleine Kirche das
erreicht haben, Avas die grosse, mächtige römische Kirche und
Leo XIII. A^ergebens erstrebt, die Einigung mit der orientalischorthodoxen

Kirche, das mag uns Mut und Kraft geben in
unserem Kampf für den Katholizismus und gegen den Romanismus.

Nachschrift. Vorstehende Rede ist zwar, da vor ZAvei Jahren
gehalten, in einzelnen Punkten des Ganges der Dinge schon
überholt, trotzdem glaubte ich sie A'eröffentlichen zu sollen.
Dieser Vortrag ist nämlich bald nachdem das „Altkatholische
Volksblatt" im Herbst 1897 über ihn ein Referat brachte, von
A. Maltzev in seinem Buch „Die Sakramente der
orthodoxkatholischen Kirche des Morgenlandes" an A^erschiedenen Stellen
angegriffen Avorden. Persönlich berührt mich die Polemik
Maltzevrs gar nicht, zumal bei Maltzev das Mass seiner
Geschichtserkenntnis und Geschichtsbetrachtung hinsichtlich der
christlichen Kirche leider nicht so gross ist, wie das der Sicherheit,

mit der er seine Behauptungen aufstellt, und das seiner
Liebe zur orientalischen Kirche. Aber im Interesse der
Diskussion über die Union auf altkatholischer wie orthodoxer
Seite und um allen falschen Schlüssen aus dem Referat des
Volksblattes über diesen Vortrag den Boden zu nehmen und
ein richtiges Urteil — mag es so oder so ausfallen — über
den Vortrag zu ermöglichen, habe ich ihn in seinem Wortlaut
abdrucken lassen.

Passau, Dezember 1899.
Leopold Karl Gœtz.


	Die Union zwischen der altkatholischen und der russischen orthodoxen Kirche

