Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Etudes sur le mouvement néo-thomiste [fin]
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403465

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES

SUR LE

MOUVEMENT NEO-THOMISTE.

(Suite et fin™®).

IV. — Ecrivains et Idées néo-thomistes. (II° groupe.)

Un autre néo-thomiste qui, par ses articles et ses livres,
a forcé l'attention de nos contemporains, est le P. Vincerg
Maumus, dominicain de ’école du P. Didon. En 1890, il faisait
paraitre deux volumes sur St. Thomas d Aquin et la philoso-
phie cartésienne. Cette derniére, on le voit une fois de plus,
est pour toute l'école néo-thomiste la grande ennemie. Pour
le P. Maumus, toute la philosophie contemporaine tient dans
cette antithése, mais il nous semble qu’il n'a pas bien saisi
Descartes ou que, pour plus de facilité, il a négligé d'en pre-
senter & ses lecteurs la pensée dominante, qui est celle-ci:
Descartes a substitué a la logique de la qualité la logique de
la quantité, au syllogisme la déduction mathématique, a la fi-
nalité le mécanisme ; il a considéré la qualité non plus comme
un terme dernier auquel l'esprit humain doive s’arréter, mais
comme un tout complexe réductible a 1'étendue et au mouve-
ment. C'est ce qui fait que la science contemporaine se ré-
clame encore de lui. Elle lui sera longtemps reconnaissante
d’avoir dissipé le mystere des formes, des causes occultes, de
ne s'étre arrété qu'a des notions claires et distinctes, et d'avoir
voulu donner a tout probleme, méme a celui de la vie, la
clarté d'un probleme mécanique. Le P. Maumus, sciemment

*) Voir la précédente livraison, p. 738—756.



ou insciemment, a négligé de faire ressortir ce beau coté
de la philosophie cartésienne. Il trouve plus facile d'exalter
St. Thomas, en écrasant Descartes sous des textes plus longs
gque clairs, plus nombreux que probants. Il prétend que le
thomisme est une philosophie positive a posteriori, plus con-
forme aux procédés de la science que celle de Descartes.
C'est faux et comme on l’a dit, l'induction de St. Thomas,
quand il fait de l'induction, s'arréte aux idées générales; elle
iui donne des définitions essentielles, des majeures de syllo-
gisme; son analyse s'arréte ol commence celle des savants
pour qui la qualité est un probléme, non une solution,

Le thomisme du P. Maumus n’est qu'une philosophie de
séminaire, résolvant toutes les questions en supposant les prin-
cipes dont il a besoin pour les résoudre. On a la vérité avant
méme de l'avoir cherchée. Ainsi, puisque nous parlons de vé-
rité, St. Thomas la définit: « I'équation entre lintelligence et
'objet ». Or l'étre, dit-il, ¢tant le seul objet possible de la con-
naissance, il suit de la que le vrai se confond avec 'étre. La
conclusion est rapide; mais demandons & Kant, a Stuart Mill,
aux phénoménistes ce qu’ils pensent de ce principe: « 1'étre
est le seul objet possible & la connaissance ». C'est 1a toute
une philosophie acceptée d’avance. Le thomisme est peut-étre
bon pour habituer les esprits 4 la théologie romaine, pleine
de syllogismes et de cas de conscience: il demande assez
d’efforts pour occuper la pensée, sans 1'éveiller, & la recherche
et &4 la discussion des principes, mais il ne répond pas aux
exigences de l'esprit moderne. On ne ressuscite pas les morts.

En 1891, le P. Maumus a étudié a la lumiére de ses prin-
cipes thomistes les Philosophes contemporains, c'est le titre
d'un volume en 522 p., édité chez Lecoffre, a Paris. Plus
exactement, il étudie cinq seulement des philosophes contem-
porains: MM. Vacherot, Taine, Janet, Caro et Schopenhauer.
Son livre est une charge en régle contre le criticisme kantien;
celui-ci sépare le domaine de la science de celui de la foi, tandis
gque le P. Maumus veut l'accord, c'est-a-dire la subordination
de la philosophie a la religion. Comme tous les néo-thomistes,
il a des tendresses pour le positivisme contemporain qui
n’'a pas de métaphysique et auquel, ainsi 'espére-t-on & Rome,
on pourrait peut-étre faire adopter un jour la métaphysique



thomiste (do ut des). La Métaphysique et la science, de M. Va-
cherot, comme 1 ntelligence, de M. Taine, sont déclarées ac-
ceptables, a la condition seulement que le premier renonce 2
son panthéisme allemand, et que le second fasse une place &
la substance et a l'intellect dans la théorie de la connaissance.
Il ne reproche & M. Janet que d'avoir discuté les opinions de
Hegel, «doctrines ridicules, dit le P. Maumus, qui méritent
seulement qu'on se détourne en haussant les épaules». Quant
a Schopenhauer, «ce triste personnage qui déshonore lhis-
toire de la philosophie et qui dépasse les limites de l'erreur
pour tomber dans la démence », le P. Maumus épuise a son
endroit la série des ¢pithetes en usage dans I'Eglise romaine.
Il défend ensuite dans son livre les deux «choses en soi »,
en ajoutant un peu légeérement: « Tout ce que les trois der-
niers siécles ont produit de métaphysique doit étre tenu pour
non avenu. » Le P. Maumus ne semble pas méme se douter de
la difficulté entrevue par la métaphysique moderne de prouver
I'existence en soi de la matiére, par exemple. Et certes, le
systéme thomiste n'en rend pas l'intelligence plus facile. Quand
d’apres ce systeme, on a fait évanouir toute forme, on se de-
mande ce qu'il reste d'intelligible dans la matiere, qui des
lors n'est rien du tout d’imaginable ou de concevable. « Mais,
dit Tauteur, comment ne pas accepter l'existence de la terre
qui nous porte, de la maison que nous habitons, du pain que
nous mangeons ?» Sans doute, tout cela existe, mais il faut
s'entendre sur la signification du mot exister: « Ce qui existe,
dit Berkeley, c’est ce que je vois, ce que je sens et non la
chose en soi dont je n'ai que faire. » Et St. Thomas lui-méme
accepte-t-il au fond la chose en soi, et n'est-il pas quelque
peu idéaliste quand il dit: Ewns el wverum convertuniur? Et
que l'on nous comprenne bien, nous ne défendons point ici
I'idéalisme, mais nous nous mettons en travers de la marche
gigantesque du P. Maumus, qui croit a faux écraser victo-
rieusement sous ses bottes de sept lieues tous les philosophes
contemporains qui ont o0sé raisonner depuis trois siécles.
Georges Rodier a dit spirituellement: « Un philosophe sait
quelquefois ce qu'il veut dire, mais il comprend plus rarement
ce que dit son adversaire.» Le P. Maumus n’'a vu trop sou-
vent que du « psittacisme » dans les doctrines qu'il combat. 11
a cru les réfuter, mais il ne les a pas comprises.



__ 923 __

Nous suivons les mémes tendances néo-scolastiques tres
étroites dans le livre de M. J. Halleux, docteur en droit et
docteur en philosophie: ZlLes principes die positivisine contein-
porain (Louvain, 1893). L'auteur, ainsi que toute son ¢cole, ad-
met le positivisme comme point de départ; il rejette l'innéité,
I'intuition des ontologistes et des rationalistes, aussi bien
que le phénoménisme, qu'il croit abattre par sa théorie de
I'abstraction. L.'expérience, pour lui, est la source premiére de
toutes nos connaissances. C'est toujours la méme note. Aprés
avoir résumé les théories de Comte, de Stuart Mill, de Taine
et de Spencer, il loue le positivisme contemporain d'avoir
réagi contre le mouvement géndéral de la métaphysique depuis
Descartes, mais il lui reproche de nier toute connaissance des
substances et des causes et ainsi de ne pouvoir fonder 1'in-
duction. Nous souscrivons & ce dernier reproche sans partager
la haine de M. Halleux pour tout ce qui est rationaliste et
son engouement pour l'empirisme positiviste.

Dirons-nous un mot, en passant, de l'ccuvre poursuivie
par M. J. Gardair, professeur libre de philosophie a la Sor-
bonne ? Il s'est donné comme tache de rendre accessible a4 tous
la philosophie de St. Thomas. D’out le titre de ses livres:
Philosophie de St. Thomas, La connaissance, Les passions et
la volonté (Paris, Lethielleux). Son principe est simple: la
véritable philosophie est dans la métaphysique thomiste; sa
méthode est non moins simple et non moins scolastique : il
justifie ses doctrines ou plutdt celles du maitre par des cita-
tions qu'il emprunte tour 4 tour a Aristote, a Leibniz, a Léon
Dumont. On comprendra que nous ne le suivions pas sur ce
terrain ; nous ferons seulement observer, en ce qui concerne
Aristote, qu'un mot grec, méme accompagné de ses traduc-
tions latines, n'a souvent de sens que par l'idée qu'on s'en
forme, et, comme on 1'a dit avec raison, « il semble bien diffi-
cile qu'un méme mot puisse étre associé 4 un méme concept
chez un naturaliste comme Aristote, qui a toujours devant les
veux les étres vivants, qui cherche a saisir et a définir les
phénoménes de la vie, et chez un théologien comme St. Tho-
mas, qui sous-entend partout l'idée de création et de pouvoir
transcendant ». M. Gardair met 4 la base du systéme thomiste
« assimilation du sujet connaissant a l'objet connu ». Une
pareille formule est voisine dans son esprit, sinon dans Ia



lettre, des conceptions matérialistes de certains savants con-
temporains. A elle seule, elle suffirait a réfuter par 1'absurde
la métaphysique thomiste.

Un jeune abbé sur lequel le néo-thomisme fonde les plus
belles espérances, est M. de Baets, professeur de philosophie a
I'Université de Louvain. Il nous souvient de l'avoir vu rompre
des lances vigoureuses, au V¢ Congres international d’anthro-
pologie criminelle, & Geneve, en 1896, avec M. le prof. Ferri,
de Rome, 'ardent matérialiste, éléeve de Lombroso. M. de Baets
a publi¢, il y a quclque temps, un volume intitulé: ZLes bases
de la morale et du droit, en sous-entendant le second titre :
a la lumicre de St. Thomas. 11 s’y déclare pour la vieille mo-
rale traditionnelle, et en cela, pensons-nous, il a raison; mais
ol il a tort, c'est quand il censure tous les nouveaux argu-
ments par lesquels on voudrait infuser a cette morale une vie
nouvelle dans les ames qu'elle n'a plus la force d'animer.
M. de Baets cxamine tous les systémes de Kant a M. Beaus-
sire: en quatre pages il fait tenir toute la critique de la mo-
rale kantienne, en trois cclle de la morale évolutionniste :
c’est maigre. Maigres aussi les réponses qu'il donne aux ob-
jections faites au systéme thomiste de morale métaphysique.
Apres avoir aftirmé «qu'il ne reconnait qu'un scul point de
départ de nos connaissances, la constatation des faits.... Des
faits, rien que des faits...», il saute d'un bond dans la méta-
physique en abordant les preuves de l'existence de Dieu. Il
est vrai qu'il n'admet ni les preuves toutes conceptuelles de
Descartes, ni le postulat de Kant, mais enfin il sort des faits
et de la méthode qu'il a annoncée. En passant de Dicu a
I'homme, M. de Baets, en bon thomiste, fait la part tres belle
a la volonté de Dieu, mais beaucoup moeins belle & la raison
humaine. Pourquoi devons-nous vouloir «l'ordre voulu par
Dieu» (p. 170)? Est-ce parce que la volonté de Dieu est in-
violable (p. 149)? Elle ne lest pas, puisqu’'on peut la violer.
Est-ce alors parce qu'il n'est pas raisonnable de la violer? Mais
c¢'est donc la raison humaine qui est en dernieére analyse le fonde-
ment de 1'obligation? Et du reste comment la connait-on, la vo-
lonté divine? Par la révélation ? Nous sortons alors du domaine
philosophique pour entrer dans la théologie. Par la nature méme
des choses? (l'auteur fait cette concession, p. 172). Mais encore
c’est la raison humaine qui l'interpréte et en juge finalement.



Attaquant plus loin la théorie positive du droit, M. de
Baets écrit: « Peut-on dans ce systéme trouver une raison de
I'inviolabilité de lordre autre que la force? Si lindividu me-
nace cet ordre que la société a établi, elle le menace d'un
mal futur et certain, voila tout. La société veut: si l'on ne
se conforme pas a cette volonté, on subira une peine; encore
une fois, voila tout » (p. 374). Transposons: « Dieu le veut,
voila la raison derniére de lobligation (p. 148). Si l'individu
compromet cet ordre voulu par Dieu, celui-ci le menace d’'un
mal futur et certain. Dieu le veut. Si 'on ne se conforme pas
a cette volonté, on subira une peine, voila tout. » Et que 'on
nous comprenne bien, nous croyons a4 la méme morale chré-
tienne, sinon romaine, que M. de Baets, mais nous sommes de
ceux qui inclinent, comme Kant, & distinguer le domaine de
la foi de celui de la raison; en tout cas, quand nous essayons
d’étaver la foi sur des preuves rationnelles, nous sommes
plus difficiles que M. de Baets, nous voulons qu’elles soient
solides et irréfutables: tels ne nous apparaissent pas les argu-
ments, si thomistes soient-ils, du jeune professeur de Louvain.

Encore un dominicain, le R. P. Constant. 11 est naturel
de trouver la robe blanche de St. Thomas au premier rang et
a chaque rang de la phalange néo-thomiste. En 1895, le
P. Constant a fait paraitre un ouvrage sous le titre moderne
et suggestif de la Révolution et la liberté (306 p., Paris, im-
primerie Salésienne). '

L’auteur <’inspire, bien entendu, de St. Thomas, mais
comme la Révolution au sens moderne du mot n'était pas
connue de son temps, force est au P. Constant de recouritr a
des autorités plus récentes. Il commence par invoquer celle
de Joseph de Maistre : «On peut soutenir en these générale,
a écrit ce dernier, qu'aucune souveraineté n'est assez forte
pour gouverner plusieurs millions d’hommes 4 moins qu’elle
ne soit aidée par la religion, ou par l'esclavage, ou par l'une
et Tautre. » Nous croyons le principe vrai, mais la premiere
conclusion qu’en tire le P. Constant n'est contenue en aucune
facon dans ce principe: la révolution est la rupture de toute
société humaine avec Dieu; par suite elle devait détruire toute
liberté, la liberté de conscience, comme la liberté civile, comme
la liberté politique: est-il besoin d’ajouter que cette derniére
conséquence est un paradoxe os¢? Le P. Constant comprend



26

des lors treés bien pourguoi les gouvernements issus de la Ré-
volution ne veulent pas du droit d'association: « Un homme
isolé, dit-il, tel que le péché d'origine le tait, est loin d'étre
toujours inoffensif; mais si vous unissez plusieurs de ces
hommes, la loi des ferments n'attend pas pour agir.... Clest
précisément lorsqu'ils ne prient pas, que les hommes associés
sont dangereux (p. 38). Il n'y a qu'une liberté possible et 1é-
gitime, celle de 1'Eglise, et la Révolution I'a détruite en affran-
chissant 'homme de son controle.» En bon thomiste et en
bon fils de 1'Eglise papiste, le R. P. Constant appuie ses
theses de La Révolution et la liberté sur les encycliques de
Léon XIII, particulierement sur 'encyclique Zmmortale Der.
C'est assez dire qu'elles sont essentiellement néo-thomistes.
Le P. Constant avait posé¢ des principes sociaux, le P. Mau-
mus auquel nous revenons une derniere fois (sa fé¢condité en
est la cause), tire des conclusions. Dans sa jeunesse domini-
caine, au couvent de Nancy, on appelait le P. Maumus /«a
Jeune France. 11 a voulu dans son livre: la Républigue el la
Politique de I’ Eglise, 1égitimer cette suggestive appellation. Sa
thése, qui est celle de Léon XIII (derniére maniére), est celle-
ci: L’Eglise (catholique-romaine) ne condamne pas la forme
républicaine ni le suffrage populaire; elle a méme toujours
¢té favorable au self- government. 1l interpréte ainsi le
« Omnis potestas a Deo»: «La nation présente son élu, Dieu
I'investit et confirme le choix populaire » (p. 21). On pourrait
chicaner le P. Maumus sur son exégeése, mais ce gu'il nous
importe de savoir, c'est si 1'Eglise néo-thomiste accepte le
droit commun. Le P. Maumus l'affirme; « I'Eglise, dit-il (p. 191,
ne demande que les libertés de droit commun. » Léon XIII le
nie. Parlant de la séparation de 1'Eglise et de UEtat, il dit
dans une de ses derniéres encycliques: « Les catholiques ne
sauraient trop se garder de soutenir une telle séparation.
Vouloir que I'Etat se sépare de I'Eglise, ce serait vouloir par
une conséquence logique que I'Eglise fit réduite a la liberté
de vivre selon le droit comnnun a tous les citoyens. Cette
situation, il est vrai, se produit dans certains pays.... Mais,
en France, nation catholique par ses traditions et par la foi
présente (?) de la grande majorité (?) de ses fils, I'Eglise ne
doit pas étre mise dans la situation précaire qu'elle subit chez
d’autres peuples.» Je ne sais pas quel gouvernement popu-



927

laire s'accommodera de ces principes. Et si nous lisons le
chap. Il du P. Maumus swr la libertd, alors que d’illusions
chez l'auteur, que de désillusions chez le lecteur de la Répu-
blique et de la politique de I’ Eglise! Ce sont les rois d’Espagne
qui sont seuls responsables de linquisition et Louis X1V de
la révocation de I'Edit de Nantes. Ce ne sont pas les conciles
de Latran, de 1179 et 1215, qui ont ordonné « que les héré-
tiques, apres avoir été condamnés, soient livrés aux puissances
séculieres, pour étre punis comme ils le méritent ». — Ce n'est
pas celui de Vérone (1184) qui a prescrit aux évéques « de
rechercher avec soin les hérétiques et de livrer au magistrat
civil ceux qui seraient opinidtres, afin qu'ils soient punis cor-
porellement ». — C'était Victor Emmanuel ou Humbert qui régnait
a Rome, lorsque Jordano Bruno y fut bralé. — Ce n'est pas
le Syllabus (XXIV) qui a déclaré: « Anathéme a celui qui
dira: 'Eglise n'a pas le droit d'employer la force.» Ce n'est
pas l'encyclique Quanta cura qui a réclamé pour I'Eglise le
droit de contraindre le pouvoir temporel a sévir contre ceux
qu’elle condamne. Voila pour le fait. Et pour le droit, voici
l'opinion du P. Maumus: « La liberté politique est un droit, la
tolérance en matiere religieuse est un fait qu'il faut accepter
loyalement» (p. 3). C'est donc clair: la tolérance n’est pas un
principe de droit, elle n'est gu'un fail devenu nécessaire. Le
libéralisme républicain a une autre notion de la liberté de
conscience que le P. Maumus. A la page 162, Pauteur écrit
encore ce qui suit: « Une doctrine, quelle qu’elle soit, est né-
cessairement intolérante en principe, c’est-a-dire qu’il lui est
impossible d'admettre la vérité de la doctrine contraire. Pro-
clamer tout également vrai ou faux, c’est professer le scep-
tisme umiversel » (p. 162). On voit de suite la confusion faite
par le P. Maumus de la certitude ou conviction avec l'intolé-
rance : la certitude est un fait intérieur, l'intolérance un fait
extérieur; la certitude ou conviction porte sur les doctrines,
l'intolérance sur les personnes. La base de la liberté de cons-
clence est double: 1° nous ne pouvons pas croire ce que nous
voulons; 2°la recherche personnelle de la vérité est pour tous
un devoir. Or, si 'on accorde a I’homme le droit d’'user de
sa raison, si a4 plus forte raison on lui en fait un devoir, la
liberté de conscience s’'impose non plus seulement en fait, mais
en principe, et elle exclut le scepticisme, puisqu’elle suppose



98

I'amour et la recherche de la vérité, Que le P. Maumus ne
nous cite donc plus comme preuve de tolérance les paroles
du pape Grégoire XIII, blimant la Saint-Barthélemy, puisque
les protestants y sont encore traités de coupables. C'est de
l'intolérance en principe que de faire un crime, une faute
d’'une opinion sinceére, quand méme, en fait, on serait plein de
mansuétude pour ces prétendus coupables. «Si I'Eglise ne
persécute plus (?), écrit quelque part M. G. Belot, je veux croire
que ce n'est pas par impuissance ou par prudence, mais par
charité et par mansuétude. Cela suffit-il pour dire gu'elle soit
en possession de la vraie notion de la liberté de conscience
A-t-elle mis la bonne ftoi au-dessus de la foi, la raison et la
réflexion au-dessus de Pautorité, la liberté au-dessus de l'obéis-
sance, le devoir d'examiner a la place du devoir de croire *?
Si elle ne I'a pas fait, elle peut étre tolérante en pratique,
elle n'a pas reconnu les vrais droits de la conscience. » Nous
pouvons dire hautement qu'elle ne 1'a pas fait, qu'elle ne peut
pas le faire avec les principes philosophiques, théologiques et
canoniques qui sont les siens, et toutes les velléités libérales
du P. Maumus, doublées de néo-thomisme, ne parviendront pas
a unir la république ct I'Eglise romaine, Il est vrai que le
livre du dominicain n'a pas pour titre la République et I'Eglise,
mais la République et la Politique de 1'Eglise. Ce titre
fournirait matiere 2 une foule de considérations étrangeres i
la philosophie: du reste, tout a déja été dit sur la politique
nouvelle et la vieille habileté du pape néo-scolastique Léon XIII.

Aprés la politique, la sociologie. On sait que le pape ac-
tuel s’intéresse beaucoup, peut-étre par politique méme, aux
questions sociales. Aussi les néo-thomistes, s'inspirant de la
pensée de linfaillible pontife, ont-ils inventé un catholicisme
social. Cest le titre d'un livre de M. G. Goyvau, Awutonr dit
catholicisme soctal (in-12. Librairie académique Perrin et Ci¢).
C’est lui, ce catholicisme, qui est la clef de tous les problemes
actuels. Il est orthodoxe et n'a rien de commun avec le néo-
catholicisme. « Celui-ci, de tendances libérales et sentimentales,
cherche a réconcilier par des compromis vagues les Gentils
avec 1'Eglise: il se tient au seuil de la grande Eglise; il
alterne ses colloques entre ceux qui sont dans l'édifice et ceux
qui sont au-dehors; il conjure les premiers de laisser les
portes ouvertes, tout au moins entrebaillées; il conjure les



seconds de faire quelques pas vers le parvis; peu s'en faut
qu'il ne les pousse » (p. 13). « Au contraire, les premiers re-
présentants en France du catholicisme social, M. le comte de
Mun et ses amis, inaugurérent leur mouvement au nom du
Syllabus, et si 'Eglise romaine en ces derniéres années s'est
rapprochée des masses, ce n'est pas en s'aventurant témé-
rairement vers un catholicisme nouveau, mais bien au con-
traire, par une sorte de retraite vers le moyen age» (p. 12).
A Tencontre de tout libéralisme, l'auteur revendique pour
I'Eglise romaine une autorité sans bornes; c'est ainsi seule-
ment qu’elle pourra, par l'unité de son empire sur les ames,
les amener a la justice sociale. Donc, « le catholicisme social
est un catholicisme intégral ». Mais comment s’exercera son
action ? M. Goyau pense que le prétre, au lieu de rester un
simple fonctionnaire, doit assumer un roéle social et administrer
les intéréts matériels en méme temps que diriger les Aames.
Un exemple: dans la petite commune de Montligeon, les habi-
tants, des tisserands, €taient ruinés par les machines. L'abbé
Buguet, curé de la paroisse, tente de faire fabriquer des gants,
des dentelles. La grande industrie triomphe toujours de son
zele. Alors, réfléchissant que sur terre on n'est pas toujours
str de faire le bien et qu'en s’intéressant au purgatoire on
est toujours str d'en faire, il fonde l'association de la cha-
pelle de Montligeon pour la dé¢livrance des ames délaissées du
purgatoire. I.’association comptait naguere 6,314,300 membres
et dans la seule année 1896, 'abbé Buguet a recu la demande
de 135,000 messes: ce commerce mystique a donn¢ la pros-
périté a4 la commune déshéritée, en méme temps « qu’il répond
a4 merveille aux délicatesses et aux soucis de l'ame contem-
poraine ». Nous ne faisons pas de commentaires. Le programme
du catholicisme social n'est pas encore trés défini, semble-t-il.
Il rejette les doctrines collectivistes et affirme la nécessité de
la propriété « pour empécher lindivision chaotique des biens
de la terre». On ne peut cependant pas lui demander de
trahir ses amis. Le Congrés catholique (romain) de Lvon a
abordé l'examen du capitalisme: « Entendant sous ce mot,
dit-il, un régime fondé sur la productivité de l'argent en tant
qu'argent, nous déclarons reconnaitre dans ce régime la forme
moderne de 1'usuria vorax ; nous demandons a I'Etat de ré-
primer toutes les manifestations de cette usure et toutes les



oppressions qui pésent sur les faibles. » En un mot, le catho-
licisme social de M. Goyau est tout simplement le réve d’'une
théocratie: « L'administration spirituelle et politique de la so-
ciét¢ y serait faite par les ministres de Dieu, interprétes de
ses décrets.... La vieille religion ne serait plus cantonnée
dans la conscience individuelle, mais deviendrait directrice de
la conscience sociale. » Nous n'ennuierons pas nos lecteurs a
réfuter de semblables théories; c'est du moins une ironie que
de les appeler néo-thomistes, il nous souvient les avoir lues
dans la Bulle Unam sanctam qui remonte a Boniface VIII,
c’esl-a-dire tout au commencement du 14¢ siécle. La Revue
sociale catholique, publiée par linstitut supérieur de philoso-
phie de Louvain, n'a guere d’autre idéal, encore qu'elle ait
plus de pudeur que M. Goyau et qu'elle soit plus habile a
gazer des principes vraiment offensants pour l'esprit et la so-
ciété modernes.

Le néo-thomisme, rendons hommage a son activité, a
abordé depuis dix ans, dans ses livres et ses revues, les ques-
tions les plus variées de la pensée et de la philosophie con-
temporaines. Il n'est pas jusqu’a la question si actuelle et si
troublante de Vhypnotisme qui ait échappe¢ 4 son examen. lLe
P. Coconnier a fait ou essayé de faire son procés dans la
Revue thomiste, pendant que !'abbé Gabriel Gay éditait de
son coté son livre intitulé U'Hypnotisme (in-8°, Toulouse, Four-
nier). Pour ne parler ici que de ce dernier ouvrage, M. Gay
examine les faits et les théories de 1'hypnotisme a la lumiere
de la doctrine de St. Thomas. D'apres lui, les phénomeénes les
plus ¢étranges de I'hypnotisme rentrent, en tant que faits
naturels, dans la psychologie thomiste. Mais pour que sa
theéorie soit solide, il est obligé d'¢carter les phénomeénes pré-
cisément les plus étranges, comme 1'écriture automatique, le
dédoublement de la personnalité, etc. Pour ceux qu'il admet,
comme la suggestion 4 échéance, il 1'explique « par le fait de
lintroduction de cette suggestion dans les centres nerveux
qui l'emmagasinent et la conservent fidelement jusqu'au mo-
ment ol reparait le signe suggéré et assccié a la sugges-
tion; ... ce signe décroche la suggestion et comme par l'effet
d'un déclenchement, tout suit.... Ce qu'il y a d'obscur tient
a la puissance mystérieuse que possede le signe de produire
dans Uhypnotisé éveillé et oublieux tous les phénomenes que



— 31 —

nous venons de décrire ». Quant a d'autres faits, comme la
suggestion & distance, la lucidité¢ de la prévision, etc., M. Gay
veut quon en cherche une cause prelernaturelle et non sur-
naturelle : cette cause, c'est le Démon, dont il démontre 1'in-
tervention « par une petite thése scolastique qui ne convaincra
peut-étre pas les savants et les physiologistes : ceux-ci, abimés
dans les organes matériels, ne croient, en effet, que ce qu'ils
voient, que ce qu'ils touchent, que ce qu’ils expérimentent. »
Nous croyons, comme M. Gay, que la science acceptera diffi-
cilement l'explication infernale de l'hypnotisme, mais en cela
ils seront fideéles, plus fideles que les néo-thomistes eux-mémes,
au grand principe scolastique: «Nihil in intellectu quin prius
fuerit in sensu. »

Enfin, pour terminer ces études par un néo-thomiste de
marque, il nous reste a signaler les efforts faits par le P. Gar-
deil dans la Revue thomiste pour suivre le mouvement de la
pensée contemporaine dans les cours, les revues et les livres
et pour tout ramener & sa doctrine de prédilection. C'est ainsi
qu'il critique MM. Ribot, Fouillée et Boutroux, et comme il
remonte dans ses discussions & St. Thomas, il met une fois
de plus en évidence ses principes et ceux de son école: c'est
en raison méme de ces principes qu'il a soutenu en 1898 une
vigoureuse polémique contre Kant et tout ce qui s'inspire du
philosophe allemand. Déja au Congrés catholique de Bruxelles,
en 1894 le kantisme avait été fortement pris a partie: « Une
chose m’a frappé, écrit le P. Gardeil, c’est la supériorité, au
point de vue des résultats acquis, des travaux qui ont ecu
pour objet la défense de nofre¢ philosophie contre le mouve-
ment kantien, sur ceux qui ont eu pour objet la conciliation
avec le mouvement scientifique. Dans le premier ordre d'idées,
on peut considérer la position kantienne par rapport aux
principes analytiques comme conquise ; dans le second, nous
n'avons eu que des essais dont les résultats sont contestables. »
Et voici comment dans ce méme Congres de Bruxelles on
essaya « d’en finir avec Kant ». On fit observer que, suivant la
terminologie aristotélicienne, les principes des sciences étaient
d’ordre analytique, et de ce simple changement dans la déno-
mination on conclut qu'il était légitime de démontrer 1'évi-
dence méme a priori de ces principes. Ce n'est pas que sur
cette évidence méme on n'ait eu occasion de disputer, mais



s BB

au moins était-on d'accord que « le critérium, c’est l'objet ».
Le kantisme fut exorcisé. Il parait, au dire d'un correspondant
du Congres, que les savants ¢taient réunis dans une salle
voisine ; ils eurent la curiosité d’aller écouter les métaphysi-
ciens. Ceux-ci venaient de mettre en déroute un défenseur ma-
lencontreux de largument ontologique, en lui démontrant
péremptoirement l'impossibilité de poser le « possible réel», Ils
convinrent donc de prouver Dieu a l'aide du mouvement, et
pour cela, ils cherchérent a se faire de la matitre, de la
masse et du mouvement, une conception qui fat compatible
avec les principes d'Aristote et de St. Thomas. Ce fut alors
que se produisit lintervention assez inattendue du savant
physicien M. Duhem. Ce dernier formula quelques observa-
tions trés nettes et trés fortes sur la facon dont les philoso-
phes emploient les hypothéses scientifiques pour appuyver leurs
hypotheses métaphysiques. « Je ne nie pas, dit-il, 'existence
de la métaphysique.. ... Je veux seulement qu'on n’emploie
pas a I'établir des théories controversées qui n'ont été exposces
que d'apres des ouvrages de vulgarisation. . . . . Pour se rendre
compte des notions de masse et de torce, il faut dix ou quinze
années d’études spéciales. Voila deux ou trois ans que je crois
y comprendre quelque chose.» Le P. Gardeil raconte qu'il eut
un entretien avec M. Duhem, dans les couloirs du Congres.
Le physicien lui rappela que les hypothéses n’ont qu'un ca-
ractere synbolique et qu'elles ne sauraient prétendre a4 une
valeur absolue. » L'histoire est 1a, dit-il, pour prouver que la
science n’a progressé qu'en accumulant des ruines : les théories
les plus en faveur sont tombées dans l'oubli. A chaque instant,
la moindre expériencepeut les renverser..... Quel péril pour
la science supréme, pour la métaphysique, si elle avait fait
reposer sur des bases aussi ruineuses les démonstrations si
rigoureuses auxquelles elle prétend et par suite les intéréts
religieux et moraux qui en découlent!» Nous ne connaissons
pas les réponses du P. Gardeil, mais nous savons que les mé-
taphysiciens thomistes traitérent les savants d’obstructionnistes.

Et maintenant, voici que nous revient en mémoire, peut-
étre un peu tard, le vers du poéte: « Qui ne sut se borner,
ne sut jamais écrire. » Que de choses pourtant nous aurions
encore a dire sur les nombreux articles parus depuis quelques
années dans les Revues néo-scolastique et thomiste, voire dans



les Anitales de plilosophie chrétienne! Notons seulement les
principaux: — Dans la Revue nco-scolastique : « La théorie des
trois vérités  primitives, par D. Mercier. Le positivisme et
['évolution intellecutelle, par J. Halleux. La notion de temps
d'aprés St. Thomas, par D. Nvs. Sur les livpothéses cosmio-
goniques, par FEm. Pasquier. Qu'est-ce que la philosopiiie sco-
lastique? par de Wulf. L' évolution mnoderne du droit naturel,
par L. de Lantshoere. Le thomisme et les résultats de la psy-
cliologie expcérimentale, par Ennoni. — Dans la Revue thomiste :
L' évolution el les principes de Si. Thomas d Aquin, par le
P. Gardeil. Les cours de philosophie en France, par le méme.
fe vral thomiste et Uhvpuolisme franc die P. Coconnier. Les
idées cosmograpliiques d' Albert le Grand ef de St. Thomas, par
le P. Mandonnet. Le wnéo-molinisme et le paldo-thomisme du

Berthier. Le socialisme contemporain | les doctrines poli-
tiques de St. Thomas. L'évolutionnisme et les principes de
St Thomas, pav le P Mawmnus, L'inconnaissable selon M. Foutl-
[de, par le P. Sertillanges. — Dans les Annales de philosophie
chrétienne (Revue qui a prés de 70 ans d'age, et qui, sans
¢tre exclusivement thomiste, s’inspire actuellement du pape
L.éon XII): La science el les [fails surnalurels contenmipo-
rains, par le P. Lesceeur, de [I'Oraloive. Les exigences de la
pensée contemporaine en inaticre d’apologétique et la mdéthode
de la philosophie dans [U'étude du probléme religieux, pav Mai-
rice Blondel. La réfutation de M. Blondel, par I'abbé Gavraud,
etc., etc.

De tous ces articles nous ne dirons qu'un mot, c’est qu'ils
convergent tous vers le méme but, qu’ils émanent tous de la méme
pensée, nous allions dire du méme mot d’ordre, et qu'ils d¢-
notent tous, avec des talents différents chez leurs auteurs, une
méme puissance de travail, une méme ¢énergie indomptable
pour le triomphe de la cause commune. Nous admirons I'éner-
gie, mais nous trouvons la cause mauvaise et dangereuse. Et
si nous avons amoncelé tous les documents précédents, livres
ou articles, c'est surtout pour prouver a4 nos contemporains
qu'a moins d'étre solipsiste, il devient de plus en plus difficile
de prétendre que le mouvement philosophique restauré par
Léon XIIT et qui a nom le néo-thomisme n’existe pas, ou, s'il
existe, qu'il est insignifiant et sans danger. C'est le contraire
qui est vrai.

o2

Rewvue intern. de Théologie. Heft 29, 1900,



— 34 —

Et maintenant il nous faut conclure. Avons-nous l'illusion
d'avoir réfuté le néo-thomisme? Certes non. Nous sommes
obligé de donner un peu raison, en fait sinon en droit, aux
idées de M. I'abb¢ Jules Martin, au point de vue de la Dé-
monstration philosophique (c’est le titre d'un de ses récents
ouvrages). « On ne convainc pas, dit-il, un philosophe ... une
philosophie est un systeme fermé dans lequel les différentes
preuves apportées n’ont pas une valeur absolue et ne sont
pas transportables dans un autre systéme»; d'ou il tire la con-
clusion qu'un philosophe chrétien (lisez catholique-romain) ne
doit pas réfuter les philosophes anti-chrétiens (lisez anticatho-
liques-romains), la réfutation n'étant pas un procédé philoso-
phique. « I1 doit, dit-il, penser son christianisme, étre lui-méme
comme ses adversaires. Malebranche ne réfuta pas Spinoza,
il écrivit les Méditations chrétiennes et les FEntretiens de méta-
physique. » Certes, il nous plait, trente-cinq ans aprés le Syl-
labus, d’entendre un prétre catholique-romain réver de fonder
une justification de la pensée chrétienne sur la théorie de la
pure liberté de penser, mais ce procéd¢ trés simpliste ne nous
laisse aucun espoir sur le résultat de notre discussion. Aussi
bien avons-nous moins pensé dans ces pages convertir un
seul philosophe de l'école du Vatican que prémunir tous les
autres contre le danger réel de cette école. Du reste, M Mer-
cier, c'est par lui que nous voulons terminer ces études, n'a-
t-il pas dit que le néo-thomisme était moins une doctrine qu'une
tradition? Or, il est difficile de réfuter, parce qu'il est difficile
de saisir une tradition qui, quand elle est vague comme le
néo-scolasticisme, ne differe guére d'une pure tendance.

En un mot, et c'est le dernier, les néo-thomistes sont dans
le vrai, quand ils avouent que les sciences physiologiques,
psvchologiques et autres, ont progress¢ depuis le moven Aage,
et qu'il faut en tenir compte. D'autre part, ils sont logiquc-
ment et chronologiquement dans le faux, lorsqu’ils veulent in-
terpréter St. Thomas d'aprés ces sciences actuelles, ignorées
de St. Thomas. Cette interprétation est évidemment ou unc
destruction du thomisme authentique, ou une substitution d'un
prétendu thomisme nouveau & 'ancien et au vrai. Ms* Mercier,
le plus brillant et le plus solide néo-thomiste, nous parait ac-
cepter trés loyalement les doctrines scientifiques actuelles.
Mais est-il encore thomiste autrement que de nom 7 L& est la



question, et de la lecture trés intéressante de ses ceuvres il
ne ressort pas pour nous la preuve acceptable d'une conci-
liation possible entre l'aristotélisme, qui est la base du thomisme,
et la science actuelle. LLes concessions faites par la nouvelle
¢cole au positivisme contemporain, les tendances plus ou moins
déguisées au monisme, la lutte acharnée contre le spiritualisme
cartésien, n'aboutissent qu'a ruiner la spiritualité et 1'immor-
talité de 1'ame. Le néo-thomisme fait donc fausse route en
philosophie comme en théologie. Mais peut-étre cette route
n'est-elle qu'un chemin de traverse qui doit conduire & l'idéal
social révé depuis des sieécles par I'Eglise catholique-romaine?
En ce cas, le néo-thomisme ne serait quune des nombreuses
habiletés politiques du pape Léon XIII. Et il n’en serait que
plus dangereux.
Geneve.
D" A. CHRETIEN.




	Études sur le mouvement néo-thomiste [fin]

