
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Études sur le mouvement néo-thomiste [fin]

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20 —

ETUDES
SUR LE

MOUVEMENT NÉO-THOMISTE.
(Suite et fin*).

IV. — Ecrivains et Idées néo-thomistes. (IIe groupe.)
Un autre néo-thomiste qui, par ses articles et ses livres,

a forcé l'attention de nos contemporains, est le P. Vincere
Maumus, dominicain de l'école du P. Didon. En 1890, il faisait
paraître deux volumes sur St. Thomas d'Aquin et la philosophie

cartésienne. Cette dernière, on le voit une fois de plus,
est pour toute l'école néo-thomiste la grande ennemie. Pour
le P. Maumus, toute la philosophie contemporaine tient dans
cette antithèse, mais il nous semble qu'il n'a pas bien saisi
Descartes ou que, pour plus de facilité, il a négligé d'en
présenter à ses lecteurs la pensée dominante, qui est celle-ci :

Descartes a substitué à la logique de la qualité la logique de

la quantité, au syllogisme la déduction mathématique, à la
finalité le mécanisme ; il a considéré la qualité non plus comme
un terme dernier auquel l'esprit humain doive s'arrêter, mais
comme un tout complexe réductible à l'étendue et au mouvement.

C'est ce qui fait que la science contemporaine se
réclame encore de lui. Elle lui sera longtemps reconnaissante
d'avoir dissipé le mystère des formes, des causes occultes, de

ne s'être arrêté qu'à des notions claires et distinctes, et d'avoir
voulu donner à tout problème, même à celui de la vie, la
clarté d'un problème mécanique. Le P. Maumus, sciemment

*) Voir la précédente livraison, p. 738—756.



— 21 —

ou insciemment, a négligé de faire ressortir ce beau côté
de la philosophie cartésienne. Il trouve plus facile d'exalter
St. Thomas, en écrasant Descartes sous des textes plus longs
que clairs, plus nombreux que probants. Il prétend que le
thomisme est une philosophie positive a posteriori, plus
conforme aux procédés de la science que celle de Descartes.
C'est faux et comme on l'a dit, l'induction de St. Thomas,
quand il fait de l'induction, s'arrête aux idées générales; elle
lui donne des définitions essentielles, des majeures de
syllogisme ; son analyse s'arrête où commence celle des savants
pour qui la qualité est un problème, non une solution.

Le thomisme du P. Maumus n'est qu'une philosophie de

séminaire, résolvant toutes les questions en supposant les
principes dont il a besoin pour les résoudre. On a la vérité avant
même de l'avoir cherchée. Ainsi, puisque nous parlons de
vérité, St. Thomas la définit : « l'équation entre l'intelligence et
l'objet ». Or l'être, dit-il, étant le seul objet possible de la
connaissance, il suit de là que le vrai se confond avec l'être. La
conclusion est rapide ; mais demandons à Kant, à Stuart Mill,
aux phénoménistes ce qu'ils pensent de ce principe : « l'être
est le seul objet possible à la connaissance ». C'est là toute
une philosophie acceptée d'avance. Le thomisme est peut-être
bon pour habituer les esprits à la théologie romaine, pleine
de syllogismes et de cas de conscience : il demande assez
d'efforts pour occuper la pensée, sans l'éveiller, à la recherche
et à la discussion des principes, mais il ne répond pas aux
exigences de l'esprit moderne. On ne ressuscite pas les morts.

En 1891, le P. Maumus a étudié à la lumière de ses
principes thomistes les Philosophes contemporains ; c'est le titre
d'un volume en 522 p., édité chez Lecoffre, à Paris. Plus
exactement, il étudie cinq seulement des philosophes contemporains

: MM. Vacherot, Taine, Janet, Caro et Schopenhauer.
Son livre est une charge en règle contre le criticisme kantien ;

celui-ci sépare le domaine de la science de celui de la foi, tandis
que le P. Maumus veut l'accord, c'est-à-dire la subordination
de la philosophie à la religion. Comme tous les néo-thomistes,
il a des tendresses pour le positivisme contemporain qui
n'a pas de métaphysique et auquel, ainsi l'espère-t-on à Rome,
on pourrait peut-être faire adopter un jour la métaphysique



— 22 —

thomiste (do ut des). La Alétaphysique et la science, de M. Va-
cherot, comme Y Intelligence, de M. Taine, sont déclarées
acceptables, à la condition seulement que le premier renonce à

son panthéisme allemand, et que le second fasse une place à

la substance et à l'intellect dans la théorie de la connaissance.
Il ne reproche à M. Janet que d'avoir discuté les opinions de

Hegel, « doctrines ridicules, dit le P. Maumus, qui méritent
seulement qu'on se détourne en haussant les épaules». Quant
à Schopenhauer, « ce triste personnage qui déshonore
l'histoire de la philosophie et qui dépasse les limites de l'erreur
pour tomber dans la démence », le P. Maumus épuise à son
endroit la série des épithètes en usage dans l'Eglise romaine.
Il défend ensuite dans son livre les deux « choses en soi ».

en ajoutant un peu légèrement : « Tout ce que les trois
derniers siècles ont produit de métaphysique doit être tenu pour
non avenu. » Le P. Maumus ne semble pas même se douter de
la difficulté entrevue par la métaphysique moderne de prouver
l'existence en soi de la matière, par exemple. Et certes, le

système thomiste n'en rend pas l'intelligence plus facile. Quand
d'après ce système, on a fait évanouir toute forme, on se

demande ce qu'il reste d'intelligible dans la matière, qui dès

lors n'est rien du tout d'imaginable ou de concevable. « Mais,
dit l'auteur, comment ne pas accepter l'existence de la terre
qui nous porte, de la maison que nous habitons, du pain que
nous mangeons » Sans doute, tout cela existe, mais il faut
s'entendre sur la signification du mot exister : « Ce qui existe,
dit Berkeley, c'est ce que je vois, ce que je sens et non la
chose en soi dont je n'ai que faire. » Et St. Thomas lui-même
accepte-t-il au fond la chose en soi, et n'est-il pas quelque-

peu idéaliste quand il dit : Ens et veruni convertuntur Et
que l'on nous comprenne bien, nous ne défendons point ici
l'idéalisme, mais nous nous mettons en travers de la marche
gigantesque du P. Maumus, qui croit à faux écraser
victorieusement sous ses bottes de sept lieues tous les philosophes
contemporains qui ont osé raisonner depuis trois siècles.

Georges Rodier a dit spirituellement : « Un philosophe sait
quelquefois ce qu'il veut dire, mais il comprend plus rarement
ce que dit son adversaire. » Le P. Maumus n'a vu trop
souvent que du « psittacisme » dans les doctrines qu'il combat. Il
a cru les réfuter, mais il ne les a pas comprises.



Nous suivons les mêmes tendances néo-scolastiques très
étroites dans le livre de M. J. Halleux, docteur en droit et
docteur en philosophie : Les principes du positivisme contemporain

(Louvain, 1895). L'auteur, ainsi que toute son école,
admet le positivisme comme point de départ; il rejette Linnéité,
l'intuition des ontologistes et des rationalistes, aussi bien
que le phénoménisme, qu'il croit abattre par sa théorie de

l'abstraction. L'expérience, pour lui, est la source première de

toutes nos connaissances. C'est toujours la même note. Après
avoir résumé les théories de Comte, de Stuart Mill, de Taine
et de Spencer, il loue le positivisme contemporain d'avoir
réagi contre le mouvement général de la métaphysique depuis
Descartes, mais il lui reproche de nier toute connaissance des
substances et des causes et ainsi de ne pouvoir fonder
l'induction. Nous souscrivons à ce dernier reproche sans partager
la haine de M. Halleux pour tout ce qui est rationaliste et
son engouement pour l'empirisme positiviste.

Dirons-nous un mot, en passant, de l'œuvre poursuivie
par M. J. Gardair, professeur libre de philosophie à la
Sorbonne Il s'est donné comme tâche de rendre accessible à tous
la philosophie de St. Thomas. D'où le titre de ses livres :

Ldiilosophie de St. Thomas, La connaissance, Les passions et

ta volonté (Paris, Lethielleux). Son principe est simple : la
véritable philosophie est dans la métaphysique thomiste ; sa
méthode est non moins simple et non moins scolastique : il
justifie ses doctrines ou plutôt celles du maître par des
citations qu'il emprunte tour à tour à Aristote, à Leibniz, à Léon
Dumont. On comprendra que nous ne le suivions pas sur ce
terrain ; nous ferons seulement observer, en ce qui concerne
Aristote, qu'un mot grec, même accompagné de ses traductions

latines, n'a souvent de sens que par l'idée qu'on s'en
forme, et, comme on l'a dit avec raison, « il semble bien difficile

qu'un même mot puisse être associé à un même concept
chez un naturaliste comme Aristote, qui a toujours devant les
yeux les êtres vivants, qui cherche à saisir et à définir les
phénomènes de la vie, et chez un théologien comme St. Thomas,

qui sous-entend partout l'idée de création et de pouvoir
transcendant ». M. Gardair met à la base du système thomiste
« l'assimilation du sujet connaissant à l'objet connu ». Une
pareille formule est voisine dans son esprit, sinon dans la



— 24 —

lettre, des conceptions matérialistes de certains savants
contemporains. A elle seule, elle suffirait à réfuter par l'absurde
la métaphysique thomiste.

Un jeune abbé sur lequel le néo-thomisme fonde les plus
belles espérances, est M. de Baets, professeur de philosophie à

l'Université de Louvain. Il nous souvient de l'avoir vu rompre
des lances vigoureuses, au IVe Congrès international d'anthropologie

criminelle, à Genève, en 1896, avec M. le prof. Ferri,
de Rome, l'ardent matérialiste, élève de Lombroso. M. de Baets
a publié, il y a quelque temps, un volume intitulé : Les bases
de la morale et dit droit, en sous-entendant le second titre :

ci la lumière de St. Thomas. Il s'y déclare pour la vieille
morale traditionnelle, et en cela, pensons-nous, il a raison ; mais
où il a tort, c'est quand il censure tous les nouveaux
arguments par lesquels on voudrait infuser à cette morale une vie
nouvelle dans les âmes qu'elle n'a plus la force d'animer.
M. de Baets examine tous les systèmes de Kant à M. Beaus-
sire : en quatre pages il fait tenir toute la critique de la
morale kantienne, en trois celle de la morale évolutionnistc :

c'est maigre. Maigres aussi les réponses qu'il donne aux
objections faites au système thomiste de morale métaph3'sique.
Après avoir affirmé « qu'il ne reconnaît qu'un seul point de

départ de nos connaissances, la constatation des faits Des
faits, rien que des faits...», il saute d'un bond dans la
métaphysique en abordant les preuves de l'existence de Dieu. Il
est vrai qu'il n'admet ni les preuves toutes conceptuelles de

Descartes, ni le postulat de Kant, mais enfin il sort des faits
et de la méthode qu'il a annoncée. En passant de Dieu à

l'homme, M. de Baets, en bon thomiste, fait la part très belle
à la volonté de Dieu, mais beaucoup moins belle à la raison
humaine. Pourquoi devons-nous vouloir « l'ordre voulu par
Dieu » (p. 170) Est-ce parce que la volonté de Dieu est
inviolable (p. 149)? Elle ne l'est pas, puisqu'on peut la violer.
Est-ce alors parce qu'il n'est pas raisonnable de la violer? Mais
c'est donc la raison humaine qui est en dernière analyse le fondement

de l'obligation? Et du reste comment la connaît-on, la
volonté divine? Par la révélation Nous sortons alors du domaine
philosophique pour entrer dans la théologie. Par la nature même
des choses? (l'auteur fait cette concession, p. 172). Mais encore
c'est la raison humaine qui l'interprète et en juge finatement.



Attaquant plus loin la théorie positive du droit, M. de

Baets écrit : « Peut-on dans ce système trouver une raison de

l'inviolabilité de l'ordre autre que la force Si l'individu
menace cet ordre que la société a établi, elle le menace d'un
mal futur et certain, voilà tout. La société veut : si l'on ne
se conforme pas à cette volonté, on subira une peine ; encore
une fois, voilà tout » (p. 374). Transposons : « Dieu le veut,
voilà la raison dernière de l'obligation (p. 148). Si l'individu
compromet cet ordre voulu par Dieu, celui-ci le menace d'un
mal futur et certain. Dieu le veut. Si l'on ne se conforme pas
à cette volonté, on subira une peine, voilà tout. » Et que l'on
nous comprenne bien, nous croyons à la même morale
chrétienne, sinon romaine, que M. de Baets, mais nous sommes de

ceux qui inclinent, comme Kant, à distinguer le domaine de
la foi de celui de la raison; en tout cas, quand nous essayons
d'étayer la foi sur des preuves rationnelles, nous sommes
plus difficiles que M. de Baets, nous voulons qu'elles soient
solides et irréfutables : tels ne nous apparaissent pas les
arguments, si thomistes soient-ils, du jeune professeur de Louvain.

Encore un dominicain, le R. P. Constant. Il est naturel
de trouver la robe blanche de St. Thomas au premier rang et
à chaque rang de la phalange néo-thomiste. En 1895, le
P. Constant a fait paraître un ouvrage sous le titre moderne
et suggestif de la Révolution et la liberté (306 p., Paris,
imprimerie Salésienne).

L'auteur s'inspire, bien entendu, de St. Thomas, mais
comme la Révolution au sens moderne du mot n'était pas
connue de son temps, force est au P. Constant de recourir à

des autorités plus récentes. Il commence par invoquer celle
de Joseph de Maistre : « On peut soutenir en thèse générale,
a écrit ce dernier, qu'aucune souveraineté n'est assez forte
pour gouverner plusieurs millions d'hommes à moins qu'elle
ne soit aidée par la religion, ou par l'esclavage, ou par l'une
et l'autre. » Nous croyons le principe vrai, mais la première
conclusion qu'en tire le P. Constant n'est contenue en aucune
façon dans ce principe : la révolution est la rupture de toute
société humaine avec Dieu ; par suite elle devait détruire toute
liberté, la liberté de conscience, comme la liberté civile, comme
la liberté politique : est-il besoin d'ajouter que cette dernière
conséquence est un paradoxe osé Le P. Constant comprend



— 26 —

dès lors très bien pourquoi les gouvernements issus de la
Révolution ne veulent pas du droit d'association : « Un homme

isolé, dit-il, tel que le péché d'origine le fait, est loin d'être
toujours inoffensif; mais si vous unissez plusieurs de ces

hommes, la loi des ferments n'attend pas pour agir. C'est
précisément lorsqu'ils ne prient pas, que les hommes associés
sont dangereux (p. 58). Il n'y a qu'une liberté possible et
légitime, celle de l'Eglise, et la Révolution l'a détruite en
affranchissant l'homme de son contrôle. » En bon thomiste et en
bon fils de l'Eglise papiste, le R. P. Constant appuie ses
thèses de La Révolution et la liberté sur les encycliques de

Léon XIII, particulièrement sur l'encyclique Immortale Dei.
C'est assez dire qu'elles sont essentiellement néo-thomistes.

Le P. Constant avait posé des principes sociaux, le P. Maumus

auquel nous revenons une dernière fois (sa fécondité en
est la cause), tire des conclusions. Dans sa jeunesse dominicaine,

au couvent de Nancy, on appelait le P. Maumus la
jeune France. Il a voulu dans son livre : la République ei la
Politique de l'Eglise, légitimer cette suggestive appellation. Sa

thèse, qui est celle de Léon XIII (dernière manière), est celle-
ci : L'Eglise (catholique-romaine) ne condamne pas la forme
républicaine ni le suffrage populaire ; elle a même toujours
été favorable au self- government. 11 interprète ainsi le
" Omnis potestas a Deo » : « La nation présente son élu, Dieu
l'investit et confirme le choix populaire » (p. 21). On pourrait
chicaner le P. Maumus sur son exégèse, mais ce qu'il nous
importe de savoir, c'est si l'Eglise néo-thomiste accepte le
droit commun. Le P. Maumus l'affirme; « l'Eglise, dit-il (p. 191

ne demande que les libertés de droit commun. » Léon XIII le
nie. Parlant de la séparation de l'Eglise et de l'Etat, il dit
dans une de ses dernières encycliques : « Les catholiques ne
sauraient trop se garder de soutenir une telle séparation.
Vouloir que l'Etat se sépare de l'Eglise, ce serait vouloir par
une conséquence logique que l'Eglise fût réduite à la liberté
de vivre selon le droit commun à tous les citoyens. Cette
situation, il est vrai, se produit dans certains pays. Mais,
en France, nation catholique par ses traditions et par la foi
présente de la grande majorité de ses fils, l'Eglise ne
doit pas être mise dans la situation précaire qu'elle subit chez
d'autres peuples. » Je ne sais pas quel gouvernement popu-



laire s'accommodera de ces principes. Et si nous lisons le
chap. Ill du P. Maumus sur la liberté, alors que d'illusions
chez l'auteur, que de désillusions chez le lecteur de la
République et de la politique de l'Eglise Ce sont les rois d'Espagne
qui sont seuls responsables de l'inquisition et Louis XIV de
la révocation de l'Edit de Nantes. Ce ne sont pas les conciles
de Latran, de 1179 et 1215, qui ont ordonné «que les
hérétiques, après avoir été condamnés, soient livrés aux puissances
séculières, pour être punis comme ils le méritent ». — Ce n'est
pas celui de Vérone (1184) qui a prescrit aux évêques « de

rechercher avec soin les hérétiques et de livrer au magistrat
civil ceux qui seraient opiniâtres, afin qu'ils soient punis
corporellement ». — C'était Victor Emmanuel ou Humbert qui régnait
à Rome, lorsque Jordano Bruno y fut brûlé. — Ce n'est pas
le Syllabus (XXIV) qui a déclaré : « Anathème à celui qui
dira : l'Eglise n'a pas le droit d'employer la force. » Ce n'est
pas l'encyclique Quanta cura qui a réclamé pour l'Eglise le
droit de contraindre le pouvoir temporel à sévir contre ceux
qu'elle condamne. Voilà pour le fait. Et pour le droit, voici
l'opinion du P. Maumus : « La liberté politique est un droit, la
tolérance en matière religieuse est un fait qu'il faut accepter
loyalement» (p. 3). C'est donc clair: la tolérance n'est pas un
principe de droit, elle n'est qu'un fait devenu nécessaire. Le
libéralisme républicain a une autre notion de la liberté de

conscience que le P. Maumus. A la page 162, l'auteur écrit
encore ce qui suit : « Une doctrine, quelle qu'elle soit, est
nécessairement intolérante en principe, c'est-à-dire qu'il lui est

impossible d'admettre la vérité de la doctrine contraire.
Proclamer tout également vrai ou faux, c'est professer le scep-
tisme universel » (p. 162). On voit de suite la confusion faite
par le P. Maumus de la certitude ou conviction avec l'intolérance

: la certitude est un fait intérieur, l'intolérance un fait
extérieur ; la certitude ou conviction porte sur les doctrines,
l'intolérance sur les personnes. La base de la liberté de
conscience est double : 1° nous ne pouvons pas croire ce que nous
voulons ; 2° la recherche personnelle de la vérité est pour tous
un devoir. Or, si l'on accorde à l'homme le droit d'user de

sa raison, si à plus forte raison on lui en fait un devoir, la
liberté de conscience s'impose non plus seulement en fait, mais
en principe, et elle exclut le scepticisme, puisqu'elle suppose



— 28 —

l'amour et la recherche de la vérité. Que le P. Maumus ne
nous cite donc plus comme preuve de tolérance les paroles
du pape Grégoire XIII, blâmant la Saint-Barthélémy, puisque
les protestants y sont encore traités de coupables. C'est de

l'intolérance en principe que de faire un crime, une faute
d'une opinion sincère, quand même, en fait, on serait plein de
mansuétude pour ces prétendus coupables. « Si l'Eglise ne
persécute plus écrit quelque part M. G. Belot, je veux croire
que ce n'est pas par impuissance ou par prudence, mais par
charité et par mansuétude. Cela suffit-il pour dire qu'elle soit
en possession de la vraie notion de la liberté de conscience
A-t-elle mis la bonne foi au-dessus de la foi, la raison et la
réflexion au-dessus de l'autorité, la liberté au-dessus de l'obéissance,

le devoir d'examiner à la place du devoir de croire
Si elle ne l'a pas fait, elle peut être tolérante en pratique,
elle n'a pas reconnu les vrais droits de la conscience. » Nous

pouvons dire hautement qu'elle ne l'a pas fait, qu'elle ne peut
pas le faire avec les principes philosophiques, théologiques et
canoniques qui sont les siens, et toutes les velléités libérales
du P. Maumus, doublées de néo-thomisme, ne parviendront pas
à unir la république et l'Eglise romaine. Il est vrai que le
livre du dominicain n'a pas pour titre la République et l'Eglise,
mais la République et la Politique de l'Eglise. Ce titre
fournirait matière à une foule de considérations étrangères à

la philosophie : du reste, tout a déjà été dit sur la politique
nouvelle et la vieille habileté du pape néo-scolastique Léon XIII.

Après la politique, la sociologie. On sait que le pape
actuel s'intéresse beaucoup, peut-être par politique même, aux
questions sociales. Aussi les néo-thomistes, s'inspirant de la
pensée de l'infaillible pontife, ont-ils inventé un catholicisme
social. C'est le titre d'un livre de M. G. Goyau, Autour du
catholicisme social (in-12. Librairie académique Perrin et Ciey.

C'est lui, ce catholicisme, qui est la clef de tous les problèmes
actuels. Il est orthodoxe et n'a rien de commun avec le
néocatholicisme. « Celui-ci, de tendances libérales et sentimentales,
cherche à réconcilier par des compromis vagues les Gentils
avec l'Eglise : il se tient au seuil de la grande Eglise ; il
alterne ses colloques entre ceux qui sont dans l'édifice et ceux
qui sont au-dehors ; il conjure les premiers de laisser les

portes ouvertes, tout au moins entrebaillées ; il conjure les



— 29 —

seconds de faire quelques pas vers le parvis ; peu s'en faut
qu'il ne les pousse » (p. 13). « Au contraire, les premiers
représentants en France du catholicisme social, M. le comte de
Mun et ses amis, inaugurèrent leur mouvement au nom du
Syllabus, et si l'Eglise romaine en ces dernières années s'est
rapprochée des masses, ce n'est pas en s'aventurant
témérairement vers un catholicisme nouveau, mais bien au
contraire, par une sorte de retraite vers le moyen âge » (p. 12).

A rencontre de tout libéralisme, l'auteur revendique pour
l'Eglise romaine une autorité sans bornes; c'est ainsi seulement

qu'elle pourra, par l'unité de son empire sur les âmes,
les amener à la justice sociale. Donc, « le catholicisme social
est un catholicisme intégral ». Mais comment s'exercera son
action M. Goyau pense que le prêtre, au lieu de rester un
simple fonctionnaire, doit assumer un rôle social et administrer
les intérêts matériels en même temps que diriger les âmes.
Un exemple: dans la petite commune de Montligeon, les
habitants, des tisserands, étaient ruinés par les machines. L'abbé
Buguet, curé de la paroisse, tente de faire fabriquer des gants,
des dentelles. La grande industrie triomphe toujours de son
zèle. Alors, réfléchissant que sur terre on n'est pas toujours
sûr de faire le bien et qu'en s'intéressant au purgatoire on
est toujours sûr d'en faire, il fonde l'association de la
chapelle de Montligeon pour la délivrance des âmes délaissées du
purgatoire. L'association comptait naguère 6,314,300 membres
et dans la seule année 1896, l'abbé Buguet a reçu la demande
de 135,000 messes: ce commerce mystique a donné la
prospérité à la commune déshéritée, en même temps « qu'il répond
à merveille aux délicatesses et aux soucis de l'âme contemporaine

». Nous ne faisons pas de commentaires. Le programme
du catholicisme social n'est pas encore très défini, semble-t-il.
Il rejette les doctrines collectivistes et affirme la nécessité de
la propriété « pour empêcher l'indivision chaotique des biens
de la terre ». On ne peut cependant pas lui demander de
trahir ses amis. Le Congrès catholique (romain) de Lyon a
abordé l'examen du capitalisme : « Entendant sous ce mot,
dit-il, un régime fondé sur la productivité de l'argent en tant
qu'argent, nous déclarons reconnaître dans ce régime la forme
moderne de Y usurici vorax ; nous demandons à l'Etat de

réprimer toutes les manifestations de cette usure et toutes les



— 30 —

oppressions qui pèsent sur les faibles. » En un mot, le
catholicisme social de M. Goyau est tout simplement le rêve d'une
théocratie : « L'administration spirituelle et politique de la
société y serait faite par les ministres de Dieu, interprètes de

ses décrets. La vieille religion ne serait plus cantonnée
dans la conscience individuelle, mais deviendrait directrice de
la conscience sociale. » Nous n'ennuierons pas nos lecteurs à

réfuter de semblables théories ; c'est du moins une ironie que
de les appeler néo-thomistes, il nous souvient les avoir lues
dans la Bulle Unam sanctam qui remonte à Boniface VIII,
c'est-à-dire tout au commencement du 14e siècle. La Revue
sociale catholique, publiée par l'institut supérieur de philosophie

de Louvain, n'a guère d'autre idéal, encore qu'elle ait
plus de pudeur que M. Goyau et qu'elle soit plus habile à

gazer des principes vraiment offensants pour l'esprit et la
société modernes.

Le néo-thomisme, rendons hommage à son activité, a

abordé depuis dix ans, dans ses livres et ses revues, les questions

les plus variées de la pensée et de la philosophie
contemporaines. Il n'est pas jusqu'à la question si actuelle et si
troublante de l'hypnotisme qui ait échappé à son examen. Le
P. Coconnier a fait ou essayé de faire son procès dans la
Revue thomiste, pendant que l'abbé Gabriel Gay éditait de

son côté son livre intitulé V.Hypnotisme (in-8°, Toulouse, Four-
nier). Pour ne parler ici que de ce dernier ouvrage, M. Gay
examine les faits et les théories de l'hypnotisme à la lumière
de la doctrine de St. Thomas. D'après lui, les phénomènes les

plus étranges de l'hypnotisme rentrent, en tant que faits
naturels, dans la psychologie thomiste. Mais pour que sa
théorie soit solide, il est obligé d'écarter les phénomènes
précisément les plus étranges, comme l'écriture automatique, le
dédoublement de la personnalité, etc. Pour ceux qu'il admet,
comme la suggestion à échéance, il l'explique « par le fait de

l'introduction de cette suggestion dans les centres nerveux
qui l'emmagasinent et la conservent fidèlement jusqu'au
moment où reparaît le signe suggéré et associé à la suggestion

; ce signe décroche la suggestion et comme par l'effet
d'un déclenchement, tout suit. Ce qu'il y a d'obscur tient
à la puissance mystérieuse que possède le signe de produire
dans l'hypnotisé éveillé et oublieux tous les phénomènes que



— 31 —

nous venons de décrire ». Quant à d'autres faits, comme la

suggestion à distance, la lucidité de la prévision, etc., M. Gay
veut qu'on en cherche une cause prceternaturelle et non
surnaturelle : cette cause, c'est le Démon, dont il démontre
l'intervention « par une petite thèse scolastique qui ne convaincra
peut-être pas les savants et les physiologistes : ceux-ci, abîmés
dans les organes matériels, ne croient, en effet, que ce qu'ils
voient, que ce qu'ils touchent, que ce qu'ils expérimentent. »

Nous croyons, comme M. Gay, que la science acceptera
difficilement l'explication infernale de l'hypnotisme, mais en cela
ils seront fidèles, plus fidèles que les néo-thomistes eux-mêmes,
au grand principe scolastique : « Nihil in intellectu quin prius
fuerit in sensu. »

Enfin, pour terminer ces études par un néo-thomiste de

marque, il nous reste à signaler les efforts faits par le P. Gardeil

dans la Revue thomiste pour suivre le mouvement de la
pensée contemporaine dans les cours, les revues et les livres
et pour tout ramener à sa doctrine de prédilection. C'est ainsi
qu'il critique MM. Ribot, Fouillée et Boutroux, et comme il
remonte dans ses discussions à St. Thomas, il met une fois
de plus en évidence ses principes et ceux de son école : c'est
en raison même de ces principes qu'il a soutenu en 1898 une
vigoureuse polémique contre Kant et tout ce qui s'inspire du

philosophe allemand. Déjà au Congrès catholique de Bruxelles,
en 1894, le kantisme avait été fortement pris à partie : « Une
chose m'a frappé, écrit le P. Gardeil, c'est la supériorité, au
point de vue des résultats acquis, des travaux qui ont eu

pour objet la défense de noire philosophie contre le mouvement

kantien, sur ceux qui ont eu pour objet la conciliation
avec le mouvement scientifique. Dans le premier ordre d'idées,
on peut considérer la position kantienne par rapport aux
principes analytiques comme conquise ; dans le second, nous
n'avons eu que des essais dont les résultats sont contestables.»
Et voici comment dans ce même Congrès de Bruxelles on
essaya « d'en finir avec Kant ». On fit observer que, suivant la
terminologie aristotélicienne, les principes des sciences étaient
d'ordre analytique, et de ce simple changement dans la
dénomination on conclut qu'il était légitime de démontrer
l'évidence même a priori de ces principes. Ce n'est pas que sur
cette évidence même on n'ait eu occasion de disputer, mais



— 32 —

au moins était-on d'accord que « le critérium, c'est l'objet ».

Le kantisme fut exorcisé. Il paraît, au dire d'un correspondant
du Congrès, que les savants étaient réunis dans une salle
voisine ; ils eurent la curiosité d'aller écouter les métaphysiciens.

Ceux-ci venaient de mettre en déroute un défenseur
malencontreux de l'argument ontologique, en lui démontrant
péremptoirement l'impossibilité de poser le «possible réel». Ils
convinrent donc de prouver Dieu à l'aide du mouvement, et

pour cela, ils cherchèrent à se faire de la matière, de la
masse et du mouvement, une conception qui fût compatible
avec les principes d'Aristote et de St. Thomas. Ce fut alors
que se produisit l'intervention assez inattendue du savant
physicien M. Duhem. Ce dernier formula quelques observations

très nettes et très fortes sur la façon dont les philosophes

emploient les hypothèses scientifiques pour appuyer leurs
hypothèses métaphysiques. « Je ne nie pas, dit-il, l'existence
de la métaphysique Je veux seulement qu'on n'emploie
pas à l'établir des théories controversées qui n'ont été exposées
que d'après des ouvrages de vulgarisation Pour se rendre
compte des notions de masse et de force, il faut dix ou quinze
années d'études spéciales. Voilà deux ou trois ans que je crois
y comprendre quelque chose. » Le P. Gardeil raconte qu'il eut
un entretien avec M. Duhem, dans les couloirs du Congrès.
Le physicien lui rappela que les hypothèses n'ont qu'un
caractère synbolique et qu'elles ne sauraient prétendre à une
valeur absolue. » L'histoire est là, dit-il, pour prouver que la
science n'a progressé qu'en accumulant des ruines : les théories
les plus en faveur sont tombées dans l'oubli. A chaque instant,
la moindre expériencepeut les renverser Quel péril pour
la science suprême, pour la métaphysique, si elle avait fait
reposer sur des bases aussi ruineuses les démonstrations si

rigoureuses auxquelles elle prétend et par suite les intérêts
religieux et moraux qui en découlent » Nous ne connaissons

pas les réponses du P. Gardeil, mais nous savons que les
métaphysiciens thomistes traitèrent les savants d'obstructionnistes.

Et maintenant, voici que nous revient en mémoire, peut-
être un peu tard, le vers du poète : « Qui ne sut se borner,
ne sut jamais écrire. » Que de choses pourtant nous aurions
encore à dire sur les nombreux articles parus depuis quelques
années dans les Revues néo-scolastique et thomiste, voire dans



33 —

les Annales de philosophie chrétienne.' Notons seulement les

principaux: — Dans la Revue néo-scolastique : < La théorie des

trois vérités primitives, par D. Mercier. Le positivisme et

l'évolution iutellecittelle, par fi. Halleux. La notion de temps
d'après St. Thomas, par D. Nys. Sur les hypothèses cosmo-
gonlques, par Em. Pasquier. Qu'est-ce que la philosophie
scolastique? par de Wulf. Eévolution moderne du droit naturel,
far L. cle Lautshoere. Le thomisme et les résultats de la
psychologie expérimentale, par Emioni. — Dans la Revue thomiste :

L'évolution ei les principes de Sl. Thomas d'Aquin, par le
P. Gardeil. Les cours de philosophie en France, pai- le même.
Le vrai thomiste et l'hypnotisme franc du P. Coconnier. Les
idées cosmographiques clAlbert le Grand et de St. Thomas, par
le P. Mandonnet. Le uéo-moliuisme et le paléo-thomisme du
P. Berthicr. Le socialisme contemporain ; les doctrines
politiques de St. Thomas. Eévolutioniiisme et les principes de

St. Thomas, far le P. Maumus. E inconnaissable selon M. Fouillée,

par le P. Sertillauges. — Dans les Annales cle philosophie
chrétienne (Revue qui a près de 70 ans d'âge, et qui, sans
être exclusivement thomiste, s'inspire actuellement du pape
Léon XIII): La science et les faits surnaturels contemporains,

par le P. Lescœur, de VOratoire. Les exigences de la
pensée contemporaine eu matière d'apologétique et la méthode
de la philosophie dans l'étude du problème religieux, par Maurice

Blondel. La réfutation de M. Blondel, par l'abbé Gayraud,
etc., etc.

De tous ces articles nous ne dirons qu'un mot, c'est qu'ils
convergent tous vers le même but, qu'ils émanent tous de la même
pensée, nous allions dire du même mot d'ordre, et qu'ils
dénotent tous, avec des talents différents chez leurs auteurs, une
même puissance de travail, une même énergie indomptable
pour le triomphe de la cause commune. Nous admirons l'énergie,

mais nous trouvons la cause mauvaise et dangereuse. Et
si nous avons amoncelé tous les documents précédents, livres
un articles, c'est surtout pour prouver à nos contemporains
qu'à moins d'être solipsiste, il devient de plus en plus difficile
de prétendre que le mouvement philosophique restauré par
Léon XIII et qui a nom le néo-thomisme n'existe pas, ou, s'il
existe, qu'il est insignifiant et sans danger. C'est le contraire
qui est vrai.

Revue intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 3



— 34 —

Et maintenant il nous faut conclure. Avons-nous l'illusion
d'avoir réfuté le néo-thomisme Certes non. Nous sommes
obligé de donner un peu raison, en fait sinon en droit, aux
idées de M. l'abbé Jules Martin, au point de vue de la
Démonstration philosophique (c'est le titre d'un de ses récents
ouvrages). « On ne convainc pas, dit-il, un philosophe une
philosophie est un système fermé dans lequel les différentes

preuves apportées n'ont pas une valeur absolue et ne sont
pas transportables dans un autre système » ; d'où il tire la
conclusion qu'un philosophe chrétien (lisez catholique-romain) ne
doit pas réfuter les philosophes anti-chrétiens (lisez
anticatholiques-romains), la réfutation n'étant pas un procédé philosophique.

« Il doit, dit-il, penser son christianisme, être lui-même
comme ses adversaires. Malebranche ne réfuta pas Spinoza,
il écrivit les Méditations chrétiennes et les Entretiens de

métaphysique. » Certes, il nous plaît, trente-cinq ans après le
Syllabus, d'entendre un prêtre catholique-romain rêver de fonder
une justification de la pensée chrétienne sur la théorie de la

pure liberté de penser, mais ce procédé très simpliste ne nous
laisse aucun espoir sur le résultat de notre discussion. Aussi
bien avons-nous moins pensé dans ces pages convertir un
seul philosophe de l'école du Vatican que prémunir tous les
autres contre le danger réel de cette école. Du reste, Mgr Mercier,

c'est par lui que nous voulons terminer ces études, n'a-
t-il pas dit que le néo-thomisme était moins une doctrine qu'une
tradition? Or, il est difficile de réfuter, parce qu'il est difficile
de saisir une tradition qui, quand elle est vague comme le

néo-scoiasticisme, ne diffère guère d'une pure tendance.
En un mot, et c'est le dernier, les néo-thomistes sont dans

le vrai, quand ils avouent que les sciences physiologiques,
ps3'chologiques et autres, ont progressé depuis le moyen âge,
et qu'il faut en tenir compte. D'autre part, ils sont logiquement

et chronologiquement dans le faux, lorsqu'ils veulent
interpréter St. Thomas d'après ces sciences actuelles, ignorées
de St. Thomas. Cette interprétation est évidemment ou une
destruction du thomisme authentique, ou une substitution d'un
prétendu thomisme nouveau à l'ancien et au vrai. M»1' Mercier,
le plus brillant et le plus solide néo-thomiste, nous paraît
accepter très loyalement les doctrines scientifiques actuelles.
Mais est-il encore thomiste autrement que de nom Là est la



question, et de la lecture très intéressante de ses oeuvres il
ne ressort pas pour nous la preuve acceptable d'une
conciliation possible entre l'aristotélisme, qui est la base du thomisme,
et la science actuelle. Les concessions faites par la nouvelle
école au positivisme contemporain, les tendances plus ou moins
déguisées au monisme, la lutte acharnée contre le spiritualisme
cartésien, n'aboutissent qu'à ruiner la spiritualité et l'immortalité

de l'âme. Le néo-thomisme fait donc fausse route en
philosophie comme en théologie. Mais peut-être cette route
n'est-elle qu'un chemin de traverse qui doit conduire à l'idéal
social rêvé depuis des siècles par l'Eglise catholique-romaine?
En ce cas, le néo-thomisme ne serait qu'une des nombreuses
habiletés politiques du pape Léon XIII. Et il n'en serait que
plus dangereux.

Genève.
Dr A. Chrétien.


	Études sur le mouvement néo-thomiste [fin]

