
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 8 (1900)

Heft: 29

Artikel: Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des
positiven Christentums

Autor: Weber, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403464

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 1

JOHANN GOTTLIEB FICHTES

ATHEISMUSSTREIT UND DER GOTTESBEGRIFF

DES POSITIVEN CHRISTENTUMS.

Der in der litterarischen Welt weithin bekannte ordentliche

Professor der Philosophie an der Universität zu Berlin,
Friedrich Paulsen, hat in der „Deutschen Rundschau'" von
Julius Rodenberg, Heft VII, April 1899, S. 66 ff., einen kleinen
Aufsatz veröffentlicht, der nicht weniger die Aufmerksamkeit
und das Interesse des Theologen als das des Philosophen zu
erwecken geeignet ist. Die Abhandlung trägt die Überschrift :

„J. GL Fichte im Kampf um die Freiheit des philosophischen
Denkens1'. Der Verfasser nennt seine Arbeit „ein Gedenkblatt",
denn sie bringt den Lesern in die Erinnerung, dass „die deutsche
Philosophie in diesem Jahre ein Jubiläum feiert, nicht zwar
das eines epochemachenden Werkes, wohl aber einer That,
deren sie auch mit Stolz gedenken darf: es sind (nämlich)
hundert Jahre, dass Fichte, um nicht der Würde der Philosophie
etwas zu vergeben, sein Lehramt in Jena aufgab".

Die Verzichtleistung Fichtes auf seine philosophische
Professur an der Universität Jena im Jahre 1799 war bekanntlich
die Folge der gegen ihn (und Forberg, Rektor zu Saalfeld in
Thüringen) in einer anonymen Denuntiationsschrift erhobenen
Anklage auf „Atheismus". Paulsen erzählt in einem ersten
Abschnitte seiner Arbeit mit frischer Anschaulichkeit die
Veranlassung und den Verlauf der für die Weimarische Regierung
wie für Fichte in gleichem Masse peinlichen Prozedur. Ein
zweiter Abschnitt „geht auf die Sache selbst ein". Er sucht
die Frage zu beantworten: „Wie steht es mit dem Atheismus,

Revue intern, de Théologie. Heft 29, 1900. 1



dessen Fichte beschuldigt wurde, mit dem Glauben an Gott,
zu dem er selbst sich bekannte?" Der dritte und letzte
Abschnitt, dem zum Schlüsse nur noch „ein paar merkwürdige
Äusserungen Gœthes" hinzugefügt werden, bespricht „das
Typische solcher Kämpfe", wie der gegen Fichte geführte einer
ist. Hier unterscheidet Paulsen drei in denselben regelmässig
auftretende Parteien, die er der Reihe nach als „die Hüter der
geltenden Lehre", „die Bringer neuer Ideen" und „zwischen
beiden die Politiker" bezeichnet; Fichte nennt sie in seiner
schrofferen Ausdrucksweise „die Obskuranten, die Lichtfreunde
und die Geschäftsleute". Der dritte und letzte der erwähnten
Abschnitte ist für die Leser dieser Zeitschrift ohne Interesse;
auch den ersten derselben würde ich gänzlich mit Stillschweigen
übergehen, wenn es Paulsen nicht beliebt hätte, die Fichteschen
Atheismushändel wieder einmal mit dem Gerichtsverfahren des

Pilatus gegen Jesus in Parallele zu bringen. „Man dachte"
(seitens der Weimarischen Regierung,), meint Paulsen, „zu
lavieren und sich etwa mit einem Fichte wegen unvorsichtiger
Ausdrucksweise zu erteilenden Verweise aus der Klemme zu
ziehen, nicht unähnlich dem Pilatus, der in gleich peinlicher
Ijage sich damit zu helfen hoffte, dass er Jesum erst züchtigte,
um ihn dann los zu lassen. Aber hier wie dort versagte die
Politik des juste milieu ; sie scheiterte an der Hartnäckigkeit,
mit der die Angeschuldigten — wenn es gestattet ist, kleines
und grosses zusammen zu stellen — jeden Mittelweg zu gehen
ablehnten und einfach ihr Recht forderten. Jesus antwortete
auf die Suggestivfrage des Pilatus: Deine Ankläger behaupten,
du wollest König sein? nicht mit einer ausweichenden oder
einlenkenden Rede, sondern mit einem: Du sagst es, ich bin ein

König; dazu bin ich geboren und in die Welt gekommen, dass

ich für die Wahrheit Zeugnis ablege. Und so erklärte Fichte:
Seine Bestimmung sei die Philosophie: als Philosoph kenne er
nur eine Richtschnur seiner Pflicht: Die Wahrheit zu suchen
und zu lehren" ,Wie Jesus vor seinen Richtern und
ihren Schergen es ablehnte, etwas zurückzunehmen oder einen

Ausweg zu suchen: „Habe ich übel geredet, so beweise es;
habe ich aber recht geredet, warum schlägst du mich?" so

lehnte Fichte jedes Einlenken und Nachgeben ab." Abgesehen
davon, dass in diesen Ausführungen Jesus wie Fichte von
Paulsen „Hartnäckigkeit" nachgesagt wird — ein Ausdruck,



— 3 —

der wohl auf Fichte, aber keineswegs auf Jesus zutrifft — ist
schon die Parallele zwischen beiden an sich für jeden, der
nach wie vor in Jesus den Gottmenschen und Welterlöser nach
dem Verständnisse der alten Kirche anerkennt — und deren
giebt es doch noch Millionen — anstössig; sie wird allen
altgläubigen Christen, welchem Bekenntnisse sie auch angehören
mögen, unziemlich erscheinen und wäre sicherlich besser
unterblieben. Freilich kann ich recht wohl begreifen, dass sie Paulsen
in einem ganz unverfänglichen Lichte erscheint, denn er steht
nicht mehr auf dem Boden und in der Weltanschauung der
altgläubigen Christen, wie aus einer kritischen Erörterung des

mittleren Abschnittes seiner Abhandlung erhellen wird. Mit
diesem, als dem Ilauptteile der ganzen Arbeit, wollen wir uns
in dem Nachfolgenden beschäftigen.

1. Paulsen rühmt an Fichte vor allem eine tiefe und echte
Religiosität; er erblickt in ihm einen Mann „von echter christlicher

Empfindung und Gesinnung, das ist von altchristlicher
Gesinnung". Freilich entwickelt Paulsen dabei eine Ansicht
von dem Geiste und der Tendenz des Christentums in
moralischer Beziehung, die jedem, der die neutestamentlichen Schriften
nicht bloss gelesen, sondern auch verstanden hat, fremdartig,
ja widersinnig erscheinen wird. Doch vernehmen wir den
Berliner Professor selbst. Er schreibt:

„Zuerst steht das ausser Zweifel, dass Fichte mit seinem

ganzen Wesen ein tief und echt religiöser Mann Avar, ein Mann,
der im Ewigen lebte und webte. Man darf weiter sagen : Es

war viel von echter christlicher Empfindung und Gesinnung in
ihm lebendig, d. h. von altchristlicher Gesinnung, die von
staatskirchlichen Unterthänigkeitsgefiihlen allerdings ziemlich weit
entfernt ist. Vor allem nimmt er. ganz gegen die eudämonistische
Auslegung des Christentums bei seinen Zeitgenossen, den
Radikalismus der altchristlichen Forderung auf: Der Sinnenwelt
und ihrer Lust ganz abzusterben, ganz im Geistigen und Ewigen
zu leben. Damit steht seine stolze Unabhängigkeit von der Welt
in Verbindung, dieselbe, die einst in den Aposteln war, die in
Luther wieder aufflammte: Die Welt kann dem, der Gott lebt,
nichts geben noch nehmen, nichts thun noch wehren ; alle
äusseren Zwecke und Güter, alle Erfolge oder Misserfolge in
der Welt sind unerheblich, das Eine, was allein Bedeutung hat, ist:
den Willen Gottes thun und dann gewiss sein, dass solches



Thun gut ist und zum Guten führt. Ist Gott für uns, wer mag
wider uns sein? Ob dabei die Welt, die Welt, wie sie ist,
bestehen kann, danach ist gar nicht zu fragen; kann sie die
Predigt der Wahrheit und der Gerechtigkeit nicht ertragen,
nun so mag sie zu Grunde gehen. Fragten auch die Apostel
danach, ob mit der Lehre Jesu die Plerrschaft des jüdischen
Priestertums, das Königreich des Herodes oder das römische
Reich bestehen könne? So wenig, als sie danach fragten, ob
ihr eigenes Prosperieren in der Welt dabei bestehen könne;
ja, die Feindschaft der Welt war ihnen, nach Jesu Wort, ein
Zeugnis für die Wahrheit ihrer Lehre. Etwas davon empfand
auch Fichte : was wäre eine Wahrheit, die aller Welt gefiele
Die echte Lehre wird zu allen Zeiten daran zu erkennen sein.
dass sie die Welt wider sich erregt. Und auch etwas von dem
Drang der alten Wahrheitszeugen war in ihm, für die Wahrheit

und Gerechtigkeit zu leiden. Und hierzu, so empfand er
nun, sei eben in diesem Falle die Gelegenheit gegeben : aut
jener (der Regierungs-) Seite die Welt, die vereinigten
konservativen Interessen der verweltlichten Kirche und der mit dem
Kirchentum alliierten bürgerlichen Gesellschaft, die ihre heiligsten

Güter, ihre Ruhe, ihr Ansehen, ihre Pfründen, ihre
Herrschaft durch die neue Philosophie bedroht meinten. Etwas von
der Freudigkeit des Märtyrers, der für die gute Sache zu leiden
gewürdigt wird, spricht aus allen Schriften Fichtes in dieser
Sache" (S. 70 und 71).

Was sollen wir zu diesen Ausführungen Paulsens sagen?
Lassen wir vor allem die von diesem so sehr gerühmte „tiefe
und echte Frömmigkeit" Fichtes auf sich beruhen! Darüber
erlauben -wir uns gar kein Urteil, weder ein zustimmendes
noch ein abweisendes, aus dem einfachen Grunde, weil wir
keinem Menschen ins Herz sehen, seine Gedanken und die
Motive seines Handelns nicht durchschauen können. In dieser
Beziehung steht uns das Wort eines Grössern, als Paulsen einer
ist, des Apostels Paulus, als Warnung vor Augen : „Richtet
nicht vor der Zeit, ehe der Herr kommt, welcher das in
Dunkelheit Verborgene ans Licht bringen und die Gesinnungen
des Herzens offenbar machen wird, und dann wird einem jeden
sein Lob werden von Gott." (I. Kor. IV, 5.) Dagegen können
wir nicht als richtig zugeben, wTenn Paulsen „die tiefe und
echte Frömmigkeit" Fichtes als „altchristliche Gesinnung"



charakterisiert und diese seine Behauptung mit den Worten
begründet: „Vor allem nimmt er (Fichte), ganz gegen die eu-
dämonistische Auslegung des Christentums bei seinen

Zeitgenossen, den Radikalismus der altchristlichen Forderung auf:
der Sinnenwelt und ihrer Lust ganz abzusterben, ganz im
Geistigen und Ewigen zu leben", denn in diesen Worten spricht
sich eine höchst einseitige, ja verkehrte Auffassung des Christentums

und seiner moralischen Forderungen aus. Schon die
Rubrizierung der christlichen Ethik unter die Schlagworte:
„Eudämonismus" und „Radikalismus" als gänzliches Absterben
der Sinnenwelt und ihrer Lust, wofür andere sich des Wortes:
„Pessimismus" zu bedienen pflegen, lässt erkennen, dass Paulsen
die Ethik des positiven Christentums nach ihrem wahren Wesen
nicht durchschaut. Die altchristliche Ethik ist weder eudämo-
nistisch in dem vulgären Sinne, noch ist sie pessimistisch ; sie

weist beide Bestimmungen als unwahre Extreme zurück. Zwar
ist sie auch eudämonistisch, aber ihr Eudämonismus ist ein

ganz anderer als der von Paulsen gemeinte und in der
Geschichte der Wissenschaft, sowohl der des Altertums als der der
neuern Zeit, oft genug dem Menschen als höchster Lebenszweck
vorgezeichnete Eudämonismus. Auch die altchristliche Ethik,
sage ich, ist eudämonistisch, denn nach ihrer Angabe ist das
Endziel oder die Endbestimmung des Menschen ein Leben voll
Wonne und Seligkeit in der unverlierbaren Anteilnahme an
dem seligen Leben Gottes. Indessen erblickt die altcbristliche
Ethik die Möglichkeit der Erreichung dieser Endbestimmung
des Menschen für den nach ihren Vorschriften handelnden
Gläubigen nicht in dem Diesseits, sondern in dem Jenseits, in
dem Leben nach dem Tode. „Selig", ruft der Heiland seinen
Jüngern in der Bergpredigt zu, „seid ihr, wenn die Menschen
um meinetwillen euch schmähen und verfolgen, und allerlei
Übles wider euch reden lügenhaft ; freuet euch und frohlocket,
denn euer Lohn ist gross in den Himmeln" (Matth. V, 11 und
12). Und Petrus, der Apostel, fordert die Gläubigen auf, „Gott
und den Vater unseres LIerrn Jesu Christi zu preisen, der uns
nach seiner grossen Barmherzigkeit wieder geboren hat zu
einer lebendigen Hoffnung durch die Auferstehung Jesu Christi
von den Toten, zu einem unvergänglichen und unbefleckten
und unverwelklichen Erbteil, das uns in den Himmeln hinterlegt

ist". (I. Petr. I, 3 und 4.) Aber für das diesseitige Leben



— 6 —

des Menschen ist die altchristliche Ethik weder eudämonistisch
noch pessimistisch ; sie nimmt zwischen beiden unwahren
Extremen eine mittlere, die der ^Tatsächlichen Beschaffenheit
des Menschen allein entsprechende und durch sie geforderte
Stellung ein. Zwar verheisst dieselbe bei der Befolgung ihrer
Vorschriften dem Gläubigen auch hienieden ein Glück und
eine Seligkeit, welche der jenen entgegen Handelnde niemals
erreichen kann. Schon der Psalmensänger des alten Testamentes
pries „selig den Mann, der nicht wandelt nach dem Rate der
Bösen und auf dem Wege der Sünder nicht steht und auf dem
Sitze der Spötter nicht sitzt, sondern am Gesetze Jehovas seine
Lust hat und über sein Gesetz nachdenkt Tag und Nacht"
(Ps. I, 1 und 2). Aber diese Seligkeit ist viel mehr geistiger
als sinnlicher Art ; sie besteht in dem Bewusstsein treu erfüllter
Pflicht, in dem aus diesem entspringenden inneren Frieden und
in der an ihn sich anschliessenden zuversichtlichen Hoffnung
auf eine jenseitige ewige Vergeltung. Die wahrhaft Gläubigen
sind hienieden „selig in der Hoffnung- (Rom. VIII, 24). Dieser
Eudämonismus der christlichen Ethik hat mit einer Befriedigung
der Forderungen unserer sinnlichen Natur an sich nichts zu
thun. Indessen gebietet jene Ethik andererseits auch nicht, wie
Paulsen irrtümlicherweise ihr unterschiebt, „der Sinnenwelt
und ihrer Lust ganz abzusterben, ganz im Geistigen und Ewigen
zu leben". Ein solch ethischer Pessimismus ist wohl auf
heidnischhellenischem Boden im Cynismus als Ideal sittlicher Vollkommenheit

aufgestellt worden, aber er ist keine Frucht der Welt-
und Lebensauffassung des positiven Christentums. Das dürfte
sich zur Genüge schon aus der einen Thatsache ergeben, dass
der Heiland selbst mit seinen Jüngern an den Ilochzeitsfreuden
zu Kana in Galiläa teilnahm und dort durch die Wasser-
Verwandlung in Wein sein erstes Wunder verrichtete. (Joh. II.
1 fg.) Freilich fordert die altchristliche Ethik auch, „der Sinnenwelt

und ihrer Lust abzusterben", aber nicht -ganz", sondern
nur insofern, als diese Lust sündhaft, weil dem Willen Gottes
widerstreitend ist und mit der höhern Bestimmung des Menschen
nicht zusammen besteht. „Lass nicht das Böse dich überwinden,
sondern überwinde du das Böse durch das Gute", schreibt in
diesem Sinne der Apostel (Rom. XII, 21). Doch — was brauchen
wir Paulsen gegenüber weitläufig zu beweisen, dass der ethische
„Radikalismus" Fichtes mit den Forderungen der altchristlichen



Ethik nichts gemein hat Paulsen schreibt Fichte als Konsequenz

seiner ethischen Grundsätze' mit Recht auch „eine stolze

Unabhängigkeit von der Welt" zu: er setzt dieselbe aber mit
Unrecht derjenigen identisch. ..die einst (auch, in den Aposteln
war, die in Luther wieder aufflammte". „Die Welt", so führt
er Fichte, die Apostel und Luther redend ein, ..kann dem, der
Gott lebt, nichts geben noch nehmen, nichts thun noch wehren;
alle äusseren Zwecke und Güter, alle Erfolge oder "Alisserfolge
in der Welt sind unerheblich, das Eine, was allein Bedeutung
hat, ist: den Willen Gottes thun und dann gewiss sein, dass

solches Thun gut ist und zum Guten führt. Ist Gott für uns,
wer mag wider uns sein?" Lassen wir Luther, mit dem wires
hier nicht zu thun haben, aus dem Spiele und wenden wir
bloss Fichte und den Aposteln unsere Aufmerksamkeit zu Ist
denn ..das Leben für Gott", das Paulsen an jenem wie an
diesen rühmt und womit er ..ihre Unabhängigkeit von der
Welt" begründet, in beiden von der gleichen Beschaffenheit?
Konnte Pielite das Wort : „Ist Gott für uns, wer mag wider uns
sein?" in demselben Sinne über die Zunge bringen, in welchem
es vor mehr als 1^ Jahrhunderten von dem Apostel Paulus
niedergeschrieber. wurde? Ja, konnte Fichte im Ernste auch
nur von einem „Willen" Gottes reden, der zu thun sei, um
gewiss zu sein, dass solches Thun gut sei und zum Guten führe?
Die Beantwortung dieser Fragen wird unsere Leser mit der
Fichteschen Lehre über Gott und mit dem Kerne der Paulsen-
schen Abhandlung bekannt machen.

2. „Zwei Dinge", schreibt Paulsen, ..will Fichte in seiner
Lehre über Ciotti nicht gelten lassen. 1. Gott ist nicht ein
Einzelwesen, das andere Einzelwesen neben sich hat, nicht ein
Individuum, nicht eine Substanz, denn eine Substanz ist ein
in Raum und Zeit sinnlich existierendes Dasein. 2. Gott ist nicht
ein Wesen, das den Menschen Glückseligkeit, d. i. Befriedigung
ihrer sinnlichen Neigungen, verschafft, indem er etwa durch
übernatürliche Einwirkung den Naturlauf nach ihren Wünschen
ablenkt" (S. 71

Es unterliegt keinem Zweifel, dass Fichte die hier
hervorgehobenen Bestimmungen von seinem Gottesbegriffe mit aller
Entschiedenheit abwehrt, sie mit einer geläuterten und wahren
Gottesvorstellung für unverträglich hält. Vor allem ist es die
zweite Bestimmung, derzufolge Gott als Beförderer mensch-



licher Glückseligkeit, d. i. als ein Wesen vorgestellt wird,
welches durch Einwirkung auf die Natur und ihren Lauf der
Befriedigung der sinnlichen Neigungen der Menschen sich dienstbar

erweise — es ist, sage ich, vor allem diese Bestimmung,
die Fichte aufs leidenschaftlichste bekämpft und als eine die
Gottheit in ein böses 'Wesen verwandelnde Vorstellung zu
beseitigen sucht. Jeder, der sie hege, sei recht eigentlich ein
Atheist. „Wer da Genuss will," ruft er in seiner „Appellation
an das Publikum gegen die Anklage des Atheismus" aus
(S. W., V, 219), „ist ein sinnlicher, fleischlicher Mensch, der
keine Religion hat und keiner Religion fähig ist ; die erste wahrhaft

religiöse Empfindung ertötet in uns auf immer die Begierde.
Wer Glückseligkeit erwartet, ist ein mit sich selbst und seiner

ganzen Anlage unbekannter Thor; es giebt keine Glückseligkeit,
es ist keine Glückseligkeit möglich; die Erwartung derselben,
und ein Gott, den man ihr zufolge annimmt, sind Hirngespinste.
Ein Gott, der der Begier dienen soll, ist ein verächtliches
Wesen ; er leistet einen Dienst, der selbst jedem erträglichen
Menschen ekelt. Ein solcher Gott ist ein böses Wesen ; denn

er unterstützt und verewigt das menschliche Verderben und
die Herabwürdigung der Vernunft. Ein solcher Gott ist ganz
eigentlich „der Fürst der Welt", der schon längst durch den
Mund der Wahrheit, welchem sie die Worte verdrehen, gerichtet
und verurteilt ist. Ihr Dienst ist Dienst dieses Fürsten. Sie sind
die wahren Atheisten, sie sind gänzlich ohne Gott, und haben
sich einen heillosen Götzen geschaffen. Dass ich diesen ihren
Götzen nicht statt des wahren Gottes will gelten lassen, dies

ist's, was sie Atheismus nennen ; dies ist's, dem sie Verfolgung
geschworen haben."

Man wird vom Standpunkte des positiven, durch keine
irrtümlichen Vorstellungen verunstalteten Christentums nicht
leugnen können, dass in diesen und ähnlichen Ausführungen
Fichtes Wahres und Falsches, Richtiges und Unrichtiges in
bunter Mischung durcheinanderfliesst. Fichtes leidenschaftliches,

zu Extremen geneigtes Temperament machte ihm eine

ruhige, besonnene Erwägung des schwierigen in Rede stehenden

Gegenstandes unmöglich. Im Kampfe mit seinen Gegnern wollte
er eine Reihe von Wahnvorstellungen, die sich in vielen Kreisen
mit dem Gottesgedauken verbinden, als absurd darthun und
dadurch um ihre schädlichen Wirkungen bringen. Aber in der



Hitze des Gefechtes übersah er vollständig die Grenze, wo der
Wahn aufhört und die Wahrheit des positiven Christentums
bezüglich seiner Gottesvorstellung anfängt.

„Kein Zweifel," — so kommentiert Paulsen den von Fichte
zurückgewiesenen Begriff Gottes (S. 71) — „das gemeine
Vorstellen neigt zu solcher Auffassung : Gott ein menschenähnliches
Einzelwesen, das als Nothelfer in den Bedrängnissen des
irdischsinnlichen Lebens angerufen wird. Ein Gott, so wird es sagen.
den ich mir nicht als ein persönliches Individuum gegenüberstellen

darf, ein Gott, der nicht als eine über der Natur stehende
Macht diese im Sinne meiner Glückseligkeit bestimmt, ist kein
Gott, ist nicht, was ich meine, wenn ich von Gott rede, was
ich brauche, wenn ich zu Gott bete. Und die sogenannte
„natürliche Theologie" des 18. Jahrhunderts unternahm es

dann," fährt Paulsen fort, „aus der Ordnung der Natur das
Dasein eines solchen Wesens, einer die Natur in Absicht auf
den Lebensgenuss der Lebewesen ordnenden und leitenden
Intelligenz philosophisch zu beweisen. Als Anhänger dieser
Anschauungen richteten die xVnkläger gegen Fichte die
Beschuldigung des Atheismus. Dass er die natürliche Theologie,
die vernünftigen Begriffe und die Vernunftbeweise von dem
Dasein Gottes verachte, das rechneten sie ihm als Atheismus
an" und „hiergegen erhebt sich Fichtes Zorn". Gut! War Fichte
mit diesem seinem Zorne im Rechte oder Unrechte? Lassen
wir vorerst Fichtes Angriffe auf Gott als ein persönliches, von
der Welt verschiedenes, über und ausser der Welt seiendes
Einzelwesen beiseite und beschäftigen wir uns mit der Besichtigung

derjenigen Pfeile, die er gegen ihn als „den Gründer
menschlicher Glückseligkeit" oder, mit Paulsen zu reden, als
„den Nothelfer in den Bedrängnissen des irdisch-sinnlichen
Lebens" zu richten sich veranlasst findet Sind diese Angriffe
gerechtfertigt oder nicht? — das ist die Frage.

3. Man wird nicht leugnen wollen, dass der Gedankenreichtum

des positiven Christentums, namentlich sein
Gottesbegriff, bis in unsere Tage hinein selbst von einer Menge von
Christen nach dieser oder jener Richtung noch nicht klar und
deutlich erfasst und durch manche ihm hinzugefügte, aber
an sich fremdartige Vorstellungen mehr oder weniger
verunstaltet wird. Zu Fichtes Zeiten war das sicherlich nicht
anders. Einer der schlimmsten, den christlichen Gottesbegriff



— 10 —

mit am meisten verwirrenden Zusätze ist nun wohl die
Vorstellung, derzufolge Gott als Gründer und Förderer menschlicher

Glückseligkeit im Sinne Fichtes oder, nach dem
Ausdruck seines Interpreten Paulsen, als ..Nothelfer in den
Bedrängnissen des irdisch-sinnlichen Lebens" aufgefasst wird.
Zwar ist Gott, wie schon hervorgehoben, auch nach christlicher
Lehre der Gründer menschlicher Glückseligkeit, denn, wie der
Katechismus es ausspricht, Gott hat den Menschen dazu
geschaffen, damit er ihn erkenne, ihn liebe und ihm diene und
dadurch ewig selig werde. Aber die Entwickelung, welche das

Menschengeschlecht durch die Sünde der ersten Menschen

genommen, ist die Ursache geworden, dass die Verwirklichung
dieser Glückseligkeit für alle, die Gott wahrhaft lieben, nicht
schon im Diesseits, sondern erst im Jenseits herbeigeführt werden
kann : sie tritt dann ein, wenn die Weltgeschichte ihr
Weltgericht erfahrt und die Vollendung der Dinge durch den, der
die Dinge im Anfange auch ins Dasein gerufen, zum Abschlüsse
gebracht wird. Im Hinblicke auf diese den Gott Liebenden im
Jenseits hinterlegte Glückseligkeit schrieb der grosse Heidenapostel

kurz vor seinem Tode die siegesgewissen, hoffnungsreichen

Worte nieder : „Ich habe den guten Kampf gekämpft,
den Lauf vollendet, den Glauben bewahrt. Hinfort bleibt mir
die Krone der Gerechtigkeit aufbewahrt, die mir der Herr, der
gerechte Richter, geben wird an jenem Tage, nicht aber nur
mir, sondern auch denen, die seine Ankunft lieben" (IL Tim. IV,
7 und 8). Dagegen ist es freilich grundverkehrt, die durch
Gott herbeizuführende Glückseligkeit des Menschen in einer
Weise zu fassen, dass dadurch Gott als „der Nothelfer in den
Bedrängnissen des irdisch-sinnlichen Lebens" oder, mit Fichte
zu reden, als ein Wesen vorgestellt wird, das „der Begier
dienen soll". Mit einer derartigen Vorstellung von Gott hat
das Christentum, wofern es nur richtig verstanden wird, aber
auch schlechterdings nichts zu thun. Zwar wird der Gläubige
seinem Gott nicht die Macht absprechen können und wollen,
dass er „durch übernatürliche Einwirkung den Naturlauf
abzulenken" im stände sei, wenn anders dies zur Erreichung der
von ihm beabsichtigten Zwecke erforderlich sein sollte. Denn
derjenige, welcher zufolge der christlichen Schöpfungslehre,
diesem Centraldogma des positiven Christentums, nicht bloss
die Natur, sondern auch das Reich der reinen Geister (Engel)



-- 11 —

und den Menschen durch die Allmacht seines Willens im
Anfange aus dem Nichts ins Dasein gerufen, derselbe wird
sich wohl auch die Macht vorbehalten haben, auf die von ihm
ins Dasein gerufene Kreatur einzuwirken und sie nach seiner
Absicht zu lenken, so oft eine solche Einwirkung die notwendige

Bedingung zur Erreichung des Endzweckes ist, den er
bei der Schöpfung der Welt dieser vorgezeichnet und mit ihr
beabsichtigt hat. Dass Fichte an eine solche Einwirkung Gottes
auf die Welt und namentlich auf die Körperwelt oder die
Natur nicht glauben konnte, lag einmal, wie später wird dar-
gethan werden, an dem ihm eigentümlichen, ganz und gar
antichristlichen Gottesbegriffe, und weiter daran, dass er vor
dem christlichen Schöpfungsdogma dastand wie vor einem
Buche mit sieben Siegeln, das er nicht zu öffnen vermochte.
Darüber liest man bei ihm in derselben Abhandlung, die ihm
den Vorwurf des „Atheismus" zugezogen, unter dem Titel:
„Über den Grund unseres Glaubens an eine göttliche
Weltregierung" wörtlich folgendess :

„Eine Erklärung der Welt und ihrer Formen aus Zwecken
einer Intelligenz ist, inwiefern nur wirklich die Welt und ihre
Formen erklärt werden sollen, und wir uns sonach auf dem
Gebiete der reinen — ich sage der reinen Naturwissenschaft
befinden, totaler Unsinn. Überdies hilft uns der Satz: eine
Intelligenz ist Lidieber der Sinnenwelt, nicht das Geringste, und
bringt uns um keine Linie weiter; denn er hat nicht die
mindeste Verständlichkeit, und giebt uns ein paar leere Worte
statt der Antwort auf eine Frage, die wir nicht hätten
aufwerfen sollen. Die Bestimmungen einer Intelligenz sind doch
ohne Zweifel Begriffe ; wie nun diese entweder in Materie sich
verwandeln mögen, in dem Ungeheuern Systeme einer Schöpfung
aus Nichts, oder die schon vorhandene Materie modifizieren
mögen, in dem nicht viel vernünftigem Systeme der blossen

Bearbeitung einer selbständigen ewigen Materie — darüber ist
noch immer das erste verständliche Wort vorzubringen."
(S. W., V, 180.) In der „Appellation an das Publikum" (S. W.,
V, 215) kommt Fichte noch einmal auf diese seine Äusserungen
zurück. „Bloss folgender Wunsch, an meine Gegner!" ruft er
dort aus. „Möchte es ihnen doch gefallen haben, bei dieser
Gelegenheit, das von mir erbetene erste verständliche Wort
darüber vorzubringen, was das doch eigentlich heissen möge:



— 12 —

Gott habe die Welt erschaffen, und toie man sich eine solche
Schöpfung zu denken habe? — inwiefern nur von der
wirklichen Welt, von der Sinnenwelt, nicht aber etwa von der
sittlichen Ordnung der reinen geistigen Intelligenzen die Rede ist.
Möge es ihnen noch gefallen ; möchten sie auf dieses erste
verständliche Wort Preise aussetzen, doppelte, zehnfache Preise!
Solange aber dieses einige Wort nicht vorgebracht wird, habe
ich das Recht, dafür zu halten, dass man seinen gesunden
Verstand verlieren müsse, um wie sie an Gott zu glauben, und
class mein Atheismus lediglich darin besteht, dass ich meinen
Verstand gerne behalten möchte." Li

') Aus dem Obigeii ist erkennbar, warum Fichte die christliche Lehre
von der « Weltschöpfimg- aus Nichts » als « totaler l'usimi » erscheint. Es

liegt an seiner höchst einseitigen, ja grundverkehrten Vorstellung, die er
sicii von dem christlichen Gotte gebildet. Dieser ist ihm bloss «Intelligenz».
Nun sind « die Bestimmungen einer Intelligenz Begriffe. Wie aber diese in
Materie sich verwandeln mög'en», ist nicht einzusehen; «darüber ist noch
immer das erste verständliche Wort vorzubringen». Gegenüber solch
oberflächlichem Gerede ist nachdrücklichst zu betonen, dass der Gott des Christentums

nicht bloss «Intelligenz», sondern auch «Wille» ist: er ist ein
« wissendes » (allwissendes) und « wollendes » (allmächtiges), persönliches,
ja in seiner Absolutheit dreipersönliches Wesen. Als ein solches weiss Gott
nicht bloss um sich, das absolute, sondern auch um das, was nicht er
selbst ist, das nicht-absolute Sein oder die Welt. Dieses Wissen Gottes um
die Welt oder der Weltgedanke in ihm ist aber noch keineswegs die
wirkliche Weit ; jener ist identisch mit « dem Nichts » des Katechismus, aus
dem Gott die Welt erschaffen hat. Zwar ist der ~S\Te\tgedankc in Gott auch
eine, notwendige Voraussetzung der Welt, aber er ist nur ihre formale
und keineswegs ihre einsige Voraussetzung. Ihre andere, reale Voraussetzung
«ist Gott selber in seiner Dreipersönlichkeit. Und so wie das Christentum
nicht bloss eine Weltschöpfung aus Nichts, sondern die Welt als con Gott

aus Nichts erschaffen anerkennt, so wird auch die Wissenschaft, wenn sie
sonst mit dem Christentum in Einklang stehen will, nicht bloss mit der
einen, sondern mit beiden Voraussetzungen zugleich beginnen müssen,
um daraus nicht bloss eine Welt der Gedanken, sondern vielmehr eine Weif
der Substanzen (Realprinzipe), wie sie sich dem empirischen Denken in
seiner Vollendung aufnötigen, dem forschenden Geiste verständlich zu
machen» (vergi. Günther: « Eurysteus und Herakles. Metalogische Kritiken
und Meditationen». Wien, 1813. S. 151). Eben diese letzte Voraussetzung.
Gott selbst als absolutes Sein und Leben, hat Fichte bei seinem Kampfe
gegen die christliche Schöpfungslehre übersehen. Daher treffen seine Pfeile
zwar den von ihm behaupteten Gott, aber an dem vom Christentum
gelehrten prallen sie wirkungslos ab, und das Unverständliche liegt nicht
auf seiten der christlichen Schöpfungslehre. sondern in Fichtes unfertigen,
verworrenen und verkehrten Vorstellungen.



— 13 —

Der Fichtesche Gott ist also ausser stände, irgend eine

Einwirkung auf die Natur und ihren Lauf auszuüben, oder
irgend eine Änderung in der Sinnenwelt hervorzubringen. Er
ist nicht der Schöpfer der Natur im Sinne des positiven Christentums

; er kann sie auch nicht nach seinem Willen beherrschen
und leiten, wie das Christentum unzweifelhaft lehrt und stets

gelehrt hat, für dessen Begründung und Wirklichkeit dieses
sich auch auf eine ganze Reihe historischer Thatsachen zu
berufen pflegt. Denn, um nur eins anzuführen, die in den
Schriften des N. T. berichteten und von dem Christentum als

geschichtliche Thatsachen festgehaltenen zahllosen Wunder des

Welterlösers — was sind sie für jenes anderes als ebensoviele
Beweise, dass dieser, oder genauer, dass der Gott in ihm die
Natur und ihre Kräfte in seiner Gewalt hatte und sie durch
seinen allmächtigen Willen zur Ausführung seiner Absichten
und Zwecke beherrschte. Diese Einwirkungen Gottes auf die
Natur in den Wundern Christi dienten nun auch thatsächlich
in hundert Fällen dazu, um den Menschen „in den Bedrängnissen

des irdisch-sinnlichen Lebens" zu Hülfe zu kommen, oder
nach Fichtes Ausdruck, um „der Begier", d. i. ihrem Verlangen
nach Befreiung von physischen und geistigen Übeln, „zu dienen".
Wenn der Heiland durch ein Wunder Taube hören, Stumme
reden, Blinde sehen, Lahme und Gichtbrüchige gehen machte,
ja, wenn er selbst Tote, wie die Tochter des Jairus, den Jüngling

zu Nairn, den Lazarus in Bethanien zu neuem Leben
erweckte, so sprechen die Evangelien selbst es oft genug deutlich

aus, dass er durch solche Wunderthaten auch den dabei
Beteiligten oder ihren Verwandten und Freunden ein
sehnsüchtiges Verlangen befriedigen und eine Wohlthat erweisen
wollte. Wie rührend sind in dieser Hinsicht nicht, um das erste
beste herauszugreifen, die Trostesworte, mit denen der Heiland
die Mutter des Verstorbenen vor dem Thore von Nairn
anredete. „Als er nahe an das Stadtthor kam — so erzählt
Lukas VII, 12 fg. — siehe! da trug man einen Toten heraus,
der der einzige Sohn seiner Mutter war, und sie war eine
Witwe. Und viel Volks aus der Stadt ging mit ihr. Da der
Herr sie sah, ward er von Mitleid über sie gerührt und sprach
zu ihr: Weine nicht!" Der Trost, den der Herr der
niedergebeugten Mutter spendete, bestand auch nicht in leeren
Worten. Denn nun offenbarte sich in und aus ihm die Macht



— 14 —

und Herrlichkeit Gottes, indem er sprach: „Jüngling, ich sage
dir, stehe auf!" Und der Gestorbene richtete sich auf und fing
an zu sprechen. Und Jesus gab ihn seiner Mutter wieder.

Das Eingreifen Gottes in den Lauf der Natur auf
übernatürliche Weise, d. i. durch Wunder, bezweckt also unwider-
sprechlich auch die Befreiung der Menschen von ihren
Bedrängnissen, die Beförderung ihrer geistigen und physischen
Wohlfahrt in dem gegenwärtig sich abspielenden Weltlaufe.
Dennoch ist mit Nachdruck daran zu erinnern. dass dieser
Zweck bei dem erwähnten Wirken Gottes nicht der primäre
und hauptsächlichste ist und keinen absoluten, sondern einen nur
relativen Wert hat, indem er mit dem Hauptzwecke Gottes als
sekundärer sich verbindet, diesem sich unterordnet und als
Begleiterscheinung desselben sich einstellt. Das ersieht man
schon daraus, dass alle die Kranken, die der Heiland durch
ein Wunder geheilt, und die Toten, die er zu neuem Leben
erweckt hat, nach Verlauf einer kurzem oder längern Zeit
aufs neue wieder erkrankt und gestorben sind. Freilich stellt das

Christentum auch eine Zeit in Aussicht, in der Gott durch Christus
Jesus, den Schöpfer und Erlöser der Welt, von den Seinen alles
Leid und allen Schmerz bleibend wegnehmen und sie zur
unverlierbaren Vollendung führen wird. Aber diese Zeit fällt nicht
in die gegenwärtige „irdisch-sinnliche" Weltperiode. Sie liegt
jenseits derselben in einer uns unbekannten Zukunft unci wird
als „der Tag" geschildert, an dem der Gottes- und Menschensohn

in Herrlichkeit wiederkommen, die ganze unermessliche
Segensfülle des Werkes der Erlösung über die Seinen ausgiessen
und „einen neuen Himmel" und „eine neue Erde" herstellen
wird, „in denen Gerechtigkeit wohnt" (IL Petr. III, 12 und 13).
Es ist dies die Zeit, von der der Seher der Apokalypse
weissagt: „Siehe! Die Wohnung Gottes bei den Menschen Er wird
bei ihnen wohnen und sie werden sein Volk sein und Gott
selbst, ihr Gott, wird bei ihnen sein. Und er wird abwischen
jede Thräne von ihren Augen, und der Tod wird nicht mehr
sein, noch Trauer oder Klage oder Beschwerde wird mehr sein,
denn das Erste (d. i. der jetzige, durch die Sünde verdorbene
Weltzustand) ist vergangen" (XXI, 3 und 4).

Unter dem Gesichtspunkte der einstens herbeizuführenden
Vollendung der Dinge oder der vollen Verwirklichung des
Endzweckes, welcher Gott im Anfange zur Schöpfung der Welt



— 15 —

bestimmte und den er durch jene mit dieser erreichen wollte
— unter diesem Gesichtspunkte, sage ich. stehen nun auch
alle Einwirkungen, die Gott im Laufe der Jahrtausende auf
die von ihm geschaffene Welt ausübte. Denn diese Einwirkungen
oder die von Gott in der "Welt gewirkten und noch zu wirkenden

Wunder sind ebensoviele Mittel, um trotz der Sünde der
freien Geschöpfe die Realisierung des Schöpfungsplanes, die,
soviel an jenen lag, eben durch die sündhafte Empörung ihres
Willens gegen den Willen der Gottheit unmöglich geworden,
dennoch durchzuführen. Diesen Zweck hat namentlich das
Wunder aller Wunder — die Erlösung der Menschen durch
die Menschwerdung des Sohnes Gottes in der Person Jesu A'on
Nazareth. Denn die Erlösung ist und bezweckt nichts anderes
als die Wiederherstellung der Schöpfung, soweit sie durch die
Sünde verunstaltet und durch Gott in Verbindung mit dem Menschensohne

in Christus Jesus noch wiederherstellbar ist. Demnach
erscheint Gott in seinen Wundern freilich nicht als ein „Nothelfer
in den Bedrängnissen des irdisch-sinnlichen Lebens" ; jene
können bei einer geläuterten Erkenntnis Gottes und sollen nicht
veranlassen, ihn als ein Wesen aufzufassen, das „der Begier
dienen soll". Denn um die Befreiung von unseren Bedrängnissen
oder um die Befriedigung unserer Begierden in dem
gegenwärtigen Weltlaufe, auch selbst wenn jene ohne Sünde sind,
ist es Gott mit seinen Wundern in erster Linie nicht zu thun.
Es handelt sich dabei um etwas unvergleichlich Wichtigeres.
Sie sind die von Gott gesetzten Thaten, durch welche es den
Menschen aller Orten und aller Zeiten erst möglich wird, das
in der Lhdösung gegründete Heil zu ergreifen, die segensvollen
Früchte der Eidösung sich anzueignen und dadurch das Ziel zu
erreichen, zu welchem Gott einen jeden von Ewigkeit her
bestimmt und wrelches seit seinem Eintritte ins Leben bis zu
seinem Tode mit Hülfe der Gnade Gottes und durch eigene
Mtiwirkung unablässig zu erstreben seine erste und letzte, seine
höchste und angelegentlichste Pflicht und Aufgabe sein soll.
Betrachtet man in diesem Lichte z. B. die Wunder, die Gott
in Christo während seines Wandels auf Erden verrichtete, so
hatten sie vor allem anderen den Zweck, um ihn vor seinen
Zeitgenossen und den nachkommenden Geschlechtern als den
seit Jahrtausenden verheissenen und nun endlich erschienenen
Erlöser der Welt zu bewähren und dadurch in allen denen, die



— 16 -
aufrichtigen Sinnes und guten Willens sind, den Glauben an
ihn fest und unerschütterlich zu begründen. Daher enden die
Berichte über die Wunder Christi in den Evangelien auch so

oft mit Bemerkungen, in welchen diese Wirkung derselben auf
seine Zeitgenossen sehr anschaulich hervortritt. So, wenn es

heisst: „Er offenbarte seine Flerrlichkeit und seine Jünger
glaubten an ihn" (Joh. II, 11) oder: „Ein grosser Prophet ist
unter uns aufgestanden und Gott hat sein Volk heimgesucht"
(Luk. VII, 16) oder: wenn Johannes die erbitterten Feinde
Christi, die Pharisäer und Schriftgelehrten, nach der Auf-
erweckung des Lazarus in dem hohen Rate sagen lässt: „Was
machen wir? Dieser Mensch thut viele Zeichen! Wenn wir
ihn so hinlassen, werden alle an ihn glauben und es werden
die Römer kommen und wegnehmen unser Land und Volk"
'XI, 47 und 481.

Aus den vorstehenden Betrachtungen über den Zweck der
Wunder ergiebt sich ein Doppeltes, was bei einer Theorie
derselben, in der die Lehre des positiven Christentums rein und
unverfälscht zum Ausdruck kommen soll, nicht aus dem Auge
gelassen werden darf. Das Erste nenne ich die ökonomische

Sparsamkeit der Wunder von seiten Gottes. Die von Gott
geschaffene Welt ist kein solches Flickwerk, dass ihr zur
Erreichung ihres Endzweckes durch fortwährende Wunderwirkung
stets nachgeholfen werden musste. Zwar musste und muss seit
dem Sündenfalle im Paradiese ihr nachgeholfen werden durch
Einwirken Gottes, d. i. durch Wunder; aber diese Wunderwirkung

wird Gott nur so oft und dann eintreten lassen, wenn
der von ihm beabsichtigte Endzweck der Welt und der
einzelnen Geschöpfe in ihr ohne jene schlechterdings nicht zu
erreichen ist. Gott ersetzt nicht durch ein Wunder, was die Kreatur
selbst durch eigene That zu setzen lud. Nur wo die Kraft der
Kreatur allein oder im Bunde mit anderen Kreaturen zur
Erreichung des ihr von Gott vorgezeichneten Endzieles nicht
ausreicht, da tritt dieser helfend mit ein und ermöglicht durch
Einwirken auf die Kreatur, was diese aus sich zu wirken ausser
stände ist. Es ist daher eben so thöricht als dem Geiste des
Christentums zuwider, in jeder geistigen oder leiblichen Not,
von der jemand befallen und heimgesucht wird, ein unmittelbares

Eingreifen oder ein Wunder Gottes zu erwarten. Um sich
vor solcher Heimsuchung zu beAvahren, oder, falls sie einge-



— 17 —

treten, von ihr sich zu befreien — dazu hat Gott als Schöpfer
der Welt dem Menschen die Körper- und Geisteskräfte gegeben.
Hier gilt auch für den gläubigen Christen das Sprichwort:
„Hilf dir selbst, so hilft dir Gott." Wendet er die ihm
verliehenen Körper- und Geisteskräfte in der rechten, von Gott
gewollten Weise immer und überall an, so wird er vieles LTn-

gemach, das ihn ohne dies treffen würde, von sich abhalten,
oder, falls es ihm doch begegnet, wieder entfernen können.
Ich sage : vieles, doch nicht edles. Denn die Welt ist nun
einmal, solange die gegenwärtige Zeitperiode dauert, eine durch
die Sünde und ihre Folgen zerrüttete. Wir alle befinden uns
seit dem ersten Schritt in die Welt beständig zwischen Leben
und Sterben, Gesundheit und Krankheit, Glück und Unglück,
und zuletzt gewinnt die zerstörende Macht des Todes die
Herrschaft über einen jeden von uns. Da stellen die
vorhergeschickten Betrachtungen uns nun ein Zweites vor Augen, was
in einer christlichen Wundertheorie ebenfalls nicht übersehen
werden darf.

Der gläubige Christ weiss, dass Gott mächtig genug ist,
ihn aus jeder leiblichen und geistigen Not, für deren Beseitigung
seine Kräfte und die der übrigen Kreaturen nicht ausreichen,
noch zu erretten; er weiss auch, dass Gott „die Liebe" und
bereit ist, diese Errettung jedesmal selbst durch unmittelbares
Eingreifen eintreten zu lassen, wofern ihm dies zum wahrhaften
Heile dient und zur Erreichung des Endzieles, für das Gott
ihn bestimmt, als notwendiges Mittel erscheint. Dieses zweifache
Wissen wird den wahrhaft Gläubigen in jeder Not und Gefahr
mit unerschütterlichem Gottvertrauen erfüllen ; voll Trost und
Hoffnung wird er, selbst wenn alles andere ihn verlässt, sein
geistiges Auge zu Gott erheben und in heissem Gebete ihn um
Hülfe und Befreiung auch von den Drangsalen dieses Lebens
anflehen. Eine solche Gemütsstimmung sehen wir in ergreifender
Weise in dem Psalmensänger des alten Bundes sich Luft
machen, so oft er vor der ihn bedrängenden geistigen oder
leiblichen Not ratlos dastand und von keiner Seite eine Llülfe
erblickte. In allen solchen Fällen hören wir ihn in den Ruf
ausbrechen: „Errette mich, Jehova, vom bösen Menschen, vor
dem gewaltthätigen Manne behüte mich" (Ps. CXLI). Da ist
Jehova, „sein Fels und Wohlthäter, seine Burg und Zuflucht,
sein Schild und Erretter, dem er vertraut" (CXLIV, 1 und 2).

Revue intern, de Theologie. Heft 29, 1900. 2



— 18 —

Und dieses Vertrauen ist ein so unbedingtes, dass er selbst zu
dem Ausrufe sich erhebt: „Wandele ich auch im Thale des

Todesschattens, ich fürchte nichts Böses, denn du bist bei mir,
dein Stab und deine Stütze, sie trösten mich" (XXIII, 4). Bei
dieser vertrauensvollen, trost- und hoffnungsreichen Hingebung
an Gott bleibt der Gläubige sich aber bewusst, dass er auf
eine unbedingte Erhörung seiner Bitte um Erlösung von den
Nöten und Plagen dieses Lebens nicht rechnen kann, denn
diese Erlösung ist, nach Gottes Vorherbestimmung, nicht der
Endzweck seines Lebens auf Erden. Und so verbindet sich mit
seiner Bitte zu Gott doch volle Ergebung in dessen heiligen
Willen, getragen zugleich von der Gewissheit des Sieges über
alle Feinde seines wahrhaften, ewigen Heiles — eine Stimmung,
der Paulus im Römerbriefe einen eben so erhabenen als
ergreifenden Ausdruck gegeben hat: „Wenn Gott für uns ist,
wer kann wider uns sein? Er. der seines eigenen Sohnes nicht
geschont, sondern für alle ihn hingegeben hat. wie sollte er
nicht auch mit ihm uns alles geschenkt haben? Wer wird
lalsoi Klage erheben wider die Auserwählten Gottes?
'Oden wer wird uns scheiden von der Liebe Christi? Trübsal?
oder Bedrängnis? oder Hunger? oder Blosse? oder Gefahr?
oder Verfolgung? oder Schwert? In allem diesem sind
wir siegreich um dessentwilleu. der uns geliebt hat. Denn ich
bin gewiss, dass weder Tod noch Leben, weder Engel noch
Fürstentümer noch Gewalten noch Gegenwärtiges oder
Zukünftiges, weder Macht noch Hoheit noch Tiefe noch irgend
eine Kreatur vermögen wird, uns zu scheiden von der Liebe
Gottes, die da ist in Christo Jesu unserm Herrn." (VIII, 31 fg.)

Dem A'orhergehenden brauchen wir nichts mehr hinzuzufügen,

um den Gott des positiven Christentums als den wunder-
thätigen, in die von ihm geschaffene Welt hiueinwirkenden
auch in -den LIallen der Wissenschaft zu rechtfertigen. Das
Gesagte genügt zu dem ZAvecke vollständig. Dieser Gott ist
nicht, wie Fichte meinte, „ein heilloser Götze". Freilich dient
er nicht, wie jener ihm unterschiebt, „der Begier" ; er ist nicht,
nach Paulsens Ausdruck, „ein Nothelfer in den Bedrängnissen
des irdisch-sinnlichen Lebens". Das sind allerdings verschrobene,
unwahre Vorstellungen von ihm, die zwar manche Christen
hegen mögen, von denen aber das Christentum als solches
nichts weiss und nichts wissen will. Llätten Fichte und Paulsen



— 19 —

bei ihren Betrachtungen über den christlichen Gottesbegriff
sich einer grösseren Besonnenheit und Umsicht befleissigt, als
man ihnen in der That nachrühmen kann, so wären sie das
einzusehen auch wohl im stände gewesen. Aber in dem Mangel
an jenen dem wahren Forscher unentbehrlichen Tugenden
liegt nicht einmal der Hauptgrund, warum Fichte gegen jede
Möglichkeit einer Einwirkung Gottes auf die Welt entschieden
sich auflehnt und sich auflehnen musste. Er liegt vielmehr in
der Beschaffenheit des von ihm angenommenen Gottes, dessen

genaue Kenntnis wir unseren Lesern zunächst vermitteln wollen.

Bonn, im November 1899.

Theodoh Weber.

(Schluss folgt.)


	Johann Gottlieb Fichtes Atheismusstreit und der Gottesbegriff des positiven Christentums

