Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Die Gultigkeit der Bischofsweihen in der altkatholischen Kirche von
Utrecht

Autor: Thiel, J.J. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403439

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE GULTIGKEIT DER BISCHOFSWEIHEN

IN DER

ALTKATHOLISCHEN KIRCHE VON UTRECHT.

Dass die Frage nach der Giiltigkeit ihrer Bischofsweihen
nicht nur fir die Utrechter Kirche selbst, sondern f[ur die
altkatholischen Kirchen tiberhaupt, denen sie in der Weihe des
Bischofs Reinkens den Episkopat tbertragen, eine Lebens-
frage ist, muss wohl einem jeden einleuchten. s hat die
Kirche von Utrecht nie nachgelassen, den kanonischen Cha-
rakter ihrer Bischofsweihen zu handhaben, bei verschiedenen
Anliassen ihn nach allen Seiten zu beleuchten und grindlich
zu verteidigen. Wie sehr die angefiihrten Griinde den unbefan-
genen Geschichtskundigen einleuchtend waren, ergab sich, als
Herr Professor von Ddéllinger auf dem ersten Miinchener
Kongresse, unter allgemeiner Zustimmung, die These tber die
Utrechter Kirche erlduternd, sie unumwunden als katholisch
darstellte. Und nachher haben die deutschen Altkatholiken,
indem sie von einem altkatholischen Bischofe MHollands die
Weihe ihres ersten erwihlten Bischofs verlangt und erhalten
haben, der in Rede stehenden Giiltigkeit die offentlichste und
feierlichste Anerkennung gegeben. Seitdem befinden sie sich
wie auch durch nachfolgende Weihe die schweizerischen Alf-
katholiken, mit der Utrechter Kirche auf gleichem Boden, und
haben sie in dieser Hinsicht mit ihr, deren feste Uberzeugung
sie teilen, fir eine gemeinsame Sache einzustehen. Und jede
Kirche, die mit der altkatholischen eine wirkliche Union ein-
ginge, wiirde sich natiirlich in dieselbe Lage versetzen.

Dennoch hielt man es altkatholischerseits gar nicht fiir
notwendig, mit Riicksicht auf derartige Unionsbestrebungen
eine geschichtlich so klargestellte Sache nochmals ans Licht



— 257 —

zu bringen. Denn dass, ausser der rémischen, irgend eine Kirche
die Gltigkeit der genannten Weihen beanstanden wiirde, das
kam ihnen gar nicht in den Sinn. Allein in der Folge hat es sich
herausgestellt, dass man sich darin getauscht. Als da, betreffs
Vereinigung der altkatholischen Kirchen des Westens mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens, ernstliche Unterhandlungen
gepflogen wurden, erhob die Petersburger Kommission wirklich
Bedenken gegen die Rechtmissigkeit der hollandischen Weihen.
Wohl in Folge ungeniigender Kenntnis des Thatbestandes und
auch durch Missverstindnis glaubte sie feststellen zu koénnen,
dass die Entstehung der Utrechter Hierarchie kanonisch unregel-
mdassig sei, und folglich darin einen wesentlichen Differenz-
punkt erblicken zu miissen. Daher hat sich die altkatholische
Kommission von Rotterdam in ihren beiden, in den Nummern
17 und 25 dieser Revue verdffentlichten Antworten veranlasst
gesehen, jene Ansicht als véllig grundlos zu erweisen und mit
grundlicher Beleuchtung der Sachlage die Rechimissigkeit der
hollandischen Weihen als keinem redlichen Bedenken unter-
liegend hinzustellen. In ihrer zweiten Antwort that sie es u. a
durch Hinweisung auf einige ,Bilicher in denen die Fragen,
welche der Petersburger Kommission Schwierigkeiten verur-
sachen, griindlich behandelt sind“.

Nun konnte man die Sache als zur allgemeinen Befriedigung
erledigt erachten. Allein es scheint das der Fall noch nicht
zu sein. Immer néch werden von russischer Seite dann und
wann die alten Bedenken hervorgebracht. Das giebt mir Veran-
lassung, diesen Punkt, der allerdings das allgemeine Interesse
beansprucht, hier etwas umstindlicher zu erortern. Da will
ich denn, im folgenden die Sachlage klarstellend, versuchen,
die Rechtmassigkeit sowohl des Wahlrechtes des Utrechter
Kapitels als der vom Bischofe Varlet vorgenommenen \Velhen
des ndheren nachzuweisen.

L. Das Wahlrecht des Utrechter Kapitels. Nach dem Tode
des ersten Erzbischofs von Utrecht (+ 1580) war der Bischofs-
sitz, infolge der Schwierigkeiten, welche den hollindischen
Katholiken seitens der Reformierten erwuchsen, bis zum Jahre
1602 vakant geblieben. Daraus geht aber keineswegs hervor,
dass damals die normale Existenz des Erzbistums aufgehort
habe. Nach wie vor befand sich in Holland eine betriichtliche
Anzahl von Laien und Priestern, Mitgliedern der Utrechter



— 258 —

Kirche, die den alten katholischen Glauben in aller Form fest-
hielten. Diese bildeten noch immer eine Kirche, und gesetzt
selbst, das Utrechter Domkapitel, welchem nach dem geltenden
Kirchenrechte die Bischofswahl zustand, wire damals unter-
gegangen, wie es ultramontanerseits behauptet worden, so wire
doch jener Kirche das unveriusserliche Recht geblieben, durch
die Wahl eines Bischofs ihre Fortexistenz zu sichern. Lehrt
doch der grosse Kanonist van Espen '), dass, wo die Umsténde die
Anwendung des bestehenden Rechtes nicht erlauben, man auf
das Jus antiquum zurickgehen solle. Und diesem gemiss hat
der Klerus und das Volk die Bischofswahl vorzunehmen.

Es lag hier aber der Fall so nicht. Das Kapitel von Utrecht
hatte zu existieren nicht aufgehort und fuhr fort, seine Rechte
auszuiiben. Is unterhandelte mit den Péapsten und wurde,
ungeachtet der Versuche, seine Rechte zu schmélern, von diesen
stets anerkannt. So hat das Metropolitan-Kapitel gleich nach
dem Tode des Frederik Schenck (1580) drei Generalvikare,
und 1583 an ihrer Stelle Sasbold Vosmeer ernannt, der vom
pépstlichen Nuntius zu Kéla anerkannt und vom Papste durch
Akte von 1592 und 1601 zum apostolischen Vikar ernannt
wurde, Am 22. September 1602 wurde dann der Generalvikar
Sasbold Vosmeer geweiht unter dem Titel: Erzbischof von
Philippi. Und seine Nachfolger bis auf Codde sind alle vom
Kapitel gewéhlt, von der Regierung bestitigt, vom Papste zum
apostolischen Vikar ernannt und zum Frzbischof von Philippi —
Codde zum Erzbischof von Sebaste — erhoben worden.

Dass sie nicht zum Erzbischof von Utrecht, sondern als
episcopi in partibus geweiht wurden, #ndert an der Sache
wesentlich nichts, denn das geschah lediglich aus politischen
Ricksichten. Von allen, Feinden sowohl als Freunden, sind sie
desungeachtet als die wahren Bischofe von Utrecht anerkannt
worden, und nach pépstlicher Erklirung waren sie sogar
in jedem Augenblick berechtigt, den Titel ,Erzbischof von
Utrecht anzunehmen, wie es einige in der That gethan haben:
So erkliarte bei der Weihe Sasbolds zum Erzbischof von Philippl
der Papst Clemens VIII ausdriicklich: ,dass er nur darum nicl}t
unter dem Titel ,Erzbischof von Utrecht* geweiht wurde, weil

1y Refutatio Responsi ad Libellum, cui titulus, Motivum Juris P“ﬁ
Capitulo Cathedrali Harlemensi. — Z. B. van Espen. Opp. Tom. 5 (Sup
plementum), p. 372.




— 289 —

man die Generalstaaten nicht unnétigerweise erbittern mdochte,
er indessen die volle Freiheit habe, seinen wahren Titel zu
fithren, sobald ihm das, mit Genehmigung des KErzherzogs,
erwiinscht erscheine®.

Der Erzbischof Codde wurde bekanntlich 1702 ohne Angabe
irgend eines Grundes und mit Verletzung aller kirchlichen
Rechte und Formen suspendiert. Als er darauf, nach vergeb-
lichen Versuchen, den Papst zu einer unparteiischen Untersuchung
seiner Sache und zur Anerkennung seiner Rechte zu bewegen,
im Jahre 1710 gestorben war, schritt das Kapitel von Utrecht
endlich am 27. April 1723 zur Wahl des Cornelius Steenoven
zum KErzbischof von Utrecht. Vorher hatte das Kapitel seiner-
seits auch wiederholte Gesuche nach Rom gerichtet und schliess-
lich tiber sein Recht und seine Pflicht, zur Wahl tiberzugehen,
von verschiedenen Universititen, Krzbischéfen, Bischofen und
Theologen der katholischen Kirche Gutachten eingeholt, worauf
die theologischen Fakultiten an den Universititen von Loéwen,
Paris, Nantes und andern die Rechtmissigkeit der Wahl bestéi-
tigten. Es sind einige dieser Zeugnisse veroffentlicht worden ),
wiahrend andere sich noch in den Archiven der Utrechter
Kirche befinden. Demgegeniiber kann nur derjenige, der die
papstlichen Anmassungen anerkennt und ihren Ausspriichen
eine unbedingte Autoritit beilegt, Gewicht darauf legen, dass
der Papst, ohne Angabe irgend welcher Griinde, das Kapitel
fir unbefugt hielt, die Wahl vorzunehmen.

2. Die von Varlet, Bischof von Babylon, vorgenommene Weihe.

Am 15. Oktober 1724 wurde dem in oben angegebener
Weise zum Erzbischof von TUtrecht gewihlten Cornelius
Steenoven vom genannten Bischofe in partibus die Weihe
erteilt. Dagegen wurden nun in verschiedener Hinsicht Bedenken
erhoben. Wie haltlos diese seien, moge folgende Auseinander-
setzung darthun.

@) Die Weihe wird beanstandet, weil Varlet sie ohne Assis-
tenten, d. h. ohne assistierende Bischife vollzogen hat. In den
ersten Jahrhunderten freilich hat man es als wiinschenswert
erachtet, dass bei einer Bischofsweihe die Provinzial-Bischofe
assistierten, und so wurde im 4. Jahrhundert durch die Kanones
der Konzilien von Arles und Nicia wirklich angeordnet. Aber

') «Recueil de divers témoignages ete.»; Siehe Revue Nr. 25, 8. 9.



— 260 —

Varlet hat schon bewiesen,!) dass die Anwesenheit mehrerer
Bischofe bei der Weihe nicht unentbehrlich ist. Auch hat
sich, wie u. a. Varlet in seiner seconde apologie es darthut,
mehrmals der Fall ereignet, dass ein Bischof, ohne dass dies
auf Einwendung gestossen wire, von nur zwei Bischofen oder
selbst von nur einem Bischof geweiht wurde. Auch ist unter
Umstanden von der Assistenz dreier Bischofe bei der Weihe
dispensiert worden.

Ferner war es nur der Notstand, der die Utrechfer Kirche
veranlasste, die Befolgung jener kirchlichen Vorschrift zu
unterlassen. Hatte sie doch vorher die Nachbarbischofe zur
Weihe eingeladen und darauf den Papst um Dispensation
angegangen. Beides wurde aber verweigert und Varlet bemerkt,
dass er ausser stande sei, die Verweigerung zu rechtfertigen.

b) Dass Varlet die Weihe in einem ihm als Bischof von
Babylon nicht untergeordneten Sprengel vollzog, rechtfertigt
sich ebenso vollstindig durch jeuen Notstand. Sei da im gewohn-
lichen Falle die Jurisdiktion eines Bischofs innerhalb der Gren-
zen seiner Didcese beschrinkt, im Notfalle hat er jedoch kraft
seines bischoflichen Charakters das Recht, ja liegt die Liebes-
pflicht ihm ob, zur Hiilfeleistung an irgend eine verwaiste und
bedriangte Kirche sie iiber jene Grenzen auszudehnen. Das
beweisen bekanntlich mehrere Beispiele aus den ersten Jahr-
hunderten der Kirche.

So beschrinkte der hl. Cyprian seine Sorgen nicht auf
Afrika, sondern war er eifrig bemiiht, das Heil aller Mitglieder
des Korpers Jesu Christi moglichst zu fordern, welcher Nation
siec auch angehoren mochten. Und es wiinschte der Klerus der
romischen Kirche allen Bischéfen eine solche Gesinnung?).
,Denn es geziemt sich, sagt er, dass wir alle fir den Korper
der ganzen Kirche, dessen Glieder durch die verschiedenen
Provinzen zerstreut sind, Wache halten.* Indem Cyprian sich
die Sache der spanischen Kirche wie seine eigene angelegen
sein liess und auch an allem, was die Kirche in Gallien be-
langte, Anteil nahm, wandte er sich an den Papst Stepha'n
mit folgenden Worten?®): ,Deshalb, geliebtester Bruder, ist die
zahlreiche Korperschaft der Priester durch den Kitt wechsel-

1) «Premiére et seconde apologie d. M. I'évéque de Babylone.» 1727,
7) Ep. Cleri Rom. inter Cypr. 36.

%) 8. Cypr. Ep. 68.



— 261 —

seitiger Eintracht und das Band der Einheit zusammengefiigt,
auf dass, wenn einer aus unserer Genossenschaft versuchen
sollte, eine Haresie zu schaffen und Christi Herde zu zerreissen
und zu verwiisten, die itbrigen dann zu Hilfe kommen und
als brauchbare und barmherzige Hirten die Schafe des Herrn
zur Herde sammeln kénnten.... Denn wenn wir auch viele
Hirten sind, so weiden wir doch eine Herde und miissen alle
Schafe, welche Christus durch sein Blut erworben hat, zusammen-
bringen und pflegen, und dirfen nicht dulden, dass unsere
flehenden und trauernden Brider in harter Weise verachtet
und durch den stolzen Ubermut gewisser Leute niedergetreten
werden.“ Deswegen hebt der. hl. Gregor von Nazianz!) zum
Lobe Cyprians hervor, ,dass er nicht allein die Kirche von
Karthago und Afrika, sondern auch den Orient, den Occident
und die noérdlichen und siidlichen Kiisten bischéflich geleitet hat*.

Dem hl. Athanasius rithmt#®) der hl. Basilius nach, dass er
den samtlichen Kirchen dieselbe Sorge angedeihen liess, welche
er der ihm vom Herrn besonders anvertrauten zuwendete. Und
von Hustathius von Antiochien sagt der hl. Chrysostomus aus #):
LHr war sich bewusst, dass ein Bischof nicht nur fir die ihm
vom hl. Geiste anvertraute, sondern fiir jedwede, wo immer im
Brdkreis sich befindende Kirche Sorge zu tragen habe. Und
das entnahm er den Kirchengebeten. Denn wo man fiir die
ganze Kirche beten soll, da hat man um so mehr fiir die Gesamt-
heit Sorge zu tragen, um alle gich zu kiimmern und aller Be-
diirfnisse zu befriedigen.“

Wohlbekannt ist der unbeschrinkte Eifer des hl. Eusebius
von Samosata. Nach Thracien verbannt, durchreiste er ver-
schiedene Lénder, indem er fiir die verwaisten Kirchen Priester
weihte und selbst Bischofe einsetzte 4).

Selbst die Pipste, wie energisch sie sich den Eingriffen
der Patriarchen von Konstantinopel in die Kirche von Antiochien
auch widersetzten, tadelten sie jedoch nicht, sondern erkannten
lobend ihre Liebe an, wo sie aus Not gehandelt. Das ersieht
man aus einem Briefe des Papstes Simplicius® an Acacius,

1) S. Greg. Naz. Orat. 18.

% 8. Basil. Ep. 46.

) S. J. Chrys. Orat. in Eustath.

*) Theodor. hist. L. 4, c. 15.

°) Simpl. Ep. Acacio. Mansi VII, p. 989.



Patriarchen von Konstantinopel, der fiir Antiochien einen Bischof
geweiht hatte.

Und im VIIL. Jahrhundert hat sich in der Kirche von
Alexandrien der Funken katholischen Glaubens, der nach der
Verheerung durch die Eutychianer noch vorhanden war, dadurch
erhalten, dass die Bischofe von Tyrus ihr withrend eines ganzen
Jahrhunderts Bischofe weihten.

Zur Rechtfertigung des Verfahrens des Bischofs Varlet
werden in dieser Hinsicht die angefiihrten Beispiele wohl ge-
nigen. Demjenigen, der, nur wvon der Furcht Gottes getrieben,
gehandelt, darf man allerdings Beifall geben, weil, wie der hl.
Epiphanius sagt (S. Epiphan. Ip. 110 [alias 60] inter Hieronym.),
»im Bpiskopate keine Verschiedenheit ist. Denn, wiewohl den ein-
zelnen Bischofen Kirchen untergeordnet sind, fiir die sie Sorge
scheinen zu tragen, und man in jemandes Krbteil nicht ein-
greifen soll, so muss doch dic Liebe Christi alles tiberwiegen
und nicht so sehr in Krwigung gezogen werden, was da ge-
schehen ist, sondern wann, wie, in welchen Umstinden und
weswegen es geschehen ist.“

¢) Varlet besass allerdings die nach dem derzeitigen
romisch -katholischen Kirchenrecht zur Weihe erforderliche
péapstliche Erlaubnis (mandatum apostolicum) nicht. Dass er
deshalb kanonisch unbefugt wire, diese Handlung auszufiihren,
koénnte nur von einem Verteidiger der eingeschlichenen Préro-
gativen des romischen Stuhles behauptet werden oder anders
doch nur von einem, welcher die wirklichen Vorginge entweder
nicht kennt oder sie ausser acht lasst. Denn erstens ist die
Verlesung des mandatum apostolicum bei der Bischofsweihe
eine nur bis auf Gregor VII. hinaufreichende rémische Sitte,
die eine kirchenrechtliche Verpflichtung fiir sich nicht bean-
spruchen kann. Und zweitens hat die Utrechter Kirche es all
Versuchen, eine Zustimmung des Papstes zu erhalten, nicht
fehlen lassen. Schon am Tage der Wahl gab das Kapitel dem
Papste davon Kenntnis, mit der Bitte, die Wahl konfirmieren
zu wollen. Steenoven selbst schrieb am 18. Mai an den Papst
mit Beiftigung seines Glaubensbekenntnisses, des Protokolls seiner
Wahl u.s. w. Auf diese Briefe, welchen im Laufe der néchsten
Monate noch manche folgten, blieb Innocentius XIII. die Antwort
schuldig, wie auch dessen Nachfolger Benedictus XIIL Nun
gestehen aber selbst diejenigen, welche die péapstliche Kon-



firmation fiir einen unveriusserlichen Bestandteil des kanonischen
Rechtes halten, dass der Papst, falls ein giiltiger Grund dazu
nicht vorliege, sie nicht verweigern darf. Und solch ein Grund,
ein Mangel am Glauben oder ein Makel an den Sitten, fand sich
hier durchaus nicht vor. Denn in Bezug auf die Sitten lautet
das einstimmige Urteil auf die untadelhafte Moralitit Steenovens,
wie auch seiner Nachfolger, und in Bezug auf den Glauben ist
bis auf die Fabrikation der neuen Dogmen zwischen dem
(Glaubensbekenntnisse der Utrechter Kirche und demjenigen
Roms, wenigstens dem offiziellen, eine Differenz nicht autzu-
weisen. Folglich kann in dieser Hinsicht gegen die kanonische
Regelmissigkeit der von Varlet vollzogenen Weihe ein be-
griindeter Einspruch nicht erhoben werden.

d) Aber es war, so bemerkt man weiter, dem Bischof Varlet
schon am 15. (4.) Mérz 1720 die Ausiibung des priesterlichen
Amtes untersagt worden. Da hitte er dann, den Canones geméss,
auch deshalb die bischdéfliche Konsekration nicht vollziehen
diurfen. Wie vollig grundlos dieser Einwand ist, hat schon
Varlet selbst dargethan in der genannten dpologie und besonders
in seiner in der I° Apologie enthaltenen Plainte & I Eglise catholique..
Nicht weniger als die Griinde, worauf die Suspension sich stiitzt,
steht schon die Weise, in der sie dem Bischof Varlet zur
Kenntnis gebracht wurde, mit allen Regeln und Formen des
kanonischen Rechtes im grellsten Widerspruche. Varlet hielt
sich am Ende seiner schwierigen Reise eben in Schamaké auf,
an den Grenzen von Persien, im Begriffe stehend, nach er-
haltener Erlaubnis der persischen Regierung, die Verwaltung
der ithm gesetzmissig zugewiesenen Divcese anzutreten, als da,
am 15. Mérz 1720, ein Jesuit zu ihm kam. Dieser hindigte ihm
namens des Bischofs von Ispahan einen Brief ein, breitete ihn

aus unter Beifiigung, dass er eine Suspension enthalte, und ver-
schwand dann gleich. ;

_ Wirklich stellte es sich heraus, dass der genannte Bischof,
im Auftrage des Papstes und der Propaganda, den Varlet ab
exercitio ordinis et jurisdictionis suspendiere.

Und was war das Vergehen, wodurch er sich diese Strafe
zugezogen hétte? 1. Es wurde ihm vorgeworfen, dass er unter-
lassen, vor seiner Abreise von Paris den dortigen Nuntius zu
besuchen, um dessen Erlaubnis einzuholen. Ein Gesetz, das die



Bischofe dazu verpflichtet, giebt es aber nicht. Nebenbei hatte
der Bischof Varlet von der Kongregation eine Anweisung be-
‘kommen, dass wie seine Weihe so auch seine Abreise (die er
schleunigst anzutreten hétte) inkognito geschehen sollte. 2. Er
habe nicht beschworen, dass er die Bulle Unigenitus selbst an-
nehme und sie von seiner ganzen Ditcese werde annehmen
lassen. Nun, damit hétte er erst recht sein christliches und
katholisches (Gewissen mit einer schweren Schuld beladen.
3. Habe er, zum Argernis der Katholiken, ohne Erlaubnis des
Internuntius in Brtissel, in Holland einige bischoflliche Amts-
verrichtungen gethan. Nun war aber jene Erlaubnis gar nicht
erforderlich fiir eine Kirche, tiber welche der Internuntius eine
ordentliche Jurisdiktion nicht hatte. Die zustindige Behorde
war das Kapitel, und dieses hatte ihm nicht nur zur Erteilung
der Konfirmation die Erlaubnis gegeben, sondern ihn auch in-
stindig darum gebeten. Wenn er diese Bitte erfiillte, so hatte
er gegen die Mitglieder einer verwaisten Kirche nur einer drin-
genden Liebespflicht geniigt.

War also die Suspension an sich vollig grundlos, sie war
nicht weniger vollstindig unregelmissig in der Form. Denn
erstens waren keine Anklidger vorgebracht und hatte weder
eine gerichtliche Untersuchung noch eine kanonische Ermah-
nung stattgefunden. Und dann war der Bischof von Ispahan
durchaus unbefugt, sich als Richter zu betragen liber den Bi-
schof Varlet, der seiner Jurisdiktion gar nicht untergeordnet
war. Ein solches Auftreten war eben eine Ubertretung der
dltesten und ehrwiirdigsten Canones?). Zwar glaubte er, auf
einen Auftrag der Kongregation und selbst des Papstes, obschon
er einen Beweis dafiir nicht beilegt, sich stiitzen zu konnen,
aber das ist eben so hinfillig. Denn auch dem Papste steht es
nicht zu, mit Verletzung der kirchlichen Gesetze eigenméichtig
einzuschreiten?). ,Wenn wir%, sagt der hl. Gregorius, ,einem
jeden Bischofe seine Jurisdiktion nicht wahren, was thun wir
dann anders, als die kirchliche Ordnung zerstoren, die wir zu
erhalten verpflichtet sind.“

1} Cone. I Carth., e. 10. Nullus debet collegae suo facere injuriam. —
Cone. ITT Carth. Neque enim quisquam nostrum Episcopum se EpiSf.'OPOI'um
constituit ... Quando omnis Episcopus tam judieari ab alio non possit, quam
nec ipse potest alterum judicare.

%) 8. Greg. L. 9, ep. 32.



— 265 —

Es hatte also in unserem Falle der Papst mit diesem be-
rithmten Vorgéinger vielmehr sagen sollen'): ,Uns ist berichtet
worden, dass Sie ohne irgendwelche kanonische Untersuchung
und ohne vorangegangenen Richterspruch eciner Bischofsver-
sammlung, nicht von Rechts wegen, sondern mit Gewalt Ihres
Amtes entkleidet worden sind. Weil nun bloss ein einhelliger
priesterlicher Spruch, aus richtigen Griinden, jemand des
bischoflichen Ranges berauben kann, so ist es notwendig, dass
die Ankliger die volle Strenge der Gesetze empfinden und man
Ihrer Unschuld Recht widerfahren lasse.®

Indem wohl niemand, dem mnicht pépstliche Willktr fur
kanonisches Recht gilt, dem erwahnten Verfahren gegen Varlet
rechtliche Folgen beimessen wird, so konnte ich es hierbei
bewenden lagsen. Allein, um alle Bedenken zu zerstreuen, will
ich ein Ubriges thun, indem ich wenigstens einige Beispiele
anfithre von Bischofen, die nach der Suspension bischofliche
Funktionen getlibt, selbst Weihen vollbracht, an deren Giiltigkeit
und Regelmiissigkeit doch gar nicht gezweifelt wird.

Bei den dogmatischen Streitigkeiten, besonders im Orient,
ist es bekanntermassen oOfters vorgekommen, dass die Bischofe
sich gegenseitig exkommunizierten und der eine oder der andere
abgesetzt wurde, wobei die Betroffenen fortfuhren, ihre Amter
zu verwalten. Und das fand dann nicht nur Anerkennung bei
der Partei, sondern hat auch oft in der Folge, nach allgemeiner
kirchlicher Anschauung, eine Nichtigerklarung nicht nach sich
geschleppt. Doch will ich hier vor allem ins Gedidchtnis rufen,
was mit dem hl. Chrysostomus und mit Photius vorgefallen ist.
Nachdem erstgenannter seines Amtes entsetzt und in die Ver-
bannung getrieben war, wurde er nach drei Tagen von der
Kaiserin zurtickberufen und feierlich in die Hauptstadt Konstanti-
nopel eingeholt, wo er ohne weiteres sein Amt verwaltete. Im
J. 404 wurde er nochmals abgesetzt und fir immer verbannt.
Da unterhielt er vom Exil aus mit seiner Gemeinde regen
seelsorgerischen Verkehr und fuhr auch mit der Mission unter
den Gothen und Persern eifrig fort. Noch bemerkenswerter
ist der Fall des Patriarchen Photius. Dieser ist von Gregor
von Syracus, welchen der hl. Ignatius abgesetzt hatte, zum
Priester, Bischof und selbst Patriarchen geweiht worden. Von

) 8. Greg. L. 2, indict. 11, ep. 8 ad Natalem.
Revue intern. de Théologie. Heft 26, 1899, 18



— 266 —

einer Synode zu Konstantinopel 869 wurde Photius selbst abgesetzt
und nachher, 877, vom Kaiser wieder auf den Patriarchenstuhl
erhoben, trotzdem der kirchliche Urteilsspruch noch immer aut
ihm lastete.

e) Schliesslich sei erwiahnt, dass Varlet noch an drei von
Steenovens Nachfolgern die bischofliche Weihe erteilte und dies
unter Umsténden, die neue Bedenken zu erregen scheinen. Es
hatte namlich der Papst nach der zweiten Weihe alle mit
jener Handauflegung in Verbindung Stehenden fiir exkommuniziert
und fir Schismatiker erklédrt. Somit hat dann der Bischof Varlet
die dritte und vierte Weihe als Exkommunizierter (nicht bloss
Suspendierter) an Exkommunizierten vollzogen.

Iis entsteht daraus aber nur scheinbar eine Schwierigkeit.
An der Giltigkeit und Rechtméssigkeit der hollandischen Weihen
kann das gar nichts dndern. Denn jene Exkommunikationen
sind offenbar in hohem Masse grundlos und ungerecht, so dass
sic im Gewissen niemand binden konnten. Wenn Varlet davon
betroffen wurde, weil er, ungeachtet seiner Suspension, die
Weihe vollzog, so war das eben deshalb nichtig, weil diese
Suspension, wie gezeigt worden, durchaus unrechtméssig war
und Rechtsfolgen nicht haben konnte. Aber eben so unmotiviert
und unrechtmiissig war iberhaupt die gegen die Utrechter
Kirche ausgesprochene Exkommunikation. Nichts anderes doch
hatte sie gethan, als ein Wahlrecht austiben, das bisher un-
bestritten gewesen und noch damals in vielen massgebenden
katholischen Kreisen als ein ihr zustehendes, unveridusserliches
anerkannt wurde. War sie darauf auch zur Weihe geschritten,
so hatte sie damit nur einer unanfechtbaren, von vielen hervor
ragenden Personen in der katholischen Kirche als solche an-
erkannten Pflicht der Selbsterhaltung gentigt. Wurden dabel
nicht alle Regeln des damaligen Kirchenrechtes befolgt, so war
daran nur der Notstand schuld. Soviel an ihr lag, hatte sie
das Mogliche daftir aufgeboten. Nur mit der grossten Vorsicht
und nachdem sie alles ins Werk gesetzt, um die pépstliche
Konfirmation zu erhalten und die Nachbarbischéfe zur Assisienz
zu bewegen, ihr aber das eine und das andere u1,11notiviert8}"
weise verweigert war, ist sie vorgegangen. Weiter hat sié
zu wiederholten Malen angefragt, dass man ihr doch einmal
anzeige, welche Fehler oder Vergehen sie sich hétte zu Schulden
kommen lassen, sich vollig bereit erkliarend, falls irgend eine



— 267 —

Abweichung vom katholischen Glauben oder eine Verletzung
der wahren Disciplin ihr erwiesen werde, das ungesdumt wieder
gutzumachen. Aber Rom hat es bis auf den heutigen Tag
nicht fiir gut befunden, ihr darauf eine Antwort zu erteilen.
Es soll mithin jene Exkommunikation wohl zu den ungerechten
zu rechnen sein, wodurch, nach der Aussage des hl. Au-
gustinus, nur denjenigen geschadet wird, die sie erlassen. Und
gewiss konnte man auf solch eine Handlung anwenden, was
der hl. Bernard (Ep. 48, n. 2) in einem weniger schlimmen
Falle sagt: ,Ubi vidissem adversus Ecclesiam apostolica (proh
dolor) auctoritate violentam armari tyrannidem.“

Hiermit ist, glaube ich, zur Genlige gezeigt, dass man
bei genauer Kenntnis und Prifung der Vorginge in der
Utrechter Kirche die Giultigkeit ihrer Bischofsweihen redlicher-
weise gar nicht anzweifeln kénne, und dass also die altkatholische
Kommission von Rotterdam zum folgenden Schlusse in ihrer
zweiten Antwort ') vollkommen berechtigt war: . Folglich be-
trachten die Altkatholiken ihre Weihen fiir giiltig und fir so
regelrecht, wie sie es sein konnten. Da sie gehandelt haben,
wie die Not der Umstinde und die Verteidigung ihres Glaubens
und ihrer Kirche es ihnen zur Pflicht machten, sind sie der
Ansicht, weit davon entfernt, die allgemeine Kirche, worin es
auch sei, verletzt zu haben, im Gegenteil ihr treu gewesen zu
sein und ihre Rechte verteidigt zu haben. Folglich haben sie
keiner besonderen Kirche gegeniiber etwas zu bereuen noch
von keiner besonderen Kirche eine Approbation zu erhalten.“

J.J. vAN THIEL.

') Revue internationale, Nr. 25, S. 9.




	Die Gültigkeit der Bischofsweihen in der altkatholischen Kirche von Utrecht

