
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Artikel: Die Gültigkeit der Bischofsweihen in der altkatholischen Kirche von
Utrecht

Autor: Thiel, J.J. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


256

DIE GÜLTIGKEIT DER BISCHOFSWEIHEN
IN DER

ALTKATHOLISCHEN KIRCHL VON UTRECHT.

Dass die Frage nach der Gültigkeit ihrer Bischofsweihen
nicht nur für die Utrechter Kirche selbst, sondern für die

altkatholischen Kirchen überhaupt, denen sie in der Weihe des

Bischofs Reinkens den Episkopat übertragen, eine Lebensfrage

ist, muss wohl einem jeden einleuchten. Es hat die

Kirche von Utrecht nie nachgelassen, den kanonischen
Charakter ihrer Bischofsweihen zu handhaben, bei verschiedenen
Anlässen ihn nach allen Seiten zu beleuchten und gründlich
zu verteidigen. Wie sehr die angeführten Gründe den unbefangenen

Geschichtskundigen einleuchtend waren, ergab sich, als

Herr Professor von Döllinger auf dem ersten Münchener

Kongresse, unter allgemeiner Zustimmung, die These über die

Utrechter Kirche erläuternd, sie unumwunden als katholisch
darstellte. Und nachher haben die deutschen Altkatholiken,
indem sie von einem altkatholischen Bischöfe Hollands die

Weihe ihres ersten erwählten Bischofs verlangt und erhalten

haben, der in Rede stehenden Gültigkeit die öffentlichste und

feierlichste Anerkennung gegeben. Seitdem befinden sie sich,

wie auch durch nachfolgende Weihe die schweizerischen
Altkatholiken, mit der Utrechter Kirche auf gleichem Boden, und

haben sie in dieser Hinsicht mit ihr, deren feste Überzeugung"

sie teilen, für eine gemeinsame Sache einzustehen. Und jede

Kirche, die mit der altkatholischen eine wirkliche Union
einginge, würde sich natürlich in dieselbe Lage versetzen.

Dennoch hielt man es altkatholischerseits gar nicht für

notwendig, mit Rücksicht auf derartige Unionsbestrebungen
eine geschichtlich so klargestellte Sache nochmals ans Licht



— 257 —

zu bringen. Denn dass, ausser der römischen, irgend eine Kirche
die Gültigkeit der genannten Weihen beanstanden würde, das-

kam ihnen gar nicht in den Sinn. Allein in der Folge hat es sich

herausgestellt, dass man sich darin getäuscht. Als da, betreffs

Vereinigung der altkatholischen Kirchen des Westens mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens, ernstliche Unterhandlungen
gepflogen wurden, erhob die Petersburger Kommission wirklich
Bedenken gegen die Rechtmässigkeit der holländischen Weihen.
Wohl in Folge ungenügender Kenntnis des Thatbestandes und
auch durch Missverständnis glaubte sie feststellen zu können,
dass die Entstehung der Utrechter Hierarchie kanonisch unregelmässig

sei, und folglich darin einen wesentlichen Differenzpunkt

erblicken zu müssen. Daher hat sich die altkatholische
Kommission von Rotterdam in ihren beiden, in den Nummern
17 und 25 dieser Revue veröffentlichten Antworten veranlasst
gesehen, jene Ansicht als völlig grundlos zu erweisen und mit
gründlicher Beleuchtung der Sachlage die Rechtmässigkeit der
holländischen Weihen als keinem redlichen Bedenken
unterliegend hinzustellen. In ihrer zweiten Antwort that sie es u. a.
durch Hinweisung auf einige „Bücher in denen die Fragen,.
welche der Petersburger Kommission Schwierigkeiten
verursachen, gründlich behandelt sind".

Nun könnte man die Sache als zur allgemeinen Befriedigung
erledigt erachten. Allein es scheint das der Fall noch nicht
zu sein. Immer noch werden von russischer Seite dann und
wann die alten Bedenken hervorgebracht. Das giebt mir
Veranlassung, diesen Punkt, der allerdings das allgemeine Interesse
beansprucht, hier etwas umständlicher zu erörtern. Da will
ich denn, im folgenden die Sachlage klarstellend, versuchen,
die Rechtmässigkeit sowohl des Wahlrechtes des Utrechter
Kapitels als der vom Bischöfe Varlet vorgenommenen Weihen
des näheren nachzuweisen.

1. Das Wahlrecht des Utrechter Kapitels. Nach dem Tode
des ersten Erzbischofs von Utrecht (f 1580) war der Bischofssitz,

infolge der Schwierigkeiten, welche den holländischen
Katholiken seitens der Reformierten erwuchsen, bis zum Jahre
1602 vakant geblieben. Daraus geht aber keineswegs hervor,
dass damals die normale Existenz des Erzbistums aufgehört
habe. Nach wie vor befand sich in Holland eine beträchtliche
Anzahl von Laien und Priestern, Mitgliedern der Utrechter



— 258 —

Kirche, die den alten katholischen Glauben in aller Form
festhielten. Diese bildeten noch immer eine Kirche, und gesetzt
selbst, das Utrechter Domkapitel, welchem nach dem geltenden
Kirchenrechte die Bischofswahl zustand, wäre damals
untergegangen, wie es ultramontanerseits behauptet worden, so wäre
doch jener Kirche das unveräusserliche Recht geblieben, durch
die Wahl eines Bischofs ihre Fortexistenz zu sichern. Lehrt
doch der grosse Kanonist van Espen *), dass, wo die Umstände die

Anwendung des bestehenden Rechtes nicht erlauben, man auf
das Jus antiquum zurückgehen solle. Und diesem gemäss hat
der Klerus und das Volk die Bischofswahl vorzunehmen.

Es lag hier aber der Fall so nicht. Das Kapitel von Utrecht
hatte zu existieren nicht aufgehört und fuhr fort, seine Rechte
auszuüben. Es unterhandelte mit den Päpsten und wurde,
ungeachtet der Versuche, seine Rechte zu schmälern, von diesen

stets anerkannt. So hat das Metropolitan-Kapitel gleich nach

dem Tode des Frederik Schenck (1580) drei Generalvikare,
und 1583 an ihrer Stelle Sasbold Vosmeer ernannt, der vom

päpstlichen Nuntius zu Köln anerkannt und vom Papste durch

Akte von 1592 und 1601 zum apostolischen Vikar ernannt
wurde. Am 22. September 1602 wurde dann der Generalvikar
Sasbold Vosmeer geweiht unter dem Titel: Erzbischof von

Philippi. Und seine Nachfolger bis auf Codde sind alle vom

Kapitel gewählt, von der Regierung bestätigt, vom Papste zum

apostolischen Vikar ernannt und zum Erzbischof von Philippi —

Codde zum Erzbischof von Sebaste — erhoben worden.
Dass sie nicht zum Erzbischof von Utrecht, sondern als

episcopi in partibus geweiht wurden, ändert an der Sache

wesentlich nichts, denn das geschah lediglich aus politischen
Rücksichten. Von allen, Feinden sowohl als Freunden, sind sie

desungeachtet als die wahren Bischöfe von Utrecht anerkannt

worden, und nach päpstlicher Erklärung waren sie sogar

in jedem Augenblick berechtigt, den Titel „Erzbischof von

Utrecht" anzunehmen, wie es einige in der That gethan haben.

So erklärte bei der Weihe Sasbolds zum Erzbischof von Philippi

der Papst Clemens VIII ausdrücklich: „dass er nur darum nicht

unter dem Titel „Erzbischof von Utrecht" geweiht wurde, weil

») Refutatio Responsi ad Libellum, cui titulus, Motivum Juris pro

Capitalo Cattedrali Harlemensi. — Z. B. van Espen. Opp. Tom. 5 (bup-

plementum), p. 372.



— 259 —

man die Generalstaaten nicht unnötigerweise erbittern möchte,
er indessen die volle Freiheit habe, seinen wahren Titel zu

führen, sobald ihm das, mit Genehmigung des Erzherzogs,
-erwünscht erscheine".

Der Erzbischof Codde wurde bekanntlich 1702 ohne Angabe
irgend eines Grundes und mit Verletzung aller kirchlichen
Rechte und Formen suspendiert. Als er darauf, nach vergeblichen

Versuchen, den Papst zu ein er unparteiischen Untersuchung
seiner Sache und zur Anerkennung seiner Rechte zu bewegen,
im Jahre 1710 gestorben war, schritt das Kapitel von Utrecht
endlich am 27. April 1723 zur Wahl des Cornelius Steenoven
zum Erzbischof von Utrecht. Vorher hatte das Kapitel seinerseits

auch wiederholte Gesuche nach Rom gerichtet und schliesslich

über sein Recht und seine Pflicht, zur Wahl überzugehen,
von verschiedenen Universitäten, Erzbischöfen, Bischöfen und
Theologen der katholischen Kirche Gutachten eingeholt, worauf
die theologischen Fakultäten an den Universitäten von Löwen,
Paris, Nantes und andern die Rechtmässigkeit der Wahl
bestätigten. Es sind einige dieser Zeugnisse veröffentlicht worden *),

während andere sich noch in den Archiven der Utrechter
Kirche befinden. Demgegenüber kann nur derjenige, der die
päpstlichen Anmassungen anerkennt und ihren Aussprüchen
eine unbedingte Autorität beilegt, Gewicht darauf legen, dass
der Papst, ohne Angabe irgend welcher Gründe, das Kapitel
für unbefugt hielt, die Wahl vorzunehmen.

2. Die von Varlet, Bischof von Babylon, vorgenommene Weihe.
Am 15. Oktober 1724 wurde dem in oben angegebener

Weise zum Erzbischof von Utrecht gewählten Cornelius
Steenoven vom genannten Bischöfe in partibus die Weihe
erteilt. Dagegen wurden nun in verschiedener Hinsicht Bedenken
erhoben. Wie haltlos diese seien, möge folgende Auseinandersetzung

darthun.
a) Die Weihe wird beanstandet, weil Varlet sie ohne

Assistenten, d. h. ohne assistierende Bischöfe vollzogen hat. In den
ersten Jahrhunderten freilich hat man es als wünschenswert
erachtet, dass bei einer Bischofsweihe die Provinzial-Bischöfe
assistierten, und so wurde im 4. Jahrhundert durch die Kanones
der Konzilien von Arles und Nicäa wirklich angeordnet. Aber

') «Recueil de divers témoignages etc.» ; Siehe Revue Nr. 25, S. 9.



— 260 —

Varlet hat schon bewiesen,1) dass die Anwesenheit mehrerer
Bischöfe bei der Weihe nicht unentbehrlich ist. Auch hat
sich, wie u. a. Varlet in seiner seconde apologie es clarthut,
mehrmals der Fall ereignet, dass ein Bischof, ohne dass dies

auf Einwendung gestossen wäre, von nur zwei Bischöfen oder
selbst von nur einem Bischof geweiht wurde. Auch ist unter
Umständen von der Assistenz dreier Bischöfe bei der Weihe

dispensiert worden.
Ferner war es nur der Notstand, der die Utrechter Kirche

veranlasste, die Befolgung jener kirchlichen Vorschrift zu

unterlassen. Hatte sie doch vorher die Nachbarbischöfe zur
Weihe eingeladen und darauf den Papst um Dispensation

angegangen. Beides wurde aber verweigert und Varlet bemerkt,
dass er ausser stände sei, die Verweigerung zu rechtfertigen.

b) Dass Varlet die Weihe in einem ihm als Bischof von

Babylon nicht untergeordneten Sprengel vollzog, rechtfertigt
sich ebenso vollständig durch jenen Notstand. Sei da im gewöhnlichen

Falle die Jurisdiktion eines Bischofs innerhalb der Grenzen

seiner Diöcese beschränkt, im Notfalle hat er jedoch kraft
seines bischöflichen Charakters das Recht, ja liegt die
Liebespflicht ihm ob, zur Hülfeleistung an irgend eine verwaiste und

bedrängte Kirche sie über jene Grenzen auszudehnen. Das

beweisen bekanntlich mehrere Beispiele aus den ersten
Jahrhunderten der Kirche.

So beschränkte der hl. Cyprian seine Sorgen nicht auf

Afrika, sondern war er eifrig bemüht, das Heil aller Mitglieder
des Körpers Jesu Christi möglichst zu fördern, welcher Nation

sie auch angehören möchten. Und es wünschte der Klerus der

römischen Kirche allen Bischöfen eine solche Gesinnung2).

„Denn es geziemt sich, sagt er, dass wir alle für den Körper

der ganzen Kirche, dessen Glieder durch die verschiedenen

Provinzen zerstreut sind, Wache halten." Indem Cyprian sich

die Sache der spanischen Kirche wie seine eigene angelegen

sein liess und auch an allem, was die Kirche in Gallien
belangte, Anteil nahm, wandte er sich an den Papst Stephan

mit folgenden Worten8) : „Deshalb, geliebtester Bruder, ist die

zahlreiche Körperschaft der Priester durch den Kitt wechsel-

') «Première et seconde apologie d. M. l'évêque de Babylone.» Aï •

2) Ep. Cleri Rom. inter Cypr. 36.
3) S. Cypr. Ep. 68.



— 261 —

seifiger Eintracht und das Band der Einheit zusammengefügt,
auf dass, wenn einer aus unserer Genossenschaft versuchen

sollte, eine Häresie zu schaffen und Christi Herde zu zerreissen
und zu verwüsten, die übrigen dann zu Hülfe kommen und
als brauchbare und barmherzige Hirten die Schafe des Herrn
zur Herde sammeln könnten Denn wenn wir auch viele
Hirten sind, so weiden wir doch eine Herde und müssen alle
Schafe, welche Christus durch sein Blut erworben hat, zusammenbringen

und pflegen, und dürfen nicht dulden, dass unsere
flehenden und trauernden Brüder in harter Weise verachtet
und durch den stolzen Übermut gewisser Leute niedergetreten
werden." Deswegen hebt der hl. Gregor von Nazianz ') zum
Lobe Cyprians hervor, „dass er nicht allein die Kirche von
Karthago und Afrika, sondern auch den Orient, den Occident
und die nördlichen und südlichen Küsten bischöflich geleitet hat".

Dem hl. Athanasius rühmt2) der hl. Basilius nach, dass er
den sämtlichen Kirchen dieselbe Sorge angedeihen liess, welche
er der ihm vom Herrn besonders anvertrauten zuwendete. Und
von Eustathius von Antiochien sagt der hl. Chrysostomus aus3):
„Er war sich bewusst, dass ein Bischof nicht nur für die ihm
vom hl. Geiste anvertraute, sondern für jedwede, wo immer im
Erdkreis sich befindende Kirche Sorge zu tragen habe. Und
das entnahm er den Kirchengebeten. Denn wo man für die
ganze Kirche beten soll, da hat man um so mehr für die Gesamtheit

Sorge zu tragen, um alle sich zu kümmern und aller
Bedürfnisse zu befriedigen."

Wohlbekannt ist der unbeschränkte Eifer des hl. Eusebius
von Samosata. Nach Thracien verbannt, durchreiste er
verschiedene Länder, indem er für die verwaisten Kirchen Priester
weihte und selbst Bischöfe einsetzte4).

Selbst die Päpste, wie energisch sie sich den Eingriffen
der Patriarchen von Konstantinopel in die Kirche von Antiochien
auch widersetzten, tadelten sie jedoch nicht, sondern erkannten
lobend ihre Liebe an, wo sie aus Not gehandelt. Das ersieht
man aus einem Briefe des Papstes Simplicius5) an Acacius,

*) S. Greg. Naz. Orat. 18.
2) S. Basil. Ep. 46.
3) S. J. Chrys. Orat. in Eustath.
") Theodor, hist. L. i, c. 15.
B) Simpl. Ep. Acacio. Mansi VII, p.



— 262 —

Patriarchen von Konstantinopel, der für Antiochien einen Bischof
geweiht hatte.

Und im VIII. Jahrhundert hat sich in der Kirche von
Alexandrien der Funken katholischen Glaubens, der nach der

Verheerung durch die Eutychianer noch vorhanden war, dadurch
erhalten, dass die Bischöfe von Tyrus ihr während eines ganzen
Jahrhunderts Bischöfe weihten.

Zur Rechtfertigung des Verfahrens des Bischofs Varlet
werden in dieser Hinsicht die angeführten Beispiele wohl
genügen. Demjenigen, der, nur von der Furcht Gottes getrieben,

gehandelt, darf man allerdings Beifall geben, weil, wie der hl.
Epiphanius sagt (S. Epiphan. Ep. 110 [alias 60] inter Hieronym,),
„im Epislcopate keine Verschiedenheit ist. Denn, wiewohl den
einzelnen Bischöfen Kirchen untergeordnet sind, für die sie Sorge
scheinen zu tragen, und man in jemandes Erbteil nicht
eingreifen soll, so muss doch die Liebe Christi alles überwiegen
und nicht so sehr in Erwägung gezogen werden, was da

geschehen ist, sondern wann, wie, in welchen Umständen und

weswegen es geschehen ist."
c) Varlet besass allerdings die nach dem derzeitigen

römisch-katholischen Kirchenrecht zur Weihe erforderliche

päpstliche Erlaubnis (mandatimi apostolicum) nicht. Dass er

deshalb kanonisch unbefugt wäre, diese Handlung auszuführen,

könnte nur von einem Verteidiger der eingeschlichenen
Prärogativen des römischen Stuhles behauptet werden oder anders

doch nur von einem, welcher die wirklichen Vorgänge entweder

nicht kennt oder sie ausser acht lässt. Denn erstens ist die

Verlesung des mandatum apostolicum bei der Bischofsweihe

eine nur bis auf Gregor VII. hinaufreichende römische Sitte,

die eine kirchen rechtliche Verpflichtung für sich nicht
beanspruchen kann. Und zweitens hat die Utrechter Kirche es an

Versuchen, eine Zustimmung des Papstes zu erhalten, nicht

fehlen lassen. Schon am Tage der Wahl gab das Kapitel dem

Papste davon Kenntnis, mit der Bitte, die Wahl konfirmieren

zu wollen. Steenoven selbst schrieb am 18. Mai an den Papst

mit Beifügung seines Glaubensbekenntnisses, des Protokolls seiner

Wahl u. s. w. Auf diese Briefe, welchen im Laufe der nächsten

Monate noch manche folgten, blieb Innocentius XIII. die Antwort

schuldig, wie auch dessen Nachfolger Benedictus XIII. Nun

gestehen aber selbst diejenigen, welche die päpstliche Kon-



— 263 —

firmation für einen unveräusserlichen Bestandteil des kanonischen
Rechtes halten, dass der Papst, falls ein gültiger Grund dazu
nicht vorliege, sie nicht verweigern darf. Und solch ein Grund,
ein Mangel am Glauben oder ein Makel an den Sitten, fand sich
hier durchaus nicht vor. Denn in Bezug auf die Sitten lautet
das einstimmige Urteil auf die untadelhafte Moralität Steenovens,
wie auch seiner Nachfolger, und in Bezug auf den Glauben ist
bis auf die Fabrikation der neuen Dogmen zwischen dem
Glaubensbekenntnisse der Utrechter Kirche und demjenigen
Roms, wenigstens dem offiziellen, eine Differenz nicht
aufzuweisen. Folglich kann in dieser Hinsicht gegen die kanonische
Regelmässigkeit der von Varlet vollzogenen Weihe ein
begründeter Einspruch nicht erhoben werden.

d) Aber es war, so bemerkt man weiter, dem Bischof Varlet
schon am 15. (4.) März 1720 die Ausübung des priesterlichen
Amtes untersagt worden. Da hätte er dann, den Canones gemäss,
auch deshalb die bischöfliche Konsekration nicht vollziehen
dürfen. Wie völlig grundlos dieser Einwand ist, hat schon
Varlet selbst dargethan in der genannten Apologie und besonders
in seiner in der Ie Apologie enthaltenen Plainte à l'Eglise catholique.
Nicht weniger als die Gründe, worauf die Suspension sich stützt,
steht schon die Weise, in der sie dem Bischof Varlet zur
Kenntnis gebracht wurde, mit allen Regeln und Formen des
kanonischen Rechtes im grellsten Widerspruche. Varlet hielt
sich am Ende seiner schwierigen Reise eben in Schamaké auf,
an den Grenzen von Persien, im Begriffe stehend, nach
erhaltener Erlaubnis der persischen Regierung, die Verwaltung
der ihm gesetzmässig zugewiesenen Diöcese anzutreten, als da,
am 15. März 1720, ein Jesuit zu ihm kam. Dieser händigte ihm
namens des Bischofs von Ispahan einen Brief ein, breitete ihn
aus unter Beifügung, dass er eine Suspension enthalte, und
verschwand dann gleich.

Wirklich stellte es sich heraus, dass der genannte Bischof,
im Auftrage des Papstes und der Propaganda, den Varlet ab
exercitio ordinis et jurisdictions suspendiere.

Und was war das Vergehen, wodurch er sich diese Strafe
zugezogen hätte? 1. Es wurde ihm vorgeworfen, dass er
unterlassen, vor seiner Abreise von Paris den dortigen Nuntius zu
besuchen, um dessen Erlaubnis einzuholen. Ein Gesetz, das die



— 264 —

Bischöfe dazu verpflichtet, giebt es aber nicht. Nebenbei hatte
der Bischof Varlet von der Kongregation eine Anweisung
bekommen, dass wie seine Weihe so auch seine Abreise (die er
schleunigst anzutreten hätte) inkognito geschehen sollte. 2. Er
habe nicht beschworen, dass er die Bulle Unigenitus selbst
annehme und sie von seiner ganzen Diöcese werde annehmen
lassen. Nun, damit hätte er erst recht sein christliches und
katholisches Gewissen mit einer schweren Schuld beladen.
3. Habe er, zum Ärgernis der Katholiken, ohne Erlaubnis des

Internuntius in Brüssel, in Holland einige bischöflliebe Amts-

verrichtungen gethan. Nun war aber jene Erlaubnis gar nicht
erforderlich für eine Kirche, über welche der Internuntius eine

ordentliche Jurisdiktion nicht hatte. Die zuständige Behörde

war das Kapitel, und dieses hatte ihm nicht nur zur Erteilung
der Konfirmation die Erlaubnis gegeben, sondern ihn auch
inständig darum gebeten. Wenn er diese Bitte erfüllte, so hatte

er gegen die Mitglieder einer ATerwaisten Kirche nur einer
dringenden Liebespflicht genügt.

War also die Suspension an sich völlig grundlos, sie war
nicht weniger vollständig unregelmässig in der Form. Denn

erstens waren keine Ankläger vorgebracht und hatte weder

eine gerichtliche Untersuchung noch eine kanonische Ermahnung

stattgefunden. Und dann war der Bischof von Ispahan
durchaus unbefugt, sich als Richter zu betragen über den

Bischof Varlet, der seiner Jurisdiktion gar nicht untergeordnet
war. Ein solches Auftreten war eben eine Übertretung der

ältesten und ehrwürdigsten Canones A Zwar glaubte er, auf

einen Auftrag der Kongregation und selbst des Papstes, obschon

er einen Beweis dafür nicht beilegt, sich stützen zu können,

aber das ist eben so hinfällig. Denn auch dem Papste steht es

nicht zu, mit Verletzung der kirchlichen Gesetze eigenmächtig

einzuschreiten2). „Wenn wir", sagt der hl. Gregorius, „einem

jeden Bischöfe seine Jurisdiktion nicht wahren, was thun wir

dann anders, als die kirchliche Ordnung zerstören, die wir zu

erhalten verpflichtet sind."

*) Conc. I Carth., c. 10. Nullus debet collegse suo facere injuriam. -
Conc. III Carth. Neque enim quisquam nostrum Episcopum se Episcoporum

constituit... Quando omnis Episcopus tarn judicari ab alio non possit, quam

nec ipse potest alteram judicare.
2) S. Greg. L. 9, ep. 32.



— 265 —

Es hätte also in unserem Falle der Papst mit diesem

berühmten Vorgänger vielmehr sagen sollen1): „Uns ist berichtet
worden, dass Sie ohne irgendwelche kanonische Untersuchung
und ohne vorangegangenen Richterspruch einer Bischofsversammlung,

nicht von Rechts wegen, sondern mit Gewalt Ihres
Amtes entkleidet worden sind. Weil nun bloss ein einhelliger
priesterlicher Spruch, aus richtigen Gründen, jemand des

bischöflichen Ranges berauben kann, so ist es notwendig, class

die Ankläger die volle Strenge der Gesetze empfinden und man
Ihrer Unschuld Recht widerfahren lasse."

Indem wohl niemand, dem nicht päpstliche Willkür für
kanonisches Recht gilt, dem erwähnten Verfahren gegen Varlet
rechtliche Folgen beimessen wird, so könnte ich es hierbei
bewenden lassen. Allein, um alle Bedenken zu zerstreuen, will
ich ein Übriges thun, indem ich wenigstens einige Beispiele
anführe von Bischöfen, die nach der Suspension bischöfliche
Funktionen geübt, selbst Weihen vollbracht, an deren Gültigkeit
und Regelmässigkeit doch gar nicht gezweifelt wird.

Bei den dogmatischen Streitigkeiten, besonders im Orient,
ist es bekanntermassen öfters vorgekommen, dass die Bischöfe
sich gegenseitig exkommunizierten und der eine oder der andere
abgesetzt wurde, wobei die Betroffenen fortfuhren, ihre Ämter
zu verwalten. Und das fand dann nicht nur Anerkennung bei
der Partei, sondern hat auch oft in der Folge, nach allgemeiner
kirchlicher Anschauung, eine Nichtigerklärung nicht nach sich
geschleppt. Doch will ich hier vor allem ins Gedächtnis rufen,
was mit dem hl. Chrysostomus und mit Photius vorgefallen ist.
Nachdem erstgenannter seines Amtes entsetzt und in die
Verbannung getrieben war, wurde er nach drei Tagen von der
Kaiserin zurückberufen und feierlich in die Hauptstadt Konstantinopel

eingeholt, wo er ohne weiteres sein Amt verwaltete. Im
J. 404 wurde er nochmals abgesetzt und für immer verbannt.
Da unterhielt er vom Exil aus mit seiner Gemeinde regen
seelsorgerischen Verkehr und fuhr auch mit der Mission unter
den Gothen und Persern eifrig fort. Noch bemerkenswerter
ist der Fall des Patriarchen Photius. Dieser ist von Gregor
von Syracus, welchen der hl. Ignatius abgesetzt hatte, zum
Priester, Bischof und selbst Patriarchen geweiht worden. Von

7) S. Greg. L. 2, indict. 11, ep. 8 ad Natalem.
Revue intern, de Théologie. Heft 26, 1899. 18



— 266 —

einer Synode zu Konstantinopel 869 wurde Photius selbst abgesetzt
und nachher, 877, vom Kaiser wieder auf den Patriarchenstuhl
erhoben, trotzdem der kirchliche Urteilsspruch noch immer auf
ihm lastete.

e) Schliesslich sei erwähnt, dass Varlet noch an drei von
Steenovens Nachfolgern die bischöfliche Weihe erteilte und dies

unter Umständen, die neue Bedenken zu erregen scheinen. Es

hatte nämlich der Papst nach der zweiten Weihe alle mit
jenerHandauflegung in Verbindung Stehenden für exkommuniziert
und für Schismatiker erklärt. Somit hat dann der Bischof Varlet
die dritte und vierte Weihe als Exkommunizierter (nicht bloss

Suspendierter) an Exkommunizierten vollzogen.
Es entsteht daraus aber nur scheinbar eine Schwierigkeit.

An der Gültigkeit und Rechtmässigkeit der holländischen Weihen

kann das gar nichts ändern. Denn jene Exkommunikationen
sind offenbar in hohem Masse grundlos und ungerecht, so dass

sie im Gewissen niemand binden könnten. Wenn Varlet davon

betroffen wurde, weil er, ungeachtet seiner Suspension, die

Weihe vollzog, so war das eben deshalb nichtig, weil diese

Suspension, wie gezeigt worden, durchaus unrechtmässig war
und Rechtsfolgen nicht haben konnte. Aber eben so unmotiviert
und unrechtmässig war überhaupt die gegen die Utrechter
Kirche ausgesprochene Exkommunikation. Nichts anderes doch

hatte sie gethan, als ein Wahlrecht ausüben, das bisher
unbestritten gewesen und noch damals in vielen massgebenden

katholischen Kreisen als ein ihr zustehendes, unveräusserliches

anerkannt wurde. War sie ciarauf auch zur Weihe geschritten,

so hatte sie damit nur einer unanfechtbaren, von vielen
hervorragenden Personen in der katholischen Kirche als solche

anerkannten Pflicht der Selbsterhaltung genügt. Wurden dabei

nicht alle Regeln des damaligen Kirchenrechtes befolgt, so war

daran nur der Notstand schuld. Soviel an ihr lag, hatte sie

das Mögliche ciafür aufgeboten. Nur mit der grössten Vorsicht

und nachdem sie alles ins Werk gesetzt, um die päpstliche

Konfirmation zu erhalten und die Nachbarbischöfe zur Assistenz

zu bewegen, ihr aber das eine und das andere unmotivierte! -

weise verweigert war, ist sie vorgegangen. Weiter hat sie

zu wiederholten Malen angefragt, class man ihr doch einmal

anzeige, welche Fehler oder Vergehen sie sich hätte zu Schulden

kommen lassen, sich völlig bereit erklärend, falls irgend eine



— 267 —

Abweichung vom katholischen Glauben oder eine Verletzung
der wahren Disciplin ihr erwiesen werde, das ungesäumt wieder
gutzumachen. Aber Rom hat es bis auf den heutigen Tag
nicht für gut befunden, ihr darauf eine Antwort zu erteilen.
Es soll mithin jene Exkommunikation wohl zu den ungerechten
zu rechnen sein, wodurch, nach der Aussage des hl.
Augustinus, nur denjenigen geschadet wird, die sie erlassen. Und
gewiss könnte man auf solch eine Handlung anwenden, was
der hl. Bernard (Ep. 48, n. 2) in einem weniger schlimmen
Falle sagt: „Ubi vidissem adversus Ecclesiam apostolica (proli
dolor) auctoritate violentam armari tyrannidem."

Hiermit ist, glaube ich, zur Genüge gezeigt, dass man
bei genauer Kenntnis und Prüfung der Vorgänge in der
Utrechter Kirche die Gültigkeit ihrer Bischofsweihen redlicherweise

gar nicht anzweifeln könne, und dass also die altkatholische
Kommission von Rotterdam zum folgenden Schlüsse in ihrer
zweiten Antwortx) vollkommen berechtigt Avar : „Folglich
betrachten die Altkatholiken ihre Weihen für gültig und für so

regelrecht, wie sie es sein konnten. Da sie gehandelt haben,
wie die Not der Umstände und die Verteidigung ihres Glaubens
und ihrer Kirche es ihnen zur Pflicht machten, sind sie der
Ansicht, weit davon entfernt, die allgemeine Kirche, worin es
auch sei, verletzt zu haben, im Gegenteil ihr treu gewesen zu
sein und ihre Rechte verteidigt zu haben. Folglich haben sie
keiner besonderen Kirche gegenüber etwas zu bereuen noch
von keiner besonderen Kirche eine Approbation zu erhalten."

J. J. van Thiel.

l) Revue internationale, Nr. 25, S. 9.


	Die Gültigkeit der Bischofsweihen in der altkatholischen Kirche von Utrecht

