
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


207 —

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THÉOLOGIQUES.
* Le Livre de Job. — Le Rev. G. Hanbury Fielding vient de

publier une étude sur le Livre de Job (The Book of Job, a Revised
Text with Introduction and Notes). Un critique de YAnglican Church
Magazine (Nov. 1898, p. 107-110), après l'avoir analysé, ajoute:
«The book is old, though its date is undetermined, and in many
ways the tone of thought is opposed to modern ideas, especially
in its outlook on nature. The scenery, the whole environment, is

Eastern, and not Western. We are constantly in danger of reading
Christian and European ideas into what is Semitic and Eastern.
Hence the need of a guide, and the simpler the guide the better,
provided it be correct. For the philosophy of the book is not deep;
it does not touch the greatest mysteries of spiritual life; it deals

only with the broad external facts of human life, and Avith the
impress which they leave upon the soul. But these facts are so
twisted about in the argument, so misstated, so exaggerated on one
side or the other, that, without care, it is easy to take the wrong
for the right. There is so much half-truth in what Job's opponents
say that it is easy to think that it is the friends, and not Job, Avho

are rightly stating the cause of God.
The little work before us gives just such aid as an unlearned

but thoughtful reader requires. The Introduction strikes the right
keynote : the revised text clears up many an obscurity ; the headings,

not of chapters, but of the speeches, point out the drift of
the argument of each speaker, and are a great help; while the
notes at the end explain special difficulties. It is convincingly shown
that the celebrated passage (xix, 25-27) cannot have a direct
Messianic meaning ; the argument of Job deals with quite other ideas.
The work is not meant for theologians or for scholars, but to assist
the English reader better to understand and profit by one of the
finest poems in the early literature of any nation in the form in
which God gave this His revelation to His servant of old. »



— 208 —

* La Résurrection de N. S. J.-C. — Paraîtra prochainement
une étude de M. J.-A. Porret, sous ce titre : Christ est-il ressuscité
Cette étude se compose de sept chapitres: i° Examen et discussion

des témoignages. — 2° Réfutation de l'hypothèse d'une tromperie

des disciples. — 30 Réfutation de l'idée d'une mort apparente
de Jésus. — 40 Réfutation de l'hypothèse des visions subjectives
des disciples (M. A. Réville). — 50 Réfutation de la théorie d'une
résurrection non corporelle, mais purement spirituelle (MM. Keim,
Aug. Sabatier, Edm. Stapfer, Menegoz), avec une note étendue contre
les explications des spiritistes et des occultistes. — 6° Conséquences
philosophiques de la négation de la résurrection. — 70

Conséquences doctrinales de l'affirmation de ce fait. — Le travail de

M. Porret, dit la Semaine religieuse de Genève (5 novembre 1898),

témoigne d'une conviction ardente, de nombreuses lectures, de

recherches attentives, d'un grand effort de réflexion et d'un beau

talent d'exposition.

* Une nouvelle Apologie du Christianisme. — M. A.
Berthoud, professeur à la Faculté libre de théologie protestante de

Lausanne, vient de terminer son Apologie du christianisme
(Lausanne, Bridel). Elle est divisée en trois parties: 1° le christianisme
et l'âme humaine : le christianisme seul satisfait les aspirations de

l'âme humaine ; — 2° le christianisme et la science : le christianisme
n'est ébranlé ni par les attaques de certains savants contre la
conception chrétienne de l'univers, ni par celles qui sont dirigées contre
le surnaturel: — 30 le christianisme et l'histoire: le christianisme
est un fait qui a été préparé en Israel, fondé par J.-C, et qui se

manifeste tous les jours dans des œuvres de mission, de relèvement,
de préservation, de charité, etc. (Voir la critique de cet ouvrage

par M. J. Raccaud, dans la Liberté chrétienne, du 15 septembre

1898, col. 455-465.)
* Le Christianisme et le Darwinisme. — M. le D1' E. Pe-

tavel-Olliff a publié une «étude sur l'évolutionnisme chrétien», dans

laquelle il s'efforce de trouver une voie moyenne entre l'évolutionnisme

de M. Aug. Sabatier et l'anti-évolutionnisme de M. G. Frommel.

Il demande aux théologiens conservateurs d'accepter franchement

le fait de l'évolution dans la nature et dans l'humanité, et de

renoncer, en conséquence, à donner aux récits symboliques du debut

de la Genèse un caractère littéralement historique. U demande,

d'autre part, aux novateurs de reconnaître que l'évolution ne

supprime pas l'intervention, dans l'histoire, de la liberté de Dieu et

de celle de l'homme, et de conserver par conséquent, avec une

interprétation nouvelle, les doctrines de la chute et de la rédemption.

M. Pétavel ne croit cependant pas que la nature, telle qu'elle nous



__ 209 —

apparaît au début de l'histoire, avec la présence de la douleur et
de la cruauté dans le monde animal, doive être envisagée comme
souffrant d'un désordre introduit dans son organisation par des

esprits mauvais. Le mal moral, le péché proprement dit, n'aurait
commencé dans le monde que lorsqu'une race supérieure, que
l'évolution avait amenée à un état de majorité spirituelle, s'est
rebellée contre le divin Législateur.

* La croyance à l'eucharistie dans l'Eglise orientale. —
M. F. Meyrick, à propos des Conférences anciennes-catholiques de

Bonn, rapporte un discours de l'évêque de Winchester (Bishop
Harold Browne), où il est dit : «... Then, as regards Transubstantiation,

it is perfectly true that the Greek Church holds a different
doctrine from ours in regard to the Real Presence. I had long
discussions with Archbishop Lycurgus on the subject. He told me that
there are two opinions in the Greek Church regarding it ; that some
hold the Roman doctrine of Transubstantiation, and that others do
not hold it, and that he himself felt inclined not to hold it. The
doctrine Avhich he propounded Avas very nearly the Lutheran, and
I think we must all feel that there is a vast distinction between
the Roman and the Lutheran doctrine. » [Foreign Church Chronicle,
décembre 1898, p. 217). — On lit, en outre, dans le Church Times
du 14 octobre 1898: «The Greek Church does not reject the word
"Transubstantiation" altogether, but it is not used in the sense of
the scholastic philosophy which is attached to it in the West. Get
Mr. Headlam's The Teaching of the Russian Church (Rivingtons). »

— Voir, dans la présente livraison, les pages 7 et 8, ainsi que la
notice sur l'ouvrage du Rev. Dabovich, p. 204-205. — Rappelons ce
qui a été publié dans la Revue sur ce point :

a) les très importantes pages de Guettée, numéro d'avril 1894,
P- 273-275;

b) les textes très nets de Khomiakoff, numéro de janvier 1896,
p. 62-64 ;

c) la doctrine du P. Ostrooumoff, numéro de janvier 1897,
p. 118-119;

d) les Répliques de MM. Collins et Birkbeck au Cardinal Vaughan,
au sujet de l'Eglise russe, numéro de juillet 1897, p. 610-619.

Toutes ces déclarations semblent trop oubliées aujourd'hui par
certains théologiens orientaux, trop disposés à mettre leurs propres
conceptions théologiques à la place des textes formels des Pères
et des règles les plus élémentaires de l'exégèse.

* Les droits extradiocésains des évêques. — Le D1' Karsten,
professeur de théologie à Amersfoort en 1836, a enseigné les pro-

Re-rue intern, de Théologie. Heft 25. 1899. 14



— 210 —

positions suivantes : « Voici ce qu'on trouve dans Van Espen,
Hedderich, Fébron, Frank, etc. :

« Premier principe. — Dans les temps ordinaires, un évêque
doit borner ses soins à cette portion de l'Eglise universelle qui lui
a été commise en particulier ; c'est-à-dire aux fidèles de son diocèse.

« Deuxième principe. — Dans les temps difficiles, il faut qu'un
évêque, instruit des maux spirituels d'une Eglise voisine, ait recours,
selon que l'exigent les circonstances, soit à la correction fraternelle,
soit à la dénonciation aux évêques de la province.

« Troisième principe. — Quand le mal est de nature à ne

souffrir aucun délai, ou que toute autre voie serait tentée inutilement,

c'est alors que tout évêque non seulement peut, mais qu'il
est en devoir de secourir une telle Eglise : Potest et Episcopus, dit
le prof. Frank, urgente necessitate, alterius Ecclesia^ curam suscipere,
imo tenetur.

« Voici les preuves de ce dernier principe. Pour le nier, il
faudrait ne pas admettre dans les évêques l'unité du sacerdoce que
tous les Pères ont reconnue. »

* La Faculté de théologie de Paris, de 1505 à 1533. — Le

duc de la Tremolile, en dépouillant les archives de sa maison, a

découvert les procès-verbaux des assemblées de la Faculté de

théologie de Paris, de 1505 à 1533. Il en a fait don à la bibliothèque
nationale. M. Leopold Delisle en a établi l'authenticité. C'est un

document de premier ordre pour l'histoire religieuse de cette époque.

On y suit jour par jour les détails de la lutte entre les défenseurs

du catholicisme romain et les partisans de la réforme. On y constate

les rapports de la Faculté avec François Ier, Louise de Savoie et

Marguerite d'Angoulème. Il y est surtout question des écrits de

Luther, d'Erasme et de Berquin; de l'examen de la validité du

premier mariage de Henri VIII d'Angleterre; de l'émotion causée

par les prédications de Gérard Roussel, au Louvre, en présence de

la reine de Navarre, et de la censure dont fut menacé le livre de

cette princesse : le Miroir de l'âme pécheresse. On ne pourra plus

s'occuper du règne de François Ier sans tenir compte des

délibérations de la Faculté de théologie.

* Une nouvelle étude sur l'Edit de Nantes (1598) et sur sa

Révocation (1685), par M. E.-H. Vollet. — Nos lecteurs savent

déjà que la Grande Encyclopédie publie chaque semaine une livraison

nouvelle (Paris, 61, rue de Rennes; 1 fr. la livraison). Nous

indiquons plus loin les principaux articles théologiques et ecclésiastiques

parus dans ses dernières livraisons. Parmi ces articles doit ere

signalé celui de Nantes: la première partie, due à M. Ch. Delavau



— 211 —

traite de la ville et de son histoire (établissements, commerce,
monuments, évêques, etc.) ; la seconde, due à M. E.-H. Vollet, traite
d'abord des Conciles tenus à Nantes du VIIe siècle à 1431, puis
de l'Edit de Nantes et de sa révocation. C'est une étude magistrale,
une des plus substantielles qu'ait faites le savant auteur. Cet Edit
pouvant être considéré, sous beaucoup de rapports, comme le point
central des Eglises réformées, sous l'ancien régime, en la double
-évolution de la persécution à la tolérance et de la tolérance à la

persécution, M. Vollet a voulu montrer comment cet Edit a été

préparé ou rendu nécessaire par la force même de la justice. Il est

remonté jusqu'à l'année 1534, où François Ier a renforcé la rigueur
des anciennes lois françaises contre les hérétiques, par un édit qui
assimilait la non-révélation de l'hérésie au crime lui-même, et qui
stimulait la délation par la promesse du quart des confiscations et
amendes (Paris, 29 janvier 1534). Il a retracé l'histoire de ces
persécutions et des résistances qu'elles ont provoquées, sous Henri II,
François II, Charles IX, Henri III et Henri IV. C'est un résumé
très objectif, très lucide et très éloquent. Première guerre de religion
et Paix d'Amboise (mars 1563), seconde guerre et Paix de Long-
jumeau (mars 1568), troisième guerre et Paix de St-Germain-en-
Laye (août 1570), quatrième guerre et Paix de Boulogne (juillet
1573), cinquième guerre et Paix de Monsieur (conclue à Chastenoy
en mai 1576), sixième guerre et Paix de Poitiers (septembre 1577),
septième guerre et Traité de Fleix (novembre 1580), huitième guerre
ou guerre des Trois Plenri et enfin Edit de Nantes (avril 1598),
rien d'essentiel n'est oublié. L'auteur analyse cet Edit; après avoir
mentionné ses 92 articles, il mentionne les 56 articles secrets du
2 mai. Puis commencèrent cle nouvelles récriminations de la part
du clergé catholique, récriminations qui provoquèrent de nouvelles
violences de la part des autorités politiques. Cette nouvelle partie,
où l'on voit la révocation se préparer, et sous quelles influences,
n'est pas moins intéressante que la précédente. Il faut la lire dans
le détail des faits; tous importent. Ce récit, qui n'a d'autre
prétention que d'être scrupuleusement exact, est palpitant d'intérêt,
par la gravité même des choses. « Le clergé avait été l'inspirateur
et l'instigateur de toutes ces mesures » ; cette assertion de l'auteur
est mise en pleine lumière. Suit la substance des onze articles de
l'édit de révocation, déclaré lui aussi perpétuel et irrévocable! Quant
aux conséquences de cette révocation, le savant auteur les groupera
autour des mots : Pasteurs du désert et Réfugiés protestants.

Mentionnons, à cette occasion, le volume qui vient de paraître
à l'Agence de la Société de l'Histoire du Protestantisme français
(Paris, in-8°, 224 p., 6 fr.), sous ce titre: Le troisième Centenaire



— 212 —

de l'Edit de Nantes en Amérique et en France. On y remarquera
«l'histoire de l'Edit », par M. F. de Schickler; «comment l'Edit
fut observé », par M. P. de Felice: « l'enseignement protestant sous

l'Edit», par M. Gaufrés; «les difficultés et les obstacles que
rencontra l'Edit», par M. N. Weiss; etc.

* Un texte nouveau de la « Vie de Pascal » écrite par Mme

Périer, sa sœur. — M. A. Gazier a eu la bonne fortune de
découvrir parmi les papiers de Port-Royal un manuscrit, qui, sans
être parfait, offre des garanties d'authenticité et d'exactitude très

suffisantes. C'est un petit cahier de 22 pages in-40 intitulé : La Vie
de Alonsieur Paschal, sans autre indication et sans nom d'auteur.

D'après M. Gazier, ce manuscrit est certainement de la fin du

XVIIe siècle ; l'écriture, qui est fort belle, l'orthographe archaïque,
les abréviations, la forme des v, tout l'indique de la manière la

plus précise, et le filigrane du papier donne la date de 1682. D'où
il semble résulter que cette copie a dû être faite vers 1684, année

où un libraire d'Amsterdam, Abraham Wolfgang, a imprimé pour
la première fois la Vie de Pascal, mais d'après une autre copie
dont il n'a pas fait connaître l'origine. M. Gazier a comparé
certaines variantes des deux copies, et il n'a pas eu de peine à

démontrer la supériorité de celle qu'il a découverte. Il est probable

que l'éditeur hollandais a pris avec son texte de grandes libertés,

pour embellir sans doute le style de Mme Périer: car, selon la juste

remarque de M. Gazier, « c'était l'usage au XVIIe siècle, et encore

au XVIIIe ; on n'avait à cet égard aucun scrupule ; on croyait même

rendre un service signalé aux auteurs que l'on travestissait ainsi».

Le manuscrit de M. Gazier permet de rectifier plus de 400 erreurs

de détail que l'édition de Hollande et celles qui l'ont reproduite
semblent avoir imputées à tort à la sœur de Pascal. Le texte publie

par M. Gazier dans la Revue d'histoire littéraire de la France, du

15 octobre 1898, p. 514-537, sera donc, sans doute, désormais

adopté.
* L'impeccabilité du pape. — A propos d'articles qui ont

paru dans la Contemporary Review (août et septembre 1894) sur

le feu de l'enfer et du purgatoire, un correspondant des Illustrated
Church News (30 septembre 1898) a écrit ce qui suit: « In one of

these articles the Abbé Duchesne gives us a valuable controversial

note. Of course, it is not an article of faith in the Roman Church

that the Pope is impeccable as well as infallible. Roman
controversialists, however, are exceedingly down upon any non-Roman

who ventures to suggest that Romans do hold the doctrine of the

impeccability of the Pope. The Abbé Duchesne says, "We possess

a seminary in which the impeccability of the Pope is currently



— 213 —

taught. No one dares to raise his voice against this absurd doctrine.
This would be tantamount to denouncing oneself as inferior to some

one else in zeal for the honour of the Pope."»
* En France : — A la Faculté de théologie de Paris, leçon

d'ouverture de M. le prof. Jean Réville sur ce sujet: «La théologie,
partie intégrante du cycle des sciences universitaires, et fondement
indispensable de la Réformation. » L'honorable professeur s'est

appliqué à démontrer surtout la nécessité, pour la vraie théologie,
d'être scientifique, et par conséquent de pouvoir toucher
scientifiquement à toutes les questions qui lui sont connexes. — Puis M.
le prof. S. Berger a rapporté sur « le martyre de Ste. Perpétue».

— A la Sorbonne, thèse, pour le doctorat, de M. L. Arnould,
prof, à Poitiers : De Apologia Athenagorae, patris graeci, II0 sœculo

florentis, « TlgsOßela tcsqI XgiO'Tiavœv » inscripta.
— A Y Académie française, ouvrages couronnés le 17 novembre

1898: — Moines et ascètes indiens, par M. de la Mazelière ; —
Bossuet, Adolphe Monod, par P. Stapfer; — Au pays du Christ,
par l'abbé Landrieux; — L'Etat et les Eglises en Prusse sous
Frédéric-Guillaume Ier (1713-1740), par G. Pariset; — L'Eglise de
Paris pendant la Révolution française (1789-1801), par l'abbé Delarc;
— La Russie et le St. Siège, par le P. Pieriing; — L'Allemagne
religieuse, le protestantisme, par M. Goyau ; — Deux victimes des

septembriseurs : Pierre-Louis de La Rochefoucauld, dernier évêque
de Saintes, et son frère, évêque de Beauvais, par L. Audiat; —
Œuvres oratoires de Bossuet, par l'abbé Lebarcq; — Opuscules
et pensées de Biaise Pascal, par L. Brunschwicg.

Citons quelques extraits du rapport de M. Gaston Boissier sur
quelques-uns de ces ouvrages :

Sur le volume du P. Pieriing, composé d'après plusieurs
documents nouveaux : « On trouvera peut-être qu'il n'y avait pas un
bien grand intérêt à revenir sur des relations aussi lointaines et qui
ont eu des résultats assez médiocres; mais le P. Pieriing a raison
de croire que, dans le passé quel qu'il soit, il y a toujours quelque
chose qui fait mieux comprendre le présent, et permet de prévoir
l'avenir. » — Nous ne sommes pas de l'avis de M. G. Boissier.
Nous avons déjà dit ce que nous pensons des deux volumes du
P. Pieriing (voir la Revue, 1898, avril, p. 436-438); nous ajoutons
que l'on peut en tirer des conclusions très importantes, dans un sens
tout opposé à celui que pense probablement l'honorable
académicien.

Sur le volume de M. Goyau, dont M. le pasteur Hoffet a entretenu

très pertinemment les lecteurs de la Revue (1898, avril, p. 396
a 415): «M. Goyau a ce mérite très rare dans les études de ce



— 214 —

genre que, quelles que soient ses opinions, il respecte celles des

autres. Il expose sans les affaiblir les systèmes auxquels il est le

plus contraire, il n'a point de colère contre les doctrines, et même
on sent qu'il ne lui déplaît pas de s'engager dans ces âpres
discussions, car il sait que le plus grand ennemi de l'esprit chrétien
n'est pas la contradiction et la lutte, mais l'indifférence. Ce sont
ces qualités de modération et d'impartialité, jointes à la solidité des

recherches et à la vigueur du raisonnement, que l'Académie a voulu
récompenser chez M. Goyau, en qui elle se plaît à saluer d'avance
un maître dans les études religieuses. »

Sur le volume de M. Lebarcq : « Voilà près de cinquante ans

que la critique travaille à nous donner une édition définitive des

sermons de Bossuet ; je crois bien qu'aujourd'hui nous la possédons.
C'est l'abbé Lebarcq, qui, à force de patience et de sagacité, et

en s'aidant de ce qu'avaient fait ses prédécesseurs, a mené l'œuvre
à bonne fin. Après avoir reconstitué chaque sermon pour ainsi dire

phrase par phrase, il a voulu savoir, autant que possible, à quelle
époque il avait été composé. Pour y parvenir, quand les renseignements

positifs manquaient, il a eu recours à un procédé fort
ingénieux. Au dix-septième siècle, comme de nos jours, on discutait

beaucoup sur l'orthographe. Il y avait déjà des phonétistes, c'est-

à-dire des gens qui pensaient que les mots doivent être écrits comme
on les prononce, et, ce qui surprend un peu, Bossuet était d'abord
de leur parti; il changea plus tard d'opinion, trouvant mauvais,

comme il le dit, que, pour faciliter aux étrangers la prononciation
de notre langue, on la rendît méconnaissable aux Français. L'abbé

Lebarcq a eu l'idée de se servir de ces variations d'orthographe
qui se trouvent dans les manuscrits de Bossuet pour fixer l'âge des

sermons, quand il était douteux. C'est ainsi que nous en possédons

aujourd'hui la série complète, chacun d'eux étant placé à sa date,

depuis le temps où Bossuet préchottait dans les salons et s'exerçait
à la parole au collège de Navarre jusqu'à l'époque des Oraisons

funèbres. Nous pouvons comparer les ébauches de sa jeunesse aux

chefs-d'œuvre de son âge mûr et voir par quels progrès il est arrive
à l'épanouissement complet de son génie. C'est un des plus grands

services que la critique ait rendus dans ces dernières années aux

lettres françaises. L'abbé Lebarcq ne jouira pas de la récompense

que nous lui avons décernée ; vingt ans d'un labeur obstiné avaient

usé ses forces, et, au moment d'achever la table analytique, il lui

a fallu s'arrêter. Un de ses amis, animé du même zèle que lui et

nourri des mêmes études, a pris sa place, et l'abbé Debarcq a pu

savoir que la dernière feuille était tirée avant d'achever de mourir.

Noble, et, à tout prendre, heureuse existence Il a vécu en dehors



— 215 —

de nos soucis mesquins, dans l'intimité d'un grand génie; il s'est
consacré à un travail utile qui donnait pleine satisfaction à ses
sentiments de prêtre et à ses goûts de lettré, et il a vu, en mourant,
l'œuvre cle toute sa vie terminée. »

* En Suisse: — La q$e assemblée de la Société pastorale suisse

(protestante). Cette assemblée a eu lieu à Frauenfeld, en septembre
1898. Le sujet traité à la première séance a été: «Quel est le
chemin qui peut mener à Dieu notre génération » Des rapports
ont été présentés par MM. Bolliger, de Schulthess-Rechberg, Balmer,
Kanzler et Barth. A la seconde séance, M. Probst a rapporté sur
ce sujet : « Les buts que doit poursuivre l'Eglise réformée de la
Suisse relativement à la constitution ecclésiastique et à la vie
paroissiale ». Sur tous ces rapports, voir les comptes rendus publiés
par la Liberté chrétienne du Ier octobre, col. 481-494, et par la
Semaine religieuse de Genève des 17 et 24 septembre.

— A Berne, à la séance du 24 novembre dernier, de l'Association

des catholiques-libéraux, M. le prof. Thürlings a fait une
conférence : « Über fortschrittliche Strömungen in der heutigen
römisch-katholischen Kirche ».

— A Genève vient de paraître le « Catalogue des thèses de
théologie soutenues à l'Académie de Genève pendant les XVIe,
XVIIe et XVIIIe siècles; dressé par M. H. Heyer, in-80, 170p.; 5 fr.
C'est une sorte d'histoire de la théologie geneA'oise pendant ces
trois siècles, en tout cas une mine d'informations précieuses, claires
et précises. — A la Société des sciences théologiques, lecture de M.
le prof. M. Thury sur le volume de M. F. Bettex, intitulé: «La
religion et les sciences de la nature » (texte allemand et traduction
française). — Conférence de M. Appia « sur Pierre Valdo et sur
la lecture de la Bible au XIIe siècle ».

— A Lausanne, étude de M. le prof. Barrelet sur « la critique
sacrée, sa limite et sa raison d'être».

— A Neuchâtel, étude scientifique de M. le prof. H. de Rouge-
mont sur le Psaume XCe (dont l'origine pourrait, dit l'auteur,
remonter à Moïse).

* A lire : — Dans YAllg. Zeitung (Beilage), les lettres politico-
ecclésiastiques de « Spectator », notamment celles qui concernent
l'orthodoxie ecclésiastique de Savonarola (nos 37-40). Cf. D. Merkur,
15 octobre 1898, S. 329-331 ; — dans le Suppl., n° 228, l'article
de M. Gœtz sur les études et la jeunesse de Léon XIII.

— Dans YAltkath. Volksblatt, 23 septembre 1898: Neue päpstliche

Kundgebung zum Marienkultus; — 9 décembre: Der Alt-



-- 216 —

katholizismus und die Gedanken und Erinnerungen des Fürsten von
Bismarck.

— Dans YAmerican Journal of Theology (Chicago), octobre
1898: Origen's Theory of Knowledge, by H. Davies; the Aid of
Criticism in the Interpretation of the Psalms, by Frants Buhl ; the

Apocalypse and Recent Criticism, by G. Barton ; Kaftan's Dogmatik,
by G. Foster; the Armenian Canons of St. Sahak, Catholicos of
Armenia (390-439), by F. Conybeare.

— Dans YAnglican Church Magazine, décembre 1898: un
article sur John Wesley.

— Dans le Catholique français (Paris), octobre 1898: le déisme;
l'unanimité au Concile du Vatican ; — novembre : le critérium de

la foi.

— Dans le Catholique national (Berne), octobre 1898 : la France
et l'ultramontanisme; — novembre: les erreurs de l'américanisme;
Réponse à un théologien protestant; — décembre: ultramontains
libéraux.

— Dans la Church Quarterly Review, novembre 1898 : the

Present Crisis in the Church of England.
— Dans le Church Times, octobre 1898: Biblical Criticism

(Gospels, Acts, Epistles) ; the Primate's (Dr Temple) Charge ; —

novembre 1898 : the Apocrypha ; the Limitation of obedience ; Mrs.

Humphry Ward on Ritualism ; — décembre : the Conscience and

the Judgment, by Canon Gore ; the Protestantising of the National

Church; the Common Creed of Catholics and Evangelicals; Calvin
and the Church of England.

— Dans le Correspondant, octobre et novembre 1898: la

Renaissance catholique en Angleterre au XIXe siècle, par P. Thureau-

Dangin (origines du mouvement d'Oxford, portraits des principaux
fellows de l'Université de 1820 à 1833, etc.).

— Dans Cosmopolis, septembre 1898: le monde du Vatican,

par S. Munz.

— Dans les Deutsch-cvang. Blatter, novembre 1898: 1. Die

kirchenpolitischen Briefe in den Beilagen zur « Allgem. Ztg. » von

Pfarrer Dr. Sodeur in Weissenstadt. 2. Nonnenleben in den Klöstern

der englischen Hochkirche von Pfarrer E. A. Ehemann in Simoz-

heim. 3. Zur ultramontanen Parität in Rheinpreussen von K. Obricht.

Verfasser dieses Aufsatzes ist ein rheinischer Altkatholik, derselbe,

welcher das hochanziehende Buch : Fragen ohne Antwort über die

römische Zukunftstheologie und die alte katholische Christenlehre,

geschrieben hat und sich mit seinem Schriftstellernamen K Obricht

nennt.



— 217 —

— Dans le Deutscher Alerkur, novembre 1898: Jesuitenbriefe
(Rheinische Akten zur Geschichte des Jesuitenordens 1542-1582, von
Dr. J. Hansen, 1896). — NB. Le D. M. paraîtra désormais à Bonn,
tous les quinze jours, comme supplément théologique de YAltkathol.
Volksblatt (par an 3 M.).

— Dans le Diocese Fond du Lac, octobre 1898: Statement
concerning Vilatte, by Right Rev. Ch. Grafton, Bishop of Fond du

Lac, p. 5-7; — Romanizers; etc.

— Dans la Foreign Church Chronicle, décembre 1898: Con-

substantiation, Objective Presence, the Renewal of the Bonn
Conferences, Bishop Strossmayer on the Pope's Supremacy.

— Dans la Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes),
dernières livraisons (585 et suiv., 1 fr. la livraison): l'intéressante
biographie de Montlosier ; la liturgie mozarabique, par M. E.-H.
Vollet; les théologiens anglais Mozley (f 1878), et Maggleton(f 1698):
le jésuite Luigi Mozzi (f 1713), connu par ses ouvrages contre le

jansénisme; les théologiens allemands kleinlich Muller (f 1675),
Julius Muller (f 1878), Jean-Pierre Muller, né en 1829 et auteur de
l'Histoire du développement du dogme christologique dans l'Eglise
grecque (1865;; le théologien danois Munter (f 1830), le théologien
hollandais Muntighe (f 1824), l'anabaptiste Munzer (f 1525), le
prédicateur suédois Murbeck (f 1766), le moine Th. Murner (f 1537) ;

l'article sur le mystère, par MM. Hild et Vollet (Histoire des
religions grecque et romaine, origine et nature, éléments des mystères,
systèmes divers ; théologie) ; l'article philosophique sur le mysticisme
par E. Boirac, avec une addition théologique par E.-H. Vollet;
l'article magistral sur la mythologie par J. Toutain (mythes en
général, mythologies en général, mythologies indo-européennes,
sémitiques, égyptienne, américaines, science mythologique, propagation

et évolution et interprétation des mythes, bibliographie) ;

les Naasséniens (secte gnostique) ; Nabuchodonosor, par J. Oppert ;

Nahum, par M. Vernes ; Napoléon Ier, par Monin. Voir plus haut
notre compte rendu sur YEdit de Nantes, p. 210-212.

— Dans les Illustrated Church Nezvs, novembre 1898: the
Universality of Anglicanism.

— Dans le Journal des Savants, octobre 1898 : la religion
des Gaulois, par G. Boissier.

— Dans le Katholik (Bern), Oktober 1898: Romanisierung
der Unierten ; zum konfessionellen Frieden ; — November :

Reformbewegung in Tessin ; Prof. Schell in Würzburg ; Reformkatholizismus ;

der St. Galler Rekurs ; Römisches Christentum.
— Dans la Liberté chrétienne (Lausanne), novembre 1898:

les miracles racontés par la Bible sont-ils croyables? P. 517—530.



— 218 —

— Dans la Petite Revue internationale: Urbain Rattazzi, par
Mme Urbain Rattazzi (à cette occasion, jugements sur Pie IX et le

gouvernement pontifical).

— Dans la Revue biblique, octobre 1898 : l'Eglise primitive a-t-elle
eu plus de quatre Evangiles par le P. Rose ; la Prophétie de Jacob,

par le P. Lagrange.

— Dans la Revue chrétienne (prot), novembre 1898: le mouvement

catholique en Angleterre, par Rachel ; fragments de théodicée,
la preuve cosmologique, par P.-F. Jalaguier; — décembre: qu'est-ce
que la Bible? par Frank Duperrut; l'Edit de Nantes et l'Edit de

Fontainebleau, par C. Rabaud.

— Dans la Revue du Clergé français, novembre 1898: la

théologie catholique depuis le Concile de Trente, par Ph. Toreilles ;

l'influence de St. Pàançois de Sales sur l'esprit chrétien, par E.
Beurlier.

— Dans la Revue des Deux Mondes, novembre 1898 : le catholicisme

aux Etats-Unis, par F. Brunetière; — décembre: le besoin
de croire, par le même.

— Dans la Revue de Paris, octobre 1898 : le chapeau du Card.

Dubois, par le Vte M. Boutry ; A. Comte et le P. Beckx, général
des jésuites, par G. Dumas.

— Dans la Revue de théologie (Montauban), décembre 1898:
Calvin, le fondateur des libertés modernes, par Doumergue; l'éternité
de Dieu, par H. Bois ; la révélation intérieure, par C. Malan ; le

Christ d'après St. Paul, par J.-E. Cerisier.

IL NOUVELLES ECCLÉSIASTIQUES.
* Anglicans et Orthodoxes orientaux. — YAAnglican Church

Magazine (novembre 1898, p. 62) a raconté, d'après le Guardian,

qu'en octobre dernier l'évêque de Gibraltar a visité, à Bucarest,

l'archevêque Gennadius, métropolitain de Roumanie; puis il a ajoute:
« The Metropolitan said that he had already heard of the Lambeth

Conference, and of the desire expressed by the Anglican Bishops

for closer relations between their Church and his own, which desire

he thoroughly reciprocated. He spoke of the differences between

the two Churches as being few and little. The Church of Roumania,

the Church at Constantinople, the Church of Russia, and the Church

of Greece, he said, were all independent members of the same

Orthodox Church, having the same creed and the same canons,



— 219 —

and enjoying intercommunion, though they never now met in
council. At parting the Metropolitan gave the Bishop the brotherly
salutation, saying, 'We are brothers in Christ'. »

Cette même Revue, dans son numéro de décembre (p. 141-142),
a publié la note suivante: «The Rev. G. Washington, of Paris,
whose interest in the Eastern Church is well known, has communicated
to the English and American Gazette a little series of thoughtful
papers on the subject. It is rather difficult to reconcile two of his
statements: (1) The Orthodox Church tacitly accepts Anglican
Orders, though it does not feel able to pronounce ex cathedra in
the matter. Its representatives "will be present at our Services

officially and accept us at theirs. They will communicate us, they
will allow their members (if I am not mistaken) to be communicated
by our priests. They will allow us, for our own wants or necessities,
to make use of their Altars for consecration and administration of
the Holy Eucharist to our OAvn people Avith our own rites. I have
known English priests who have celebrated on the Altars of chapels
in the monasteries of Mount Athos". But (2) "they say, 'If you
want to be entirely one with us, there is but one means. It is no
question of meeting half-way, but you must be re-baptized,
re-confirmed', etc. They would give the same answer equally
to the Archbishop of Canterbury and to the simplest layman of
our communion". If Anglican baptism be not accepted, how can
Anglican Orders be even tacitly recognised »

Voir, dans le Church Times du 18 novembre 1898, 1'« address »

de M. W.-J. Birkbeck « on the attitude of the Orthodox Eastern
Church towards certain controversies amongst us in the West »

(P- 597"598); et aussi l'article sur la visite de l'évêque de Salisbury
a Jérusalem: «the Church of England and the Eastern Churches ».
Nous regrettons que la place nous manque pour en donner le texte.
Lire aussi l'intéressant article des Illustrated Church News : « Anglicans

and Easterns» (14 octobre 1898, p. 33).
On lit, en outre, dans le Church Times du 16 décembre, la

notice suivante : « It is indeed gratifying to find that the Bishop of
Gibraltar is so successful in cultivating closer relations between the
Churches of the East and the Anglican Communion. In his recent
Visitation, his lordship has met with the greatest kindness and
respect from Eastern prelates. The heads of the Churches at
Bukharest, Odessa, Constantinople, Smyrna, Athens, and Patras
have expressed themselves as full of fraternal feeling towards the
Church of England. The Archbishop of Smyrna was present when
the Bishop of Gibraltar laid the foundation-stone of a new English
church. The Archbishop of Patras promised that, in the absence



- 220 —

of an English chaplain, Anglicans who are dying or sick should
be visited by his clergy and receive the Sacraments at their hands.
In one case this has already been done. The Bishop has presented
the Metropolitan and the Patriarch of Constantinople with copies
of the resolutions of the Lambeth Conference, and has been assured
that the desire there expressed in favour of a better understanding
between the Anglican and Eastern communions is equally cherished
by Orientals. Such signs of amity are deeply encouraging. They
bring the glorious dream of reunion one step nearer to fulfilment.
In the midst of the wretched turmoil at home about Acts of
Uniformity and such antiquated gear, it is refreshing to turn one's
mind to the brighter future which we dare to think and believe
to be surely dawning».

* Protestants et Orthodoxes orientaux. — Dans la « Revue
de Théologie» de Montauban (septembre 1898), M. D. Tissot, de

Genève, a publié un article sur le Catholicisme de l'Eglise d'Orient;
article dans lequel il représente l'Eglise d'Orient comme étrangère,

par ses documents théologiques, aux discussions occidentales du

catholicisme romain et du protestantisme évangélique. L'auteur
indique les documents officiels de l'Eglise d'Orient: les symboles,
les écrits particuliers de ses théologiens les plus célèbres, les

catéchismes. Il ne leur accorde pas à tous, bien entendu, la même

valeur. Il cherche à préciser la doctrine orientale sur « la norme
du christianisme, sur le principe suprême de la foi qui sauve, et

sur l'efficacité des sacrements ». — Toutefois l'auteur ne définit pas

ce qu'il entend par « catholicisme romain » ; il ne le fait dater que
du Concile de Trente! Il ne définit pas l'universalisme dont il s'agit
quand on parle du catholicisme, et il dit qu'aucune des formes

catholiques « ne possède l'universalité » Parle-t-il de l'universalité
doctrinale, ou de l'universalité géographique? Impossible de le

savoir. Il affirme que la question du filioque « n'a pas de réelle

importance au point de vue dogmatique». Il enseigne que de

1240 à 1589 l'Eglise russe s'est livrée à des luttes «contre les

princes moscovites et les patriarches de Constantinople ». Il prétend

que «de 1589 à nos jours l'Eglise d'Orient devient, à travers de

nombreuses vicissitudes, l'Eglise russe » / Il prétend que « le tzar

reste le chef nominal de l'Eglise, comme la reine Victoria est le

chef nominal de l'Eglise anglicane » Il dit que les actes du Concile

in Trullo « ne concernent que la discipline et les luttes entre Rome

et Constantinople-». Dans le récit qu'il fait des tentatives de

rapprochement entre l'Eglise d'Orient et l'Eglise catholique d'Occident,

il ignore entièrement les travaux de l'ancien-catholicisme, de ses

Congrès internationaux, de ses Commissions officielles, de sa Revue



— 221 —

internationale de théologie. Néanmoins, malgré ses lacunes et ses

erreurs, cet article est un signe des temps, une preuve que l'on
commence, parmi les protestants de langue française, à accorder
une attention sérieuse à l'Eglise orthodoxe orientale et à la question
de l'union des Eglises.

— A propos de la délégation de M. le pasteur Gambini (de
l'Eglise nationale protestante de Genève) à l'inauguration de l'église
du Rédempteur à Jérusalem, la Semaine religieuse de Genève

(8 octobre 1898) a publié un article intitulé: « Genève à Jérusalem »,
où il est dit: « L'évêché anglican de Jérusalem a maintenant
passé entre les mains d'un titulaire ritualiste qui ne se considère
plus comme protestant, mais comme vieux-catholique, et qui a

dernièrement tancé des missionnaires soumis à sa juridiction parce
qu'ils s'étaient permis de faire des prosélytes dans les rangs de

l'Eglise orthodoxe grecque. Il est donc très naturel que les chrétiens
réformés aient salué avec joie le projet, conçu, depuis de longues
années, par les évangéliques-unis d'Allemagne, d'élever une série
d'établissements religieux et, en particulier, un temple vraiment
architectural sur l'emplacement que le sultan a concédé, en 1869,
au futur empereur Frédéric, alors prince héréditaire. Et, puisqu'on
les convie à prendre part à l'inauguration de ce sanctuaire, nous
ne voyons pas pourquoi ils ne saisiraient pas avec bonheur cette
occasion qui leur est offerte de témoigner — suivant les termes
de la lettre d'invitation — que les « diverses Eglises issues de la
Réformation sont étroitement unies sur le terrain de la foi, de
1 activité chrétienne et de l'amour fraternel». La présence
éventuelle, à la cérémonie de Jérusalem, de quelques délégués du
protestantisme scandinave, austro-hongrois, belge, hollandais et
suisse n'assignera nullement à l'empereur d'Allemagne le rôle de
« pape protestant » (c'est la formule de la Croix), ni même celui
de « protecteur suprême du protestantisme continental » (c'est la
formule de la Liberté, de Fribourg). »

* Rome en Orient. — A l'occasion du voyage de l'empereur
d Allemagne à Jérusalem, M. le protonotaire apostolique Charmetant,
directeur général de « l'Œuvre d'Orient », a adressé au public
français un appel où l'on voit quels efforts la papauté fait pour
établir son influence en Orient et pour y propager ses doctrines,
u y est dit : « L'empereur Guillaume trouvera partout nos Œuvres
catholiques françaises solidement établies à Constantinople, à
Beyrouth, à Damas, à Jérusalem, en Egypte. Il constatera que nous
avons la des Universités, des séminaires, des orphelinats, des
établissements professionnels et agricoles, des hôpitaux et des dispensaires

pour les malades, et plus de 6000 écoles où plusieurs milliers



222

de missionnaires, de religieuses, de prêtres dévoués initient, chaque
année, aux éléments de la langue française et aux principes de

notre civilisation, près cle 80,000 jeunes Orientaux de toutes nations,
de toutes langues et cle toutes religions Il verra par lui-même que
nos établissements religieux sont les vraies citadelles du protectorat
de la France, et que nos vaillants missionnaires sont les plus ardents

propagateurs de notre influence nationale dans ce Levant où il
n'y a qu'un mot: Frangi, pour désigner, dans toutes les langues
orientales, le chrétien et le Français. »

Ainsi, pour Rome et pour ses agents, il n'y a d'autres chrétiens

en Orient que les Français Français signifie chrétien, parce que
Français signifie catholique-romain Orthodoxes et protestants ne

sont pas chrétiens! C'est là toute la théologie de Rome. Pour en

faire la preuve, Rome et la France savent trouver les millions
nécessaires à l'entretien et à la prospérité de toutes ces œuvres.
N'est-il pas triste que l'erreur soit plus zélée à se répandre que
la vérité r

* Rome et les Uniates en Autriche. — On lit dans le Church
Times du 23 septembre 1898: « What Pope Leo XIII. understands

by "Reunion" may be very clearly seen in the thorough purgation
of all the ancient National and Orthodox elements, and the complete
Romanizing Avhich is now in process amongst theso-called "Unierten"
in the Eastern parts of the Austrian Empire. The Pope has not

only given his full approbation, says the Salzburger Katholische

Zeitung, to all the reforms ordered by the Lemberg Diocesan Synod
in December, 1897, but insists that they shall be strictly observed.

All the priests of "Unierten" churches are required henceforward,
"sub peccato", to use the Latin breviary, to which they have never

yet been obliged. The "Fronleichnamstag" (Corpus Christi), which

is foreign to Orthodox use, is to be kept after the Roman use.

The pilgrimages to shrines of Orthodox saints, which have been

continued since submission to Rome, are strictly forbidden. The

Greek cross is to be everywhere abolished, and the Latin cross

substituted in its stead. The five Latin liturgical colours are to be

introduced at Mass. The clergy are to take care that no books

or writings, "dangerous to religion",—i. <?., of the ancient Orthodox
character—are used by the parishioners. Rites and customs of

a like character are to be suppressed. The marriage of the

"Unierten" priests is to be tolerated, but instruction is to be given

in the seminaries upon the advantages of celibacy. Missions are

to be held in central places (it is supposed by Jesuits), for the

more adequate instruction (z. e., Romanising) of the people. The

wearing of beards by the "Unierten" clergy is expressly prohibited.



— 223 —

The Salzburg journal congratulates its readers on "the thoroughly
Catholic spirit Avhich breathes throughout these reforms"; and it
hints that the instruction to be given to the future clergy on
sacerdotal celibacy are preparatory to a later absolute prohibition
of the marriage of priests. It should not be forgotten that at the
Union of Brest in 1596 a solemn promise was given by the Bishop
of Rome that the "Unierten" should enjoy full liberty of worship,
and the retention of all their hereditary Orthodox rites and uses. »

* Eglise anglicane. — Les Revues et les journaux anglicans
mentionnent depuis quelque temps des controverses nombreuses,
dont plusieurs sont graves et font entrevoir de grandes divisions
dans cette Eglise. — L'Eglise établie est-elle protestante ou
catholique Catholique, disent les uns ; protestante, disent d'autres ;

de plus, il en est qui ne veulent être ni catholiques ni protestants,
mais chrétiens (disent-ils). Et par le mot « catholique », qu'entend-
on Tels voudraient être catholiques avec le pape ; tels autres veulent

l'être sans le pape. Déjà cette controverse, à elle seule, prouve
de grandes confusions dans les esprits et par conséquent un
critérium insuffisant, fl faut lire, sur ce point, les passages de
1'« address» de l'évêque de Ripon au « Church Congress» de Bradford

(septembre 1898), sur l'Eglise, les divisions, la catholicité et
le protestantisme ; le discours de l'évêque de Winchester (D1' Randall
Davidson) à la conférence diocésaine, en septembre 1898, sur les
controverses ritualistes et les « doctrinal Dangers » ; le discours de
lord Halifax à 1'« English Church Union » (Bradford, septembre 1898),
sur la situation; l'article des «Illustrated Church News», du 7
octobre 1898, sur « les leçons du congrès ecclésiastique de Bradford » ;
1 article du même journal, du 18 novembre, intitulé: «Catholic
versus Protestant». — En outre, on discute sur la confession, sur
1 invocation des Saints, sur la justification, sur le sacerdotalisme, sur
1 autorité des évêques, sur l'eucharistie, sur l'admission des luthériens
et des presbytériens à la communion, voire même sur l'encens
La vivacité avec laquelle l'archevêque de Cantorbéry (Dr Temple)
est pris à partie, par exemple par le « Church Times » du 14
octobre 1898, par 1'« Anglican Church Magazine» de décembre 1898
(p. 167-169*); les reproches adressés par M. Corfe aux chanoines
Freemantle, Farrar, Gore, etc., de détruire la force vitale de l'Evangile

{Official Attacks on Christianity, by R. P. C. Corfe); toutes

On lit dans cette Revue, p. 168: «Calvin certainly did not so think and
teach; on the contrary, he asserted the supernatural and life-giving presence in the
Lord's Supper, making the ordinance to be a special channel of spiritual blessing,
and that in some sense believers actually, though spiritually, receive in the Supper
the Body and Blood of Christ. Nor would modern Calvinista subscribe to the
Archbishop's statement. »



— 224 —

ces contradictions, en matières très graves, montrent avec évidence

que l'Eglise anglicane traverse une crise doctrinale, sur les dangers
de laquelle il serait imprudent de chercher à s'illusionner. — En
octobre dernier, M. le professeur Doumergue (protestant) a publié,
sur les progrès du ritualisme, les chiffres suivants (voir le Signal
de Paris): en 1882, il y avait en Angleterre 2581 églises
ritualistes; en 1898, il y en a 8183; soit, sur 14,000 églises, plus des

deux tiers.

— La Société anglo-continentale. — En novembre 1898,
l'archevêque d'York a cédé la présidence de cette Société à l'évêque
de Salisbury, et le Rev. H. J. White a succédé à M. le chanoine

Meyrick dans la charge cle secrétaire, charge que le vénérable
chanoine a remplie depuis 1853 avec la plus grande distinction et

le plus grand dévouement. Tous nos regrets aux uns, et toutes nos

félicitations aux autres.

— Le romanisme en Angleterre. — M. Thureau-Dangin, dans ses

articles sur « la renaissance catholique en Angleterre au XIXe siècle »

{Correspondant, octobre 1898), a donné la statistique suivante : Vers

1814, on ne comptait guère dans l'Angleterre proprement dite

qu'environ 160,000 catholiques. Il y en a maintenant 1,500,000.
En 1814, pas d'évêque, mais comme en pays de mission, de

simples vicaires apostoliques, alors au nombre de quatre. A peine

400 prêtres vivant presque cachés. Maintenant, une hiérarchie
normalement constituée avec 17 évêques, dont un archevêque, 3000

prêtres, des ordres religieux de toutes sortes. Les conversions sont,

au témoignage du cardinal Vaughan, d'environ 600 par mois. —
H est à remarquer que M. Thureau-Dangin, au lieu de considérer
les anglicans comme des « marionnettes de Satan », admire « l'effort

qu'il leur a fallu faire pour reconquérir, fragment par fragment,

quelques-unes des vérités perdues depuis trois siècles » ; au lieu ae

représenter les chefs du mouvement ritualiste comme des « suppôts
du diable» et des «sectaires opiniâtres», il réclame pour eux «la

sympathie et le respect auxquels ils ont droit » ; et il conclut avec

un jésuite, le P. Tyrell, que le mouvement anglo-catholique a ete

« non seulement permis par Dieu, mais voulu positivement par

Dieu ».

D'autre part, un correspondant des Illustrated Church News

(16 septembre 189S) publie la note suivante sous ce titre: the Doings

of Rome :
A churchwarden, whose address I have unfortunately mislaid,

has sent me a report of a speech of Bishop Bilsborrow,^ who

claims to be Bishop of Salford. This ecclesiastic is ever tilting at

the Church of England, and he is not the most careful and accurate



— 225 —

of Roman controversialists. He says that Romans in England now
number 1,600,000. The Roman Catholic Directory says that
Romans number only 1,500,000 in England and Wales. The fact is,

that no trust whatever can be put in these controversial statistics,
as was said a short time ago in the Guardian, they are put forth
in the most reckless fashion. As regards England and Wales the
same total is given several years running. If this means the total
at the last official estimate or census, this should be stated. I have
before me a copy of another estimate, which puts the Roman total
for England and Wales a good 200,000 less than Bishop Bilsborrow's
estimate, and the following extract from a letter which recently
appeared in the Daily Chronicle is a good answer to Bishop Bils-
borrow, and is worth noting. I have seen no reply to it so far:—

"In 1891 the census returns gave the population of England
and Wales—i.e., the 'Province of Westminster,' as 29,002,525, which,
assuming the average rate of increase, would now represent a total
of about 31,000,000 souls.

"In 1891 there were in England and Wales about 1,600,000
Catholics who, again assuming the average rate of increase, should
now number about 1,712,000. Add to these the 700 converts per
month since 1891—viz., 58,800, and we have a gross total of
1,770,800, so that the 8,400 per annum are only equal to an
increase of V2 per cent, per annum on the total Catholic
population, that is to say, that every 200 Catholics only succeed in
converting one individual per annum.

"If now we take the total non-Catholic population, these
conversions are only equal to 0028 per cent, per annum ; or, in other
words, out of every 3,570 members of the non-Catholic portion of
the community, only one is converted in each year; whilst, if Ave
take the increase of this non-Catholic population, alone, into our
consideration, we find that, out of every thirty-five persons born
of non-Catholic parents, only one becomes a convert, from which
it will be seen that of the total annual increase in our population
rather less than 3 per cent, are absorbed by the Church of Rome,
whilst the remaining 97 per cent, go to swell the already untouched
mass.

"From the foregoing figures, it would appear clear that, unless
there should be a bodily turnover of some considerable section of
the public, such, for example, as the High Anglican party, the
Catholics can never hope to keep pace even with the normal
increase in the population, and must for ever leave out of the question

the initial multitude.
Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899. 15



— 226 —

"I have left out of consideration any deductions for those Avho

annually secede from the Church of Rome.—Yours, &c,
"Margate, August 20. "Clarence Waterer.
"[N.B.—My figures are from Hazell and Whitaker.]"
On peut aussi consulter, sur cette question, les documents et

les appréciations publiés par la Revue chrétienne (protestante), du

Ier novembre 1898, p. 334-341. Cet article, signé «Rachel», a été

inspiré par deux conférences du Dr Horton, pasteur congrégatio-
naliste, intitulées : Romanisme et décadence nationale, ritualisme et

vérité. Voir aussi « L'Histoire secrète du mouvement d'Oxford »,

par M. W. Walsh.

* Protestantisme français. — Continuation des discussions et
des divisions, au sujet de la conception de la religion, de Dieu et

du monde, du surnaturel et du miracle. Dans la Revue de théologie
de Montauban (septembre 1898), attaques de M. H. Bois contre
M. Aug. Sabatier, M. Chapuis, M. Lafon (orthodoxie moderne). —
Continuation des sorties de prêtres de l'Eglise romaine, prêtres qui
sont accueillis à bras ouverts dans le protestantisme, mais qui
toutefois, à en croire les appréhensions de certains protestants,
pourraient bien apporter dans le sein du protestantisme français des

éléments nouveaux et étrangers. Voir la Semaine religieuse de
Genève des 10 septembre et 8 octobre 1898. Attendons. —
Continuation de la campagne antiprotestante, dans une certaine presse

radicale, et surtout dans la presse cléricale. Un journal protestant
se demande : « Est-ce une nouvelle Saint-Barthélémy que l'on
désire, ou bien se contentera-t-on d'une nouvelle Révocation des édits

de tolérance? » Un libraire clérical vient de publier un livre
intitulé : Le Péril protestant, par E. Renauld. Le prospectus dit que

cet ouvrage est « recommandé par tous les journaux catholiques »,

et ajoute : « Dans ce livre, on trouvera, par département, les noms

et les fonctions des fonctionnaires protestants, ainsi que les noms

des universitaires protestants, tant de Paris que de la province. » On

voit à quel sentiment a obéi l'auteur et quel but il s'est propose.

Il a voulu désigner à la haine et aux persécutions quotidiennes de

leurs concitoyens toute une catégorie de Français. C'est le chantage

et la délation romanistes dans tout leur odieux.

* Protestantisme suisse. — La Séparation de l'Eglise et de

l'Etat. — Dans les réunions de la « Société pastorale suisse », en

septembre 1898, il a été question de la séparation de l'Eglise et

de l'Etat. On en a fait ressortir les inconvénients et les avantages.

Le correspondant de la « Semaine religieuse de Genève » (24

septembre 1898) s'est exprimé ainsi : « L'impression générale qui res-



— 227 —

sort de ce courtois échange de vues est celle-ci : l'idée de la
séparation de l'Eglise et de l'Etat a fait en Suisse des progrès
étonnants. Ce qui, il y a vingt ans encore, paraissait être une hérésie,
est non seulement accepté en principe, mais encore proclamé comme
nécessaire et inévitable. Les hommes des partis les plus opposés
se rencontrent sur ce terrain. On ne craint plus la séparation ; on
la désire. L'avenir de nos Eglises semble dépendre de cette solution,

proclamée il y a cinquante ans par Vinet. » Toutefois, M. Cha-
ponnière a cru devoir ajouter les réflexions suivantes: «Il serait, ce
nous semble, un peu téméraire de s'appuyer sur le terme, très
indéfini, de « séparation de l'Eglise et de l'Etat » pour assimiler aux
idées de Vinet et des Eglises indépendantes issues du Réveil
orthodoxe les thèses qui viennent d'être soutenues par MM. J. Probst,
C. Furrer, E. Giider, etc., et qui semblent avoir rencontré une
certaine faveur au sein de la Conférence pastorale suisse.

Vinet était individualiste; il entendait qu'on n'entrât dans
l'Eglise que sur une profession personnelle de foi ou de conversion.
— M. Probst et ses amis sont multitudinistes et désirent que l'Eglise
continue à abriter sous son large toit toutes les âmes plus ou moins
réceptives.

Vinet était congrégationaliste ; il voulait que l'Eglise se
reconstituât de bas en haut, d'abord par le rapprochement, dans
chaque localité, des personnalités professant la même foi, puis par
la confédération des congrégations locales, demeurées souveraines,
en Unions régionales. — M. Probst et ses amis sont presbytériens
et synodaux; ils entendent bien que l'Eglise reste constituée de
haut en bas, que l'Eglise régionale ou nationale maintienne des
paroisses régulières, égales à toutes les autres, même dans les lieux
ou il y a peu de vie religieuse personnelle.

Vinet était évangélique; il plaçait à la base de son Eglise
idéale une profession de foi, très peu théologique, il est vrai, mais
suffisante pour écarter les rationalistes. — M. Probst et ses amis
sont latitudinaires ; ils désirent que l'Eglise de l'avenir reste assez
large pour conserver dans son sein toutes les tendances théologiques

aujourd'hui représentées dans nos clergés nationaux.
Les disciples de Vinet sont, comme l'on dit en Angleterre,

« volontaristes », ils désirent que l'Eglise vive au jour le jour, au
moyen des contributions spontanées de ses membres du moment.

M. Probst et ses amis demandent que l'Eglise conserve des
capitaux qui lui garantissent une certaine sécurité matérielle, même
au cas où la libéralité de ses membres viendrait à se refroidir.

On pourrait poursuivre ce parallèle plus loin encore, mais ce
qui précède suffira pour montrer qu'il serait très inexact de s'ima-



-- 228 —

giner que les pasteurs juste-milieu de la Suisse orientale sont sur le

point de s'approprier, sur toute la ligne, le programme d'Alexandre
Vinet. »

— Vote des femmes dans l'Eglise libre du canton de Vaud. —
Dans sa 336e circulaire, la Commission synodale de l'Eglise libre
vaudoise a notifié les résultats de la votation des églises locales,
relative à l'électorat accordé aux femmes dans les nominations de

pasteurs, d'anciens et de délégués au Synode. L'amendement qu'on
proposait d'apporter à la constitution de l'Eglise a été adopté par
34 églises (dont 8 unanimes sur ce point) et repoussé par 8 églises

(dont trois unanimes). Dans deux églises, les oui et les non se sont
contrebalancés. Le nouveau régime électoral est donc adopté.

* Définition des Ultramontanismus nach dem «Spectator»
der Münchener «Aligera. Ztg.» — Ultramontan ist: 1. wer den

Begriff der Kirche über den der Religion setzt; 2. wer den Papst
mit der Kirche verwechselt ; 3. wer glaubt, das Reich Gottes sei

von dieser Welt, und es sei in der Schlüsselgewalt Petri die
weltliche Jurisdiktion über Fürsten und Völker eingeschlossen; 4. wer

meint, religiöse Überzeugung könne durch materielle Gewalt

erzwungen oder dürfe durch solche gebrochen werden; 5. wer sich

bereit findet, ein klares Gebot des eigenen Gewissens dem
Ausspruch einer fremden Autorität zu opfern.

* L'Américanisme religieux. — Dans le clergé, on désigne

par « américanisme » une variété de catholicisme romain qui s'est

formée aux Etats-Unis, et dont les évêques Ireland et Keane, le

Cardinal Gibbons, le P. Hecker, etc., sont ou ont été les protagonistes
les plus zélés. Dans ce parti, on cherche à concilier d'une part
le catholicisme romain, et d'autre part, ce que le siècle a de bon,

à savoir: sa passion pour la science, son amour de la démocratie,

son désir de séparer l'Eglise et l'Etat, et l'émancipation de l'individu.
On le voit, c'est la reprise des thèses soutenues, dans le

Correspondant, avant le Concile du Vatican, par Montalembert, Lacordaire,
de Broglie, Cochin, Gratry, etc. Donc les américanistes actuels

demandent que Rome encourage la recherche de la science, ainsi

que les progrès démocratiques. C'est dans cet esprit que le r.
Hecker a fondé l'ordre des Paulistes, dont les membres ne prononcent

point de vœux, mais jouissent de toute la liberté compatible avec

la vie d'association. Ce libéralisme romaniste a ses partisans en

France, notamment l'abbé F. Klein, mais il a aussi ses adversaires,

notamment l'abbé Ch. Maignen. Ce dernier a publié un livre

intitulé : Le P. Hecker est-il un saint Ce livre est divisé en deux

parties : dans la première, l'auteur fait une vive critique du caractère,



— 229 —

des idées et des tendances des paulistes et de leur fondateur ; dans
la seconde, il va plus loin : aux noms de prêtres qu'il flétrit comme
apostats, il mêle les noms des Ireland, des Gibbons, etc. ; il accuse
ce parti et les Revues qui le soutiennent de trahir la tradition
catholique; bref, ce catholicisme américain serait une sorte d'hérésie.
Le cardinal Richard a refusé Y imprimatur au livre de M. Maignen ;

mais la curie romaine le lui a accordé. Naturellement, on a discuté
avec passion sur la valeur et la portée de cet imprimatur. Le
jésuite Martin, dans les « Etudes religieuses » du 20 juillet dernier,
a condamné cet américanisme, qui lui paraît trop peu surnaturel,
et qui tend à substituer la race anglo-saxonne aux races latines
dans la direction de l'Eglise. La question deviendrait donc aussi

une question de races dans l'Eglise: les américanistes voudraient
que leur Eglise américaine fût gouvernée par des catholiques-romains
américains, comme le professeur Schell de Würzbourg voudrait
que la nation allemande eût dans l'Eglise la place qui lui convient
et que les catholiques-romains allemands « ne parussent plus devant
le Christ comme laquais d'une autre nation avec un habit et une
langue d'emprunt ». L'italianisme est en dehors de l'Italie un
exotisme, et «les exotiques n'ont jamais que des formes maladives».

Tel est le débat actuel. Les adversaires de l'américanisme ne
sont pas seulement le P. Martin et l'abbé Maignen, ce sont les
rédacteurs des Etudes des jésuites, du journal la Vérité, et la
majorité des théologiens du Vatican. Les partisans de l'américanisme
sont non seulement l'abbé Klein et l'abbé Charbonnel (aujourd'hui
sorti de l'Eglise romaine), mais encore le P. Schwalm (dans la
Revue thomiste, juillet 1898), M. G. Fonsegrive (dans la Quinzaine),
M. Brunetière (dans la Revue des Deux Mondes, 1e1' novembre 1898),
etc. En outre, Léon XIII, pour prévenir la condamnation qu'allait
certainement prononcer la congrégation de l'Index, a retiré à celle-ci
1 examen de l'affaire en question et l'a déféré à un tribunal spécial,
nomme par lui et composé de cardinaux. Cette commission
cardinalice remettra son rapport au pape, qui prononcera en dernier
ressort. D'après le correspondant du Vatican de la Gazette de
Lausanne (n° du 9 décembre dernier), on peut croire que le pape
louvoiera de manière à donner tort et raison à tout le monde:
u distinguerait le côté politique de la question, et sur ce terrain
u donnerait raison aux Américains, qui n'en demandent pas davantage;

puis, certaines questions théologiques, très personnelles, du
"• Hecker, sur l'inspiration divine, sur le rôle de l'Esprit-saint dans
chaque individu, etc., et sur ce terrain le pape apporterait des res-
nctions, qui seraient une sorte de condamnation, pour donner

satisfaction aux Martin, aux Maignen, etc. Reste à savoir si ceux-ci



— 230 —

se déclareront satisfaits de ce croc-en-jambe donné à la question.
Attendons.

A lire, sur cette affaire: l'article cle M. V. Charbonnel, dans
la Revue chrétienne, du Ier octobre 1898: l'article de M. A. Sabatier,
dans le Journal de Genève, du 23 octobre; l'article du Catholique
national, du 5 novembre; etc.

* En Italie. — La Revue des Revues du 15 novembre 1898

a publié un article sur « les prolétaires intellectuels en Italie », dans

lequel on lit (p. 347) : « Dans le dénombrement de 1871, on comptait
en Italie 96,228 ecclésiastiques, 4297 clercs, 8681 religieux et

29,707 religieuses. Il y avait 4700 chanoines, tandis qu'en France
ils étaient à peine 695. En 1885, les ecclésiastiques étaient descendus
à 76,381 ; les clercs ordonnés prêtres étaient calculés, pour la période
de 1880-84 à b°45> tandis que les ecclésiastiques décédés s'élevaient
à 11,047 a Aujourd'hui, nous avons une légère augmentation et

l'armée de l'Eglise compte actuellement en Italie presque 81,000
ecclésiastiques et 40,000 membres des congrégations. Quelle est leur

condition i
« Les gros poissons dévorent les petits, et nos évêques, bien

que leurs menses n'atteignent pas les chiffres fantastiques de celles

de l'épiscopat anglais, ont une position financière très supérieure
à celle de leurs collègues français. Les bonnes places sont aussi

plus nombreuses, car si la France et l'Algérie ont à peine 90 évêques,

l'Italie compte 258 menses épiscopales, archiépiscopales et patriarcales.

Et tandis que les évêques français reçoivent à peine 12,000 fr.

par an, nous avons en îtalie des appointements bien supérieurs:

nous nous bornons à citer les évêques des villes minuscules de

Cefala et de Mazzara avec 31,666 fr. 67 de revenu episcopal et

l'évêque d'Averse avec 30,436 lires 2)

« Les conditions du bas clergé, ignorant pour la plupart, mais

honnête et très souvent animé du plus haut sentiment de la chante

chrétienne, sont le revers de la médaille! Nous avons, il est vrai,

une pléthore de paroisses ; mais pour pourvoir aux besoins de ces

20,183 juridictions spirituelles, nous avons aussi un budget de

27 millions, c'est-à-dire de 1344 lires par paroisse, ce qui, dans la

campagne, avec le casuel de la messe, pourrait constituer l'aisance.

Malheureusement le partage est fait de façon trop inégale, car il

9 Voir Statistica ecclesiastica d'Italia compilata dal sacerdote Giuseppe Berto-

lotti. Tip. Ricci Savone, 1885.

2) Le revenu total de 248 menses est de 5,246,200 lires, c'est-à-dire plus

20,000 lires par diocèse. V. La belle étude du professeur Alessio dans la Riforma

sociale, voi. VII, anno IV.



— 231 —

y a 2215 paroisses avec un revenu inférieur à 800 lires et 6713
dont le revenu varie entre 800 et 850 lires!

« La condition économique de ces pauvres curés de campagne
peut se comparer à celle des «pretori-», avec la différence qu'ils
jouissent du logement paroissial, seulement ils sont obligés à l'entretien
de leur presbytère et à avoir du personnel de service. »

* Le pape futur. — Un publiciste italien, Giovanni Berthelet,
vient de publier, sous ce titre, un curieux article, qu'analyse le
Church Times du 9 décembre dernier. Cette analyse se termine
ainsi: «The circle of the "Papabili" is extremely small. Signor
Berthelet thinks that " there are not more than four Cardinals who
can be put into the category of probable successors to Leo XIII.
These are Parrochi, Vanutelli, Goti, and Sarto ". A year ago, he
observes, the Cardinal-Archbishop of Milan, Ferrari, the darling
candidate of the Intransigents, must have been included in the list,
but he has made himself impossible by his craven flight from his
episcopal city at the outbreak of the riots of May last. The
Cardinal-Vicar Parrochi, who is 65 years old, is somewhat of an
intransigent, though less so than is popularly supposed. Cardinal
Serafino Vanutelli, who is in his 64th year, would almost certainly
be proposed by the antagonists of the Rampolla policy. Cardinal
Sarto, the Patriarch of Venice, sixty-three years old, is not a
Cardinal of the Curia ; he is full of energy, an Italian patriot, and
some years ago dared the wrath of Pope Leo XIII. by his demonstrative

welcome and greeting of the King of Italy in Venice.
Cardinal Goti, the General of the Carmelite Order, who is in his
64th year, is a devout ascetic, and would probably be the candidate
of "the Disgustati", and of all who wish to have a Bishop of
Rome who will put religion before politics. »

* La Rome de l'avenir. — Un jésuite a fait dernièrement,
a Lucerne, des conférences qui ont été très suivies. D'après le
Vaterland du 10 décembre dernier, le conférencier aurait enseigné
la doctrine suivante:

«Nun konnte aber Christus, vermöge seiner Weisheit, diese Aufgabe
(Glaubensgewissheit zu verschaffen) nicht einer gewöhnlichen mündlichen
Überlieferung überlassen. Hätte Christus einfach zu den Aposteln gesagt :
ich habe euch nun drei Jahre lang gepredigt, ihr wisset jetzt, was ihr zu
glauben und zu thun habt; jetzt seid so gut, und erzählt das den andern
-Leuten auch, und diese sollen es ihren Kindern wieder erzählen, und
diese wiederum ihren Enkeln und so weiter. Oder hätte Christus gedacht:
ich will meine ganze Religion in ein Buch niederschreiben und dann gebe

es den Aposteln, und diese sollen es in alle Sprachen übersetzen,
U?(T d£nP senden wir diese Bibeln in alle Welt hinaus ; musste er sich da
nicht bei ganz gewöhnlicher Weisheit sagen: Ja, wenn ich es so mache,



— 232 —

dann wird's nicht lange gehen, so werden sie Streit und Händel bekommen
und Zweifel über meine Lehre. Der eine wird den Wortlaut ändern;
der andere einen andern Sinn hineinbringen u. s. w. Christus musste sich
da fragen: Wenn das kommt, wer soll dann entscheiden, welches meine
Lehre ist und was ich eigentlich gewollt habe Etwa eine Versammlung
von Gelehrten, die sich in eine Mehrheit und eine Minderheit spalten
würde? Zu welcher sollen sich dann die ungelehrten Massen halten, die
auch in den Himmel kommen wollen? Auch eine Minderheit kann recht
haben; es können aber auch beide zusammen unrecht haben. Christus
musste sich also sagen: Wenn ich diese Dummheit begehe durch ein
Buch oder mündliche Überlieferung, dann werden keine 200 Jahre
vergehen, und das Volk wird schon an der Wahrheit verzweifeln und
wie Pilatus fragen: WTas ist Wahrheit? Diese Art der Übermittlung wäre
also die dümmste gewesen, denn auch ein Buch kann man auslegen wie
man will. »

Naturellement, ce jésuite enseigne que l'Eglise romaine est la
seule véritable Eglise chrétienne. Voici comment il traite les Russes,
les protestants, etc. :

« Nun giebt es aber unter sämtlichen bestehenden Religionen, ausser
der römisch-katholischen, nicht eine einzige, welche von sich sagen könnte,
sie sei in allen Jahrhunderten sichtbar gewesen. Oder wo war die russische

vor 800 Jahren? Ihr Geburtsschein datiert vom 25. Dezember 1350. Wo
war die zwinglianische, wo die calvinistische, die socinianische, die
methodistische, die nestorianische, die Herrenhuter, die Heilsarmee und so viele
andere? Als man im Kanton Wallis den Bewohnern zumutete, den
Calvinismus anzunehmen, da sagten sie : « Was wollt ihr denn mit eurer
Religion? Wir haben Käse im Keller, der viel älter ist.»

Certes, cette doctrine est suggestive. On peut se demander ce

qu'il adviendra de l'Eglise romaine quand elle aura détruit chez

elle la tradition et la Bible Croit-elle que le pape par lequel elle

prétend les remplacer, ce pauvre homme sujet à mille erreurs et

prisonnier de son abominable camarilla, croit-elle qu'il tiendra bon

longtemps, même devant les masses qui commencent à voir clair?

Non. Donc la ruine de l'Eglise romaine n'est qu'une question de

temps. Puissent les autres Eglises se rallier sur le terrain inébranlable

de la tradition universelle et de l'Ecriture sainte, avec le

critérium, exactement appliqué, de l'ancienne Eglise indivisée! Elles

reconstitueront alors, en dépit des procédés romanistes et non pas

avec les procédés romanistes, la véritable unité de l'Eglise. Pour

nous, anciens-catholiques, nous voyons clairement notre tâche, et

notre critérium orthodoxe nous met heureusement dans l'impossi-

b ilité de dévier soit à droite, soit à gauche. Nous lui serons fidèles

-o-=S£-c-


	Chronique

