Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 25
Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 207 —

CHRONIQUE.

I. NOUVELLES THEOLOGIQUES.

* Le Livre de Job. — Le Rev. G. Hanbury Fielding vient de
publier une étude sur le Livre de Job (7%e Book of Fob, a Revised
Text with Introduction and Notes). Un critique de " Anglican Church
Magazine (Nov. 1898, p. 107-110), apres l'avoir analysé, ajoute:
«The book is old, though its date is undetermined, and in many
ways the tone of thought is opposed to modern ideas, especially
in its outlook on nature. The scenery, the whole environment, is
Eastern, and not Western. We are constantly in danger of reading
Christian and European ideas into what is Semitic and Eastern.
Hence the need of a guide, and the simpler the guide the better,
provided it be correct. For the philosophy of the book is not deep;
it does not touch the greatest mysteries of spiritual life; it deals
only with the broad external facts of human life, and with the
impress which they leave upon the soul. But these facts are so
twisted about in the argument, so misstated, so exaggerated on one
side or the other, that, without care, it is easy to take the wrong
for the right. There is so much half-truth in what Job’s opponents
say that it is easy to think that it is the friends, and not Job, who
are rightly stating the cause of God.

The little work before us gives just such aid as an unlearned
but thoughtful reader requires. The Introduction strikes the right
keynote: the revised text clears up many an obscurity; the head-
ings, not of chapters, but of the speeches, point out the drift of
the argument of each speaker, and are a great help; while the
notes at the end explain special difficulties. It is convincingly shown
that the celebrated passage (xix, 25-27) cannot have a direct Mes-
slanic meaning; the argument of Job deals with quite other ideas.
The work is not meant for theologians or for scholars, but to assist
the English reader better to understand and profit by one of the
finest poems in the early literature of any nation in the form in
which God gave this His revelation to His servant of old.»



. 208

* La Resurrection de N. S. J.-C. — Paraitra prochainement
une étude de M. J.-A. Porret, sous ce titre: Christ est-zl ressuscité?
Cette étude se compose de sept chapitres: 1° Examen et discus-
sion des témoignages. — 2° Réfutation de 'hypothése d’une trom-
perie des disciples. — 3° Réfutation de I'idée d’une mort apparente
de Jésus. — 4° Réfutation de I'hypothese des visions subjectives
des disciples (M. A. Réville). — 5° Réfutation de la théorie d’une
résurrection non corporelle, mais purement spirituelle (MM. Keim,
Aug. Sabatier, Edm. Stapfer, Menegoz), avec une note étendue contre

les explications des spiritistes et des occultistes. — 6° Conséquences
plcE P q

philosophiques de la négation de la résurrection. — 7° Consé-

quences doctrinales de laffirmation de ce fait. — Le travail de

M. Porret, dit la Semaine religeense de Geneve (5 novembre 1898),
témoigne d'une conviction ardente, de nombreuses lectures, de
recherches attentives, d'un grand eftort de réflexion et d’un beau
talent d’exposition.

* Une nouvelle Apologie du Christianisme. — M. A. Ber-
thoud, professeur a la Faculté libre de théologie protestante de
Lausanne, vient de terminer son Apologze du christzanisme (Lau-
sanne, Bridel). Elle est divisée en trois parties: 1° le christianisme
et 'dme humaine: le christianisme seul satisfait les aspirations de
Pame humaine; — 2° le christianisme et la science: le christianisme
n’est ébranlé ni par les attaques de certains savants contre la con-
ception chrétienne de 'univers, ni par celles qui sont dirigées contre
le surnaturel; — 3° le christianisme et l'histoire: le christianisme
est un fait qui a été préparé en Israél, fondé par J.-C., et qui se
manifeste tous les jours dans des ceuvres de mission, de relevement,
de préservation, de charité, etc. (Voir la critique de cet ouvrage
par M. J. Raccaud, dans la Zzberté chrétienne, du 15 septembre
1808, col. 455-4065.)

* Le Christianisme et le Darwinisme. — M. le D* E. Pé
tavel-Ollff a publié une «étude sur I'évolutionnisme chrétien », dans
laquelle il g’efforce de trouver une voie moyenne entre 'évolution-
nisme de M. Aug. Sabatier et I'anti-évolutionnisme de M. G. Frommel.
Il demande aux théologiens conservateurs d’accepter franchement
le fait de I’évolution dans la nature et dans I’humanité, et de re-
noncer, en conséquence, 4 donner aux récits symboliques du début
de la Genése un caractére littéralement historique. 1l demande,
d’autre part, aux novateurs de reconnaitre que I’évolution ne sup-
prime pas lintervention, dans lhistoire, de la liberté de Dieu et
de celle de I'homme, et de conserver par conséquent, avec }me
interprétation nouvelle, les doctrines de la chute et de la rédemption:
M. Pétavel ne croit cependant pas que la nature, telle qu’elle nous



209 —

apparait au début de I'histoire, avec la présence de la douleur et
de la cruauté dans le monde animal, doive étre envisagée comme
souffrant d’un désordre introduit dans son organisation par des
esprits mauvais. Le mal moral, le péché proprement dit, n’aurait
commencé dans le monde que lorsqu’une race supérieure, que
I'évolution avait amenée a un état de majorité spirituelle, s’est
rebellée contre le divin Législateur.

* La croyance a leucharistie dans I'Eglise orientale. -—
M. F. Meyrick, & propos des Conférences anciennes-catholiques de
Bonn, rapporte un discours de l'évéque de Winchester (Bishop
Harold Browne), ou il est dit: «...Then, as regards Transubstan-
tiation, it is perfectly true that the Greek Church holds a different
doctrine from ours in regard to-the Real Presence. I had long dis-
cussions with Archbishop Lycurgus on the subject. He told me that
there are two opinions in the Greek Church regarding it; that some
hold the Roman doctrine of Transubstantiation, and that others do
not hold it, and that he himself felt inclined not to hold it. The
doctrine which he propounded was very nearly the L.utheran, and
I think we must all feel that there is a vast distinction between
the Roman and the Lutheran doctrine. » (Forezen Church Chronicle,
décembre 1898, p. 217). — On lit, en outre, dans le Church Times
du 14 octobre 1898: « The Greek Church does not reject the word
‘“’I'ransubstantiation” altogether, but it is not used in the sense of
the scholastic philosophy which is attached to it in the West. Get
Mr. Headlam’s 7/e T7eaching of the Russian Church (Rivingtons). »
— Voir, dans la présente livraison, les pages 7 et 8, ainsi que la
notice sur l'ouvrage du Rev. Dabovich, p.204-205. — Rappelons ce
qui a €té publié dans la Revue sur ce point:

a) les tres importantes pages de Guettée, numéro d’avril 1804,

pP- 273-275;

b) les textes trés nets de Khomiakoff, numéro de janvier 1896,
P. 62-04 ;

¢/ la doctrine du P. Ostrooumoff, numéro de janvier 1897,
p. 118-110;

@) les Répliques de MM. Collins et Birkbeck au Cardinal Vaughan,
au sujet de I'Eglise russe, numéro de juillet 1897, p. 610-619.
Toutes ces déclarations semblent trop oubliées aujourd’hui par
certains théologiens orientaux, trop disposés & mettre leurs propres
conceptions théologiques & la place des textes formels des Péres
et des régles les plus élémentaires de I'exégése.

* Les droits extradiocésains des évéques. — Le D* Karsten,
professeur de théologie & Amersfoort en 1836, a enseigné les pro-

Revue intern. de Théologie, Ileft 25, 1899, 14



S S .

positions suivantes: <« Voici ce qu'on trouve dans Van Espen,
Hedderich, Fébron, Frank, etc.:

« Premicr principe. — Dans les temps ordinaires, un évéque
doit borner ses soins a cette portion de I'Eglise universelle qui lui
a ¢té commise en particulier ; c’est-a-dire aux fidéles de son diocése,

« Deuxicme preincipe. — Dans les temps difficiles, il faut qu’un
éveque, instruit des maux spirituels d’'une Eglise voisine, ait recours,
selon que lexigent les circonstances, soit a la correction fraternelle,
soit a la dénonciation aux évéques de la province.

« Troisieme principe. — Quand le mal est de nature a ne
souffrir aucun délai, ou que toute autre voie serait tentée inutile-
ment, c’est alors que tout évéque non seulement pew?, mais qu'il
est en devorr de secourir une telle Eglise: Potest et Episcopus, dit
le prof. Frank, urgente necessitate, alterius Ecclesiee curam suscipere,
imo tenetur.

¢« Voici les preuves de ce dernier principe. Pour le nier, il
faudrait ne pas admettre dans les évéques lunzté di sacerdoce que
tous les Peres ont reconnue. »

* La Faculté de théologie de Paris, de 1505 a 1533. — Le
duc de la Tremoille, en dépouillant les archives de sa maison, a
découvert les proceés-verbaux des assemblées de la Faculté de théo-
logie de Paris, de 1505 a 1533. Il en a fait don a la bibliothéque
nationale. M. Léopold Delisle en a établi I'authenticité. Clest un
document de premier ordre pour 'histoire religieuse de cette époque.
On y suit jour par jour les détails de la lutte entre les défenseurs
du catholicisme romain et les partisans de la réforme. On y constate
les rapports de la Faculté avec Frangois I*, Louise de Savoie et
Marguerite d’Angouléme. Il y est surtout question des écrits de
Luther, d’Erasme et de Berquin; de l'examen de la validité du
premier mariage de Henri VIII d'Angleterre; de 1'émotion causce
par les prédications de Gérard Roussel, au Louvre, en présence de
la reine de Navarre, et de la censure dont fut menacé le livre de
cette princesse: le Miroir de Ibme pécheresse. On ne pourra plus
s'occuper du régne de Frangois I®* sans tenir compte des délibe-
rations de la Faculté de théologie.

¥ Une nouvelle étude sur I’Edit de Nantes (1598) et sur 52
Révocation (1685), par M. E.-H. Vollet. — Nos lecteurs savent
déja que la Grande Encyclopédie publie chaque semaine une livraison
nouvelle (Paris, 61, rue de Rennes; 1 fr. la livraison). Nous .mdi'
quons plus loin les principaux articles théologiques et ecclésiagthAU‘?S
parus dans ses derniéres livraisons. Parmi ces articles doit étre
signalé celui de Nanfes: la premiére partie, due a M. Ch. Delavaud,



— 211 —

traite de la ville et de son histoire (établissements, commerce, monu-
ments, évéques, etc.); la seconde, due a M. E.-H. Vollet, traite
d’abord des Conciles tenus a Nantes du VII® siecle a 1431, puis
de I'Edit de Nantes et de sa révocation. C’est une étude magistrale,
une des plus substantielles qu’ait faites le savant auteur. Cet Edit
pouvant étre considéré, sous beaucoup de rapports, comme le point
central des Eglises réformées, sous l'ancien régime, en la double
évolution de la persécution a la tolérance et de la tolérance a la
persécution, M. Vollet a voulu montrer comment cet Edit a été
préparé ou rendu nécessaire par la force méme de la justice. I est
remonté jusqu'a l'année 1534, ou Frangois I°* a renforcé la rigueur
des anciennes lois francaises contre les hérétiques, par un ¢dit qui
assimilait la non-révélation de I'hérésie au crime lui-méme, et qui
stimulait la délation par la promesse du quart des confiscations et
amendes (Paris, 29 janvier 1534). Il a retracé V'histoire de ces per-
sécutions et des résistances qu’elles ont provoquées, sous Henri I,
Francois II, Charles IX, Henri III et Henri IV. Clest un résumé
trés objectif, trés lucide et trés éloquent. Premiere guerre de religion
et Paix d’Amboise (mars 1563), seconde guerre et Paix de Long-
jumeau (mars 1568), troisieme guerre et Paix de St-Germain-en-
Laye (aolt 1570), quatricme guerre et Paix de Boulogne (juillet
1573), cinquieme guerre et Paix de Monsieur (conclue & Chastenoy
en mai 1570), sixitme guerre et Paix de Poitiers (septembre 1577),
septieme guerre et Traité de IFleix (novembre 1580), huitieme guerre
ou guerre des Trois Henri et enfin Edit de Nantes (avril 1598),
rien d’essentiel n’est oublié. L’auteur analyse cet Edit; aprés avoir
mentionné ses g2 articles, il mentionne les g6 articles secrets du
2 mai. Puis commenceérent de nouvelles récriminations de la part
du clergé catholique, récriminations qui provoquérent de nouvelles
violences de la part des autorités politiques. Cette nouvelle partie,
ou lon voit la révocation se préparer, et sous quelles influences,
’est pas moins intéressante que la précédente. Il faut la lite dans
le détail des faits; tous importent. Ce récit, qui n’a d’autre pré-
~tention que d’étre scrupuleusement exact, est palpitant d’intérét,
par la gravité méme des choses. « Le clergé avait été 'inspirateur
et linstigateur de toutes ces mesures »; cette assertion de I'auteur
est mise en pleine lumiere. Suit la substance des onze articles de
Pédit de révocation, déclaré lui aussi perpétuel et irrévocable! Quant
aux conséquences de cette révocation, le savant auteur les groupera
autour des mots: Pasteurs du désert et Réfugiés protestants.

Mentionnons, & cette occasion, le volume qui vient de paraitre
a Agence de la Société de I'Histoire du Protestantisme francais
(Paris, in-8°, 224 p., 6 fr.), sous ce titre: Le froisiéme Centenaive



— 212 —

de ['Edit de Nantes en Amérique et en France. On y remarquera
« I'histoire de I'Edit», par M. F. de Schickler; «comment U'Edit
fut observé », par M. P. de Felice; « I'enseignement protestant sous
I'Edit », par M. Gaufres; «les difficultés et les obstacles que ren-
contra I'Edit », par M. N. Weiss; etc.

* Un texte nouveau de la « Vie de Pascal » écrite par M»e
Périer, sa sceur. — M. A. Gazier a eu la bonne fortune de dé-
couvrir parmi les papiers de Port-Royal un manuscrit, qui, sans
étre parfait, offre des garanties d’authenticité et d’exactitude trés
suffisantes. C’est un petit cahier de 22 pages in-4° intitulé: La Ize
de Monsieur Paschal, sans autre indication et sans nom d’auteur.
D’aprés M. Gazier, ce manuscrit est certainement de la fin du
XVIIe siecle; Uécriture, qui est fort belle, orthographe archaique,
les abréviations, la forme des 7, tout l'indique de la maniére la
plus précise, et le filigrane du papier donne la date de 1682. D’ou
il semble résulter que cette copie a dia étre faite vers 1684, annce
ou un libraire d'Amsterdam, Abraham Wolfgang, a imprimé pour
la premiere fois la Vze de Fascal, mais d’aprés une autre copie
dont il n’a pas fait connaitre l'origine. M. Gazier a comparé cer-
taines variantes des deux copies, et il n'a pas eu de peine a dé-
montrer la supériorité de celle qu’il a découverte. Il est probable
que D'éditeur hollandais a pris avec son texte de grandes libertés,
pour embellir sans doute le style de M®¢ Périer: car, selon la juste
remarque de M. Gazier, «c’était I'usage au XVII® siecle, et encore
au XVIII®; on n’avait a cet égard aucun scrupule; on croyait méme
rendre un service signalé aux auteurs que l'on travestissait ainsi».
Le manuscrit de M. Gazier permet de rectifier plus de 400 erreurs
de détail que 1'édition de Hollande et celles qui 'ont reproduite
semblent avoir imputées a tort & la sceur de Pascal. Le texte publie
par M. Gazier dans la Revue d'histoire littéraive de la France, du
13 octobre 1898, p. 514-337, sera donc, sans doute, désormais
adopte.

* L’impeccabilité du pape. — A propos d’articles qui ont
paru dans la Contemporary Review (aolt et septembre 1894) sw
le feu de Venfer et du purgatoire, un correspondant des Tllustrated
Church News (30 septembre 1898) a écrit ce qui suit: «In one of
these articles the Abbé Duchesne gives us a valuable controversial
note. Of course, it is not an article of faith in the Roman Church
that the Pope is impeccable as well as infallible. Roman contro-
versialists, however, are exceedingly down upon any non-Roman
who ventures to suggest that Romans do hold the doctrine of the
impeccability of the Pope. The Abbé Duchesne says, “We possess
a seminary in which the impeccability of the Pope is currently



213 —

taught. No one dares to raise his voice against this absurd doctrine.
This would be tantamount to denouncing oneself as inferior to some
one else in zeal for the honour of the Pope.”»

* En France: — A la Faculté de théologze de Paris, legon
d’ouverture de M. le prof. Jean Réville sur ce sujet: « La théologie,
partie intégrante du cycle des sciences universitaires, et fondement
indispensable de la Réformation.» L’honorable professeur s’est
appliqué a démontrer surtout la nécessité, pour la vraie théologie,
d’étre scientifique, et par conséquent de pouvoir toucher scienti-
fiquement a4 toutes les questions qui lui sont connexes. — Puis M.
le prof. S. Berger a rapporté sur «le martyre de Ste. Perpétues.

— A la Sorbonne, theése, pour le doctorat, de M. L. Arnould,
prof. 4 Poitiers: De Apologia Athenagorze, patris greeci, II° seculo
florentis, « HpsoBsic mepi Xoiorieveiy » inscripta.

— A UAcadémie francaise, ouvrages couronnés le 17 novembre
1808: -— Moines et ascétes indiens, par M. de la Mazeliere; —
Bossuet, Adolphe Monod, par P. Stapfer; — Au pays du Christ,
par Vabbé Landrieux; — I/ Etat et les Eglises en Prusse sous
Frédéric-Guillaume I°* (1713-1740), par (. Pariset; — L'Eglise de
Paris pendant la Révolution frangaise (1789-1801), par 'abbé Delarc;
— La Russie et le St. Siege, par le P. Pierling; — L’Allemagne
religieuse, le protestantisme, par M. Goyau; — Deux victimes des
septembriseurs: Pierre-Louis de La Rochefoucauld, dernier évéque
de Saintes, et son frére, évéque de Beauvais, par L. Audiat; —
(Euvres oratoires de Bossuet, par l’abbé Lebarcq; — Opuscules
et pensées de Blaise Pascal, par L. Brunschwicg.

Citons quelques extraits du rapport de M. Gaston Boissier sur
quelques-uns de ces ouvrages:

Sur le volume du P. Pierling, composé d’aprés plusieurs do-
cuments nouveaux: « On trouvera peut-étre qu'il n’y avait pas un
bien grand intérét a revenir sur des relations aussi lointaines et qui
ont eu des résultats assez médiocres; mais le P. Pierling a raison
de croire que, dans le passé quel qu'il soit, il y a toujours quelque
chose qui fait mieux comprendre le présent, et permet de prévoir
Pavenir.» — Nous ne sommes pas de l'avis de M. G. Boissier.
Nous avons déja dit ce que nous pensons des deux volumes du
P. Pierling (voir la Rewme, 1898, avril, p. 436-438); nous ajoutons
que Pon peut en tirer des conclusions trés importantes, dans un sens
tout opposé a celui que pense probablement I’honorable acadé-
micien.

Sur le volume de M. Goyau, dont M. le pasteur Hoffet a entre-
tenu tres pertinemment les lecteurs de la Revue (1898, avril, p. 396
a 415): «M. Goyau a ce mérite trés rare dans les études de ce



— 214 —

genre que, quelles que soient ses opinions, il respecte celles des
autres. Il expose sans les affaiblir les systémes auxquels il est le
plus contraire, il n’a point de coleére contre les doctrines, et méme
on sent qu’il ne lui déplait pas de s’engager dans ces dpres dis-
cussions, car il sait que le plus grand ennemi de lesprit chrétien
n’est pas la contradiction et la lutte, mais lindifférence. Ce sont
ces qualités de modération et d’impartialité, jointes & la solidité des
recherches et a la vigueur du raisonnement, que ’Académie a voulu
réecompenser chez M. Goyau, en qui elle se plait a saluer d’avance
un maitre dans les études religieuses. »

Sur le volume de M. Lebarcq: « Voila prés de cinquante ans
que la critique travaille a nous donner une édition définitive des
sermons de Bossuet; je crois bien qu'aujourd’hui nous la possédons.
C’est I'abbé Lebarcq, qui, a force de patience et de sagacité, et
en s’aidant de ce qu’avaient fait ses prédécesseurs, a mene I'ceuvre
a bonne fin. Aprés avoir reconstitué chaque sermon pour ainsi dire
phrase par phrase, il a voulu savoir, autant que possible, a quelle
époque il avait été composé. Pour y parvenir, quand les renseigne-
ments positifs manquaient, il a eu recours a un procédé fort in-
cgénieux. Au dix-septiéme siécle, comme de nos jours, on discutait
beaucoup sur lorthographe. Il v avait déja des phonétistes, c’est-
a-dire des gens qui pensaient que les mots doivent étre écrits comme
on les prononce, et, ce qui surprend un peu, Bossuet était d’abord
de leur parti; il changea plus tard d’opinion, trouvant mauvais,
comme il le dit, que, pour faciliter aux étrangers la prononciation
de notre langue, on la rendit méconnaissable aux Frangais. L’abbé
Lebarcq a eu l'idée de se servir de ces variations d’orthographe
qui se trouvent dans les manuscrits de Bossuet pour fixer I'age des
sermons, quand il était douteux. C’est ainsi que nous en possédons
aujourd’hui la série compléte, chacun d’eux étant placé a sa date,
depuis le temps ou Bossuet précioltazt dans les salons et s’exercait
a la parole au collége de Navarre jusqu'a époque des Orazsons
Sunébres. Nous pouvons comparer les ébauches de sa jeunesse aux
chefs-d’ceuvre de son Age mir et voir par quels progres il est arrivé
4 Dépanouissement complet de son génie. Clest un des plus grands
services que la critique ait rendus dans ces derniéres années aux
lettres frangaises. I’abbé Lebarcq ne jouira pas de la récompense
que nous lui avons décernée; vingt ans d’un labeur obstiné avaient
usé ses forces, et, au moment d’achever la table analytique, il Lus
a fallu s’arréter. Un de ses amis, animé du méme zéle que lui et
nourri des mémes études, a pris sa place, et I'abbé Debarcq a pu
savoir que la dernjere feuille était tirée avant d’achever de mourit.
Noble, et, a tout prendre, heureuse existence! Il a vécu en dehors



de nos soucis mesquins, dans Uintimité d’un grand génie; il s’est
consacré a un travail utile qui donnait pleine satisfaction a ses sen-
timents de prétre et a ses golits de lettré, et il a vu, en mourant,
I'ceuvre de toute sa vie terminée. »

* En Suisse: — La 45° assembléec de la Société pastorale suisse
(protestante). Cette assemblée a eu lieu a I'rauenfeld, en septembre
1808. Le sujet traité a la premiere séance a été: <« Quel est le
chemin qui peut mener & Dieu notre génération?» Des rapports
ont été présentés par MM. Bolliger, de Schulthess-Rechberg, Balmer,
Kiinzler et Barth. A la seconde séance, M. Probst a rapporté sur
ce sujet: «l.es buts que doit poursuivre I'Eglise réformée de la
Suisse relativement a la constitution ecclésiastique et a la vie pa-
roissiale ». Sur tous ces rapports, voir les comptes rendus publiés
par la Liberté chrétienne du 1% octobre, col. 481-494, et par la
Semaine religieuse de Genéve des 17 et 24 septembre.

— A Berne, a la séance du 24 novembre dernier, de I’Asso-
ciation des catholiques-libéraux, M. le prof. Thirlings a fait une
conférence: <« Uber fortschrittliche Strémungen in der heutigen
romisch-katholischen Kirche ».

— A Gencve vient de paraitre le « Catalogue des théses de
théologie soutenues a l’Académie de Genéve pendant les XVTo,
XVIIe et XVIII® siecles; dressé par M. H. Heyer, in-8°, 170 p.; 5 fr.
Clest une sorte d’histoire de la théologie genevoise pendant ces
trois siecles, en tout cas une mine d’informations précieuses, claires
et précises. — A la Soczété des sciences théologigues, lecture de M.
le prof. M. Thury sur le volume de M. F. Bettex, intitulé: «I.a
religion et les sciences de la nature» (texte allemand et traduction
francaise). — Conférence de M. Appia «sur Pierre Valdo et sur
la lecture de la Bible au XII® siecle ».

— A Lausanne, étude de M. le prof. Barrelet sur «la critique
sacrée, sa limite et sa raison d’étre ».

— A Neuchatel, étude scientifique de M. le prof. H. de Rouge-
mont sur le Psaume XCe (dont l'origine pourrait, dit Pauteur, re-
monter a Moise).

* A lire: — Dans 'dllg. Zeitung (Beilage), les lettres politico-
ecclésiastiques de « Spectator », notamment celles qui concernent
Vorthodoxie ecclésiastique de Savonarola (n® 37-40). Cf. D. Merkur,
I5 octobre 1898, S. 329-331; — dans le Suppl., n° 228, larticle
de M. Geetz sur les études et la jeunesse de Léon XIIL

— Dans U ditkath. Volksblatt, 23 septembre 1898: Neue pipst-
liche Kundgebung zum Marienkultus; — ¢ décembre: Der Alt-



— 216 —

katholizismus und die Gedanken und Erinnerungen des Firsten von
Bismarck.

-~ Dans 'American Fournal of Theology (Chicago), octobre
1898: Origen’s Theory of Knowledge, by H. Davies; the Aid of
Criticism in the Interpretation of the Psalms, by Frants Buhl; the
Apocalypse and Recent Criticism, by (. Barton; Kaftan’s Dogmatik,
by G. Foster; the Armenian Canons of St. Sahak, Catholicos of
Armenia (390-439), by F. Conybeare.

— Dans Vdnglican Church Magazine, décembre 1898: un ar-
ticle sur John Wesley.

— Dans le Catholique francazs (Paris), octobre 1893: le déisme;
I'unanimité au Concile du Vatican; — novembre: le critérium de
la foi.

— Dans le Catholique national (Berne), octobre 1898 : la France
et l'ultramontanisme; — novembre: les erreurs de 'américanisme;
Réponse a un théologien protestant; —- décembre: ultramontains
libéraux.

— Dans la Church Quarterly Review, novembre 1898: the
Present Crisis in the Church of England.

— Dans le Churck 7T#mes, octobre 1898: Biblical Criticism
(Gospels, Acts, Epistles); the Primate’s (D* Temple) Charge; —
novembre 1898: the Apocrypha; the Limitation of obedience; Mrs.
Humphry Ward on Ritualism; — décembre: the Conscience and
the Judgment, by Canon Gore; the Protestantising of the National
Church; the Common Creed of Catholics and Evangelicals; Calvin
and the Church of England.

— Dans le Correspondant, octobre et novembre 1898: la Re-
naissance catholique en Angleterre au XIXe siécle, par P. Thureau-
Dangin (origines du mouvement d'Oxford, portraits des principaux
Sellows de 1'Université de 1820 a 1833, etc.).

— Dans Cosmopolis, septembre 1898: le monde du Vatican,
par S. Munz.

— Dans les Deutsch-cvang. Blitter, novembre 1898: I. Die
kirchenpolitischen Briefe in den Beilagen zur < Allgem. Ztg.» von
Pfarrer Dr. Sodeur in Weissenstadt. 2. Nonnenleben in den Klostern
der englischen Hochkirche von Pfarrer E. A. Ehemann in Simoz-
heim. 3. Zur ultramontanen Paritit in Rheinpreussen von K. Obricht.
Verfasser dieses Aufsatzes ist ein rheinischer Altkatholik, derselb?,
welcher das hochanziehende Buch: Fragen ohne Antwort iiber die
romische Zukunftstheologie und die alte katholische Chris‘cenleme,
geschrieben hat und sich mit seinem Schriftstellernamen K. Obricht
nennt.



— Dans le Deutscher Mevkur, novembre 1898 : Jesuitenbriefe
(Rheinische Akten zur Geschichte des Jesuitenordens 1542-1582, von
Dr. J. Hansen, 1896). — NB. Le D. M. paraitra désormais a Bonn,
tous les quinze jours, comme supplément théologique de I’ Altkathol.
Volksblatt (par an 3 M.).

— Dans le Diocese Fond du Lac, octobre 1898: Statement
concerning Vilatte, by Right Rev. Ch. Grafton, Bishop of Fond du
Lac, p. 5-7; — Romanizers; etc.

— Dans la Foreign Church Chronicle, décembre 18g8: Con-
substantiation, Objective Presence, the Renewal of the Bonn Con-
ferences, Bishop Strossmayer on the Pope’s Supremacy.

—— Dans la Grande Encyclopédze (Paris, 61, rue de Rennes),
derniéres livraisons (585 et suiv., 1 fr. la livraison): l'intéressante
biographie de Montlosier; la liturgie mozarabique, par M. E.-H.
Vollet; les théologiens anglais Mozley (7 1878), et Maggleton (T 1698);
le jésuite Luigi Mozzi (} 1713), connu par ses ouvrages contre le
jansénisme; les théologiens allemands Heinrich Muller (1 1675),
Julius Muller (7 1878), Jean-Pierre Muller, né en 1829 et auteur de
"Histoire du développement du dogme christologique dans 'Eglise
grecque (180635); le théologien danois Munter (7 1830), le théologien
hollandais Muntighe (§ 1824), l'anabaptiste Munzer (f 1523), le
predicateur suédois Murbeck (T 1766), le moine Th. Murner (T 1537);
Iarticle sur le mystere, par MM. Hild et Vollet (Histoire des reli-
gions grecque et romaine, origine et nature, éléments des mysteres,
systemes divers; théologie); 'article philosophique sur le mysticisme
par E. Boirac, avec une addition théologique par E.-H. Vollet;
l'article magistral sur la mythologie par J. Toutain (mythes en
général, mythologies en général, mythologies indo-européennes,
sémitiques, égyptienne, américaines, science mythologique, propa-
gation et évolution et interprétation des mythes, bibliographie);
les Naasséniens (secte gnostique); Nabuchodonosor, par J. Oppert;
Nahum, par M. Vernes; Napoléon I¢*, par Monin. Voir plus haut
notre compte rendu sur VZEdzt de Nantes, p. 210-212.

~ Dans les [Jlustrated Church News, novembre 1898: the
Universality of Anglicanism.

— Dans le Journal des Savants, octobre 1898: la religion
des Gaulois, par G. Boissier.

— Dans le Katholik (Bern), - Oktober 1898: Romanisierung
der Unierten; zum konfessionellen Frieden; — November: Reform-
bewegung in Tessin ; Prof. Schell in Wiirzburg ; Reformkatholizismus ;
der St. Galler Rekurs; Romisches Christentum.

— Dans la Lzberté chrétienne (Lausanne), novembre 1898:
les miracles racontés par la Bible sont-ils croyables? P. §17—s530.



— 218 —

— Dans la Fetute Revue internationale: Urbain Rattazzi, par
Mme Urbain Rattazzi {a cette occasion, jugements sur Pie IX et le
gouvernement pontifical).

— Dans la Revue bibleque, octobre 1898 : I'Eglise primitive a-t-elle
eu plus de quatre Evangilest par le P. Rose; la Prophétie de Jacob,
par le P. L.agrange.

— Dans la Revue chrétienne (prot.), novembre 1898: le mouve-
ment catholique en Angleterre, par Rachel; fragments de théodicée,
la preuve cosmologique, par P.-F. Jalaguier; — décembre: qu'est-ce
que la Bible? par Frank Duperrut; I'Edit de Nantes et 'Edit de
Fontainebleau, par C. Rabaud.

— Dans la Revue du Clevgé francazs, novembre 1898: la
théologie catholique depuis le Concile de Trente, par Ph. Toreilles;
Uinfluence de St. Francois de Sales sur lesprit chrétien, par E.
Beurlier.

— Dans la Revue des Deux Mondes, novembre 1898 : le catholi-
cisme aux Etats-Unis, par F. Brunetiére; —— décembre: le besoin
de croire, par le méme.

— Dans la Revie de Paris, octobre 1898: le chapeau du Card.
Dubois, par le V' M. Boutry; A. Comte et le P. Beckx, général
des jésuites, par G. Dumas.

— Dans la Revie de théologze (Montauban), décembre 1898:
Calvin, le fondateur des libertés modernes, par Doumergue; I'éternité
de Dieu, par H. Bois; la révélation intérieure, par C. Malan; le
Christ d’apres St. Paul, par J.-E. Cerisier. '

II. NOUVELLES ECCLESIASTIQUES.

* Anglicans et Orthodoxes orientaux. — L.’ Anglican Church
Magazine (novembre 1808, p. 62) a raconté, d’aprés le Guardian,
qu'en octobre dernier I'évéque de Gibraltar a visité, a Bucarest,
Parchevéque Gennadius, métropolitain de Roumanie; puis il a ajouté:
« The Metropolitan said that he had already heard of the Lambeth
Conference, and of the desire expressed by the Anglican BlShO.PS
for closer relations between their Church and his own, which desire
he thoroughly reciprocated. He spoke of the differences between
the two Churches as being few and little. The Church of Roumania,
the Church at Constantinople, the Church of Russia, and the Church
of Greece, he said, were all independent members of the sameé
Orthodox Church, having the same creed and the same canons



and enjoying intercommunion, though they never now met in
council. At parting the Metropolitan gave the Bishop the brotherly
salutation, saying, ‘We are brothers in Christ’. »

Cette méme Revue, dans son numéro de décembre (p. 141-142),
a publié la note suivante: « The Rev. G. Washington, of Paris,
whose interest in the Eastern Church is well known, has communicated
to the FEnglish and American Gasette a little series of thoughtful
papers on the subject. It is rather difficult to reconcile two of his
statements: (1) The Orthodox Church tacitly accepts Anglican
Orders, though it does not feel able to pronounce ex cathedra in
the matter. Its representatives “will be present at our Services
officially and accept us at theirs. They will communicate us, they
will allow their members (if I am not mistaken) to be communicated
by our priests. They will allow us, for our own wants or necessities,
to make use of their Altars for consecration and administration of
the Holy Eucharist to our own people with our own rites. I have
known English priests who have celebrated on the Altars of chapels
in the monasteries of Mount Athos”. But (2) “they say, ‘If you
want to be entirely ome with us, there is but one means. It is no
question of meeting half-way, but you must be re-baptized,
re-confirmed’, etc. ... They would give the same answer equally
to the Archbishop of Canterbury and to the simplest layman of
our communion”. If Anglican baptism be not accepted, how can
Anglican Orders be even tacitly recognised?»

Voir, dans le Church Times du 18 novembre 1898, '« address »
de M. W.-]. Birkbeck «on the attitude of the Orthodox FEastern
Church towards certain controversies amongst us in the West»
(P- 597-508); et aussi l'article sur la visite de I'éveque de Salisbury
a Jérusalem: «the Church of England and the Eastern Churches ».
Nous regrettons que la place nous manque pour en donner le texte.
Lire aussi I'intéressant article des [lustrated Church News: < Angli-
cans and Easterns » (14 octobre 1898, p. 33)-

On lit, en outre, dans le Church Times du 16 décembre, la
notice suivante: «It is indeed gratifying to find that the Bishop of
Gibraltar is so successful in cultivating closer relations between the
Churches of the East and the Anglican Communion. In his recent
Visitation, his lordship has met with the greatest kindness and
respect from Eastern prelates. The heads of the Churches at
Bukharest, Odessa, Constantinople, Smyrna, Athens, and Patras
have expressed themselves as full of fraternal feeling towards the
Church of England. The Archbishop of Smyrna was present when
the Bishop of Gibraltar laid the foundation-stone of a new English
church. The Archbishop of Patras promised that, 7z the absence



~ 220 —

of an Inglish chaplain, Anglicans who are dying ov sick should
be vesited by his clergy and receive the Sacvaments at their hands.
In one case this has alveady been done. The Bishop has presented
the Metropolitan and the Patriarch of Constantinople with copies
of the resolutions of the L.ambeth Conference, and has been assured
that the desire there expressed in favour of a better understanding
between the Anglican and Eastern communions is equally cherished
by Orientals. Such signs of amity are deeply encouraging. They
bring the glorious dream of reunion one step nearer to fulfilment.
In the midst of the wretched turmoil at home about Acts of Uni-
formity and such antiquated gear, it is refreshing to turn one's
mind to the brighter future which we dare to think and believe
to be surely dawning ».

* Protestants et Orthodoxes orientaux. — Dans la «Revue
de Théologie » de Montauban (septembre 1898), M. D. Tissot, de
Geneve, a publié un article sur le Catholicisme de I'Eglise & Ovient;
article dans lequel il représente I'Eglise d’Orient comme étrangere,
par ses documents théologiques, aux discussions occidentales du
catholicisme romain et du protestantisme évangélique. L’auteur
indique les documents officiels de I’Eglise d’Orient: les symboles,
les écrits particuliers de ses théologiens les plus célébres, les
catéchismes. 1l ne leur accorde pas a tous, bien entendu, la mcme
valeur. Il cherche a préciser la doctrine orientale sur «la norme
du christianisme, sur le principe supréme de la foi qui sauve, et
sur l'efficacité des sacrements». — Toutefois 'auteur ne définit pas
ce qu'il entend par < catholicisme romain »; il ne le fait dater que
du Concile de Trente! Il ne définit pas 'universalisme dont il s’agit
quand on parle du catholicisme, et il dit qu'aucune des formes
catholiques «ne posséde 'universalité » ! Parle-t-il de I'universalité
doctrinale, ou de luniversalité géographique? Impossible de le
savoir. Il affirme que la question du filioque «n'a pas de réelle
importance au point de vue dogmatique». Il enseigne que de
1240 4 1389 UEglise russe s’est livrée 4 des luttes « contre les
princes moscovites et les patriarches de Constantinople ». Il prétend
que ¢de 1589 a nos jours [Fglise d’Orient devient, a travers de
nombreuses vicissitudes, /'Fglise vusse» ! 1l prétend que «le tzar
reste le chef nominal de I'Eglise, comme la reine Victoria est le
chef nominal de I’Eglise anglicane »! Il dit que les actes du Concile |
in Trullo <ne concernent que la discipline et les luttes entre Kome
et Constantinople ». Dans le récit qu'il fait des tentatives de
rapprochement entre 'Eglise d’Orient et I'Eglise catholique d’Occident,
il ignore entiérement les travaux de I’ancien-catholicisme, de ses
Congres internationaux, de ses Commissions officielles, de sa Revue



internationale de théologeze. Néanmoins, malgré ses lacunes et ses
erreurs, cet article est un signe des temps, une preuve que l'on
commence, parmi les protestants de langue frangaise, a accorder
une attention sérieuse a I'Eglise orthodoxe orientale et & la question
de T'union des Iglises.

— A propos de la délégation de M. le pasteur Gambini (de
I'Eglise nationale protestante de Geneve) a l'inauguration de 'église
du Rédempteur a Jérusalem, la Semaine religicuse de Genove
(8 octobre 1898) a publié un article intitulé: « GGeneéve a Jérusalem »,
ou il est dit: «....I1.¢véché anglican de Jérusalem a maintenant
passé entre les mains d’un titulaire ritualiste qui ne se considere
plus comme protestant, mais comme vieux-catholique, et qui a
derniérement tancé des missionnaires soumis a sa juridiction parce
quils s'étaient permis de faire des prosélytes dans les rangs de
IEglise orthodoxe grecque. Il est donc treés naturel que les chrétiens
réformés aient salué avec joie le projet, congu, depuis de longues
années, par les évangéliques-unis d’Allemagne, d’élever une série
d’établissements religieux et, en particulier, un temple vraiment
architectural sur 'emplacement que le sultan a concédé, en 1869,
au futur empereur Frédéric, alors prince héréditaire. Et, puisqu’on
les convie 4 prendre part & Iinauguration de ce sanctuaire, nous
ne voyons pas pourquoi ils ne saisiraient pas avec bonheur cette
occasion qui leur est offerte de témoigner — suivant les termes
de la lettre d’invitation — que les «diverses Eglises issues de la
Réformation sont étroitement unies sur le terrain de la foi, de
Pactivité chrétienne et de I'amour fraternel». La présence éven-
tuelle, a la cérémonie de Jérusalem, de quelques délégués du
protestantisme scandinave, austro-hongrois, belge, hollandais et
suisse n'assignera nullement 3 lempereur d’Allemagne le role de
¢pape protestant» (c’est la formule de la Crozr), ni méme celui
de «protecteur supréme du protestantisme continental» (c’est la
formule de la Zzderté, de Fribourg). »

*Rome en Orient. — A l'occasion du voyage de I'empereur
diAllemagne a Jérusalem, M. le protonotaire apostolique Charmetant,
directeur général de «l(BEuvre d’Orient », a adressé au public
i:mﬂf;ais un appel ou l'on voit quels efforts la papauté fait pour
ctablir son influence en Orient et pour y propager ses doctrines.
Il y est dit: « I’empereur Guillaume trouvera partout nos (Euvres
catholiques frangaises solidement établies & Constantinople, & Bey-
routh, & Damas, & Jérusalem, en Egypte. Il constatera que nous
a\fons la des Universités, des séminaires, des orphelinats, des éta-
bhlssements professionnels et agricoles, des hopitaux et des dispen-
saires pour les malades, et plus de 6000 écoles ou plusieurs milliers



999

de missionnaires, de religieuses, de prétres dévoués initient, chaque
année, aux ¢éléments de la langue frangaise et aux principes de
notre civilisation, prés de 80,000 jeunes Orientaux de toutes nations,
de toutes langues et de toutes religions! Il verra par lui-méme que
nos établissements religieux sont les vraies citadelles du protectorat
de la France, et que nos vaillants missionnaires sont les plus ardents
propagateurs de notre influence nationale dans ce Levant ou il
n'y a quun mot: Frangz, pour désigner, dans toutes les langues
orientales, Ze chrétien ct le Francais.»

Ainsi, pour Rome et pour ses agents, il n'y a d’autres chrétiens
en Orient que les Francgais! /Francais signifie chrétien, parce que
Francazs signifie catholeque-vomarn! Orthodoxes et protestants ne
sont pas chrétiens! Clest la toute la théologie de Rome. Pour en
faire la preuve, Rome et la France savent trouver les millions
nécessaires a lentretien et a la prospérité de toutes ces ceuvres.
N'est-il pas triste que lerreur soit plus zélée a se répandre que
la vérité ¢

¥ Rome et les Uniates en Autriche. — On lit dans le Church
Times du 23 septembre 1898: « What Pope Leo XIII. understands
by ‘“Reunion” may be very clearly seen in the thorough purgation
of all the ancient National and Orthodox elements, and the complete
Romanizing which is now in process amongst the so-called “Unierten”
in the Eastern parts of the Austrian Empire. The Pope has not
only given his full approbation, says the Salsburger Katholische
Zettung, to all the reforms ordered by the I.emberg Diocesan Synod
in December, 1897, but insists that they shall be strictly observed.
All the priests of “Unierten” churches are required henceforward,
“sub peccato”, to use the Latin breviary, to which they have never
yet been obliged. The “Fronleichnamstag” (Corpus Christs), which
is foreign to Orthodox wuse, is to be kept after the Roman use.
The pilgrimages to shrines of Orthodox saints, which have been
continued since submission to Rome, are strictly forbidden. The
Greek cross is to be everywhere abolished, and the Latin cross
substituted in its stead. The five Latin liturgical colours are to be
introduced at Mass. The clergy are to take care that no books
or writings, “dangerous to religion”,—z. ¢., of the ancient OrthodoX
character—are used by the parishioners. Rites and customs of
a like character are to be suppressed. The marriage of the
“Unierten” priests is to be tolerated, but instruction is to be given
in the seminaries upon the advantages of celibacy. Missions are
to be held in central places (it is supposed by Jesuits), for the
more adequate instruction (z. e., Romanising) of the people. .The
wearing of beards by the “Unierten” clergy is expressly prohibited.



— 223 —

~The Salzburg journal congratulates its readers on ‘‘the thoroughly
Catholic spirit which breathes throughout these reforms”; and it
hints that the instruction to be given to the future clergy on
sacerdotal celibacy are preparatory to a later absolute prohibition
of the marriage of priests. It should not be forgotten that at the
Union of Brest in 1596 a solemn promise was given by the Bishop
of Rome that the “Unierten” should enjoy full liberty of worship,
and the retention of all their hereditary Orthodox rites and uses. »

* Eglise anglicane. — Les Revues et les journaux anglicans
mentionnent depuis quelque temps des controverses nombreuses,
dont plusieurs sont graves et font entrevoir de grandes divisions
dans cette Eglise. — L’Eglise établie est-elle protestante ou ca-
tholiquer Catholique, disent les uns; protestante, disent d’autres;
de plus, il en est qui ne veulent étre ni catholiques ni protestants,
mais chrétiens (disent-ils). Et par le mot « catholique », qu’entend-
on? Tels voudraient étre catholiques avec le pape; tels autres veu-
lent 'étre sans le pape. Déja cette controverse, a elle seule, prouve
de grandes confusions dans les esprits et par conséquent un cri-
térium insuffisant. Il faut lire, sur ce point, les passages de
Vcaddress» de I"évéque de Ripon au « Church Congress » de Brad-
ford (septembre 1898), sur I'Eglise, les divisions, la catholicité et
le protestantisme; le discours de 'évéque de Winchester (D* Randall
Davidson) a la conférence diocésaine, en septembre 1808, sur les
controverses ritualistes et les « doctrinal Dangers»; le discours de
lord Halifax & '« English Church Union » (Bradford, septembre 1898),
sur la situation; l'article des «Illustrated Church News», du 7 oc-
tobre 1898, sur «les legons du congrés ecclésiastique de Bradford » ;
l'article du méme journal, du 18 novembre, intitulé: <« Catholic
versus Protestant ». —- En outre, on discute sur la confession, sur
invocation des Saints, sur la justification, sur le sacerdotalisme, sur
lautorité des évéques, sur I'eucharistie, sur 'admission des luthériens
et des presbytériens & la communion, voire méme sur Iencens!
La vivacité avec laquelle l'archevéque de Cantorbéry (D* Temple)
est pris a partie, par exemple par le « Church Times» du 14 oc-
tobre 1898, par I’« Anglican Church Magazine » de décembre 1898
(p. 167-1691); les reproches adressés par M. Corfe aux chanoines
F'reemantle, Farrar, Gore, etc., de détruire la force vitale de I’'Evan-
gile (Officzal Attacks on Christianity, by R. P. C. Corfe); toutes

1) On lit dans cette Revue, p. 168: « Calvin certainly did not so think and
feach ; on the contrary, he asserted the supernatural and life-giving presence in the
Lord’s Supper, making the ordinance to be a special channel of spiritual blessing,
and that in some sense believers actually, though spiritually, receive in the Supper

the Bo,dy and Blood of Christ. Nor would modern Calvinists subscribe to the Arch-
bishop’s statement, »



994

ces contradictions, en matiéres trés graves, montrent avec évidence
que 'Eglise anglicane traverse une crise doctrinale, sur les dangers
de laquelle il serait imprudent de chercher a ¢'illusionner. — En
octobre dernier, M. le professeur Doumergue (protestant) a publié,
sur les progres du ritualisme, les chiffres suivants (voir le Szona/
de Paris): en 1882, il y avait en Angleterre 2581 églises ritua-
listes; en 1898, il y en a 8183 ; soit, sur 14,000 églises, plus des
deux tiers.

— La Société anglo-continentale. - In novembre 1898, I'ar-
chevéque d’York a cédé la présidence de cette Société a I'éveque
de Salisbury, et le Rev. H. J. White a succédé & M. le chanoine
Meyrick dans la charge de secrétaire, charge que le vénérable
chanoine a remplie depuis 1853 avec la plus grande distinction et
le plus grand dévouement. Tous nos regrets aux uns, et toutes nos
félicitations aux autres.

~— Le romanzsme en Angleterre. — M. Thureau-Dangin, dans ses
articles sur « la renaissance catholique en Angleterre au XIX® siécle »
(Correspondant, octobre 1898), a donné la statistique suivante: Vers
1814, on ne comptait guere dans 1"Angleterre proprement dite
qu’environ 160,000 catholiques. Il y en a maintenant 1,500,000.
En 1814, pas dévéque, mais comme en pays de mission, de
simples vicaires apostoliques, alors au nombre de quatre. A peine
400 prétres vivant presque cachés. Maintenant, une hiérarchie nor-
malement constituée avec 17 évéques, dont un archevéque, 3000
prétres, des ordres religieux de toutes sortes. Les conversions sont,
au témoignage du cardinal Vaughan, d’environ 600 par mois. —
[l est & remarquer que M. Thureau-Dangin, au lieu de considérer
les anglicans comme des « marionnettes de Satan », admire « l'effort
qu'il leur a fallu faire pour reconquérir, fragment par fragment,
quelques-unes des vérités perdues depuis trois siécles» ; au lieu de
représenter les chefs du mouvement ritualiste comme des « suppots
du diable » et des «sectaires opinidtres », il réclame pour eux ¢l
sympathie et le respect auxquels ils ont droit»; et il conclut avec
un jésuite, le P. Tyrell, que le mouvement anglo-catholique a ét¢
«non seulement permis par Dieu, mais voulu positivement pal
Liet s, ‘
D’autre part, un correspondant des [lustrated Clurch f\/?‘wé‘
(16 septembre 1898) publie la note suivante sous ce titre: zke Dowigs
of Rowie . '

A churchwarden, whose address I have unfortunately mislaid,
has sent me a report of a speech of Bishop Bilsborrow, who
claims to be Bishop of Salford. This ecclesiastic is ever tilting at
the Church of England, and he is not the most careful and accurate



— 225 —

of Roman controversialists. He says that Romans in England now
number 1,600,000. The Roman Catholic Dzrectory says that Ro-
mans number only 1,500,000 in England and Wales. The fact is,
that no trust whatever can be put in these controversial statistics,
as was said a short time ago in the Guardzian, they are put forth
in the most reckless fashion. As regards England and Wales the
same total is given several years running. If this means the total
at the last official estimate or census, this should be stated. T have
before me a copy of another estimate, which puts the Roman total
for England and Wales a good 200,000 less than Bishop Bilsborrow’s
estimate, and the following extract from a letter which recently
appeared in the Dazly Chronicle is a good answer to Bishop Bils-
borrow, and is worth noting. I have seen no reply to it so far:—

“In 1891 the census returns gave the population of England
and Wales—z.e., the 'Province of Westminster, as 29,002,525, which,
assuming the average rate of increase, would now represent a total
of about 31,000,000 souls.

"In 1891 there were in England and Wales about 1,600,000
Catholics who, again assuming the average rate of increase, should
now number about 1,712,000. Add to these the 700 converts per
month since 1891—viz., 58,800, and we have a gross total of
1,770,800, so that the 8,400 per annum are only equal to an
increase of '/ per cent. per annum on the total Catholic popu-
lation, that is to say, that every 200 Catholics only succeed in
converting one individual per annum.

"If now we take the total non-Catholic population, these con-
versions are only equal to 0028 per cent. per annum; or, in other
words, out of every 3,570 members of the non-Catholic portion of
the community, only one is converted in each year; whilst, if we
take the increase of this non-Catholic population, alone, into our
consideration, we find that, out of every thirty-five persons born
of non-Catholic parents, only one becomes a convert, from which
it will be seen that of the total annual increase in our population
rather less than 3 per cent. are absorbed by the Church of Rome,

whilst the remaining 97 per cent. go to swell the already untouched
mass.

"From the foregoing figures, it would appear clear that, unless
there should be a bodily turnover of some considerable section of
the public, such, for example, as the High Anglican party, the
Catholics can never hope to keep pace even with the normal in-

crease in the population, and must for ever leave out of the ques-
tion the initial multitude.

Revue intern. de Théologie. Heft 25, 1899, 15



— 226 —

"T have left out of consideration any deductions for those who
annually secede from the Church of Rome.—Yours, &c.,

"Margate, August 20. "CLARENCE WATERER.

"[N.B.—My figures are from Hazell and Whitaker.]*

On peut aussi consulter, sur cette question, les documents et
les appréciations publiés par la Revwe chrétienne (protestante), du
1°* novembre 1898, p. 334-341. Cet article, signé « Rachel », a été
inspiré par deux conférences du Dr Horton, pasteur congrégatio-
naliste, intitulées: Romanisme et décadence nationale, ritualisme et
vérité. Voir aussi « L'Histoire secréte du mouvement d’Oxford s,

par M. W. Walsh.

* Protestantisme frangais. —— Continuation des discussions et
des divisions, au sujet de la conception de la religion, de Dieu et
du monde, du surnaturel et du miracle. Dans la Revue de théologie
de Montauban (septembre 1898), attaques de M. H. Bois contre
M. Aug. Sabatier, M. Chapuis, M. Lafon (orthodoxie moderne). —
Continuation des sorties de prétres de I’Eglise romaine, prétres qui
sont accueillis a bras ouverts dans le protestantisme, mais qui tou-
tefois, a en croire les appréhensions de certains protestants, pour-
raient bien apporter dans le sein du protestantisme francais des
éléments nouveaux et étrangers. Voir la Semaine relegieuse de Ge-
neve des 10 septembre et 8 octobre 1898. Attendons. -— Conti-
nuation de la campagne antiprotestante, dans une certaine presse
radicale, et surtout dans la presse cléricale. Un journal protestant
se demande: «Est-ce une nouvelle Saint-Barthélemy que l'on dé-
sire, ou bien se contentera-t-on d’une nouvelle Révocation des édits
de tolérance? » Un libraire clérical vient de publier un livre inti-
tulé: Le Feril protestant, par E. Renauld. Le prospectus dit que
cet ouvrage est « recommandé par tous les journaux catholiques?,
et ajoute: « Dans ce livre, on trouvera, par département, les noms
et les fonctions des fonctionnaires protestants, ainsi que les noms
des universitaires protestants, tant de Paris que de la province.» On
voit & quel sentiment a obéi I'auteur et quel but il s'est proposc.
Il a voulu désigner 4 la haine et aux persécutions quotidiennes de
leurs concitoyens toute une catégorie de Frangais. Clest le chan-
tage et la délation romanistes dans tout leur odieux.

*Protestantisme suisse. — La Séparation de I'Eglise et de
l’Etat. — Dans les réunions de la « Société pastorale suisse-», en
septembre 1898, il a été question de la séparation de I'Eglise et
de I'Etat. On en a fait ressortir les inconvénients et les avantages.
Le correspondant de la « Semaine religieuse de Geneve» (24 s€P°
tembre 1898) s’est exprimé ainsi: « L’impression générale qui e



— 227 —

sort de ce courtois échange de vues est celle-ci: l'idée de la sé-
paration de I'Eglise et de I'Etat a fait en Suisse des progrés éton-
nants. Ce qui, il y a vingt ans encore, paraissait étre une hérésie,
est non seulement accepté en principe, mais encore proclamé comme
nécessaire et inévitable. ILes hommes des partis les plus opposés
se rencontrent sur ce terrain. On ne craint plus la séparation; on
la désire. L’avenir de nos Eglises semble dépendre de cette solu-
tion, proclamée il y a cinquante ans par Vinet. » Toutefois, M. Cha-
ponniere a cru devoir ajouter les réflexions suivantes: « Il serait, ce
nous semble, un peu témeéraire de s’appuyer sur le terme, trés in-
défini, de «séparation de I'Eglise et de I'Etat» pour assimiler aux
idées de Vinet et des Eglises indépendantes issues du Réveil or-
thodoxe les théses qui viennent d’étre soutenues par MM. J. Probst,
C. Furrer, E. Gider, etc., et qui semblent avoir rencontré une cer-
taine faveur au sein de la Conférence pastorale suisse.

Vinet était individualiste; il entendait qu’on n’entrdt dans
VEglise que sur une profession personnelle de foi ou de conversion.
— M. Probst et ses amis sont multitudinistes et désirent que I'Eglise
continue a abriter sous son large toit toutes les Ames plus ou moins
réceptives.

Vinet était congrégationaliste; il voulait que I'Eglise se re-
constitudt de bas en haut, d'abord par le rapprochement, dans
chaque localité, des personnalités professant la méme foi, puis par
la confédération des congrégations locales, demeurées souveraines,
en Unions régionales. — M. Probst et ses amis sont presbytériens
et synodaux; ils entendent bien que 1'Eglise reste constituée de
haut en bas, que I'Eglise régijonale ou nationale maintienne des
paroisses régulieres, égales a toutes les autres, méme dans les lieux
ou il y a peu de vie religicuse personnelle.

Vinet était évangélique; il placait & la base de son Eglise
idéale une profession de foi, trés peu théologique, il est vrai, mais
suffisante pour écarter les rationalistes. — M. Probst et ses amis
sont latitudinaires; ils désirent que I'Eglise de P'avenir reste assez
large pour conserver dans son sein toutes les tendances théolo-
giques aujourd’hui représentées dans nos clergés nationaux.

Les disciples de Vinet sont, comme l'on dit en Angleterre,
¢ volontaristes », ils désirent que I'Eglise vive au jour le jour, au
moyen des contributions spontanées de ses membres du moment.
— M. Probst et ses amis demandent que I'Eglise conserve des
capitaux qui lui garantissent une certaine sécurité matérielle, meéme
AU cas ou la libéralité de ses membres viendrait & se refroidir.

On pourrait poursuivre ce paralléle plus loin encore, mais ce
qui précede suffira pour montrer qu’il serait trés inexact de s’ima-



- 228 —

giner que les pasteurs juste-milieu de la Suisse orientale sont sur le
point de s’approprier, sur toute la ligne, le programme d’Alexandre
Vinet. »

— Vote des jfemmes dans I'Eglise libre du canton de Vaud. —
Dans sa 336° circulaire, la Commission synodale de I'Eglise libre
vaudoise a notifié les résultats de la votation des églises locales,
relative a l'électorat accordé aux femmes dans les nominations de
pasteurs, d’anciens et de délégués au Synode. L’amendement qu’on
proposait d’apporter a la constitution de 'Eglise a été adopté par
34 églises (dont 8 unanimes sur ce point) et repoussé par 8 églises
(dont trois unanimes). Dans deux églises, les oui et les non se sont
contrebalancés. Le nouveau régime électoral est donc adopté.

#*Definition des Ultramontanismus nach dem « Spectator »
der Miinchener « Allgem. Ztg.» — Ultramontan ist: 1. wer den
Begriff der Kirche iiber den der Religion setzt; 2. wer den Papst
mit der Kirche verwechselt; 3. wer glaubt, das Reich Gottes sei
von dieser Welt, und es sei in der Schlisselgewalt Petri die welt-
liche Jurisdiktion iiber Fiirsten und Volker eingeschlossen; 4. wer
meint, religiose Uberzeugung konne durch materielle Gewalt er-
zwungen oder diirfe durch solche gebrochen werden; 5. wer sich
bereit findet, ein klares Gebot des eigenen Gewissens dem Aus-
spruch einer fremden Autoritit zu opfern.

* L’Américanisme religieux. — Dans le clergé, on désigne
par «américanisme » une variété de catholicisme romain qui s'est
formée aux Etats-Unis, et dont les évéques Ireland et Keane, le
Cardinal Gibbons, le P. Hecker, etc., sont ou ont été les protagonistes
les plus zélés. Dans ce parti, on cherche a concilier d’une patt
le catholicisme romain, et d’autre part, ce que le siécle a de bon,
4 savoir: sa passion pour la science, son amour de la démocratie,
son désir de séparer 'Eglise et I'Etat, et "émancipation de l'individu.
On le voit, c’est la reprise des theéses soutenues, dans le Corres-
pondant, avant le Concile du Vatican, par Montalembert, Lacordaire,
de Broglie, Cochin, Gratry, etc. Donc les américanistes actuels'
demandent que Rome encourage la recherche de la science, ainst
que les progrés démocratiques. Clest dans cet esprit que le p.
Hecker a fondé ordre des Paulistes, dont les membres ne prononcent
point de vceux, mais jouissent de toute la liberté compatible avec
la vie d’association. Ce libéralisme romaniste a ses partisanS_ en
France, notamment 'abbé F. Klein, mais il a aussi ses adVCI’S&l.I'ESr
notamment I’abbé Ch. Maignen. Ce dernier a publié un livre
intitulé: Le P. Hecker estil un saint? Ce livre est divise en d?ux
parties: dans la premiére, auteur fait une vive critique du caractere,



— 229 —

des idées et des tendances des paulistes et de leur fondateur; dans
la seconde, il va plus loin: aux noms de prétres qu’il flétrit comme
apostats, il méle les noms des Ireland, des Gibbons, etc.; il accuse
ce parti et les Revues qui le soutiennent de trahir la tradition
catholique; bref, ce catholicisme américain serait une sorte d’hérésie.
Le cardinal Richard a refusé Vamprimatur au livre de M. Maignen ;
mais la curie romaine le lui a accordé. Naturellement, on a discuté
avec passion sur la valeur et la portée de cet zmprimatur. Le
jésuite Martin, dans les « Etudes religieuses » du 20 juillet dernier,
a condamné cet américanisme, qui lui parait trop peu surnaturel,
et qui tend a substituer la race anglo-saxonne aux races latines
dans la direction de I'Eglise. I.a question deviendrait donc aussi
une question de races dans I'Eglise: les américanistes voudraient
que leur Eglise américaine fit gouvernée par des catholiques-romains
américains, comme le professeur Schell de Wiirzbourg voudrait
que la nation allemande elt dans I'Eglise la place qui lui convient
et que les catholiques-romains allemands « ne parussent plus devant
le Christ comme laquais d’une autre nation avec un habit et une
langue d’emprunt ». L’italianisme est en dehors de I'Italie un exo-
tisme, et «les exotiques n’ont jamais que des formes maladives ».

Tel est le débat actuel. Les adversaires de 'américanisme ne
sont pas seulement le P. Martin et abbé Maignen, ce sont les
rédacteurs des Zfudes des jésuites, du journal Ja Vérité, et la
majorité des théologiens du Vatican. Les partisans de 'américanisme
sont non seulement 'abbé Klein et 'abbé Charbonnel (aujourd’hui
sorti de I'Eglise romaine), mais encore le P. Schwalm (dans la
Revue thomiste, juillet 1898), M. G. Fonsegrive (dans la Quénsaine),
M. Brunetitre (dans la Revue des Deux Mondes, 1% novembre 1898),
ctc. En outre, Iéon XIII, pour prévenir la condamnation qu’allait
certainement prononcer la congrégation de I'Index, a retiré a celle-ci
lexamen de l'affaire en question et I'a déféré & un tribunal spécial,
nommé par lui et composé de cardinaux. Cette commission
cardinalice remettra son rapport au pape, qui prononcera en dernier
ressort. D’apres le correspondant du Vatican de la Gasette de
Lausanne (n° du 9 décembre dernier), on peut croire que le pape
%Ouvoiera de manitre a4 donner tort et raison & tout le monde:
%1 distinguerait le coté politique de la question, et sur ce terrain
il donnerait raison aux Américains, qui n’en demandent pas davan-
tage; puis, certaines questions théologiques, trés personnelles, du
P. Hecker, sur I'inspiration divine, sur le réle de UEsprit-saint dans
C}_lac_{ue individu, etc., et sur ce terrain le pape apporterait des res-
trlgtlons, qui seraient une sorte de condamnation, pour donner
satisfaction aux Martin, aux Maignen, etc. Reste a savoir si ceux-ci



— 230 —

se déclareront satisfaits de ce croc-en-jambe donné a la question.
Attendons.

A lire, sur cette affaire: larticle de M. V. Charbonnel, dans
la Revue chrétienne, du 1% octobre 1898: l'article de M. A. Sabatier,
dans le Fournal de Geneve, du 23 octobre; l'article du Catholique
natwonal, du 5§ novembre; etc.

*En Italie. — La KRevue des Revues du 15 novembre 1898
a publié un article sur «les prolétaires intellectuels en Italie », dans
lequel on lit (p. 347): « Dans le dénombrement de 1871, on comptait
en Italie 96,228 ecclésiastiques, 4297 clercs, 8681 religieux et
29,707 religieuses. Il y avait 4700 chanoines, tandis qu’en France
ils étaient a4 peine 695. En 1883, les ecclésiastiques étaient descendus
a 76,381 ; les clercs ordonnés prétres étaient calculés, pour la période
de 1880-84 a 5045, tandis que les ecclésiastiques décédés s’élevaient
a 11,047 Y. Aujourd’hui, nous avons une légere augmentation et
I'armée de I'Eglise compte actuellement en Italie presque 81,000 eccle-
siastiques et 40,000 membres des congrégations. Quelle est leur
condition _

« Les gros poissons dévorent les petits, et nos évéques, bien
que leurs menses n’atteignent pas les chiffres fantastiques de celles
de l'épiscopat anglais, ont une position financiére trés supérieure
4 celle de leurs collegues frangais. Les bonnes places sont aussi
plus nombreuses, car si la France et I’Algérie ont a peine 9o évéques,
I'ltalie compte 258 menses épiscopales, archiépiscopales et patriar-
cales. Et tandis que les évéques frangais regoivent a peine 12,000 fr.
par an, nous avons en Italie des appointements bien supérieurs:
nous nous bornons & citer les évéques des villes minuscules de
Cefala et de Mazzara avec 31,666 fr. 67 de revenu épiscopal et
I'évéque d’Averse avec 30,430 lires! ?)

« Les conditions du bas clergé, ignorant pour la plupart, mais
honnéte et trés souvent animé du plus haut sentiment de la charité
chrétienne, sont le revers de la médaille! Nous avons, il est vral,
une pléthore de paroisses; mais pour pourvoir aux besoins de ces
20,183 juridictions spirituelles, nous avons aussi un budget de
27 millions, c’est-a-dire de 1344 lires par paroisse, ce qui, dans la
campagne, avec le casuel de la messe, pourrait constituer l'aisance.
Malheureusement le partage est fait de fagon trop inégale, car il

1) Voir Statistica ecelesiastica & Ttalia compilata dal sacerdote Giuseppe Berto-
lotti. Tip. Ricci Savone, 1885.

%) Le revenu total de 248 menses est de 5,246,200 lires, c’est-a-dire P}“S d
20,000 lires par diocése. V. La belle étude du professeur Alessio dans la Riforme

sociale, vol. VII, anno IV.



— 231 —

y a 2215 paroisses avec un revenu inférieur a 800 lires et 6713
dont le revenu varie entre 800 et 850 lires!

« La condition économique de ces pauvres curés de campagne
peut se comparer a celle des «prefors», avec la différence qu'ils
jouissent du logement paroissial, seulement ils sont obligés a I'entretien
de leur presbytére et a avoir du personnel de service. »

* Le pape futur. — Un publiciste italien, Giovanni Berthelet,
vient de publier, sous ce titre, un curieux article, qu’analyse le
Church Times du g décembre dernier. Cette analyse se termine
ainsi: « The circle of the “Papabili” is extremely small. Signor
Berthelet thinks that ‘“there are not more than four Cardinals who
can be put into the category of probable successors to Leo XIII.
These are Parrochi, Vanutelli, Goti, and Sarto”. A year ago, he
observes, the Cardinal-Archbishop of Milan, Ferrari, the darling
candidate of the Intransigents, must have been included in the list,
but he has made himself impossible by his craven flight from his
episcopal city at the outbreak of the riots of May last. The
Cardinal-Vicar Parrochi, who is 65 years old, is somewhat of an
intransigent, though less so than is popularly supposed. Cardinal
Serafino Vanutelli, who is in his 64th year, would almost certainly
be proposed by the antagonists of the Rampolla policy. Cardinal
Sarto, the Patriarch of Venice, sixty-three years old, is not a
Cardinal of the Curia; he is full of energy, an Italian patriot, and
some years ago dared the wrath of Pope Leo XIII. by his demon-
strative welcome and greeting of the King of Italy in Venice.
Cardinal Goti, the General of the Carmelite Order, who is in his
04th year, is a devout ascetic, and would probably be the candidate
of “the Disgustati”, and of all who wish to have a Bishop of
Rome who will put religion before politics. »

ES . e . . *a
\ La Rome de lavenir. — Un jésuite a fait derniérement,
2 Lucerne, des conférences qui ont été trés suivies. D’aprés le

Vaterland du 10 décembre dernier, le conférencier aurait enseigné
la doctrine suivante :

«Nun konnte aber Christus, vermoge seiner Weisheit, diese Aufgabe
(,Glaubensgewissheit zu verschaffen) nicht einer gewshnlichen miindlichen
Uberheferung iiberlassen. Hiatte Christus einfach zu den Aposteln gesagt:
Ich habe euch nun drei Jahre lang gepredigt, ihr wisset jetzt, was ihr zu
glauben und zu thun habt; jetzt seid so gut, und erzihlt das den andern
L_euten_auch, und diese sollen es ihren Kindern wieder erzihlen, und
diese wiederum ihren Enkeln und so weiter. Oder hitte Christus gedacht:
Ich will meine ganze Religion in ein Buch niederschreiben und dann gebe
ich es den Aposteln, und diese sollen es in alle Sprachen iibersetzen,
und dann senden wir dicse Bibeln in alle Welt hinaus; musste er sich da
nicht bei gang gewshnlicher Weisheit sagen: Ja, wenn ich es so mache,



— 232 —

dann wird’s nicht lange gehen, so werden sie Streit und Hindel bekommen
und Zweifel iiber meine Lehre. Der eine wird den Wortlaut dndern;
der andere einen andern Sinn hineinbringen u. s. w. Christus musste sich
da fragen: Wenn das kommt, wer soll dann entscheiden, welches meine
Lehre ist und was ich eigentlich gewollt habe? Etwa eine Versammlung
von Gelehrten, die sich in eine Mehrheit und eine Minderheit spalten
wiirde? Zu welcher sollen sich dann die unge]elnten Massen halten, die
auch in den Himmel kommen wollen? Auch eine Minderheit kann recht
haben; es konnen aber auch beide zusammen unrecht haben. Christus
musste sich also sagen: Wenn ich diese Dunumheil begehe duvch ein
Buch oder miindliche Uberlieferung, dann werden keine 200 Jahre
vergehen, und das Volk wird schon an der Wahrheit verzweifeln und
wie Pilatus fragen: Was ist Wahrheit? Diese Art der Ubermittlung wire
also die ditmmste gewesen, denn auch ein Buch kann man auslegen wie
man will.»

Naturellement, ce jésuite enseigne que I'Eglise romaine est /o
seule véritable Eglise chrétienne. Voici comment il traite les Russes,
les protestants, etc.:

« Nun giebt es aber unter simtlichen bestehenden Religionen, ausser
der romisch-katholischen, nicht eine einzige, welche von sich sagen konnte,
sie sei in allen Jahrhunderten sichtbar gewesen. Oder wo war die russische
vor 800 Jahren? Thr Geburtsschein datiert vom 25. Dezember 1350. Wo
war die zwinglianische, wo die calvinistische, die socinianische, die metho-
distische, die nestorianische, die Herrenhuter, die Heilsarmee und so viele
andere? Als man im Kanton Wallis den Bewohnern zumutete, den Calvi-
nismus anzunehmen, da sagten sie: « Was wollt ihr denn mit eurer Reli-
gion? Wir haben Kise im Keller, der viel dlter ist.»

Certes, cette doctrine est suggestive. On peut se demander ce
qu'il adviendra de I'Eglise romaine quand elle aura détruit chez
elle la tradition et la Bible? Croit-elle que le pape par lequel elle
prétend les remplacer, ce pauvre homme sujet & mille erreurs et
prisonnier de son abominable camarilla, croit-elle qu’il tiendra bon
longtemps, méme devant les masses qui commencent & voir clair?
Non. Donc la ruine de I’Eglise romaine n’est qu'une question de
temps. Puissent les autres Eglises se rallier sur le terrain incbran-
lable de la tradition universelle et de UEcriture sainte, avec le
critérium, exactement appliqué, de P'ancienne Eglise indivisée! Elles
reconstitueront alors, en dépit des procédés romadistes ef non pas
avec les procédés vomanistes, la véritable unité de 'Eglise. Pour
nous, anciens-catholiques, nous voyons clairement notre tache, €t
notre critérium orthodoxe nous met heureusement dans I'impossi-
bilité. de dévier soit a droite, soit a4 gauche. Nous lui serons fideles

————— ¥



	Chronique

