Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 28

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 839 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

Louis CriMeENT: Henri Estienne et son ceuvre francaise;
Paris, A. Picard et fils, gr. in-8°, 1899.

Cet ouvrage trés touffu et trés érudit est une contribution
précieuse non seulement & l'histoire de la langue francaise au
XVI® siecle, mais encore a I'histoire des mceurs de cette époque
et de la Réforme. H. Estienne est n¢ en 1531 et il est mort
en 1598. Le savant professeur du lycée Janson a exposé avec
exactitude et critiqué avec justesse son ceuvre frangaise, sa
valeur comme grammairien, comme étymologiste et comme
critique, ses exagérations en ce qui concerne les rapports du
francais et du grec, ses erreurs envers litalien, son plaidoyer
en faveur du francais, ses critiques contre le ton affect¢ de la
cour, contre l'italianisme et aussi contre les vulgarités du bas
peuple. Toutefois, ce qui nous intéresse le plus ici, c'est I'écri-
vain huguenot. H. Estienne était pénétré des doctrines de la
Réforme, mais il avait un esprit railleur et rabelaisien que le
rigorisme calviniste ne pouvait pas supporter: de 1a entre ses
coreligionnaires genevois et lui un malentendu dont il souffrit
souvent.

A Ten croire, jamais le mal n'aurait été plus grave que
de son temps. La faute en était & ceux qui, manquant a leur
mission, entretenaient «le povre monde en cest aveuglement ».
A la satire de I'Eglise romaine s’ajoute celle de la société
laique, «des larrecins, des homicides, de la paillardise et de
la cruauté» de son siécle (voir son Apologie pour Hérodote).
H. Estienne a beaucoup puisé dans les prédications populaires
d’Olivier Maillard et de Michel Menot; il a invoqué le témoi-
gnage de Pétrarque contre la Rome des papes, et il a raille
vivement les «papicoles» et les «romipétes». Dans sa dis-



— 840 —

cussion, il a pris a partie les scolastiques, les ¢vangiles apo-
cryphes, la Légende dorée; il s'est appuyé sur Guillaume de
Saint-Amour et sur Nicolas Gallique, 'auteur de la Sagetle de
Jew; il a lu des écrits mystiques, comme les Conformités de
St. Frangois a [.-C., le Quadragésimal spivituel et la Stella
clericorum (p. 79-83). 11 a flétri 'Inquisition et les inquisiteurs.
Il a glorifié les savants interprétes de la Bible, notamment son
pere Robert Estienne, contre Vopposition de la Sorbonne et
du clergé. 11 a rendu hommage a 1'ceuvre religieuse de Marot.
11 a été impitoyable contre les moines, les ecclésiastiques ro-
manistes et les cardinaux, et aussi contre les courtisans qui
manquaient de conviction religicuse (p. 90). I1 a attaqué de
nouveau ces derniers, ces «méchants athéistes», dans ses
Dialogues du nouvean langage, il leur a reproché leur ma-
chiavélisme (p. 131-132). 11 a condamné le langage payen des
auteurs de la Pléiade. Il n'admettait pas que sous le couvert
de la fiction on profanit ce qui était I'objet de la croyance et
du culte, ni qu’'on méconnfit les dogmes chrétiens. II voulait
dans la littérature et dans l'art (et en cela il était d'accord avec
Th. de Béze) une sincérité absolue, une concordance exacte
de I'expression et de 1'idée, de "émotion et de la croyance; en
un mot, il voulait une littérature et un art chrétiens. Il n’ad-
mettait pas qu'on dit les diewx au lieu de Diew, ni le ciel au
lieu de Dien. 1l reprochait aux chrétiens de paganiser, d'abuser
des mots fortune et nalure, « comme s'il ne falet plus parler
de la providence de Dieu» (p. 162-166).

H. Estienne a fait des réflexions trés judicieuses sur les
défauts de 1'éducation de son temps. Selon lui, on faisait de
I'instruction un mauvais emploi; on envoyait les enfants écouter
des maitres renommés, mais dans l'espérance qu’'au retour ils
obtiendraient plus facilement une place. «Tant plus un Fran-
¢cols sera romanizé, ou italianizé, tant plutdt il sera avancé
par les grands seigneurs.» l.es enfants allaient a ’école plus
tot qu'autrefois, mais ils n'apprenaient rien. On ne les mettait
a 1'étude que «pour les rendre plus fins et affettez par le
moyen de la compagnie». Un vernis d’éducation purement
mondaine, «trois ou quatre mots de latin» et par la-dessus
le voyage d’ltalie; tel était, d’apres Estienne, le programme
suivi par les péres de famille de 'aristocratie ou de la bour-
geoisie riche, en I'an 1566, Il écrivit plus tard & son ami Crato



— 841 —

de Craftheim qui s’inquiétait des moyens propres a achever
Iéducation de son fils, que c’était & Geneve qu'il trouverait
cette vie vraiment virile qui convient & un jeune homme, pour
tremper son esprit et fortifier son caractére; mais il le dé-
tourna de l'idée funeste d’envoyer ce fils étudier par dela les
monts (p. 138).

Bref, défenseur de la langue et de Uesprit francais, H. Es-
tienne a ¢té, avant tout, un polémiste, polémiste non seule-
ment en philologie, mais encore en religion, et cela contre le
papisme, au nom méme du christianisme et de la France. Sl
elit vécu de nos jours, il et réfuté point par point les récentes
theses de M. DBrunetieére, comme étant paradoxales, antireli-
gieuses et antifrancaises. E. Micuaup.

Eugene pE Fave: Clément d'Alexandrie, étude sur les rap-
ports du christianisme et de la philosophie grecque
au II® siecle; Paris, E. Leroux, in-8°, 1898.

L’étude historique et critique des documents des premiers
siécles chrétiens est de la plus haute importance pour faciliter
I'union effective des Eglises chrétiennes: car cette étude, si
elle est exactement faite, ne pourra que mettre en plus grande
lumiere, d'une part, les ¢éléments divins du christianisme, et,
d’autre part, les éléments plus ou moins philosophiques ou
scientifiques que les hommes leur ont ajoutés; or c’est préci-
sément cette ligne de démarcation entre les uns et les autres
qu’'il s'agit de tracer, 'union des Eglises ne pouvant s'opérer
que dans les éléments divins enseignés par J.-C. méme, et la
liberté devant étre admise relativement aux ¢léments pure-
ment humains. Aussi la FKevue attache-t-elle le plus grand prix
aux ouvrages qui, comme celui de M. E. de Faye, sont faits
d’apres les sources mémes et avec une méthode objective et
raisonnée.

Clément d’Alexandrie a cela de particulierement intéres-
sant qu'il est un des fondateurs, non pas des dogmes chréliens
(nous entendons par dogmes chrétiens les enseignements mémes
de J.-C.), mais de la théologie chrétienne, c'est-d-dire de lex-
plication philosophique des dogmes chrétiens. En réalité, les
relations du christianisme et de la philosophie ont commencé



— 842 —

dés le temps des apodtres?). Avant Clément, il faut citer non
seulement Justin et Athénagore, mais Aristide, Miltiade, Mé-
liton, Pantene, etc. Clément est en progrés sur eux par l'en-
seignement didactique qu’il a donné dans son Protrepticus (le
Convertisseur), dans son FPédagogie, et surtout dans ses Stro-
mates (tapisseries), etc. Il a voulu concilier le christianisme et
la science (ou gnose), et instruire davantage les chrétiens de
son temps, qui, confondant souvent la science avec le gnosti-
cisme hérétique, rejetaient la science ou plutdt la philosophie
grecque, telle qu'elle était interprétée par les gnostiques héré-
tiques #). 1l s'agissait, vers Pan 190, d'éviter deux extrémes:
les uns (simpliciores) pouvaient compromettre 'avenir de 'Eglise
par exces d'étroitesse, les autres (gnzostici) par exces de largeur.
Clément a tenu le juste milieu par son éclectisme et son in-
dépendance: il a, en effet, combattu les gnostiques qui, par
leur fausse science, altéraient les dogmes chrétiens; il a rejeté
I'athéisme épicurien; il a reproché aux stoiciens de matéria-
liser Dieu; il a loué Pythagore et Platon, qu'il a crus «ins-
pirés par Dieu méme»; il a accepté de Philon plusieurs doc-
trines religieuses et philosophiques?®); il a glorifi¢ 1a philosophie,
parce qu’il a ainsi appelé «l'ensemble des doctrines qui ensei-
gnent la justice et la piété, dont chaque école fournit sa part®)»;
il a repoussé les sophistes non moins que les athées et les
sceptiques ®); il a tracé du vrai gnostique, c’est-a-dire du chrétien
parfait, un portrait magnifique, de beaucoup supérieur a ce
que le platonisme, le stoicisme et le philonisme contenaient de
plus élevé,

Je ne saurais rvésumer ici les travaux dont Clément
d’Alexandrie a été I'objet pendant la seconde moitié du XIX®
siecle. Environ quarante historiens ou critiques ont essayé de
préciser sa physionomie, sa valeur, sa doctrine et son role.
C'est une tache difficile. M. E. de Faye est le plus récent, et

1) « Les premiers rapports du christianisme avec la philosophie remontent presque
a ses origines. Il y a eu contact des I’Age apostolique... Le paulinisme lui-méme
trahit 'influence d’un courant d’idées qui était général et qui pénétrait partout. Le
christianisme manifeste alors une remarquable aptitude & s’assimiler tout ce qu’il ¥
avait de vivant et de durable autour de lui.» A. de Faye, p. 118.

7} Voir p. 125-129.

% P. z203.

9 P.oEg3.

%) Voir Pexcellent portrait qu’il fait des sophistes, p. 154-155.



— 843 —

son étude substantielle, trés fouillée, trés claire, est certaine-
ment remarquable, quoique trop délayée et rempliec de répé-
titions. A-t-il dit sur le grand catéchete d’Alexandrie le dernier
mot de la critique? Je ne le crois pas. Certes, ses études lit-
téraires sur le Protrepticus, sur le FPédagogue, sur le Muaitre,
et surtout sur la composition et la portée des Stromates, sont
fort bien conduites. Mais qu'il me permette d’appeler son
attention, en vue d'une nouvelle édition (que je souhaite vive-
ment), sur les lacunes de sa troisidme partie, ot il restreint la
«question dogmatique» aux seuls points suivants: l'idée de
Dieu, la christologie et la description morale du vrai gnos-
tique. Ce n'est pas assez: Clément d’Alexandrie mérite d'étre
plus approfondi.

Que M. de Faye me permette aussi de lui signaler quei-
ques-unes de ses appréciations qui me paraissent erroncées:

P. 34, M. de Faye dit qu'«on était alors au temps oll par-
tout 1'épiscopat achevait de se comslituer ef de deveniv monar-
chigque ». Or Uépiscopat a été constitué des le temps des apotres,
comme St. Paul l'enseigne; et d'autre part, dans l'ancienne
Eglise, I'épiscopat n’a jamais ¢té monarchique, comme St. Cy-
prien et les autres Péres 'enseignent, 'ancienne Eglise n'ayant
connu d’autre monarque que j.-C. méme. L'Eglisc de Rome, il
est vrai, a fait de I'évéque de Rome un monarque, mais I'Eglise
de Rome n’est pas I'Eglise catholique.

P. 101. M. de Faye dit qu'il n'y a pas de doyuure dans le
N. T. et que c’est Clément qui a «élaboré des dogmes chré-
tiens » pour imiter les philosophes grecs. Libre a4 M. de Faye
de donmer le nom de dogmes & ce qu'il appelle les «formules
stéréotypées » de la théologie, et non aux enseignements mémes
de J.-C. Mais les catholiques ont toujours appelé dogmes les
enseignements mémes de J.-C.; toujours ils ont vu des dogmes
dans le N.T.; toujours ils ont distingué les dogmes et les
« formules dogmatiques », lesquelles sont changeantes de leur
nature et ont de fait changé souvent, tandis que les vrais
dogmes proprement dits ne changent pas, 'Evangile du Christ
étant un et inaltérable.

P. 211. M. de Faye s’exprime ainsi: «Pendant des siécles,
lantique Israél a été, grace a lallégorie, entiérement ignové(!).
Ce n’est qu'au XVIe sigcle que U'on commence(!) & exhumer (!)
VA. T. Lexégese d’'un Calvin marque un progrés trés consi-



o844 —

dérable dans la bonne direction. Néanmoins, pour refrouver ()
le véritable hébraisme, il a fallu attendre laveénement de la
critique historique(!). Cela est tellement vrai que, pour les per-
sonnes encore habituées aux idées traditionnelles, la lecture
de Thistoire d’Isra&l, felle qu’elle s'écril mainienant (1), est une
révélation (). » Certes, je n'essaierai pas de réfuter ici ces affir-
mations si absolues et plus qu'étranges: c'est un volume qu'il
faudrait écrire. Heureusement les lecteurs de la Kevue n’en
ont pas besoin: ils savent tout le respect que les chrétiens
sérieux ont toujours professé pour la tradition universelle: ils
savent que les exégetes da 1'A. T. n'ont pas attendu Calvin
pour établir le sens littéral des textes; ils savent que lan-
cienne Eglise n'a pas connu seulement l'allégorie, et que d’ail-
leurs Calvin ne s’en est pas privé & l'occasion; ils savent que
«Tavenement de la critique historique» n’est guére qu'une
« formule stéréotypée» trés peu précise, et qu'on peut lui faire
signifier & peu prés tout ce qu'on veut; ils savent que Ihis-
toire d'Israél «telle qu'elle s’écrit maintenant», est remplie de
contradictions, les critiques ne s’entendant pas entre eux sur
les régles mémes de leur propre critique; ils savent que la
«révélation» en question, fondée sur tant de peui-élre, est
moins une lumiére gqu'une obscurit¢ et qu'une confusion. Cela
leur suffit pour le moment. Ce qu'ils veulent, c’est un édifice
solide, et non une tour de Babel.

P. 222-223: «ILe simple fait, dit M. de Faye, que Clément
se débarrasse, sans forme de proces, des anthropomorphismes
de la Bible, prouve combien peu il a compris la religion
d'Israél. » Ne pourrait-on pas dire, avec plus de vérité, que le
simple fait de prendre & la lettre le style oriental et notam-
ment les anthropomorphismes de la Bible, prouve combien
peu ceux qui manquent & cette régle de critique ¢lémentaire,
comprennent la religion d'Israé&l?

P. 244, M. de Faye dit: «Tandis qu'il demeure incertain
si jamais le Logos de Philon revét une personnalité, €Clément
ne nous laisse pas dans les mémes doutes. A un moment précis,
son Logos devient J.-C. 11 est alors une personne. Mais qu’était-il
dans sa préexistence? Etait-il, pendant cette premiere phase
de son existence, une personne véritable? Sur ce point, Clé-
ment #'est pas plus précis que Philon. Il ne parait méme pas
s'étre posé la question. Il y a toute une série de textes qui



— 845 —

font du Logos préexistant une personne. Il est d ovoydg,
doyisosvs, owtre. 11 est le Jédnue, la volonté de Dieu. Autant dire
qu’il est une personne véritable. La volonté, c'est le signe
méme de la personnalité. l.es fonctions que remplit le Logos
supposent une personne. D’autre part, il y a toute une série
de textes qui réduisent le Il.ogos a un attribut de Dieu et
presque a une ¢manation de 'étre divin. Il est l'intelligence
du Pere, il est tout entier lumiére et cette lumitre est celle
du Pere. Ainsi, a4 son tour, Clément émet sur le Logos des
affirmations contradictoires. »

M. de Faye oublie que, tous les jours, nous disons nous-
mémes d’'une personmne qu’elle est une intelligence, une lumiére,
une volonté, une ¢nergie, une force, etc., sans que nous Son-
gions, par ces termes abstraits, 4 nier la personnalité de cette
personne., Clément a fait de méme. Il ne s’est donc nullement
contredit, et il n'a nullement manqué de précision. Son Logos,
qui des lorigine des choses est sauveur, qui a créé et qui gou-
verne l'univers, qui avant son incarnation en J.-C. a parlé par
les prophetes et qui a donné aux Grecs leur sagesse 1), est évidem-
ment une personne, Tous les théologiens qui ont parlé correcte-
ment de la Trinité, ont parl¢ comme Clément, et ils ont estimé
étre aussi précis qu'on peut I'étre en des questions aussi élevées.

P. 249-251. M. de Faye dit: «Il semble que la griace di-
vine flit censée s'épuiser au moment du baptéme; ce n’est plus
gu'a ce moment-la qu’elle se déploie; apres le baptéme, o 7 en
@ plus besoin... On le voit, le fdnnope devient de bonne heure
un véritable rite d’initiation; il acquiert une importance gu'sl
navail pas dans l'dge apostolique. Il est certain que la notion
w'en est plus la méme. Elle s’est modifiée sous l'influence d'idées
venues des mysteres grecs.. Cest un des traits les plus ca-
ractéristiques du christianisme du 1I° siécle qu’il semble attri-
buer Véagsaic d¢uepriov moins au Christ, & sa mort sur la croix,
qu'a la vertu du baptéme. Cela devait étre(l)... De Clément,
comme de tout le christianisme du II® sitcle, il faut dire qu'en
ce qui concerne la portée attribuée a la mort du Christ, on
est a cent lienes tout ensemble de St. Paul et de St. Augustin. »

Ces assertions de M. de Faye sont toutes gratuites. I1 dit
d’abord: «Il semble», puis: «On le voit», ensuite: «Il est

1) P. 242-24%. Voir aussi p. 238 et 23q.
P

v

P
n

Revue intern. de Théolegie. Heft 28, 1899,



— 846 —

certain», enfin: «Cela devait étre». Mais ce crescendo dans
larbitraire ne constitue pas une preuve. M. de Faye oublie le
rite du baptéme, la triple immersion ou la triple infusion, qui
n'a jamais cessé d’étre tres caractéristique et qui prouve qu'au
IT* siecle comme au temps des apodtres la vertu du baptéme
a 6été la vertu méme de la mort du Christ. L’altération que
M. de Faye semble vouloir chercher, n'existe donc que dans
son imagination. Il parait méme en avoir quelque soupgon,
quand il convient (p. 252) que «Clément lui-méme n’'a pas été
toujours conséquent(!), et que le sentiment chrétien et pauli-
nien se faisait jour parfois».

P. 254. M. de Faye, qui gourmande fort M. Ziegert d'avoir
défendu T'orthodoxie de Clément, et qui cherche le plus pos-
sible, lui, & faire passer Clément pour hétérodoxe (par rapport
a lorthodoxie des apotres), prétend que son Christ «a un ca-
ractere d’abstraction qui lui enlevait ou tendait & lui enlever
sa réalité », et que le reproche de docétisme qu'on lui a adressé,
« ¢tait fondé»; et la preuve qu'il en donne, c'est qu'«il y a
des textes qui affirment trés nettement que Jésus n'a pas souf-
fert». M. de Faye avoue cependant, d’autre part, qu'il y a
aussi des textes ou Clément affirme que Jésus «a réellement
souffert ». Comment peut-il supposer que Clément ait été assez
sot pour commettre une pareille contradiction? Selon Clément,
comme selon tous les théologiens orthodoxes, J.-C. a réellement
souffert comme homme, mais il n’a pas souffert comme Dieu.
En disant que J.-C. n’a pas souffert, Clément voulait simple-
ment affirmer sa divinité.

P. 261. Aprés avoir mentionné la distinction que fait Clé-
ment entre le commun des chrétiens et élite de ceux qu'il
appelle les gnostiques véritables, M. de Faye s’écrie: «Voila
une distinction dont Clément n’a certainement puisé 1'idée ni
dans le christianisme apostolique, ni dans le christianisme de
son temps... La vérité est que Clément, aussi bien que les
gnostiques, est redevable de cette conception a la philosophie
grecque.» M. de Faye se trompe: le Christ a enseigné des
préceptes et des conseils, des préceptes pour rendre saints tous
les fideles, et des conseils pour rendre encore plus saints ceux
qui se sentiraient appelés a les pratiquer; et conformément a
cet esprit, qui est l'esprit chrétien, St. Paul a distingué, lui
aussi, deux nourritures, le lait pour les enfants et les faibles,



847 —

et la nourriture solide pour les estomacs plus forts (les gnos-
tiques de Clément). Ce n'est donc nullement & la philosophie,
mais au Christ méme, que Clément a emprunté l'idée du sage
ou du chrétien parfait (jusius justificetur adhuc). M. de Faye
n'est pas plus heureux lorsqu’il prétend que la ressemblance
-que nous devons nous efforcer d’avoir avec Dieu, est «une
formule platonicienne » (p. 263). Clément lui-méme 1'a signalée
dans la Genése, et elle revient souvent dans le N, T., étant le
fond méme de la morale chrétienne.

P. 300. M. de Faye prétend que «le christianisme de Clé-
ment et d’Origeéne, aprés avoir jeté un magnifique éclat, devait
étre renié parv I'Eglise». M. de Faye fait allusion aux con-
damnations qui ont été formulées contre Origéne, non pas par
U Eglise, mais par des théologiens, qui d’abord n’étaient pas
i'Eglise, et qui ensuite ne voulaient nullement «renier le chris-
tianisme » d’Origeéne, mais seulemenl condamner certaines opi-
nions professées par Origéne ou attribuées a Origéne, opi-
nions qui leur paraissaient répréhensibles. M. de Faye, qui a
fait dans son ouvrage beaucoup de distinctions plus subtiles
qu’exactes, a manqué de faire celle-ci, qui est nécessaire.

Bref, ce qui a fait tomber M. de Faye dans toutes ces
méprises, c'est sa tendance, inconsciente sans doute, & vouloir
prouver que tout ce qu’il y a de bien dans Clément, au point
de vue intellectuel, lui vient de Platon, au point de vue moral,
du stoicisme, et au point de vue religieux, de Philon, et non
du christianisme méme1l). C'est en vain que Clément prodigue
les textes de 'A. et du N. T.; c'est en vain qu'il déclare que
sa base est le Christ, et méme que les philosophes grecs ont
puisé dans I'A. T. leur notion élevée de Dieu et de la morale;
M. de Faye cherche géuéralement & amoindrir le caractére
essentiellement chrétien et parfaitement orthodoxe de la doc-
trine de Clément. Je dis «généralement», parce que, dans cer-
tains passages, il reconnait « que Clément sentait profondément
que le christianisme était le véritable foyer de sa vie morale
et religieuse » (p. 295); «qu'il a proclamé la supériorité du
christianisme sur la philosophie, et qu'il n'a voulu voir dans
la philosophie que l'auxiliaive de sa foi chrétienne» (p. 297);
et encore, qu'«en derniere analyse, ce qui donne a [I'édifice

1) Voir particuliecrement les pages 204, 273, 288, 289 et 292.



— 848 —

(de sa doctrine) sa forme nécessaire, les lignes générales du
batiment et en quelque sorte le type et le caractére qui le dis-
tinguent, ¢’est le fondement, ¢’est le christianisme, qu'on a ainsi
un édifice qui, au premier aspect, semble tout entier 'ccuvre
de la philosophie, mais qui, dans la réalité, doit sa figure par-
ticuliere et son plan awu christianisme » (p. 298). Tres bien. Telle
est la vraie note. J'ajoute que M. de Faye comprendra 1'ortho-
doxie de Clément, lorsqu’il distinguera les dogmes puisés par
Clément dans l'enseignement méme du Christ, et les explica-
tions philosophiques et morales de ces mémes dogmes, expli-
cations ou formules théologiques qui ont été suggérées a Clé-
ment par ses conpaissances de la philosophie grecque et du
philonisme. Cette distinction est capitale; et c’est parce qu'ils
Poublient que nombre de critiques se fourvoient, en ne voyant
plus dans la doctrine de l'ancienne Eglise que des «dogmes
grecs», qu'ils mettent, bien entendu, en opposition contre les
enseignements chrétiens du N. T.

Ce sur quoi 'on ne saurait trop insister, dans une étude
sur Clément d’'Alexandrie, c’est, d'une part, son traditionna-
lisme, et, d'autre part, son spiritualisme. Son traditionnalisme
est manifeste, dans les nombreux passages o1 il se plait a
répéter qu'il ne fait que reproduire l'enseignement que les
anciens ont transmis de peére en fils depuis les apotres. M. de
Faye avoue lui-méme (p. 213): « La wepddwoi xxinoieounn, était
encore tout imprégnée de christianisme primitif. Clément y a
puisé ce tact encore trés sir qui l'a préservé des grands écarts
qui égarérent les gnostiques et qui le maintint, en dépit des en-
trainements de l'allégorie, dans les limites d’'une interprétation
relativement saine du N. T.%).» Quant & son spiritualisme, il
apparait particulierement dans son refus d’interpréter char-
nellement (oepxivwg) les paroles de J.-C., et dans son exégese
allégorique, qui en était a ses yeux la conséquence?). Contre
les gnostiques charnels, il était nécessaire qu'un orthodoxe et
un savant affirmat le gnosticisme spirituel. E. M.

) Voir aussi p. 24-25, 37, 41 et 55.
%) P, 38. Voir aussi p. 206-211.



— BAT

Prof. Dr. FriepricH: Ignaz von Ddéllinger. Sein Leben auf
Grund seines schriftlichen Nachlasses. 1I. Teil: Vom Ministe-
rium Abel bis zum Ablauf der Frankfurter Zeit 1837—1849.
Minchen, 1899, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, 538 S.

Uberraschend bald hat Prof. Friedrich dem ersten Band
seines gross angelegten Werkes {iber Dollinger den zweiten
folgen lassen. Von der Zeit, auf die sich dieser zweite Band
bezieht, hat Dollinger in einem Schreiben vom 1. Méirz 1887
dem Erzbischof Steichele von Miinchen das Gestindnis abgelegt:
,lch gestehe, dass es fiir mich eine Zeit gab, in welcher ich
selbst aufrichtig wiinschte, das sogenannte Papalsystem annehmen
und beweisen zu kénnen.“ Dieser Wunsch musste auf Dollinger
die gleiche Wirkung austiben, die er heute noch aut manchen
rechtschaffenen Mann in der romischen Gemeinschaft ausiibt.
Schon 1865 hat sich Dollinger angeklagt, der betreffenden Iin-
wirkung zu sehr erlegen zu sein; er gestand, er ,habe frither
tiber die Anspriiche der Pépste und die Grundséitze der Kurie
zu sehr als Sachverwalter und zu wenig als Historiker geredet”
(II, 18). Die Versuchung, als Sachverwalter aufzutreten, musste
sich aber besonders fihlbar machen, wenn sich Dollinger nicht
auf seinem akademischen [Lehrstuhl, sondern inmitten einer
politischen Korperschaft befand, in der es nicht an scharfen
Ausfillen gegen die katholische Kirche fehlte. Friedrich behan-
delt den gewaltigen Stoff auch im vorliegenden Band mit strenger
Objektivitat und bemiiht sich sichtlich, recht deutlich die dusserste
Grenze zu beleuchten, bis zu der sich Dollinger in Zeiten er-
regter Idrchenpolitischer Kéampfe als ,Sachwalter® der rémischen
Kurie, ja sogar der Jesuiten glaubte vorwagen zu diirfen. In
dieser Hinsicht ist z. B. die Stellung, die Dollinger zu der Pro-
testantenhetze in Miinchen (S. 174—189) und zu der beriich-
tigten Kniebeugungsfrage (5. 190 ff.) einnahm, sehr charakte-
ristisch. Auch als Abgeordneter der Universitédt Miinchen zur
Stindeversammlung, als Ditglied des Frankfurter Parlaments
und als Berater der Wirzburger Bischofsversammlung fiihrt
Dollinger vielfach eine Sprache, die man in liberalen Kreisen
auch heute noch einfach als ultramontan bezeichnen wirde.
Um so interessanter ist es, dass es dem genialen Gelehrten,
dem seiner Kirche wie seinem Vaterlande mit ganzer Seele
ergebenen Priester auch in dieser Zeit gar nicht gelingen wollte,



— 850 —

den eigentlichen Tendenzen des Ultramontanismus zu ent-
sprechen. Das gilt sowohl vom dogmatischen wie vom kirchen-
politischen Gebiete. Als der nachherige Bonner Professor Reusch
1846 nach Miinchen kam, um hier seine Promotion vorzubereiten,
war er sehr erstaunt, in Erfahrung zu bringen, dass man sich
hier in allem Ernst mit der Frage der pépstlichen Infallibilitit
beschéftigte und Doéllinger mehrere Stunden darauf verwendete,.
in diesem Punkt vollige Klarheit zu schaffen; Reusch hatte
gemeint, dieser Punkt sei von vornherein klar und erledigt,
d. h. unter wissenschaftlichen Theologen bediirfe die fragliche
ultramontane Theorie gar keiner Widerlegung. Das war denn
auch das Resultat, zu dem schliesslich der Professor gelangte:
es miisse, meinte Dollinger schon 1846, um eine Sache sehr
schlecht stehen, wenn ein so gescheiter Mann wie Bellarmin
nichts Besseres dafiir vorzubringen wisse. Bei solcher Uber-
zeugung war er, ohne sich nur dessen bewusst zu sein, auch
in seiner pépstlichsten Periode durch eine uniibersteigliche Kluft
vom Ultramontanismus geschieden. Auch musste Dollinger
namentlich im Jahre 1848 erfahren, dass die Wege, auf denen
er eine Erneuerung der deutschen katholischen Kirche nach
ihrer Organisation, ihrem wissenschaftlichen und praktischen
Leben und ihrem Einfluss auf die Gesellschaft anstrebte, keines-
wegs die Billigung der pépstlichen Kurie fiir sich haften. Als
im November 1848 die deutschen Bischofe in Wirzburg zu-
sammenkamen, um in Anbetracht der veridnderten Zeitverhéalt-
nisse itiber die zum Heil der Kirche nétigen Massregeln Be-
ratung zu pflegen, war Ddollinger der eigentliche spiritus rector,
dem kein Mitglied der hohen Versammlung wirksam zu wider-
stehen vermochte. Ihm aber lag ganz besonders die Einigung
der katholischen Kirche Deutschlands, die deutsche National-
kirche am Herzen. Diese sollte darin bestehen, ,dass eine orga-
nisch geordnete Verfassung der deutschen Kirche eingefiihrt,
d. h. ein Primas wieder anerkannt wirde, und ein bleibender
Verkehr, ein gemeinschaftliches Benehmen, und in besonders
wichtigen Féallen ein gemeinschaftliches Handeln und Auftreten
durch die stete und regelméssige Verbindung der Bischofe unter-
einander sich bildete, und dass dieser Teil der katholischen
Kirche auf einer Nationalsynode vollstindig vertreten, fur alle
deutschen Kirchen bindende Beschliisse fasste“. Die versammel-
ten Bischofe gerieten ob Déllingers Vortrag in helle Begeiste-



— 861 —

rung und erklarten ihre riickhaltlose Zustimmung. An schis-
matische Absonderung von Rom dachte natiirlich niemand,
aber allerdings hatte man doch die Vorstellung, dass fiir die
Kirche in Deutschland besser gesorgt sei, wenn sie ihre eigene
Kraft zusammennehme und sich selbst regiere. Allein diese
Vorstellung hat nach ultramontanem Urteil eine sehr bedenk-
liche, zu Héaresie und Schisma hinneigende Seite. Dem Traum
- des deutschen Episkopats wurde bald ein Ende gemacht. ,Wegen
der laut Erfahrung nur zu héufig aus Nationalkonzilien fir die
allgemeine Kirche hervorgegangenen Gefahren“ musste auf
pépstliche Weisung der ganze Plan einer nationalen Organi-
sation der katholischen Kirche in Deutschland aufgegeben
werden.

In Déllingers Leben spiegelt sich die Kirchengeschichte
seiner Zeit. Gebe Gott dem hochverdienten Biographen Gesund-
heit und Kraft, diese und andere Arbeiten zur Vollendung zu
bringen. E. H.

P. Gacaon: Quelques préliminaires de la Révocation de
I'édit de Nantes en Languedoc (1661-168g); Paris, A.
Picard et fils, 1899, in-8°, 7 fr.

L’auteur a divisé son ouvrage en deux parties: 1° la fro-
cédure (1660-1680), ou il examine la condition civique des ré-
formés, leur condition religieuse, la propagande catholique par
les Etats de Languedoc, et enfin leur condition administrative
et économique; — 2° la Violence (1680-1685), ol il décrit leur
situation en 1680, le role de Daguesseau (pere du chancelier),
celui des Etats en 1680-1682, les mesures de rigueur, les essais
de conciliation, la résistance et la répression, et les rigueurs
de la procédure. — Suivent 62 pieces justificatives, documents
authentiques et tres détaillés, qui jettent sur les actes en question
la plus vive lumiere.

Il est impossible d'analyser cet ouvrage, qui est tout de
détails minutieux. I1 montre 'immense part que le clergé a
prise dans la préparation de l'acte de 1685, question déja €lu-
cidée par MM. Lanfrey et Frank Puaux. Il montre, en outre,
que, si le clergé a dirigé en particulier l'action contre la doc-
trine, le culte, la discipline et enseignement protestants; s'il



a soutenu cet effort par les missions, les conversions, la cor-
ruption et la crainte, & coté de lui les gens du roi, officiers
de justice et intendants, ont eu leur part personnelle et leur
initiative aussi. On y voit clairement la redoutable docilité des
Etats a servir les projets des évéques, mal profondément en-
raciné dans l'administration francaise.

L'auteur termine ainsi ce lamentable tableau des intrigues
odieuses et des abominables persécutions dirigées contre les
protestants: «Certains courants se produisent parfois contre
une religion, une race ou une simple collectivité, o il est bien
malaisé de discerner, méme aux témoins oculaires, la nature
des poussées qui les forment: si c’est la conviction ou lintérét,
ou les deux ensemble. Bien des gens honnétes, a la veille de
la Révocation de 'Edit de Nantes, crurent de bonne foi, en
persécutant les Religionnaires, assurer leur salut au méme
moment qu'ils soignaient leur fortune en ce monde. Il serait
superflu de recourir a leur exemple pour se persuader que
toutes les libertés sont solidaires, que la conscience humaine
doit étre avant tout respectée. Le sacrifice qui en serait fait
a un dogme exclusif ne prouverait jamais que l'influence d'une
meurtriere superstition.» Une mewurlriéve superstition! Telle a
été et telle est encore la superstition romaine.

E. M.

Lic. L. K. Gmrz: Geschichte der Slavemapostel Konstantinus
(Kyrillus) und Methodius. Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1897,
in-8° 272 p.

Vor funfzig Jahren schrieb Wattenbach: ,Uber die Geschichte
der méhrischen Apostel Kyrill und Method ist schon sehr viel
geschrieben und fast iber jeden einzelnen Punkt sind lebhafte
Fehden geftihrt worden.* Seitdem ist die einschlégige Litteratur
ganz ausserordentlich vermehrt und ist ebenso oder noch mehr
gestritten worden. Wer zihlt die Namen alle? Wir nennen
nur die hervorragenderen: Dobrowsky, Palacky, Safartk, Strdnsky,
Stule, Dudilk, Bily unter den Tschechen ; Racki, Kopitar, Miklosich,
Majar unter den Studslaven; Pogddin, Solowjew, Lawrowski, Grigo-
rowic, Gorskij, Bodjanskij, Ireznewskij unter den Russen; Dobner,
Diimmler, Wattenbach, Kissing, Ginzel, Geetz unter den Deutschen;



— 853 —

Leger, Lapétre unter den Franzosen. Die zwei neuesten Ver-
offentlichungen tber die Slavenapostel sind die des Jesuiten
Lapotre und des Altkatholiken Geiz. Bewegt sich auch Lapotre
freier als Ginzel, so kann er doch, wie Michaud in der Recen-
sion des Buches (Revue, 1899, Nr. 25, p. 167) treffend sagt,
weinen Papst nicht verurteilen®. Damit ist aber schon die
historische Unbefangenheit und Objektivitit Lapdtres gerichtet.
Neues weiss uns der Jesuit tiber Konstantin und Methodius
nichts zu sagen, und wir begreifen nicht, wie die slavische
Zeitschrift ,Velehrad“ (1897) tber die Austfihrungen Lapbdtres
in Ikstase geraten konnte. Einen entschiedenen Fortschritt
dagegen bedeutet das Buch von Getz. Uber verschiedene Fragen
erhalten wir neue Aufschliisse, Wir heben einige Punkte hervor:

1. Quellen. ,Die Geschichte der Slavenapostel®, bemerkt
richtig Geetz (Einl. p. 6), ,kann nicht eher geschrieben werden,
als wir nicht tber den Wert und die Zuverlissigkeit der Quellen
moglichst im klaren sind.“ Thnen widmet Geetz den ersten, den
untersuchenden Teil seiner Arbeit. Er gelangt zu tiberraschen-
den, von den bisherigen vielfach vollig abweichenden Resultaten.
Als Hauptquelle fir die Geschichte des Konstantinus gilt Anasta-
sius bibliothecarius. Bis vor einigen Jahren waren der allge-
meinen [orschung nur zwei Kkleinere Sticke des Anastasius
bekannt. Diese sind, wie Goetz ausfihrt, durch den im Jahre
1892 von J. Iriedrich vevotfentlichten Brief des Anastasius an
Gauderich von Velletri um ein hochst bedeutsames Stick, die
nunmehr wichtigste Quelle, vermebrt worden. Der Brief ist
wichtig, einmal durch die direkien Nachrichten tiber das Leben,
Wirken und die Schriften des Konstantinus, dann aber, weil
durch ihn die Kchtheit und Glaubwirdigkeit einer weiteren
Urkunde, der translatio s. Klementis, oder der sogenannten
italischen Legende, sichergestellt wird. Alle weiteren Quellen,
folgert weiter Geetz, sind nach ihrer Ubereinstimmung mit
Anastasius und Gauderich zu beurteilen. Soweit sie mit diesen
tbereinstimmen, erscheinen sie durchaus glaubwiirdig; was aber
den beiden Quelien widerspricht, muss als unrichtig verworfen
werden. — Ein anderes tberraschendes Resultat von Geetz’
Untersuchung betrifft jene Papstbriefe, die als besonders wichtige
Quellen fiir die Geschichte des Methodius verwendet zu werden
pflegten, nimlich @) ein von Hadrian II. an den méhrischen
Firsten Rastislav und die Fiirsten Svatopluk und Kocel im



— 854 —

Jahre 869 gerichtetes Schreiben, das in der vita Methodii c¢. 8
uns Uberliefert ist; b) ein Schreiben Johanns VIII. an Svato-
pluk vom Jahre 880. Das beiden Urkunden Gemeinsame ist
die angebliche Bestéitigung der slavischen Liturgie durch Rom.
Geetz erbringt nun den Nachweis, dass diese Papstbriefe Fal-
schungen sind.

2. Hat Konstantinus (Kyrillus) eine eigene Buchstabenschrift
fir die Slaven erfunden?

Nach der vita Methodii, der vita Konstantini und den auf
ihnen fussenden jiingeren Quellen nahm man friiher allgemein
an, dass das noch jetzt bei den Russen und Serben {ibliche
sogenannte kyrillische Alphabet, welches gleich dem Vulfilas
im wesentlichen auf dem griechischen beruht, das von Kon-
stantin (Kyrill) erfundene sei. Neuere Forschungen (Kopitar,
Miklosich) hingegen kamen zu dem Ergebnis, dass der Kyrillica
eine dltere slavische Schrift, die (zlagolica, vorangegangen sel.
Ginzel hilt mit Hanus Kyrill fiir den Erfinder der Glagolica
und datiert die Kyrillica, auf Saefa#ik sich stitzend, in eine
spatere Zeit, lange nach Kyrills Tod. Lapdtre lisst die Frage,
ob die angebliche Schrift des Konstantinus die glagolitische
oder die kyrillische sei, ganz offen. Allen diesen pro und contra
macht die translatio des Gauderich ein Ende., Nach dieser ge-
staltet sich, wie Geetz ausfithrt, die Sache viel einfacher: sie
hat die nackte Mitteilung, dass Konstantinus das Evangelium

vor seiner Abreise in das Slavische iibersetzt und nach Miahren .

mitgebracht habe. Von einer Erfindung der slavischen Schrift
weiss sie nichts, setzt also die erforderlichen Schriftzeichen als
schon vorhanden gewesen voraus.

3. Die slavische Liturgie — war sie vom pdpstlichen Stuhle
gestattet oder verboten?

Auf Grund der angeblichen Papstbriefe, Hadrians II. (869)
und Johanns VIII, (880), hat man bisher allgemein angenommen,
dass die slavische Liturgie vom pépstlichen Stuhle gestattet
worden sei. Und um sich diese auffallende papstliche Duldung
einigermassen zu erkldren, dichtete man den Papsten ,einen
hohen Standpunkt®, ,politischen Scharfblick“ und Ahnliches an.
So sieht Wattenbach (Beitrige zur (teschichte der christlichen
Kirche in M#hren und Béhmen) in Johann VIII. einen klugen
Mann, ,welcher sich mehr durch eine gewandte und rastlos
verfolgte Politik, als durch eifriges Festhalten dogmatischer



s BBE o=

Sitze auszeichnete, dessen Standpunkt hoch genug war, um
innerhalb der Kirche verschiedene Ansichten und Gebrduche
zu dulden“. Ahnlich urteilen Ginzel und Lapétre. Mit dem von
Geetz erbrachten Beweis der Unechtheit dieser Papstbriefe fallt
auch die angebliche pdpstliche Bestitigung der slavischen Liturgie.

4. War der Ritus der der griechischen oder der rémischen
Kirche?

Die einen, wie Stransky, Dobrowsky, Dudik, Golubinskij,
Kohl, Dimmler, Kossing, erkliren sich fiir den griechischen,
andere, wie Asseman, Dobner, Ginzel, fir den lateinischen Ritus,
wieder andere, wie Kopitar und Palacky, lassen die Frage
offen. Unter den neueren neigt Lapdtre zur Annahme des grie-
chischen Ritus. Gtz wieder meint, dass, wenn nur die geschicht-
lichen Quellen befragt werden, ,Methodius, das von Konstan-
tinus begonnene Ubersetzungswerk konsequent fortsetzend, die
bei den Méihrern und Pannoniern vorgefundene lateinische
Messliturgie in die slavische Sprache tibersetzt habe — an der
Liturgie selbst hétte er also nach diesen Texten gar nichts
gedndert®. Doch betont Gaetz selbst, die geschichtlichen Quellen
allein seien nicht massgebend, und die sprachlichen Quellen
wichtiger als sie; daher gehore die Frage vor das Forum der
philologischen Kritik, und werde darum auch mit Recht von
Jagic fur die slavische Philologie in Anspruch genommen. Wir
hatten gewtlinscht, dass Goetz auch zu dieser Frage eine ent-
schiedene Stellung eingenommen hétte. Schon Safa#iks Beleuch-
tung der durch Dr. Hofler aufgefundenen glagolitischen Frag-
mente scheint uns ein Wegweiser zu sein. Noch mehr aber
weist die mdhrische Agende, im besonderen der Ritus der Wasser-
weihe in der Vigilie des Dreikonigsfestes, auf den griechischen
Ritus hin. Dieser Ritus mit seinen langen Gebeten, den wieder-
holten Exorcismen und den Segnungen ist offenkundig ein Uber-
bleibsel der griechischen Liturgie; er kommt, wie wir des
naheren von Bily (Dejiny sv. apostolu slovanskych, Cyrilla a
Methoda) erfahren, ausser in Mé&hren nur noch in Bohmen,
sonst in keiner der benachbarten Divcesen in Schlesien, Polen,
Ungarn, Osterreich vor. Wir méchten hiermit Geetz’ Aufmerk-
samkeit auf diesen Punkt lenken.

b. Methods Reise nach Byzanz.

Nach der vita Methodii ist Methodius nach Johanns VIIL
Tod nach Byzanz gereist, um daselbst eine Stiltze gegen seine



— 856 —

Widersacher, namentlich den Rénkeschmied Wiching, zu suchen.
Dimmler halt dies fiir einen Irrtum, ZLeger und Bily fir eine
Sage. Lapdtre giebt die Reise zu, stellt sie aber als unter den
Auspicien Roms unternommen hin. Getz, der gleichfalls fiir die
Reise eintritt, nimmt dagegen als sicher an, ,dass Methodius
nach Johanns Tod in Konstantinopel Schutz und Anlehnung an
seine Mutterkivche gesucht und gefunden hat“. Was Goetz dafir
ins Feld fihrt, kénnen wir durchaus unterschreiben.

6. Welches war Methods Bischofssitz?

G'inzel giebt der Anschauung Ausdruck, Methodius sei ,,gleich
dem Apostel der Deutschen, Bonifacius, Erzbischof ohne be-
stimmten Sitz“ gewesen, und G'elz giebt ihm hierin nicht Un-
recht. Wohl. Aber ob auch bMethodius, wie es sein Amt mit
sich brachte, bald hier, bald dort weilte, so schliesst dies nicht
aus, dass er einen Mittelpunkt seiner Thiitigkeit hatte, wo die
Metropelitankirche stand und wohin er seine Geistlichen zur
Synode berief. In der ,Synodalkirche® (pannon. Leg.) wurde
er zur Ruhe bestattet. Wo, in welcher Stadt stand diese Kirche?
Geetz sagt: ,Daftir haben wir keinen Anhaltspunkt.” Ginzel
(pag. 92, T) weist auf den Hauptsitz Svatopluks, Dewina oder
Velehrad, hin. Nach den Untersuchungen des mihrischen
Landesarchivars Brandl kann es nur das alte Velehrad sein,
dort, wo heute die dltstadt wnd Ungarisch-Hradisch steht. Dafiir
sprechen die Urkunden der Jahre 1202 und 1228, ferner die
zutreffende Lage des Ortes, sowie endlich die vielen von der
Zeit der mihrischen Konige und der Slavenapostel zeugenden
Denkmaéler in der ganzen Gegend. Referent stiess wiederholt
auf solche Zeugen liangst entschwundener Zeit bel seinen
Wanderungen in jener dem mihrischen Slaven geheiligten
Gegend. Vielleicht ist es demselben gegonnt, in einer eigenen
Studie darauf zurtiickzukommen.

1. Hat Method den Bohmenherzog Bo#ivej getauft und
kivchlichen Hinfluss awf DBihmen gehabt?

Dass das Christentum nach Bohmen durch deutsche Glau-
bensboten kam, wird nur noch von jenen angezweifelt, die in
ihrem Chauvinismug um jeden Preis sich wehren, eine ihnen
von Deutschen gewordene Gutthat anzuerkennen. Ob aber im
9. Jahrhundert Methodius den Bohmenherzog Borivoj getauft
und kirchlichen Einfluss auf Béhmen genommen hat, dartiber
wird viel gestritten. Verfochten wird diese Annahme von Dudik,



— 857 —

Palacky, Ginzel, Leger und auch Wattenbach. Sogar die Ein-
fihrung der slavisechen Liturgie in Bohmen wird von ihnen
(Wattenbach ausgenommen) betont. Wéhrend jedoch Leger
die Einfiihrung derselben gleichzeitig mit der Einfihrung des
Christentums annimmt, verlegt sie Ginzel ins 11. Jahrhundert.
Bilys Notiz vollends, dass der auf griechischen Ursprung weisende
Ritus der Wasserweihe in der mihrischen Agende auch in
Bohmen vorkomme, ist geeignet, diese Annahmen zu stiitzen.
Andere dagegen, wie namentlich Hofler, lehnen alle diese An-
nahmen entschieden ab. Und Getfz nennt sie ,Vermutungen
und Kombinationen, die in den echten und gleichzeitigen Quellen
keinen sicheren Grund haben®, Man sieht, das letzte Wort in
der Kyrillo-Methodeischen Forschung ist noch nicht gesprochen,
und wir mochten zweifeln, ob es tiberhaupt gesprochen werden
wird.

Uberblicken wir nun die Gesamtlitteratur tiber die Slaven-
apostel, so bedeutet uns das Buch von Gefz in seinen auf
streng quellenmissiger Untersuchung, feiner Beweisfiihrung und
objektiver Darstellung aufgebauten neuen Resultaten einen
eminenten Fortschritt in der Kyrillo-Methodeischen Forschung.

Pfarrer SCHIRMER.

R. pe La Grasserie: De la psychologie des religions; Paris,
F. Alcan, 1899, in-8°, 308 p., 5 fr.

Chercher dans I'aAme entieére tous les motifs qui la rendent
religieuse, expliquer non seulement le comment, mais le pour-
guoi des actes religieux dont elle est inspiratrice et la cause,
est, certes, une étude trés philosophique et trés élevée, surtout
si, aprés avoir découvert et expliqué ces mobiles, on cherche
encore a les classer, de maniére & donner une notion réelle-
ment scientifique de ce qu'on pourrait peut-étre appeler les
lois psychologiques de la religion.

L'auteur, qui est juge au tribunal de Rennes et qui a
écrit son livre plutot pour les hommes du monde que pour
les philosophes et les théologiens de profession, a cru devoir,
dans une premiere partie (p. 7-177), décrire dans leurs prin-
cipes, dans leur genése et dans leur évolution, les trois do-
maines de toute religion: le dogme, la morale et le culte. Ce



— 858 —

long exposé préalable aurait pu étre omis comme déja connu,
et U'auteur aurait dfi, je crois, concentrer tous ses efforts sur
le fond méme de son sujet. Dans une seconde partie (p. 178-
275), il a énuméré les principales «lois psychologiques » et il les
a appliquées aux faits religieux: ce sont les lois 1° des causes
efficientes et des causes téléologiques, 2° dc la forme de I'évo-
lution, 3° de la condensation et de la raréfaction, 4° de 1'hé-
térogénéité, 5° du symbolisme, 6° du formalisme, 7° du my-
thisme, 8° de l'imitation, 9° de 1'unité de Vesprit humain, 10°
de la capillarité, 11° de 'alternance entre le concret et I'abs-
trait, 12° de 'alternance entre le subjectif et 'objectif. [’auteur,
sur tous ces points, particuliérement sur les cing premiers, a
émis des observations trés intéressantes, mais aussi des appré-
ciations qui paraissent dénuées de preuves, purement arbi-
traires et méme ecrronées. Enfin, dans une troisiéme partie, qui
aurait dft étre la plus substantielle et la plus importante, et
qui malheureusement est trés courte et trés incompléte (p. 276-
300), il a examiné les «mobiles psychologiques» des religions,
et il les a réduits a trois: les mobiles ¢égofstes qu'il a résumés
dans la peur, les mobiles égo-altruistes qu'il a résumés dans
lintérét, et «ceux altruistes» (5i¢)') qu'il a résumés dans
'amour. Cette psychologie amoindrie et faussée par son amoin-
drissement ne saurait étre admise. La psychologie n’est pas
la science des sentiments seulement, mais de l'Ame entiére.
Dans 'ame, il y a des facultés intellectuelles et non seulement
‘des facultés sentimentales. L'auteur, qui termine son volume
en disant que «la religion semble émaner de 'esprit humain »,
aurait dt ne pas oublier l'activité de ce dernier dans la ge-
nese et dans l'évolution des idées religicuses, et ne pas se
borner & mentionner la peur, 'intérét et 'amour; d'autant plus
que ces trois sentiments ne sont pas tous les mobiles des faits
religieux.

Aussi la maniére dont l'auteur explique la geneése de la
religion, est-clle inacceptable. Dans le chapitre «des mobiles
€égoistes », il dit: « L’homme trouvait dans les parents qui 'avaient
procréé un secours, mais trés faible, car ils pouvaient a peine
se protéger eux-mémes; cependant ce secours fut la source-

1) Dans tout le cours du volume, Pauteur a affecté de répéter la locution anti-
grammaticale: celus éguisse, cenwzx matiriels, celies morales, etc.



— 839 —

d'une vénération profonde qui s’étendit bientdt méme au parent
mort et qui fonda la religion mortuaire... Si le droit social a
commencé par la crainte, il en a été de méme pour la reli-
gion et ce mobile est demeuré le principal. Il 'a d’abord été
certainement de la religion mortuaire. L'ancétre qui avait bien
chati¢, méme mort, restait redoutable... Tandis que l'instinct
de la conservation a créé la croyance en l'immortalité de
I’ame, celui de la peur a créé la religion démoniaque, et celui
du bonheur & son tour la religion proprement dite... Telle est
la premiére sorte des mobiles psychologiques de la religion;
ils sont essentiellement égoistes, la considération de Dieu ou
des autres hommes n'y est pour rien» (p. 278 et 287). Je ne
saurais ici réfuter toutes les erreurs ni combler toutes les la-
cunes que ces quelques lignes contiennent. Sans aucun doute,
il y a des gens qui ne sont religieux que par crainte, d'autres
que par intérét, d'autres aussi par amour; mais expliquer
l'origine de la religion par la peur seule, sans que la consi-
dération de Dieu y soit pour quoi que ce soit, et réduire cette
religion primitive & n’étre qu'une religion moriuaire, 4 n’étre,
en d'autres termes, que la crainte du parent qui a «bien chatié»,
puis représenter cette religion comme démoniaque, c'est vrai-
ment supposer les hommes primitifs dénués de toute raison,
incapables d'appliquer aux mouvements quotidiens du ciel et
de la terre le simple principe de causalité, et de s’élever a la
notion de Dieu, cause de 'univers. [.’homme ainsi abaissé n’est
plus un animal raisonnable, et M. de I.a Grasserie ne donne
aucune preuve que tel ait été 'homme primitif. II ne prouve
pas davantage ses prétendues explications de l'origine du mo-
nothéisme (p. 192), de lorigine du sacrifice (p. 185-189); il ne
justifie nullement le qualificatif de «mécanique» donné a la
cause de la religion (p. 196 et 198). Tantét il semble confondre
le dogme et le mythe (p. 11), tantdt il distingue la mythologie
et la dogmatique (p. 40). Il a une fausse notion de la vraie
foi, lorsqu'il dit que le mystere admis par elle est une «con-
tradiction formelle avec la raison» (p. 58). Il se trompe égale-
ment lorsqu'il dit que le Christ n’est mort que pour racheter
«le péché héréditaire commis & l'origine de la race», et non
les péchés actuels (p. 126). Etrange aussi est I'explication qu'il
donne de la distinction que l'homme fait entre le corps et
Uesprit: elle viendrait, ditil, de ce que 'homme, voyant le



— 860 —

corps décomposé par la mort, «veut que Vélément spirituel
qu'on ne voit pas se décomposer survive » (p. 95); cercle vicieux
manifeste. L'auteur n’a pas non plus d'idée claire sur le dogme
chrétien de la vie future, quand il dit que l'apocatastase (qu’il
appelle une «amnistie» finale et générale) lui est plutét con-
raire (p. U5, B, e

Mais, je le répete, a coté de ces erreurs sont d'excellentes
observations, par exemple: que, dans la doctrine catholique
(romaine), le fait de ne pas avoir assisté & la messe est aussi
séverement puni outre-tombe que l'homicide ou le parricide,
ou tout au moins l'est pendant la méme durée de temps (p. 14);
— que «cela est beaucoup plus grave d’'avoir omis une gé-
nuflexion au moment prescrit que d'avoir commis un délit
envers un autre homme, et tout au moins, lorsque la religion
a progressé, les deux faits sont considérés comme de gravité
égale» (p. 62); — que les religions (Eglises) ne peuvent s'unir
que lorsqu’'a coté des ressemblances nécessaires, elles offrent
aussi des dissemblances non moins nécessaires; c'est ce que
l'auteur appelle la loi d’hétérogénéité (p. 224). Etc. Bref| les
esprits sérieux et instruits peuvent tirer profit de ce livre, 4

la condition de distinguer le bon grain du mauvais.
E. M.

Josef MULLER, Dr. phil.: Der Reformkatholizismus. I. Teil. Die
wissenschaftliche Reform. 2. vermehrte Auflage. II. Teil. Die
praktischen Reformen. Fiir die Gebildeten aller Bekenntnisse
dargestellt. Ztrich, 1899, Casar Schmidt.

Das Werk tragt einen Januskopf. Auf der einen Seite
blicken wir in ein kriegerisch ernstes, finsteres, auf der andern
in ein friedverheissendes, mildes Antlitz. Wir sehen zuerst den
Verfasser in voller Wehr eines Kreuzritters fiir romische Kirche
und Papsttum auf den Plan treten, dann wieder im Friedens-
kleid des Apostels die Segnungen von Reformen ,den Gebildeten
aller Bekenntnisse“ verkiindend. Dass der Papst der Statthalter
Gottes und der unfehlbare Universalbischof sei, dafiir werden
die so oft schon durchlécherten Beweisstellen Matth. 16, 18,
Luc. 22, 31 und Joh, 21, 15 abermals ins Feld gefiihrt. Sogar
Ignatius (die romische Kirche, ,die Vorsteherin des Liebes-



— 861 —

bundes®), Irenéus (die Kirche, ,mit der wegen der méchtigeren
Prinzipalitat alle Gldubigen ibereinstimmen miissen“) und
Augustinus (,causa finita“) miissen das baufillige Gebaude
stiitzen helfen. Kaum glaublich! Der Verfasser hitte sich
fiiglich bei Langen (,Geschichte der romischen Kirche bis zum
Pontifikat L.eos I.Y) dariiber belehren konnen,wie das ,, wooxedqusyy
ti¢ wyanne® des Ignatius, die ,potior (potentior) principalitas*
des Irendus und die ,causa finita“ des Augustinus gemeint seien.
Aber wir mitssen zweifeln, dass der Verfasser sich in dieser
Richtung tiberhaupt eines Besseren belehren lassen wollte, wenn
wir lesen, wie er einen Dollinger der ,Parteileidenschaft und
Gelehrtenverranntheit“ bezichtigt, wie er jene, die das Vaticanum
verwarfen, mit dem Titel ,Apostaten® beehrt, die ,nicht mehr
das Recht haben, sich als die alte katholische Kirche zu
gerieren“, wie er von ,Verrat an der Kirche“ spricht u. s. w.
Die Ubertrittshewegung in Osterreich bertihrend, gebraucht er
sogar Ausdriicke, wie ,Schakale, die auf die Beute warten¥,
,charakterlose Buben, die sich von den Silberlingen des evan-
gelischen Hilfskomitees ankaufen lassen®, ,evangelischer Hetz-
bund“ u. a., Ausdricke, die im Munde eines Doktors der Philo-
sophie zum mindesten befremden. Mit allen moglichen und
unméoglichen Gewahrsménnern sehen wir ihn in die Arena
treten, sogar mit dem ,Ubermenschen“ Nietzsche, demselben
Nietzsche, der das Christentum ,eine unvornehme Religion der
Entartung und der décadence® nennt! — Aber auf einmal
besinnt er sich. Er findet bei Gregorovius (rémisches Tage-
buch) die Kehrseite, dass ,die romische Kirche nur noch eine
entseelte Maschine“ sei. Mit Hobbes meint er: ,Semper idem
sentire et nil sentire, in idem recidunt”, und mit Funk: ,Wer
es zu keiner Sondermeinung bringt, leistet auch nichts fiir den
Fortschritt der Wissenschaft. Wir sehen ihn schliesslich bei
Bernhard anlangen: ,Melius est, ut scandalum oriatur, quam
veritas relinquatur. Und nun zeigt er uns das andere Gesicht.
Er will durch Reformen yheilen und verséhmen“. Er verlangt:
Anerkennung und Verwertung der modernen Fortschritte in
allen Wissenschaften, namentlich in Philosophie und Theologie;
Beniitzung der Universitaten fiir die studierende Jugend als der
Haupt- und Centralstiatten der Wissenschaft; Wiedereinfiihrung
von Synoden, damit auch der Seelsorgeklerus tiber seine
Angelegenheiten und tber die der Kirche beraten konne;

Revue iutern. de Théologie. Heft 28, 1899, 56



862 —

grossere Anndherung an die Laienwelt; des ferneren ist ihm
der Mangel der hl. Schrift in den Handen der Laien ein
bedauernswertes Hindernis der Belehrung; in Kritik und Pole-
mik moge jene unchristliche Gehissigkeit, welche so schon die
Miene des Glaubenseifers annehmen kann, die Lieblosigkeit,
die nur verletzt, ohne das mindeste zu nitzen, und die um so
emporender wirkt, wenn sie gegen geniale Geister und Fiihrer
in Philosophie und Dichtkunst sich wendet, endlich einmal einer
objektiveren und christlicheren Beurteilung Platz machen; statt
Steigerung der Gegensiitze diirfte Annéiherung an das Empfinden
der Gegenwart am Platze sein; mit Manning verlangt er,
Christus und der hl. Schrift gréosseren Raum in den Predigten
zu gonnen auf Kosten der Unterscheidungslehren und der
Heiligen-, besonders Marienverehrung, in den Gebeten das
Pater vor dem Ave, die Namen-Jesu-Litanei vor der Laure-
tanischen zu bevorzugen; des weitern ist es ihm um eine
tiichtige wissenschaftliche theologische Fachbildung des Klerus
zu thun, verbunden mit ascetischer Erziehung und praktischer
Schulung; er betont ein wiirdigeres Verhaltnis zwischen dem
sogenannten niederen Klerus und den Oberen; er verlangt
endlich eine wiirdigere Bezahlung der Geistlichen. Zum ,poli-
tischen Katholizismus® tbergehend, meint der Verfasser, die
Kirche miisse auch Politik treiben, doch habe sie sich vor zwei
Klippen zu hiiten: vor Ubergriffen in das staatliche Gebiet
und vor dem Verlieren in politische Machtfragen mit Hintan-
setzung ihrer eigentlichen iiberweltlichen Aufgabe. Das Centrum
wird von ihm scharf gegeisselt. Das Wort Hansjacobs: ,Das
Centrum ist, wenn man auf seine selbstsiichtigen Fiihrer sieht,
ein Gloria sine Credo, wenn auf seine folgsame Herde: ein
Credo sine Gloria®“, macht der Verfasser zu seinem eigenen.
Windthorst ist ibm ein Intriguant, und die kleineren Geister,
die Lieber und Bachem, die Grober und Wacker, die Daller
und Orterer fasst er gar unsanft an. Die Reden des Centrums
und der Inhalt seiner Blatter erinnern ihn an Zolas Wort iiber
Gambettas Reden: ,Welch ein Spulicht, welche Langweilig-
keit, Seichtheit der Gedanken, Abgedroschenheit und Kunst-
losigkeit der Form!“ Den Index besprechend, erinnert er an
Déllingers Klage aus dem Jahre 1868: ,Ein bitter gehéssiger
Ton, ein pruritus des Denunzierens und Censurierens greift
um sich, welcher den ruhigen, nur das Wohl der Kirche und



— 863 —

Wissenschaft berticksichtigenden Beobachter mit Trauer und
Widerwillen erfiillen muss.* Und er fligt hinzu: ,Wir sind
seitdem noch weiter gekommen.“ Die Orden betreffend, findet
Dr. Miiller, dass dieselben iiberschéitzt werden. Vom Jesuiten-
orden vollends sagt er: ,Dass man den Orden wieder aufleben
liess, war ein verhédngnisvoller Fehler und ein schwerer Nach-
teil fiir die katholische Kirche.” Und: ,Wir am Ende des
Jahrhunderts wissen jetzt, wohin wir durch die Jesuiten ge-
kommen sind; die Saat ist aufgegangen, die Frucht steht da,
der Sieg des herrschsiichtigen Ordens itiber die Kirche ist voll-
kommen.*

Es wird uns warm ums Ierz, wenn wir solchen Worten
lauschen, aber — da blickt uns wieder das erste Gesicht an,
das unheimliche, und die schone Rihrung verfliegt! Dr. Miiller
erwartet Besserung von einem ,neuen Papst“. Ist’s moglich?
Hofft er wirklich, es konnte noch einmal ein Papst kommen,
dem es nicht um Herrschaft, sondern vor allem um Religion
und wahre Frommigkeit zu thun ist, ein aufrichtiger ,servus
servorum Dei, wie Gregor derGrosse? Kann cin solcher kommen ?
Wir haben seit dem Vaticanum zu hoffen aufgehort. Den Sauer-
teig des von dem Verfasser ersehnten und erhofften gereinigten
Katholizismus sehen wir im dltkatholizismus.

Pfarrer SCHIRMER.

Karl MuTtH (Veremundus): Die litterarischen Aufgaben der
deutschen Katholiken. Gedanken {tber katholische Belle-
tristik und litterarische Kritik, zugleich eine Antwort an
seine Kritiker. Mainz, Franz KIRCHHEIM. 1899.

Vor mehreren Jahren gab der evangelische Plarrer von
Méhringen, Dr. Rich. Weitbrecht, ein bemerkenswertes Schrift-
chen heraus, das den Titel tridgt: ,Die deutsche Litteratur in
romischer Beleuchtung. Darin sagt er (pag. 13): ,Wer die
Beitrage katholischer Schriftsteller zur Beurteilung der deutschen
Litteratur verfolgt hat, dem wird nicht entgangen sein, dass
bald nach der Mobilmachung des Centrums gegen den ,prote-
stantischen® Staat auch die katholischen Schriftsteller abkom-
mandiert wurden, um gegen die ,protestantische Litteratur den
Krieg zu beginnen. Und in diesem Kampfe ist System; es



864 —

handelt sich um nichts mehr und nichts weniger, als das
deutsch-katholische Volk von dem Vaterlande dadurch loszu-
losen, dass man ihm die dichterischen Schitze des deutschen
Volkes, die es bisher in Gemeinschaft mit dem evangelischen
Mitbtrger unbefangen genoss, nimmt und in den Schmutz wirft.
Auch das letzte Band, das die Deutschen beider Konfessionen
verbindet, das tiber die deutsche Grenze hinaus auch Deutsch-
Osterreich umschlingt, der gemeinsame DBesitz litterarischer
Produkte von klassischem, unvergéinglichem Werte, soll durch-
schnitten werden. Je mehr das katholische Volk von der allge-
meinen Weltbildung entfernt wird, ein um so willigeres Werk-
zeug ist es in den Hénden der Jesuiten, die an der Stelle der
deutschen Nationallitteratur dann mit um so grosserer Wirkung
ihre romisch-internationale Litteratur etablieren kénnen.* Diese
Worte enthalten eine schwere Anklage. Wie berechtigt sie aber
ist, dafiir liefern den offenkundigsten Beweis u. a. Sebastian
Brunners ,Hau- und Bausteine zu einer Litteraturgeschichte
der Deutschen, Haffners , Frankfurter zeitgemésse Broschiiren®,
die nach dieser Richtung sich bewegenden Arbeiten der Jesuiten
Alexander Baumgartner, Jos. Jungmann, Kreiten, Gietmann.
Und was hat die sogenannte katholische belletristische Littera-
tur gezeitigt? Darauf antwortet Veremundus: Fir einen, dessen
Bediirfnisse iiber die Angebote des Bachemschen Verlags bei-
spielsweise hinausgehen: ,nichts, rein gar nichts* (pag. 39).
Und er findet die ,katholischen Romanciers® alle, von Konrad
von Bolanden bis auf P. Spillmann, von K. May bis auf Ferdinande
von Brackel (welche letztere der Fabulist Brugier ,wahrhaft
klassisch“ (1) nennt) unzulénglich (pag. 26). Seine Devise lautet
darum: FExcelsior! Mit Fr. »v. Schlegel meint er, dass auch der
neuere katholische Dichter die eigenttimliche christliche Schon-
heit seiner Poesie nicht in den Gegenstinden suchen soll, oder
in der dusserlichen Umgebung und geschichtlichen Beziehung,
noch weniger in einzelnen Glaubenssédtzen und aus der gott-
lichen Quelle entlehnten Wahrheiten, sondern nur in der inneren
Verkliarung einer mehr geistigen und ganz gottlichen Schon-
heit, wovon die Idee auch an einem geschichtlich genommen nicht
christlichen Stoffe anschaulich gemacht werden kann (pag. 11),
und mit Jos. v. Eichendor/f weist er der katholischen Gesinnung
als ihre eigentliche Aufgabe die Uberwindung der unschénen
Litteratur zu, nicht jedoch ,durch absichtsvolle Kontrovers-



— 865 —

und Tendenznovellen, sondern einzig durch die stille, schlichte,
allméhliche Gewalt der Wahrheit und unbefleckten Schonheit,
durch jene religios begeisterte Anschauung und Betrachtung
der Welt und der menschlichen Dinge, wo aller Zwiespalt ver-
schwindet, und Moral, Schonheit, Tugend und Poesie eins werden*®
(pag. 16). Er wendet sich gegen den Prilaten Hiulskamp, der
der eigentiimlichen Anschauung huldigt, ,,dass man eine strengere
Beurteilung des dsthetisch-kiinstlerischen Wertes nicht wohl
verlangen diirfe, gegen Bischof Keppler von Rothenburg, der
ofur den katholischen Roman eine katholische Tendenz“ ver-
langt, gegen Kreiten, Gietmann u. a. Kr kann sich eines ge-
wissen Unmuts nicht erwehren, ,dass tiber dem Streben nach
mehr dusserem Einfluss die Pflege der grossten menschlichen
Dinge, wie z. B. der Kunst, der Dichtung, hin und wieder ins
Hintertreffen geraten ist und in der Schitzung der Zeitgenossen
verloren hat“ (pag. 3). AUl sein Hoffen steht bei der Zukunft
{pag. 26).

Wird sich dies Hoffen erftillen? Schell ist ein toter Mann;
Lopectator® schloss seine Mappe mit dem Seufzer: ,schweigen
und sterben“; Franz Miller kimpft noch, aber mit stumpfem
Schwert, und auch Karl Muth ki&mpft einen hoffnungslosen
Kampf. Es will uns mit Beziehung auf diese Streiter Grill-
parzers Wort nicht aus dem Sinn:

»Was je den Menschen schwer getallen,
Eins ist das Bitterste von allen:
Vermissen, was schon unser war,

Den Kranz verlieren aus dem Haar,
Nachdem man sterben sich gesehen,

Mit seiner eignen Leiche gehien

Lasciate ogni speranza!

Pfarrer SCHIRMER.

Petites Notices.

* Bibliothéeque géncrale des sciences soctales. Morale sociale,
in-8°, 6 fr.; Paris, Alcan, 1899. — Ce volume est un recueil
de 14 conférences, données au College libre des sciences so-
ciales, &4 Paris. Quelques-unes sont confuses, d'autres trés fai-



— 866 —

bles. Tel conférencier glorifie le positivisme sans le définir
nettement, et cela dans un but manifestement antireligieux ; tel
autre prétend que la morale «nous enseigne & vivre contrai-
rement a la nature», et que, si Kant a posé le devoir comme
un fait de raison, cela a été de sa part une «affirmation gra-
tuite ». Heureusement, a coté de ces pages regrettables, il en
est d’excellentes: je signalerai, en particulier, celles de M. Darly,
sur «la classification des idées morales du temps présent »;
de M. le pasteur Wagner, sur «Uorientation morale du temps
présent»; du P. Vincent Maumus, sur «la justice et le droit »;
de M. Belot, sur «la charité et la sélection»; de M. Buisson,
sur «le devoir présent de la jeunesse». Il n'est que temps, si
I'on veut mettre fin & la crise morale que nous traversons, de
donner un enseignement public de la morale le plus élevé et
le plus didactique possible, avec des principes clairs et des
conclusions fermes. Clest, croyons-nous, un des besoins les
plus pressants de 1'époque actuelle. Espérons que les volumes
annoncés seront supérieurs a celui-ci. E. M.

# A. BULLINGER: Die modernste Kvangelienkritik derv Kritik
untersogen in Auseinandervselsungen mit Prof. Dy, H. J. Holts-
mamnn ; Miinchen, Th, Ackermann, in-8°, 135 5., 1899. — Inhalt:
Vorwort. — 1. Wer war Jesus? Der Menschensohn und Gottes-
sohn bei den Synoptikern. Der Christus bei Paulus und Jo-
hannes. — II. Wunder und Auferstehung aus dem Grabe. —
ITI. Die Parusie und das Ende der Welt. — IV. Juden- und
Heidenchristentum. — V. Die Johannesfrage : Einleitendes.
Aussere Schwierigkeiten. Innere Schwierigkeiten. — VI. Die
juridische Rechtfertigungslehre Pauli. — VII. Taufformel und
Trinitat. — VIII. Der neue Bund (das Herrnmahl). — IX. Das
Reich Gottes und die Kirche, — Postskriptum betreftend das
Herrnmahl.

— Mein letstes Wort gegen den Neuscholastiker Dy, M.
Glossner ; Miinchen, Th. Ackermann, in-8°, 20 S., 1899,

Gaston DescHamps: Le malaise de la démocratie; Paris,
Colin, 1899, 3 fr. 50.

On peut dire de T'auteur ce qu'il a dit lui-méme de M. de
Tocqueville: «On ne se lasse pas d’écouter ce sage.» Ce livre
est, en effet, celui d'un sage, c'est-d-dire d’un patriote dévoué,



qui, au lieu de flatter sa patrie, lui ouvre les yeux sur ses
erreurs et sur ses vices, et lui montre la voie a suivre pour
atteindre 'idéal; d'un moraliste intégre, qui, au lieu de chercher
d’abord a faire de lesprit, cherche d'abord a faire du bon
sens, et qui place la vérité et la justice au-dessus de tout;
d’'un observateur et d'un critique plein de sagacité, qui, au
lLieu de se laisser duper par les illusions de 'amour-propre
national, voit les choses telles qu’elles sont et les montre
exactement comme dans un miroir fidele. J'aurais toutefois de
sérieuses restrictions a faire sur le chap. VI: la pédagogie
allemande, et beaucoup d’observations 4 ajouter sur les lacunes
du chap. XI: Conclusion. Ce livre n'en est pas moins un trés
bon livre et une trés bonne action. Puissent tous les Francais
le méditer et tirer de cette méditation, aussi sincére et aussi
intéressante qu'utile, toutes les graves conséquences morales,
politiques et sociales, qu’elle ne manquera pas de leur suggérer!
E. M.

¥ G. Guizor (7): Montaigne, études et fragments; Paris,
Hachette, in-16, 1899, 3 fr. 50. — Ces matériaux, destinés a
une ccuvre que l'auteur n'a pas eu le temps d’achever, méri-
taient d’étre recueillis: ils dénotent dans l'auteur une connais-
sance approfondie de son sujet, soit des qualités et des attraits
de Montaigne, soit de ses défauts et de ses dangers. Guillaume
Guizot a voulu montrer que toute la sagesse n'est pas dans
les Fssais, et méme qu'il y a une sagesse plus virile qui n'y
est point du tout. Montaigne n’a été sceptique qu’'a demi:
c'était «un épicurien qui avait I'imagination stoicienne». M. Fa-
guet, qui a écrit une préface en téte de ce volume (préface
spirituelle et subtile, mais qui {rise souvent le charabia), pré-
tend méme que «le fond était stoique et la parure épicurienne»,
A dire vrai, la partie la plus intéressante de cette préface est
celle out M. Faguet essaie de préciser (mais superficiellement)
le christianisme, ou plutot le paganisme de Montaigne (pp. XXIII
a XXVII).

P. F. Tuovas: Morale ¢t éducation, Paris, F. Alcan, 1899,
in-18, 2 fr. 50. — Ouvrage classiquement écrit et sagement
pensé, dans lequel est établi, ¢quitablement, le bilan de ce que
peuvent et ne peuvent pas la science, I'esthétisme, la philoso-



— 868 —

phie, le dilettantisme, etc., au double point de vue de la mo-
rale et de I'éducation. Bonne introduction a une étude de
pédagogic rationnelle.

Librairie.

Dr. H. P. Cuajes : Proverbia-Studien zu der sogenannten Salo-
monischen Sammlung C. X—XXII, 16; Berlin, Schwetschke,
1899, 46 5., 1 M. 60.

Pbro. H. ForresTER : Discurso dirigido al sinodo de la Iglesia
episcopal Mexicana o Iglesia de Jesus el dia 5 de julio de
1899; Mexico, 1899. — Un Bosquejo historico: Ia Iglesia
nacional catolica pero non romana, evangélica pero non «pro-
testante » ; Mexico, 1899, br.

R. Giamprorcari: Gesu Cristo ed il Genio di Bovio; Napoli,
Tocco, 1899, br., 65 p.

P. J. Van HarpErwyk : Petrus en het Primaat in de oude Kerk;
Antwoord naar aanleiding der brochuren van Prof. G. J.
P. J. Bolland en Dr. H. J. A. M. Schaepman; Rotterdam,
Reisberman, 1899, br., 55 p.

Liturgie: — Die Riten der priesterlichen Weihen, nach dem
Pontificale Romanum bearbeitet und herausgegeben 7z Auf-
trag dev altkatholischen Bischofskonferens, Bern, Wyss, 1899,
58 S. — The Ordinary of the Mass, according of the use of
the 0ld Catholic Church in Swilzerland, translated by A.
Behrends; Berne, Steempfli, 1899, 16 p.

N. ManveL : Die Krankheit der Messe; Schaffhausen, 1899, br.,
27 8.

G. A. Tienes: Nietzsches Stellung zu den Grundfragen der
Ethik genetisch dargestellt; Bern, Sturzenegger, 1899, br.
Fr. L, 75,




	Bibliographie théologique

