
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


839

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

Louis Clément: Henri Estienne et son œuvre française;
Paris, A. Picard et fils, gr. in-8°, 1899.

Cet ouvrage très touffu et très érudit est une contribution
précieuse non seulement à l'histoire de la langue française au
XVIe siècle, mais encore à l'histoire des mœurs de cette époque
et de la Réforme. H. Estienne est né en 1531 et il est mort
en 1598. Le savant professeur du lycée Janson a exposé avec
exactitude et critiqué avec justesse son oeuvre française, sa
valeur comme grammairien, comme étymologiste et comme
critique, ses exagérations en ce qui concerne les rapports du

français et du grec, ses erreurs envers l'italien, son plaidoyer
en faveur du français, ses critiques contre le ton affecté de la
cour, contre l'italianisme et aussi contre les vulgarités du bas
peuple. Toutefois, ce qui nous intéresse le plus ici, c'est l'écrivain

huguenot. H. Estienne était pénétré des doctrines de la
Réforme, mais il avait un esprit railleur et rabelaisien que le
rigorisme calviniste ne pouvait pas supporter: de là entre ses

coreligionnaires genevois et lui un malentendu dont il souffrit
souvent.

A l'en croire, jamais le mal n'aurait été plus grave que
cle son temps. La faute en était à ceux qui, manquant à leur
mission, entretenaient «le povre monde en cest aveuglement ».

A la satire de l'Eglise romaine s'ajoute celle de la société
laïque, « des larrecins, des homicides, de la paillardise et de

la cruauté » de son siècle (voir son Apologie pour Hérodote).
H. Estienne a beaucoup puisé dans les prédications populaires
d'Olivier Maillard et de Michel Menot; il a invoqué le
témoignage de Pétrarque contre la Rome des papes, et il a raillé
vivement les « papicoles » et les «romipètes». Dans sa dis-



— 840 —

cussion, il a pris à partie les scolastiques, les évangiles
apocryphes, la Légende dorée; il s'est appuyé sur Guillaume de

Saint-Amour et sur Nicolas Gallique, l'auteur de la Sagelte de

feu; il a lu des écrits mystiques, comme les Conformités de

St. François à J.-C, le Quadragesimal spirituel et la Stella
clericorum (p. 79-83). Il a flétri l'Inquisition et les inquisiteurs.
Il a glorifié les savants interprètes de la Bible, notamment son
père Robert Estienne, contre l'opposition de la Sorbonne et
du clergé. Il a rendu hommage à l'œuvre religieuse de Marot.
Il a été impitoyable contre les moines, les ecclésiastiques
romanistes et les cardinaux, et aussi contre les courtisans qui
manquaient de conviction religieuse (p. 90). Il a attaqué de

nouveau ces derniers, ces «méchants athéistes», dans ses

Dialogues du nouveau langage; il leur a reproché leur
machiavélisme (p. 181-132). Il a condamné le langage payen des

auteurs de la Pléiade. Il n'admettait pas que sous le couvert
de la fiction on profanât ce qui était l'objet de la croyance et
du culte, ni qu'on méconnût les dogmes chrétiens. Il voulait
dans la littérature et clans l'art (et en cela il était d'accord avec
Th. de Bèze) une sincérité absolue, une concordance exacte
de l'expression et de l'idée, de l'émotion et de la croyance: en
un mot, il voulait une littérature et un art chrétiens. Il
n'admettait pas qu'on dît les dieux au lieu de Dieti, ni le ciel au
lieu de Dieu. 11 reprochait aux chrétiens cle paganiser, d'abuser
des mots fortune et nature, « comme s'il ne falet plus parler
de la providence de Dieu» (p. 162-166).

H. Estienne a fait des réflexions très judicieuses sur les
défauts de l'éducation de son temps. Selon lui, on faisait de

l'instruction un mauvais emploi; on envoyait les enfants écouter
des maîtres renommés, mais dans l'espérance qu'au retour ils
obtiendraient plus facilement une place. «Tant plus un François

sera romanizé, ou italianizé, tant plutôt il sera avancé

par les grands seigneurs. » Les enfants allaient à l'école plus
tôt qu'autrefois, mais ils n'apprenaient rien. On ne les mettait
à l'étude que « pour les rendre plus fins et affettez par le

moyen de la compagnie». Un vernis d'éducation purement
mondaine, « trois ou quatre mots de latin » et par là-dessus
le voyage d'Italie; tel était, d'après Estienne, le programme
suivi par les pères de famille de l'aristocratie ou de la
bourgeoisie riche, en l'an 1566. Il écrivit plus tard à son ami Crato



— 841 —

cle Craftheim qui s'inquiétait des moyens propres à achever
l'éducation de son fils, que c'était à Genève qu'il trouverait
cette vie vraiment virile qui convient à un jeune homme, pour
tremper son esprit et fortifier son caractère ; mais if le
détourna de l'idée funeste d'envoyer ce fils étudier par delà les
monts (p. 138).

Bref, défenseur de la langue et de l'esprit français, H.
Estienne a été, avant tout, un polémiste, polémiste non seulement

en philologie, mais encore en religion, et cela contre le
papisme, au nom même du christianisme et de la France. S'il
eût vécu de nos jours, il eût réfuté point par point les récentes
thèses de M. Brunetière, comme étant paradoxales, antireligieuses

et antifrançaises. E. Michaud.

Eugène de Faye: Clément d'Alexandrie, étude sur les
rapports du christianisme et de la philosophie grecque
au IIe siècle; Paris, E. Leroux, in-8°, 1898.

L'étude historique et critique des documents des premiers
siècles chrétiens est de la plus haute importance pour faciliter
l'union effective des Eglises chrétiennes: car cette étude, si
elle est exactement faite, ne pourra que mettre en plus grande
lumière, d'une part, les éléments divins du christianisme, et,
d'autre part, les éléments plus ou moins philosophiques ou
scientifiques que les hommes leur ont ajoutés ; or c'est
précisément cette ligne de démarcation entre les uns et les autres
qu'il s'agit de tracer, l'union des Eglises ne pouvant s'opérer
que dans les éléments divins enseignés par J.-C. même, et la
liberté devant être admise relativement aux éléments purement

humains. Aussi la Revue attache-t-elle le plus grand prix
aux ouvrages qui, comme celui de M. E. de Faye, sont faits
d'après les sources mêmes et avec une méthode objective et
raisonnée.

Clément d'Alexandrie a cela de particulièrement intéressant

qu'il est un des fondateurs, non pas des dogmes chrétiens
(nous entendons par dogmes chrétiens les enseignements mêmes
de J.-C), mais de la théologie chrétienne, c'est-à-dire de

l'explication philosophique des dogmes chrétiens. En réalité, les
relations du christianisme et de la philosophie ont commencé



— 842 —

dès le temps des apôtres*). Avant Clément, il faut citer non
seulement Justin et Athénagore, mais Aristide, Miltiade, Mé-

liton, Pantène, etc. Clément est en progrès sur eux par
l'enseignement didactique qu'il a donné dans son Protrepticus (le

Convertisseur), dans son Pédagogue, et surtout clans ses Stro-
mates (tapisseries), etc. Il a voulu concilier le christianisme et
la science (ou gnose), et instruire davantage les chrétiens de

son temps, qui, confondant souvent la science avec le gnosticismo

hérétique, rejetaient la science ou plutôt la philosophie
grecque, telle qu'elle était interprétée par les gnostiques
hérétiques2). Il s'agissait, vers l'an 190, d'éviter deux extrêmes:
les uns (simpliciores) pouvaient compromettre l'avenir de l'Eglise
par excès d'étroitesse, les autres (gnostici) par excès cle largeur.
Clément a tenu le juste milieu par son éclectisme et son
indépendance : il a, en effet, combattu les gnostiques qui, par
leur fausse science, altéraient les dogmes chrétiens ; il a rejeté
l'athéisme épicurien ; il a reproché aux stoïciens de matérialiser

Dieu; il a loué Pythagore et Platon, qu'il a crus
«inspirés par Dieu même » ; il a accepté de Phiion plusieurs
doctrines religieuses et philosophiques3) ; il a glorifié la philosophie,
parce qu'il a ainsi appelé « l'ensemble des doctrines qui
enseignent la justice et la piété, dont chaque école fournit sa part4) » ;

il a repoussé les sophistes non moins que les athées et les

sceptiques5) ; il a tracé du vrai gnostique, c'est-à-dire du chrétien
parfait, un portrait magnifique, de beaucoup supérieur à ce

que le platonisme, le stoïcisme et le philonisme contenaient de

plus élevé.
Je ne saurais résumer ici les travaux dont Clément

d'Alexandrie a été l'objet pendant la seconde moitié du XIXe
siècle. Environ quarante historiens ou critiques ont essayé de

préciser sa physionomie, sa valeur, sa doctrine et son rôle.
C'est une tâche difficile. M. E. cle Faye est le plus récent, et

') «Les premiers rapports du christianisme avec la philosophie remontent presque
à ses origines. U y a eu contact dès l'âge apostolique... Le paulinisme lui-même
trahit l'influence d'un courant d'idées qui était général et qui pénétrait partout. Le
christianisme manifeste alors une remarquable aptitude à s'assimiler tout ce qu'il y
avait de vivant et de durable autour de lui.» E. de Faye, p. 118.

2) Voir p. 125-129.
3) P. 203.
*) P- 153-
5) Voir l'excellent portrait qu'il fait des sophistes, p. 154-155.



— 843 —

son étude substantielle, très fouillée, très claire, est certainement

remarquable, quoique trop délayée et remplie de
répétitions. A-t-il dit sur le grand catéchète d'Alexandrie le dernier
mot de la critique? Je ne le crois pas. Certes, ses études
littéraires sur le Protrepticus, sur le Pédagogtie, sur le Madre,
et surtout sur la composition et la portée des Stromates, sont
fort bien conduites. Mais qu'il me permette d'appeler son
attention, en vue d'une nouvelle édition (que je souhaite
vivement), sur les lacunes de sa troisième partie, où il restreint la
« question dogmatique » aux seuls points suivants : l'idée de

Dieu, la christologie et la description morale du vrai gnos-
tique. Ce n'est pas assez: Clément d'Alexandrie mérite d'être
plus approfondi.

Que M. de Faye me permette aussi de lui signaler
quelques-unes de ses appréciations qui me paraissent erronées :

P. 34. M. de Faye dit qu'«on était alors au temps où partout

l'épiscopat achevait de se constituer et de devenir
monarchique». Or l'épiscopat a été constitué dès le temps des apôtres,
comme St. Paul l'enseigne ; et d'autre part, dans l'ancienne
Eglise, l'épiscopat n'a jamais été monarchique, comme St. Cjr-
prien et les autres Pères l'enseignent, l'ancienne Eglise n'ayant
connu d'autre monarque que J.-C. même. L'Eglise de Rome, il
est vrai, a fait de l'évêque de Rome un monarque, mais l'Eglise
de Rome n'est pas l'Eglise catholique.

P. 101. M. de Faye dit qu'il Ay a pas de ôoyuaict dans le
N. T., et que c'est Clément qui a « élaboré des dogmes chrétiens

» pour imiter les philosophes grecs. Libre à M. de Faye
de donner le nom de dogmes à ce qu'il appelle les « formules
stéréotypées » de la théologie, et non aux enseignements mêmes
de J.-C. Mais les catholiques ont toujours appelé dogmes les

enseignements mêmes de J.-C. ; toujours ils ont vu des dogmes
dans le N. T. ; toujours ils ont distingué les dogmes et les
«formules dogmatiques», lesquelles sont changeantes de leur
nature et ont de fait changé souvent, tandis que les vrais
dogmes proprement dits ne changent pas, l'Evangile du Christ
étant un et inaltérable.

P. 211. M. de Faye s'exprime ainsi: « Pendant des siècles,
l'antique Israël a été, grâce à l'allégorie, entièrement ignoré{\).
Ce n'est qu'au XVIe siècle que l'on commence à exhumer
l'A. T. L'exégèse d'un Calvin marque un progrès très consi-



__ 844 —

dérable dans la bonne direction. Néanmoins, pour retrouver
le véritable hébraïsme, il a fallu attendre l'avènement de la
critique historique {l). Cela est tellement vrai que, pour les
personnes encore habituées aux idées traditionnelles, la lecture
de l'histoire d'Israël, telle qu'elle s'écrit maintenant^), est une
révélation{\).» Certes, je n'essaierai pas de réfuter ici ces
affirmations si absolues et plus qu'étranges : c'est un volume qu'il
faudrait écrire. Heureusement les lecteurs de la Revue n'en
ont pas besoin : ils savent tout le respect que les chrétiens
sérieux ont toujours professé pour la tradition universelle : ils
savent que les exégètes da l'A. T. n'ont pas attendu Calvin
pour établir le sens littéral des textes ; ils savent que
l'ancienne Eglise n'a pas connu seulement l'allégorie, et que
d'ailleurs Calvin ne s'en est pas privé à l'occasion; ils savent que
« l'avènement de la critique historique » n'est guère qu'une
« formule stéréotypée » très peu précise, et qu'on peut lui faire
signifier à peu près tout ce qu'on veut ; ils savent que
l'histoire d'Israël «telle qu'elle s'écrit maintenant», est remplie de

contradictions, les critiques ne s'entendant pas entre eux sur
les règles mêmes de leur propre critique ; ils savent que la
« révélation » en question, fondée sur tant de peut-être, est
moins une lumière qu'une obscurité et qu'une confusion. Cela
leur suffit pour le moment. Ce qu'ils veulent, c'est un édifice
solide, et non une tour de Babel.

P. 222-223 : « Le simple fait, dit M. de Faye, que Clément
se débarrasse, sans forme de procès, des anthropomorphismes
de la Bible, prouve combien peu il a compris la religion
d'Israël. » Ne pourrait-on pas dire, avec plus de vérité, que le

simple fait de prendre à la lettre le style oriental et notamment

les anthropomorphismes de la Bible, prouve combien

peu ceux qui manquent à cette règle de critique élémentaire,
comprennent la religion d'Israël?

P. 244. M. de Faye dit: «Tandis qu'il demeure incertain
si jamais le Logos de Phiion revêt une personnalité, Clément
ne nous laisse pas dans les mêmes doutes. A un moment précis,
son Logos devient J.-C. Il est alors une personne. Mais qu'était-il
dans sa préexistence? Etait-il, pendant cette première phase
de son existence, une personne véritable? Sur ce point,
Clément n'est pas plus précis que Phiion. Il ne paraît même pas
s'être posé la question. Il y a toute une série de textes qui



— 845 —

font du Logos préexistant une personne. Il est â ovçyoç,

aQxisçsvç, OmrrjQ. Il est le dé'kr^m, la volonté de Dieu. Autant dire
qu'il est une personne véritable. La volonté, c'est le signe
même de la personnalité. Les fonctions que remplit le Logos
supposent une personne. D'attire part, il y a toute une série
de textes qui réduisent le Logos à un attribut de Dieu et

presque à une émanation de l'être divin. Il est l'intelligence
du Père, il est tout entier lumière et cette lumière est celle
du Père. Ainsi, à son tour, Clément émet sur le Logos des
affirmations contradictoires. »

M. de Faye oublie que, tous les jours, nous disons nous-
mêmes d'une personne qu'elle est une intelligence, une lumière,
une volonté, une énergie, une force, etc., sans que nous
songions, par ces termes abstraits, à nier la personnalité de cette
personne. Clément a fait de même. Il ne s'est donc nullement
contredit, et il n'a nullement manqué de précision. Son Logos,
qui dès l'origine des choses est sauveur, qui a créé et qui
gouverne l'univers, qui avant son incarnation en J.-C. a parlé par
les prophètes et qui a donné aux Grecs leur sagesse x), est évidemment

une personne. Tous les théologiens qui ont parlé correctement

de la Trinité, ont parlé comme Clément, et ils ont estimé
être aussi précis qu'on peut l'être en des questions aussi élevées.

P. 249-251. M. de Faye dit: «Il semble que la grâce
divine fût censée s'épuiser au moment du baptême ; ce n'est plus
qu'à ce moment-là qu'elle se déploie ; après le baptême, on n'en
a plus besoin... On le voit, le ßanrusnu devient de bonne heure
un véritable rite d'initiation ; il acquiert une importance qu'il
n'avait pas dans l'âge apostolique. Il est certain que la notion
n'en est plus la même. Elle s'est modifiée sous l'influence d'idées
venues des mystères grecs... C'est un des traits les plus
caractéristiques du christianisme du IIe siècle qu'il semble attribuer

l'ccyeGiç dpccQrîmv moins au Christ, à sa mort sur la croix,.
qu'à la vertu du baptême. Cela devait être De Clément,
comme de tout le christianisme du IIe siècle, il faut dire qu'en
ce qui concerne la portée attribuée à la mort du Christ, on
est à cent lieues tout ensemble de St. Paul et de St. Augustin. »

Ces assertions de M. de Faye sont toutes gratuites. Il dit
d'abord: «Il semble», puis: «On le voit», ensuite: «Il est

l) P. 242-247. Voir aussi p. 238 et 239.

Revue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. !>5



— 846 —

certain», enfin: «Cela devait être». Mais ce crescendo dans
l'arbitraire ne constitue pas une preuve. M. de Faye oublie le
rite du baptême, la triple immersion ou la triple infusion, qui
n'a jamais cessé d'être très caractéristique et qui prouve qu'au
IIe siècle comme au temps des apôtres la vertu du baptême
a été la vertu même de la mort du Christ. L'altération que
M. de Faye semble vouloir chercher, n'existe donc que dans
son imagination. Il paraît même en avoir quelque soupçon,
quand il convient (p. 252) que « Clément lui-même n'a pas été

toujours conséquent et que le sentiment chrétien et pauli-
nien se faisait jour parfois».

P. 254. M. de Faye, qui gourmande fort M. Ziegert d'avoir
défendu l'orthodoxie de Clément, et qui cherche le plus
possible, lui, à faire passer Clément pour hétérodoxe (par rapport
à l'orthodoxie des apôtres), prétend que son Christ « a un
caractère d'abstraction qui lui enlevait ou tendait à lui enlever
sa réalité », et que le reproche de docétisme qu'on lui a adressé,
«était fondé»; et la preuve qu'il en donne, c'est qu'«il y a
des textes qui affirment très nettement que Jésus n'a pas
souffert». M. de Faye avoue cependant, d'autre part, qu'il y a
aussi des textes où Clément affirme que Jésus « a réellement
souffert». Comment peut-il supposer que Clément ait été assez
sot pour commettre une pareille contradiction? Selon Clément,
comme selon tous les théologiens orthodoxes, J.-C. a réellement
souffert comme homme, mais il n'a pas souffert comme Dieu.
En disant que J.-C. n'a pas souffert, Clément voulait simplement

affirmer sa divinité.
P. 261. Après avoir mentionné la distinction que fait

Clément entre le commun des chrétiens et l'élite de ceux qu'il
appelle les gnostiques véritables, M. de Faye s'écrie : « Voilà
une distinction dont Clément n'a certainement puisé l'idée ni
dans le christianisme apostolique, ni dans le christianisme de

son temps... La vérité est que Clément, aussi bien que les

gnostiques, est redevable de cette conception à la philosophie
grecque. » M. de Faye se trompe : le Christ a enseigné des

préceptes et des conseils, des préceptes pour rendre saints tous
les fidèles, et des conseils pour rendre encore plus saints ceux
qui se sentiraient appelés à les pratiquer; et conformément à

cet esprit, qui est l'esprit chrétien, St. Paul a distingué, lui
aussi, deux nourritures, le lait pour les enfants et les faibles,



— 847 —

et la nourriture solide pour les estomacs plus forts (les
gnostiques de Clément). Ce n'est donc nullement à la philosophie,
mais au Christ même, que Clément a emprunté l'idée du sage
ou du chrétien parfait (Justus justificetur adhuc). M. de Faye
n'est pas plus heureux lorsqu'il prétend que la ressemblance
que nous devons nous efforcer d'avoir avec Dieu, est « une
formule platonicienne » (p. 263). Clément lui-même l'a signalée
dans la Genèse, et elle revient souvent dans le N. T., étant le
fond même de la morale chrétienne.

P. 300. M. de Faye prétend que « le christianisme de
Clément et d'Origène, après avoir jeté un magnifique éclat, devait
être renié par l'Eglise ». M. de Faye fait allusion aux
condamnations qui ont été formulées contre Origene, non pas par
l'Eglise, mais par des théologiens, qui d'abord n'étaient pas
l'Eglise, et qui ensuite ne voulaient nullement « renier le
christianisme » d'Origène, mais seulemenl condamner certaines
opinions professées par Origene ou attribuées à Origene,
opinions qui leur paraissaient répréhensibles. M. de Faye, qui a
fait dans son ouvrage beaucoup de distinctions plus subtiles
qu'exactes, a manqué de faire celle-ci, qui est nécessaire.

Bref, ce qui a fait tomber M. de Faye dans toutes ces
méprises, c'est sa tendance, inconsciente sans doute, à vouloir
prouver que tout ce qu'il y a de bien dans Clément, au point
de vue intellectuel, lui vient de Platon, au point de vue moral,
du stoïcisme, et au point de vue religieux, de Phiion, et non
du christianisme même1). C'est en vain que Clément prodigue
les textes de l'A. et du N. T. ; c'est en vain qu'il déclare que
sa base est le Christ, et même que les philosophes grecs ont
puisé dans l'A. T. leur notion élevée de Dieu et de la morale ;

M. de Faye cherche généralement à amoindrir le caractère
essentiellement chrétien et parfaitement orthodoxe de la
doctrine de Clément. Je dis «généralement», parce que, dans
certains passages, il reconnaît « que Clément sentait profondément
que le christianisme était le véritable foyer de sa vie morale
et religieuse » (p. 295) ; « qu'il a proclamé la supériorité du

christianisme sur la philosophie, et qu'il n'a voulu voir dans
la philosophie que l'auxiliaire de sa foi chrétienne » (p. 297) ;

et encore, qu'«en dernière analyse, ce qui donne à l'édifice

') Voir particulièrement les pages 204, 273, 288, 289 et 292.



— 848 —

(de sa doctrine) sa forme nécessaire, les lignes générales du
bâtiment et en quelque sorte le type et le caractère qui le
distinguent, c'est le fondement, c'est le christianisme ; qu'on a ainsi
un édifice qui, au premier aspect, semble tout entier l'œuvre
de la philosophie, mais qui, dans la réalité, doit sa figure
particulière et son plan au christianisme » (p. 298). Très bien. Telle
est la vraie note. J'ajoute que M. de Faye comprendra l'orthodoxie

cle Clément, lorsqu'il distinguera les dogmes puisés par
Clément dans l'enseignement même du Christ, et les explications

philosophiques et morales cle ces mêmes dogmes,
explications ou formules théologiques qui ont été suggérées à
Clément par ses connaissances de la philosophie grecque et du

philonisme. Cette distinction est capitale ; et c'est parce qu'ils
l'oublient que nombre de critiques se fourvoient, en ne voyant
plus dans la doctrine de l'ancienne Eglise que des « dogmes
grecs », qu'ils mettent, bien entendu, en opposition contre les

enseignements chrétiens du N. T.
Ce sur quoi l'on ne saurait trop insister, dans une étude

sur Clément d'Alexandrie, c'est, d'une part, son traditionna-
lisme, et, d'autre part, son spiritualisme. Son traditionnalisme
est manifeste, dans les nombreux passages où il se plaît à

répéter qu'il ne fait que reproduire l'enseignement que les
anciens ont transmis de père en fils depuis les apôtres. M. de

Faye avoue lui-même (p. 213) : « La nagdâcooiç èxxlrjOiaGrixr; était
encore tout imprégnée de christianisme primitif. Clément y a

puisé ce tact encore très sûr qui l'a préservé des grands écarts
qui égarèrent les gnostiques et qui le maintint, en dépit des
entraînements de l'allégorie, dans les limites d'une interprétation
relativement saine du N. T. *). » Quant à son spiritualisme, il
apparaît particulièrement clans son refus d'interpréter
charnellement {occqxi'vwç) les paroles de J.-C, et dans son exégèse
allégorique, qui en était à ses yeux la conséquence2). Contre
les gnostiques charnels, il était nécessaire qu'un orthodoxe et

un savant affirmât le gnosticisme spirituel. E. M.

J) Voir aussi p. 24-25, 37, 41 et 55.
2) P. 38. Voir aussi p. 206-211.



849

Prof. Dr. Friedrich: Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf
Grund seines schriftlichen Nachlasses. IL Teil : Vom Ministerium

Abel bis zum Ablauf der Frankfurter Zeit 1837—1849.
München, 1899, C. H. Becksche Verlagsbuchhandlung, 538 S.

Überraschend bald hat Prof. Friedrich dem ersten Band
seines gross angelegten Werkes über Döllinger den zweiten
folgen lassen. Von der Zeit, auf die sich dieser zweite Band
bezieht, hat Döllinger in einem Schreiben vom 1. März 1887
dem Erzbischof Steichele von München das Geständnis abgelegt:
„Ich gestehe, class es für mich eine Zeit gab, in welcher ich
selbst aufrichtig wünschte, das sogenannte Papalsystem annehmen
und beweisen zu können." Dieser Wunsch musste auf Döllinger
die gleiche Wirkung ausüben, die er heute noch auf manchen
rechtschaffenen Mann in der römischen Gemeinschaft ausübt.
Schon 1865 hat sich Döllinger angeklagt, der betreffenden
Einwirkung zu sehr erlegen zu sein; er gestand, er „habe früher
über die Ansprüche der Päpste und die Grundsätze der Kurie
zu sehr als Sachverwalter und zu wenig als Historiker geredet"
(II, 18). Die Versuchung, als Sachverwalter aufzutreten, musste
sich aber besonders fühlbar machen, wenn sich Döllinger nicht
auf seinem akademischen Lehrstuhl, sondern inmitten einer
politischen Körperschaft befand, in der es nicht an scharfen
Ausfällen gegen die katholische Kirche fehlte. Friedrich behandelt

den gewaltigen Stoff auch im vorliegenden Band mit strenger
Objektivität und bemüht sich sichtlich, recht deutlich die äusserste
Grenze zu beleuchten, bis zu der sich Döllinger in Zeiten
erregter kirchenpolitischer Kämpfe als „Sachwalter" der römischen
Kurie, ja sogar der Jesuiten glaubte vorwagen zu dürfen. In
dieser Hinsicht ist z. B. die Stellung, die Döllinger zu der
Protestantenhetze in München (S. 174—189) und zu der berüchtigten

Kniebeugungsfrage (S. 190 ff.) einnahm, sehr charakteristisch.

Auch als Abgeordneter der Universität München zur
Ständeversammlung, als Mitglied des Frankfurter Parlaments
und als Berater der Würzburger Bischofsversammlung führt
Döllinger vielfach eine Sprache, die man in liberalen Kreisen
auch heute noch einfach als ultramontan bezeichnen würde.
Um so interessanter ist es, dass es dem genialen Gelehrten,
dem seiner Kirche wie seinem Vaterlande mit ganzer Seele

ergebenen Priester auch in dieser Zeit gar nicht gelingen wollte,



— 850 —

den eigentlichen Tendenzen des Ultramontanismus zu
entsprechen. Das gilt sowohl vom dogmatischen wie vom
kirchenpolitischen Gebiete. Als der nachherige Bonner Professor Reusch
1846 nach München kam, um hier seine Promotion vorzubereiten,
war er sehr erstaunt, in Erfahrung zu bringen, dass man sich
hier in allem Ernst mit der Frage der päpstlichen Infallibilität
beschäftigte und Döllinger mehrere Stunden darauf verwendete,.
in diesem Punkt völlige Klarheit zu schaffen ; Reusch hatte
gemeint, dieser Punkt sei von vornherein klar und erledigt,
d. h. unter wissenschaftlichen Theologen bedürfe die fragliche
ultramontane Theorie gar keiner Widerlegung. Das war denn
auch das Resultat, zu dem schliesslich der Professor gelangte :

es müsse, meinte Döllinger schon 1846, um eine Sache sehr
schlecht stehen, wenn ein so gescheiter Mann wie Bcllarmin
nichts Besseres dafür vorzubringen wisse. Bei solcher
Überzeugung war er, ohne sich nur dessen bewusst zu sein, auch
in seiner päpstlichsten Periode durch eine unübersteigliche Kluft
vom Ultramontanismus geschieden. Auch musste Döllinger
namentlich im Jahre 1848 erfahren, dass die Wege, auf denen

er eine Erneuerung der deutschen katholischen Kirche nach
ihrer Organisation, ihrem wissenschaftlichen und praktischen
Leben und ihrem Einfluss auf die Gesellschaft anstrebte, keineswegs

die Billigung der päpstlichen Kurie für sich hatten. Als
im November 1848 die deutschen Bischöfe in Würzburg
zusammenkamen, um in Anbetracht der veränderten Zeitverhältnisse

über die zum Heil der Kirche nötigen Massregeln
Beratung zu pflegen, war Döllinger der eigentliche spiritus rector,
dem kein Mitglied der hohen Versammlung wirksam zu
widerstehen vermochte. Ihm aber lag ganz besonders die Einigung
der katholischen Kirche Deutschlands, die deutsche Nationalkirche

am Herzen. Diese sollte darin bestehen, „dass eine
organisch geordnete Verfassung der deutschen Kirche eingeführt,
d. h. ein Primas wieder anerkannt würde, und ein bleibender
Verkehr, ein gemeinschaftliches Benehmen, und in besonders

wichtigen Fällen ein gemeinschaftliches Handeln und Auftreten
durch die stete und regelmässige Verbindung der Bischöfe
untereinander sich bildete, und dass dieser Teil der katholischen
Kirche auf einer Nationalsynode vollständig vertreten, für alle-

deutschen Kirchen bindende Beschlüsse fasste". Die versammelten

Bischöfe gerieten ob Döllingers Vortrag in helle Begeiste-



— 851 —

rung und erklärten ihre rückhaltlose Zustimmung. An
schismatische Absonderung von Rom dachte natürlich niemand,
aber allerdings hatte man doch die Vorstellung, dass für die
Kirche in Deutschland besser gesorgt sei, wenn sie ihre eigene
Kraft zusammennehme und sich selbst regiere. Allein diese

Vorstellung hat nach ultramontanem Urteil eine sehr bedenkliche,

zu Häresie und Schisma hinneigende Seite. Dem Traum
des deutschen Episkopats wurde bald ein Ende gemacht. „Wegen
der laut Erfahrung nur zu häufig aus Nationalkonzilien für die
allgemeine Kirche hervorgegangenen Gefahren" musste auf
päpstliche Weisung der ganze Plan einer nationalen Organisation

der katholischen Kirche in Deutschland aufgegeben
werden.

In Döllingers Leben spiegelt sich die Kirchengeschichte
seiner Zeit. Gebe Gott dem hochverdienten Biographen Gesundheit

und Kraft, diese und andere Arbeiten zur Vollendung zu
bringen. E. H.

P. Gachon: Quelques préliminaires de la Révocation de
l'édit de Nantes en Languedoc (1661-1685) ; Paris, A.
Picard et fils, 1899, in-8°, 7 fr.

L'auteur a divisé son ouvrage en deux parties: 1° la
Procédure (1660-1680), où il examine la condition civique des

réformés, leur condition religieuse, la propagande catholique par
les Etats de Languedoc, et enfin leur condition administrative
et économique; — 2° la Violence (1680-1685), où il décrit leur
situation en 1680, le rôle de Daguesseau (père du chancelier),
celui des Etats en 1680-1682, les mesures de rigueur, les essais
de conciliation, la résistance et la répression, et les rigueurs
de la procédure. — Suivent 62 pièces justificatives, documents

authentiques et très détaillés, qui jettent sur les actes en question
la plus vive lumière.

Il est impossible d'analyser cet ouvrage, qui est tout de

détails minutieux. Il montre l'immense part que le clergé a

prise dans la préparation de l'acte de 1685, question déjà
élucidée par MM. Lanfrey et Frank Puaux. Il montre, en outre,
que, si le clergé a dirigé en particulier l'action contre la
doctrine, le culte, la discipline et l'enseignement protestants; s'il



—- 852 —

a soutenu cet effort par les missions, les conversions, la
corruption et la crainte, à côté de lui les gens du roi, officiers
de justice et intendants, ont eu leur part personnelle et leur
initiative aussi. On y voit clairement la redoutable docilité des

Etats à servir les projets des évêques, mal profondément
enraciné dans l'administration française.

L'auteur termine ainsi ce lamentable tableau des intrigues
odieuses et des abominables persécutions dirigées contre les

protestants: «Certains courants se produisent parfois contre
une religion, une race ou une simple collectivité, où il est bien
malaisé de discerner, même aux témoins oculaires, la nature
des poussées qui les forment: si c'est la conviction ou l'intérêt,
ou les deux ensemble. Bien des gens honnêtes, à la veille de

la Révocation de l'Edit de Nantes, crurent de bonne foi, en

persécutant les Religionnaires, assurer leur salut au même
moment qu'ils soignaient leur fortune en ce monde. Il serait
superflu de recourir à leur exemple pour se persuader que
toutes les libertés sont solidaires, que la conscience humaine
doit être avant tout respectée. Le sacrifice qui en serait fait
à un dogme exclusif ne prouverait jamais que l'influence d'une
meurtrière superstition. » Une meurtrière superstition Telle a
été et telle est encore la superstition romaine.

E. M.

Lie. L. K. Gœtz : Geschichte der Slavenapostel Konstantinus
(Kyrillus) und Methodius. Gotha, Friedr. Andr. Perthes, 1897,

in-8°, 272 p.

Vor fünfzig Jahren schrieb Wattenbach: „Über die Geschichte
der mährischen Apostel Kyrill unci Method ist schon sehr viel
geschrieben und fast über jeden einzelnen Punkt sind lebhafte
Fehden geführt worden." Seitdem ist die einschlägige Litteratur
ganz ausserordentlich vermehrt und ist ebenso oder noch mehr
gestritten worden. Wer zählt die Namen alle '? Wir nennen
nur die hervorragenderen : Dobrowsky, Palacky, Safarik, Strdnslcy,
Stidc, Dudik, Bily unter den Tschechen ; Pachi, Kopitar, Mildosich,

Piagar unter den Südslaven ; Pogódin, Soloiojew, Lawrowski, Grigo-
roiuic, Gorskij, Bodjanskij, Iresnewskij unter den Russen ; Dobner,

Dümmler, Wattenbach, Eössing, Ginzel, Gœtz unter den Deutschen ;



— 853 —

Leger, Lapôtre unter den Franzosen. Die zwei neuesten
Veröffentlichungen über die Slavenapostel sind die des Jesuiten
Lapôtre und des Altkatholiken Gœtz. Bewegt sich auch Lapôtre
freier als Ginzel, so kann er doch, wie Michaud in der Recension

des Buches (Revue, 1899, Nr. 25, p. 167) treffend sagt,
„einen Papst nicht verurteilen". Damit ist aber schon die
historische Unbefangenheit und Objektivität Lapötres gerichtet.
Neues weiss uns der Jesuit über Konstantin und Methodius
nichts zu sagen, und wir begreifen nicht, wie die slavische
Zeitschrift „Velehrad" (1897) über die Ausführungen Lapötres
in Ekstase geraten konnte. Einen entschiedenen Fortschritt
dagegen bedeutet das Buch von Gœtz. Über verschiedene Fragen
erhalten wir neue Aufschlüsse. Wir heben einige Punkte hervor :

1. Quellen. „Die Geschichte der Slavenapostel", bemerkt
richtig Gœtz (Einl. p. 6), „kann nicht eher geschrieben werden,
als wir nicht über den Wert und die Zuverlässigkeit der Quellen
möglichst im klaren sind." Ihnen widmet Gœtz den ersten, den
untersuchenden Teil seiner Arbeit. Er gelangt zu überraschenden,

von den bisherigen vielfach völlig abweichenden Resultaten.
Als Hauptquelle für die Geschichte des Konstantinus gilt Anastasius

bibliothecarius. Bis vor einigen Jahren waren der
allgemeinen Forschung nur zwei kleinere Stücke des Anastasius
bekannt. Diese sind, wie Gœtz ausführt, durch den im Jahre
1892 von J. Friedrich veröffentlichten Brief des Anastasius an
Gauderich von Velletri um ein höchst bedeutsames Stück, die
nunmehr wichtigste Quelle, vermehrt worden. Der Brief ist
wichtig, einmal durch die direkten Nachrichten über das Leben,
Wirken und die Schriften des Konstantinus, dann aber, weil
durch ihn die Echtheit und Glaubwürdigkeit einer weiteren
Urkunde, der translatio s. Klementis, oder der sogenannten
italischen Legende, sichergestellt wird. Alle weiteren Quellen,
folgert weiter Gœtz, sind nach ihrer Übereinstimmung mit
Anastasius und Gauclerich zu beurteilen. Soweit sie mit diesen

übereinstimmen, erscheinen sie durchaus glaubwürdig ; was aber
den beiden Quellen widerspricht, muss als unrichtig verworfen
werden. — Ein anderes überraschendes Resultat von Gœtz'

Untersuchung betrifft jene Papstbriefe, die als besonders wichtige
Quellen für die Geschichte des Methodius verwendet zu werden
pflegten, nämlich a) ein von Hadrian IL an den mährischen
Fürsten Rastislav und die Fürsten Svatopluk und Kocel im



— 854 —

Jahre 869 gerichtetes Schreiben, das in der vita Methodii c. 8

uns überliefert ist; b) ein Schreiben Johanns VIII. an Svato-

pluk vom Jahre 880. Das beiden Urkunden Gemeinsame ist
die angebliche Bestätigung der slavischen Liturgie durch Rom.
Gœtz erbringt nun den Nachweis, dass diese Papstbriefe
Fälschungen sind.

2. Hat Konstantinus (Kyrillus) eine eigene Buchstabenschrift
für die Slaven erfunden?

Nach der vita Methodii, der vita Konstantini und den auf
ihnen fussenden jüngeren Quellen nahm man früher allgemein
an, dass das noch jetzt bei den Russen und Serben übliche
sogenannte kyrillische Alphabet, welches gleich dem Vulfilas
im wesentlichen auf dem griechischen beruht, das von
Konstantin (Kyrill) erfundene sei. Neuere Forschungen {Kopitar,
Miklosich) hingegen kamen zu dem Ergebnis, dass der Kyrillica
eine ältere slavische Schrift, die Glagolica, vorangegangen sei.

Ginzel hält mit Hanns Kyrill für den Erfinder der Glagolica
und datiert die Kyrillica, auf Safarik sich stützend, in eine

spätere Zeit, lange nach Kyrills Tod. Lapôtre lässt die Frage,
ob die angebliehe Schrift des Konstantinus die glagolitische
oder die kjoillische sei, ganz offen. Allen diesen pro und contra
macht die translatio des Gauderich ein Ende. Nach dieser
gestaltet sich, wie Gœtz ausführt, die Sache viel einfacher: sie

hat die nackte Mitteilung, dass Konstantinus das Evangelium
vor seiner Abreise in das Slavische übersetzt und nach Mähren
mitgebracht habe. Von einer Erfindung der slavischen Schrift
weiss sie nichts, setzt also die erforderlichen Schriftzeichen als
schon vorhanden gewesen voraus.

3. Die slavische Liturgie — war sie vom päpstlichen Stuhle

gestattet oder verboten?
Auf Grund der angeblichen Papstbriefe, Hadrians IL (869)

und Johanns VIII. (880), hat man bisher allgemein angenommen,
dass die slavische Liturgie vom päpstlichen Stuhle gestattet
worden sei. Und um sich diese auffallende päpstliche Duldung
einigermassen zu erklären, dichtete man den Päpsten „einen
hohen Standpunkt", „politischen Scharfblick" und Ähnliches an.
So sieht Watteiibach (Beiträge zur Geschichte der christlichen
Kirche in Mähren und Böhmen) in Johann VIII. einen klugen
Mann, „welcher sich mehr durch eine gewandte und rastlos
verfolgte Politik, als durch eifriges Festhalten dogmatischer



— 855 —

Sätze auszeichnete, dessen Standpunkt hoch genug war, um
innerhalb der Kirche verschiedene Ansichten und Gebräuche
zu dulden". Ähnlich urteilen Ginzel und Lapôtre. Mit dem von
Gœtz erbrachten Beweis der Unechtheit dieser Papstbriefe fällt
auch die angebliche päpstliche Bestätigung der slavischen Liturgie.

4. War der Ritus der der griechischen oder der römischen
Kirche?

Die einen, wie Strânsky, Dobrowsky, Dudik, Golubinskij,
Kohl, Dümmler, Kössing, erklären sich für den griechischen,
andere, wie Asseman, Dobner, Ginzel, für den lateinischen Ritus,
wieder andere, wie Kopitar und Palacky, lassen die Frage
offen. Unter den neueren neigt Lapôtre zur Annahme des
griechischen Ritus. Gœtz wieder meint, dass, wenn nur die geschichtlichen

Quellen befragt werden, „Methodius, das von Konstantinus

begonnene Übersetzungswerk konsequent fortsetzend, die
bei den Mährern und Pannoniern vorgefundene lateinische
Messliturgie in die slavische Sprache übersetzt habe — an der
Liturgie selbst hätte er also nach diesen Texten gar nichts
geändert". Doch betont Gœtz selbst, die geschichtlichen Quellen
allein seien nicht massgebend, und die sprachlichen Quellen
wichtiger als sie; daher gehöre die Frage vor das Forum der
philologischen Kritik, und werde darum auch mit Recht von
Jagié für die slavische Philologie in Anspruch genommen. Wir
hätten gewünscht, dass Gœtz auch zu dieser Frage eine
entschiedene Stellung eingenommen hätte. Schon Safahiks Beleuchtung

der durch Dr. Höfler aufgefundenen glagolitischen
Fragmente scheint uns ein Wegweiser zu sein. Noch mehr aber
weist die mährische Agende, im besonderen der Ritus der Wasserweihe

in der Vigilie des Dreikönigsfestes, auf den griechischen
Ritus hin. Dieser Ritus mit seinen langen Gebeten, den wiederholten

Exorcismen und den Segnungen ist offenkundig ein
Überbleibsel der griechischen Liturgie; er kommt, wie wir des

näheren von Bily (Dejiny sv. apostolu slovanskych, Cyrilla a

Methoda) erfahren, ausser in Mähren nur noch in Böhmen,
sonst in keiner der benachbarten Diöcesen in Schlesien, Polen,
Ungarn, Österreich vor. Wir möchten hiermit Gœtz' Aufmerksamkeit

auf diesen Punkt lenken.
5. Methods Reise nach Byzanz.
Nach der vita Methodii ist Methodius nach Johanns VIII.

Tod nach Byzanz gereist, um daselbst eine Stütze gegen seine



— 856 —

Widersacher, namentlich den Ränkeschmied Wiching, zu suchen.
Dümmler hält dies für einen Irrtum, Leger und Bily für eine

Sage. Lapôtre giebt die Reise zu, stellt sie aber als unter den

Auspicien Roms unternommen hin. Gœtz, der gleichfalls für die
Reise eintritt, nimmt dagegen als sicher an, „class Methodius
nach Johanns Tod in Konstantinopel Schutz und Anlehnung an
seine Mutterkirche gesucht und gefunden lud". Was Gœtz ciafür
ins Feld führt, können wir durchaus unterschreiben.

6. Welches war Methods Bischofssitz?
Ginzel giebt der Anschauung Ausdruck, Methodius sei „gleich

dem Apostel der Deutschen, Bonifacius, Erzbischof ohne
bestimmten Sitz" gewesen, und Gœtz giebt ihm hierin nicht
Unrecht. Wohl. Aber ob auch Methodius, wie es sein Amt mit
sich brachte, bald hier, bald dort weilte, so schliesst dies nicht
aus, class er einen Mittelpunkt seiner Thätigkeit hatte, wo die

Metropolitankirche stand und wohin er seine Geistlichen zur
Synode berief. In der „Synodalkirche" (pannon. Leg.) wurde
er zur Ruhe bestattet. Wo, in welcher Stadt stand diese Kirche?
Gœtz sagt: „Dafür haben wir keinen Anhaltspunkt." Ginzel

(pag. 92, 7) weist auf den Hauptsitz Svatoplttks, Dewina oder
Velehrad, hin. Nach den Untersuchungen des mährischen
Lanclesarchivars Brandi kann es nur das alte Velehrad sein,
dort, wo heute die Altstadt und Ungarisch-Hradisch steht. Dafür
sprechen die Urkunden der Jahre 1202 und 1228, ferner die
zutreffende Lage des Ortes, sowie endlich die vielen von der
Zeit der mährischen Könige und der Slavenapostel zeugenden
Denkmäler in der ganzen Gegend. Referent stiess wiederholt
auf solche Zeugen längst entschwundener Zeit bei seinen
Wanderungen in jener dem mährischen Slaven geheiligten
Gegend. Vielleicht ist es demselben gegönnt, in einer eigenen
Studie darauf zurückzukommen.

7. Hat Method den Böhmenherzog Boriuoj getauft und
kirchlichen Einfluss auf Böhmen gehedd?

Dass das Christentum nach Böhmen durch deutsche
Glaubensboten kam, wird nur noch von jenen angezweifelt, die in
ihrem Chauvinismus um jeden Preis sich wehren, eine ihnen
von Deutschen gewordene Gutthat anzuerkennen. Ob aber im
9. Jahrhundert Methodius den Böhmenherzog Borivoj getauft
und kirchlichen Einfluss auf Böhmen genommen hat, darüber
wird viel gestritten. Verfochten wird diese Annahme von Dudik,



— 857 —

Palacky, Ginzel, Leger und auch Wattenbach. Sogar die
Einführung" der slavischen Liturgie in Böhmen wdrd von ihnen
(Wattenbach ausgenommen) betont. Während jedoch Leger
die Einführung derselben gleichzeitig mit der Einführung des
Christentums annimmt, verlegt sie Ginzel ins 11. Jahrhundert.
Büys Notiz vollends, dass der auf griechischen Ursprung weisende
Ritus der Wasserweihe in der mährischen Agende auch in
Böhmen vorkomme, ist geeignet, diese Annahmen zu stützen.
Andere dagegen, wie namentlich Höfler, lehnen alle diese
Annahmen entschieden ab. Und Gœtz nennt sie „Vermutungen
und Kombinationen, die in den echten und gleichzeitigen Quellen
keinen sicheren Grund haben". Man sieht, das letzte Wort in
der Kyrillo-Methodeischen Forschung ist noch nicht gesprochen,
und wir möchten zweifeln, ob es überhaupt gesprochen werden
wird.

Überblicken wir nun die Gesamtlitteratur über die
Slavenapostel, so bedeutet uns das Buch von Gœtz in seinen auf
streng quellenmässiger Untersuchung, feiner Beweisführung und
objektiver Darstellung aufgebauten neuen Resultaten einen
eminenten Fortschritt in der Kyrillo-Methodeischen Forschung.

Pfarrer Schirmer.

R. de La Grasserie: De la psychologie des religions; Paris,
F. Alcan, 1899, in-8°, 308 p., 5 fr.

Chercher dans l'âme entière tous les motifs qui la rendent
religieuse, expliquer non seulement le comment, mais le pourquoi

des actes religieux dont elle est l'inspiratrice et la cause,
est, certes, une étude très philosophique et très élevée, surtout
si, après avoir découvert et expliqué ces mobiles, on cherche

encore à les classer, de manière à donner une notion réellement

scientifique de ce qu'on pourrait peut-être appeler les
lois psychologiques de la religion.

L'auteur, qui est juge au tribunal de Rennes et qui a

écrit son livre plutôt pour les hommes du monde que pour
les philosophes et les théologiens de profession, a cru devoir,
dans une première partie (p. 7-177), décrire dans leurs
principes, dans leur genèse et dans leur évolution, les trois
domaines de toute religion: le dogme, la morale et le culte. Ce



— 858 —

long exposé préalable aurait pu être omis comme déjà connu,
et l'auteur aurait dû, je crois, concentrer tous ses efforts sulle

fond même de son sujet. Dans une seconde partie (p. 178-

275), il a énuméré les principales « lois psychologiques » et il les
a appliquées aux faits religieux: ce sont les lois 1° des causes
efficientes et des causes téiéologiques, 2° de la forme de
l'évolution, 3° de la condensation et de la raréfaction, 4° de

l'hétérogénéité, 5° du symbolisme, 6° du formalisme, 7° du my-
thisme, 8° de l'imitation, 9° de l'unité de l'esprit humain, 10°

de la capillarité, 11° de l'alternance entre le concret et l'abstrait,

12° de l'alternance entre le subjectif et l'objectif. L'auteur,
sur tous ces points, particulièrement sur les cinq premiers, a
émis des observations très intéressantes, mais aussi des
appréciations qui paraissent dénuées de preuves, purement
arbitraires et même erronées. Enfin, dans une troisième partie, qui
aurait dû être la plus substantielle et la plus importante, et
qui malheureusement est très courte et très incomplète (p. 276-

300), il a examiné les « mobiles psychologiques » des religions,
et il les a réduits à trois : les mobiles égoïstes qu'il a résumés
dans la peur, les mobiles égo-altruistes qu'il a résumés dans

l'intérêt, et « ceux altruistes » (sic)1) qu'il a résumés dans
l'amour. Cette psychologie amoindrie et faussée par son
amoindrissement ne saurait être admise. La psychologie n'est pas
la science des sentiments seulement, mais de l'âme entière.
Dans l'âme, il y a des facultés intellectuelles et non seulement
des facultés sentimentales. L'auteur, qui termine son volume
en disant que «la religion semble émaner de Yesprit humain»,
aurait dû ne pas oublier l'activité de ce dernier dans la
genèse et dans l'évolution des idées religieuses, et ne pas se

borner à mentionner la peur, l'intérêt et l'amour ; d'autant plus
que ces trois sentiments ne sont pas tous les mobiles des faits
religieux.

Aussi la manière dont l'auteur explique la genèse de la
religion, est-elle inacceptable. Dans le chapitre « des mobiles
égoïstes », il dit: «L'homme trouvait dans les parents qui l'avaient
procréé un secours, mais très faible, car ils pouvaient à peine
se protéger eux-mêmes; cependant ce secours fut la source

') Dans tout le cours du volume, l'auteur a affecté de répéter la locution anti-
jrammaticale : cehii égoïste, ceux matériels, celles morales, etc.



— 859 —

d'une vénération profonde qui s'étendit bientôt même au parent
mort et qui fonda la religion mortuaire... Si le droit social a

commencé pai- la crainte, il en a été de même pour la
religion et ce mobile est demeuré le principal. Il l'a d'abord été
certainement de la religion mortuaire. L'ancêtre qui avait bien
châtié, même mort, restait redoutable... Tandis que l'instinct
de la conservation a créé la croyance en l'immortalité de

l'âme, celui de la peur a créé la religion démoniaque, et celui
du bonheur à son tour la religion proprement dite... Telle est
la première sorte des mobiles psychologiques de la religion;
ils sont essentiellement égoïstes, la considération de Dieu ou
des autres hommes n'y est pour rien » (p. 278 et 287). Je ne
saurais ici réfuter toutes les erreurs ni combler toutes les
lacunes que ces quelques lignes contiennent. Sans aucun doute,
il y a des gens qui ne sont religieux que par crainte, d'autres
que par intérêt, d'autres aussi par amour; mais expliquer
l'origine de la religion par la peur seule, sans que la
considération de Dieu y soit pour quoi que ce soit, et réduire cette
religion primitive à n'être qu'une religion mortuaire, à n'être,
en d'autres termes, que la crainte du parent qui a «bien châtié»,
puis représenter cette religion comme démoniaque, c'est
vraiment supposer les hommes primitifs dénués de toute raison,
incapables d'appliquer aux mouvements quotidiens du ciel et
de la terre le simple principe de causalité, et de s'élever à la
notion de Dieu, cause de l'univers. L'homme ainsi abaissé n'est
plus un animal raisonnable, et M. de La Grasserie ne donne
aucune preuve que tel ait été l'homme primitif. Il ne prouve
pas davantage ses prétendues explications de l'origine du
monothéisme (p. 192), de l'origine du sacrifice (p. 185-189); il ne
justifie nullement le qualificatif de « mécanique » donné à la
cause de la religion (p. 196 et 198). Tantôt il semble confondre
le dogme et le mythe (p. 11), tantôt il distingue la mythologie
et la dogmatique (p. 40). Il a une fausse notion de la vraie
foi, lorsqu'il dit que le mystère admis par elle est une «

contradiction formelle avec la raison » (p. 58). Il se trompe également

lorsqu'il dit que le Christ n'est mort que pour racheter
«le péché héréditaire commis à l'origine de la race», et non
les péchés actuels (p. 126). Etrange aussi est l'explication qu'il
donne de la distinction que l'homme fait entre le corps et

l'esprit: elle viendrait, dit-il, de ce que l'homme, voyant le



— 860 —

corps décomposé par la mort, « veut que l'élément spirituel
qu'on ne voit pas se décomposer survive » (p. 95) ; cercle vicieux
manifeste. L'auteur n'a pas non plus d'idée claire sur le dogme
chrétien de la vie future, quand il dit que l'apocatastase (qu'il
appelle une « amnistie » finale et générale) lui est plutôt
contraire (p. 105). Etc., etc.

Mais, je le répète, à côté de ces erreurs sont d'excellentes
observations, par exemple : que, dans la doctrine catholique
(romaine), le fait de ne pas avoir assisté à la messe est aussi
sévèrement puni outre-tombe que l'homicide ou le parricide,
ou tout au moins l'est pendant la même durée de temps (p. 14);
— que « cela est beaucoup plus grave d'avoir omis une
génuflexion au moment prescrit que d'avoir commis un délit
envers un autre homme, et tout au moins, lorsque la religion
a progressé, les deux faits sont considérés comme de gravité
égale » (p. 62) ; — que les religions (Eglises) ne peuvent s'unir
que lorsqu'à côté des ressemblances nécessaires, elles offrent
aussi des dissemblances non moins nécessaires; c'est ce que
l'auteur appelle la loi d'hétérogénéité (p. 224). Etc. Bref, les

esprits sérieux et instruits peuvent tirer profit de ce livre, à

la condition de distinguer le bon grain du mauvais.
E. M.

Josef Müller, Dr. phil. : Der Keforinkatiiolizismus. I. Teil. Die
wissenschaftliche Reform. 2. vermehrte Auflage. IL Teil. Die
praktischen Reformen. Für die Gebildeten, aller Bekenntnisse
dargestellt. Zürich, 1899, Cäsar Schmidt.

Das Werk trägt einen Januskopf. Auf der einen Seite
blicken wir in ein kriegerisch ernstes, finsteres, auf der andern
in ein friedverheissendes, mildes Antlitz. Wir sehen zuerst den

Verfasser in voller Wehr eines Kreuzritters für römische Kirche
und Papsttum auf den Plan treten, dann wieder im Friedenskleid

des Apostels die Segnungen von Reformen „den Gebildeten
aller Bekenntnisse" verkündend. Dass der Papst der Statthalter
Gottes und der unfehlbare Universalbischof sei, dafür werden
die so oft schon durchlöcherten Beweisstellen Matth. 16, 18,

Luc. 22, 31 und Joh. 21, 15 abermals ins Feld geführt. Sogar
Ignatius (die römische Kirche, „die Vorsteherin des Liebes-



— 861 —

bundes"), Irenäus (die Kirche, „mit der wegen der mächtigeren
Prinzipalität alle Gläubigen übereinstimmen müssen") und
Augustinus („causa finita") müssen das baufällige Gebäude
stützen helfen. Kaum glaublich! Der Verfasser hätte sich
füglich bei Langen („Geschichte der römischen Kirche bis zum
Pontifikat Leos L") darüber belehren können,wie das ,,7ZQoxcA)-qi.isvi]

-elfi dydngç11 des Ignatius, die „potior (potentior) principalitas"
des Irenäus und die „causa finita" des Augustinus gemeint seien.
Aber wir müssen zweifeln, dass der Verfasser sich in dieser
Richtung überhaupt eines Besseren belehren lassen wollte, wenn
wir lesen, wie er einen Döllinger der „Parteileidenschaft und
Gelehrtenverranntheit" bezichtigt, wie er jene, die das Vaticanum
verwarfen, mit dem Titel „Apostaten" beehrt, die „nicht mehr
das Recht haben, sich als die alte katholische Kirche zu
gerieren", wie er von „Verrat an der Kirche" spricht u. s. w.
Die Übertrittsbewegung in Österreich berührend, gebraucht er
sogar Ausdrücke, wie „Schakale, die auf die Beute warten",
„charakterlose Buben, die sich von den Silberlingen des

evangelischen Hülfskomitees ankaufen lassen", „evangelischer
Hetzbund" u. a., Ausdrücke, die im Munde eines Doktors der
Philosophie zum mindesten befremden. Mit allen möglichen und
unmöglichen Gewährsmännern sehen wir ihn in die Arena
treten, sogar mit dem „Übermenschen" Nietzsche, demselben
Nietzsche, der das Christentum „eine unvornehme Religion der
Entartung und der décadence" nennt! — Aber auf einmal
besinnt er sich. Er findet bei Gregorovius (römisches Tagebuch)

die Kehrseite, dass „die römische Kirche nur noch eine
entseelte Maschine" sei. Mit Hobbes meint er: „Semper idem
sentire et nil sentire, in idem recidunt", und mit Funk: „Wer
es zu keiner Sondermeinung bringt, leistet auch nichts für den
Fortschritt der Wissenschaft." Wir sehen ihn schliesslich bei
Bernhard anlangen: „Melius est, ut scandalum oriatur, quam
Veritas relinquatur." Und nun zeigt er uns das andere Gesicht.

Er will durch Reformen ^heilen und versöhnen1-1-. Er verlangt:
Anerkennung und Verwertung der modernen Fortschritte in
allen Wissenschaften, namentlich in Philosophie und Theologie ;

Benützung der Universitäten für die studierende Jugend als der
Haupt- und Centralstätten der Wissenschaft ; Wiedereinführung
von Synoden, damit auch der Seelsorgeklerus über seine

Angelegenheiten und über die der Kirche beraten könne;
Kevue intern, de Theologie. Heft 28, 1899. 56



— 862 --

grössere Annäherung an die Laienwelt ; des ferneren ist ihm
der Mangel der hl. Schrift in den Händen der Laien ein
bedauernswertes Hindernis der Belehrung; in Kritik und Polemik

möge jene unchristliche Gehässigkeit, welche so schön die
Miene des Glaubenseifers annehmen kann, die Lieblosigkeit,
die nur verletzt, ohne das mindeste zu nützen, und die um so

empörender wirkt, wenn sie gegen geniale Geister und Führer
in Philosophie und Dichtkunst sich wendet, endlich einmal einer
objektiveren und christlicheren Beurteilung Platz machen ; statt
Steigerung der Gegensätze dürfte Annäherung au das Empfinden
der Gegenwart am Platze sein ; mit Manning verlangt er,
Christus und der hl. Schrift grösseren Raum in den Predigten
zu gönnen auf Kosten der Unterscheidungslehren und der
Heiligen-, besonders Marienverehrung, in den Gebeten das
Pater vor dem Ave, die Namen-Jesu-Litanei vor der Laure-
tanischen zu bevorzugen; des weitern ist es ihm um eine

tüchtige wissenschaftliche theologische Fachbildung des Klerus
zu thun, verbunden mit ascetischer Erziehung und praktischer
Schulung ; er betont ein würdigeres Verhältnis zwischen dem

sogenannten niederen Klerus und den Oberen; er verlangt
endlich eine wüirdigere Bezahlung der Geistlichen. Zum
„politischen Katholizismus1-1 übergehend, meint der Verfasser, die
Kirche müsse auch Politik treiben, doch habe sie sich vor zwei
Klippen zu hüten: vor Übergriffen in das staatliche Gebiet
und vor dem Verlieren in politische Machtfragen mit
Hintansetzung ihrer eigentlichen überweltlichcn Aufgabe. Das Centrum
wird von ihm scharf gegeisselt. Das Wort Hansjacobs : „Das
Centrum ist, wenn man auf seine selbstsüchtigen Führer sieht,
ein Gloria sine Creclo, wenn auf seine folgsame Herde : ein
Credo sine Gloria", macht der Verfasser zu seinem eigenen.
Windthorst ist ihm ein Intriguant, und die kleineren Geister,
die Lieber und Bachern, die Gröber und Wacker, die Dalier
und Öfterer fasst er gar unsanft an. Die Reden des Centrums
und der Inhalt seiner Blätter erinnern ihn an Zolas Wort über
Gambettas Reden: „Welch ein Spülicht, welche Langweiligkeit,

Seichtheit der Gedanken, Abgedroschenheit und Kunst-
losigkeit der Form!" Den Lndex besprechend, erinnert er an
Döllingers Klage aus dem Jahre 1868: „Ein bitter gehässiger
Ton, ein pruritus des Denunzierens und Censurierens greift
um sich, welcher den ruhigen, nur das Wohl der Kirche und



— 863 —

Wissenschaft berücksichtigenden Beobachter mit Trauer und
Widerwillen erfüllen muss." Und er fügt hinzu: „Wir sind
seitdem noch weiter gekommen." Die Orden betreffend, findet
Dr. Müller, dass dieselben überschätzt werden. Vom Jesuitenorden

vollends sagt er : „Dass man den Orden wieder aufleben
liess, war ein verhängnisvoller Fehler und ein schwerer Nachteil

für die katholische Kirche." Und: „Wir am Ende des
Jahrhunderts wissen jetzt, wohin wir durch die Jesuiten
gekommen sind ; die Saat ist aufgegangen, die Frucht steht da,
der Sieg des herrschsüchtigen Ordens über die Kirche ist
vollkommen."

Es wird uns warm ums Herz, wenn wir solchen Worten
lauschen, aber — da blickt uns wieder das erste Gesicht an,
das unheimliche, und die schöne Rührung verfliegt Dr. Müller
erwartet Besserung von einem „neuen Papst". Ist's möglich?
Hofft er wirklich, es könnte noch einmal ein Papst kommen,
dem es nicht um Herrschaft, sondern vor allem um Religion
und wahre Frömmigkeit zu thun ist, ein aufrichtiger „servus
servorum Dei", wie Gregor derGrosse Kann ein solcher kommen
Wir haben seit dem Vaticanum zu hoffen aufgehört. Den Sauerteig

des von dem Verfasser ersehnten und erhofften gereinigten
Katholizismus sehen wir im illtkcdholizismus.

Pfarrer Schirmer.

Karl Muth (Veremundus) : Die litterarischen Aufgaben der
deutschen Katholiken. Gedanken über katholische
Belletristik und litterarische Kritik, zugleich eine Antwort an
seine Kritiker. Mainz, Franz Kirchheim. 1899.

Vor mehreren Jahren gab der evangelische Pfarrer von
Mähringen, Dr. Rieh. Weitbrecht, ein bemerkenswertes Schriftchen

heraus, das den Titel trägt: „Die deutsche Litteratur in
römischer Beleuchtung." Darin sagt er (pag. 13): „Wer die

Beiträge katholischer Schriftsteller zur Beurteilung der deutschen
Litteratur verfolgt hat, dem wird nicht entgangen sein, class

bald nach der Mobilmachung des Centrums gegen den
„protestantischen" Staat auch die katholischen Schriftsteller
abkommandiert wurden, um gegen die „protestantische" Litteratur den

Krieg zu beginnen. Und in diesem Kampfe ist System; es



— 864 -
handelt sich um nichts mehr und nichts weniger, als das
deutsch-katholische Volk von dem Vaterlande dadurch loszulösen,

dass man ihm die dichterischen Schätze des deutschen
Volkes, die es bisher in Gemeinschaft mit dem evangelischen
Mitbürger unbefangen genoss, nimmt und in den Schmutz wirft.
Auch das letzte Band, das die Deutschen beider Konfessionen
verbindet, das über die deutsche Grenze hinaus auch Deutsch-
Österreich umschlingt, der gemeinsame Besitz litterarischer
Produkte von klassischem, unvergänglichem Werte, soll
durchschnitten werden. Je mehr das katholische Volk von der
allgemeinen Weltbildung entfernt wird, ein um so willigeres Werkzeug

ist es in den Händen der Jesuiten, die an der Stelle der
deutschen Nationallitteratur dann mit tun so grösserer Wirkung
ihre römisch-internationale Litteratur etablieren können." Diese
Worte enthalten eine schwere Anklage. Wie berechtigt sie aber
ist, dafür liefern den offenkundigsten Beweis u. a. Sebastian
Brunners „Hau- und Bausteine zu einer Litteraturgeschichte
der Deutschen", Haffners „Frankfurter zeitgemässe Broschüren",
die nach dieser Richtung sich bewegenden Arbeiten der Jesuiten
Alexander Baumgartner, Jos. Jungmann, Kreiten, Gietmann.
Und was hat die sogenannte katholische belletristische Litteratur

gezeitigt Darauf antwortet Veremundus : Für einen, dessen
Bedürfnisse über die Angebote des Bachemschen Verlags
beispielsweise hinausgehen : „nichts, rein gar nichts" (pag. 39).
Und er findet die „katholischen Romanciers" alle, von Konrad
von Bolanden bis auf P. Spillmann, von K. May bis aufFerdinande
von Brackel (welche letztere der Fabulist Brugier „wahrhaft
klassisch" nennt) unzulänglich (pag. 26). Seine Devise lautet
darum: Excelsior! Mit Fr. v. Schlegel meint er, dass auch der
neuere katholische Dichter die eigentümliche christliche Schönheit

seiner Poesie nicht in den Gegenständen suchen soll, oder
in der äusserlichen Umgebung und geschichtlichen Beziehung,
noch weniger in einzelnen Glaubenssätzen und aus der
göttlichen Quelle entlehnten Wahrheiten, sondern nur in der inneren
Verklärung einer mehr geistigen und ganz göttlichen Schönheit,

wovon die Idee auch an einem geschichtlich genommen nicht
christlichen Stoffe anschaulich gemacht werden kann (pag. 11),
und mit Jos. v. Eichendorff weist er der katholischen Gesinnung
als ihre eigentliche Aufgabe die Überwindung der unschönen
Litteratur zu, nicht jedoch „durch absichtsvolle Kontrovers-



— ÖÖD —

und Tendenznovellen, sondern einzig durch die stille, schlichte,
allmähliche Gewalt der Wahrheit und unbefleckten Schönheit,
durch jene religiös begeisterte Anschauung und Betrachtung
der Welt und der menschlichen Dinge, wo aller Zwiespalt
verschwindet, und Moral, Schönheit, Tugend und Poesie eins werden"
(pag. 16). Er wendet sich gegen den Prälaten Hülskamp, der
der eigentümlichen Anschauung huldigt, „dass man eine strengere
Beurteilung des ästhetisch-künstlerischen Wertes nicht wohl
verlangen dürfe", gegen Bischof Keppler von Rothenburg, der
„für den katholischen Roman eine katholische Tendenz"
verlangt, gegen Kreiten, Gietmann u. a. Er kann sich eines
gewissen Unmuts nicht erwehren, „dass über dem Streben nach
mehr äusserem Einfluss die Pflege der grössten menschlichen
Dinge, wie z. B. der Kunst, der Dichtung, hin und wieder ins
Hintertreffen geraten ist und in der Schätzung der Zeitgenossen
verloren hat" (pag. 3). All sein Hoffen steht bei der Zukunft
(pag. 26).

Wird sich dies Hoffen erfüllen"? Schell ist ein toter Mann;
„Spectator" schloss seine Mappe mit dem Seufzer: „schweigen
und sterben" ; Franz Müller kämpft noch, aber mit stumpfem
Schwert, und auch Karl Mttth kämpft einen hoffnungslosen
Kampf. Es will uns mit Beziehung auf diese Streiter Grill-
parzers Wort nicht aus dem Sinn:

„Was je den Menschen schwer gefallen,
Eins ist das Bitterste von allen:
Vermissen, was schon unser war,
Den Kranz verlieren ans dem Haar,
Noctidem man sterben sieh gesehen,
Mit seiner eignen Leiche gehen."

Lasciate ogni speranza
Pfarrer Schirmer.

Petites Notices.

* Bibliothèque générale des sciences sociales : Morale sociale,
in-8°, 6 fr. ; Paris, Alcan, 1899. — Ce volume est un recueil
de 14 conférences, données au Collège libre des sciences
sociales, à Paris. Quelques-unes sont confuses, d'autres très fai-



blés. Tel conférencier glorifie le positivisme sans le définir
nettement, et cela dans un but manifestement antireligieux ; tel
autre prétend que la morale « nous enseigne à vivre contrairement

à la nature», et que, si Kant a posé le devoir comme
un fait de raison, cela a été de sa part une « affirmation
gratuite». Heureusement, à côté de ces pages regrettables, il en
est d'excellentes: je signalerai, en particulier, celles de M. Darlu,
sur « la classification des idées morales du temps présent » ;

de M. le pasteur Wagner, sur «l'orientation morale du temps
présent»; du P. Vincent Maumus, sur «la justice et le droit»;
de M. Belot, sur « la charité et la sélection » ; de M. Buisson,
sur «le devoir présent de la jeunesse». Il n'est que temps, si
l'on veut mettre fin à la crise morale que nous traversons, de
donner un enseignement public de la morale le plus élevé et
le plus didactique possible, avec des principes clairs et des
conclusions fermes. C'est, croyons-nous, un des besoins les
plus pressants de l'époque actuelle. Espérons que les volumes
annoncés seront supérieurs à celui-ci. E. M.

* A. Bullinger : Die modernste Evangelienkritik der Kritik
tintersogen in Auseinandersetstmgen mit Prof. Dr. PI. J. Holts-
mann; München, Th. Ackermann, in-8°, 135 S., 1899. — Inhalt:
Vorwort. — 1. Wer war Jesus? Der Menschensohn und Gottessohn

bei den Synoptikern. Der Christus bei Paulus und
Johannes. — II. Wunder und Auferstehung aus dem Grabe. —
III. Die Parusie und das Ende der Welt. — IV. Juden- und
Heidenchristentum. — V. Die Johannesfrage : Einleitendes.
Äussere Schwierigkeiten. Innere Schwierigkeiten. — VI. Die
juridische Rechtfertigungslehre Pauli. — VII. Taufformel und
Trinität. — VIII. Der neue Bund (das Herrnmahl). — IX. Das
Reich Gottes und die Kirche. — Postskriptum betreffend das
Herrnmahl.

— Mein letstes Wort gegen den Ahéuscholastiker Dr. M.
Glossner ; München, Th. Ackermann, in-8°, 20 S., 1899.

Gaston Deschamps: Le malaise de la démocratie ; Paris,
Colin, 1899, 3 fr. 50.

On peut dire de l'auteur ce qu'il a dit lui-même de M. de

Tocqueville : « On ne se lasse pas d'écouter ce sage. » Ce livre
est, en effet, celui d'un sage, c'est-à-dire d'un patriote dévoué,



qui, au lieu de flatter sa patrie, lui ouvre les yeux sur ses

erreurs et sur ses vices, et lui montre la voie à suivre pour
atteindre l'idéal; d'un moraliste intègre, qui, au lieu de chercher
d'abord à faire de l'esprit, cherche d'abord à faire du bon

sens, et qui place la vérité et la justice au-dessus de tout;
d'un observateur et d'un critique plein de sagacité, qui, au
lieu de se laisser duper par les illusions de l'amour-propre
national, voit les choses telles qu'elles sont et les montre
exactement comme dans un miroir fidèle. J'aurais toutefois de
sérieuses restrictions à faire sur le chap. VI: la pédagogie
allemande, et beaucoup d'observations à ajouter sur les lacunes
du chap. XI : Conclusion. Ce livre n'en est pas moins un très
bon livre et une très bonne action. Puissent tous les Français
le méditer et tirer de cette méditation, aussi sincère et aussi
intéressante qu'utile, toutes les graves conséquences morales,
politiques et sociales, qu'elle ne manquera pas de leur suggérer!

E. M.

* G. Guizot (f) : Montaigne, études et fragments ; Paris,
Hachette, in-16, 1899, 3 fr. 50. — Ces matériaux, destinés à

une œuvre que l'auteur n'a pas eu le temps d'achever,
méritaient d'être recueillis: ils dénotent dans l'auteur une connaissance

approfondie de son sujet, soit des qualités et des attraits
de Montaigne, soit de ses défauts et de ses dangers. Guillaume
Guizot a voulu montrer que toute la sagesse n'est pas dans
les Essais, et même qu'il y a une sagesse plus virile qui n'y
est point du tout. Montaigne n'a été sceptique qu'à demi:
c'était «un épicurien qui avait l'imagination stoïcienne». M.

Faguet, qui a écrit une préface en tête de ce volume (préface
spirituelle et subtile, mais qui frise souvent le charabia),
prétend même que «le fond était stoïque et la parure épicurienne».
A dire vrai, la partie la plus intéressante de cette préface est
celle où M. Faguet essaie de préciser (mais superficiellement)
le christianisme, ou plutôt le paganisme de Montaigne (pp. XXIII
à XXVII).

P. F. Thomas: Morale et éducation ; Paris, F. Alcan, 1899,

in-18, 2 fr. 50. — Ouvrage classiquement écrit et sagement
pensé, dans lequel est établi, équitablement, le bilan de ce que
peuvent et ne peuvent pas la science, l'esthétisme, la philoso-



— 868 —

phie, le dilettantisme, etc., au double point de vue de la
morale et de l'éducation. Bonne introduction à une étude de

pédagogie rationnelle.

Librairie.
Dr. H. P. Chajes : Proverbia-Studien zu der sogenannten

Salomonischen Sammlung C X—XXII, 16; Berlin, Schwetschke,
1899, 46 S., 1 M. 60.

Pbro. H. Forrester : Discurso dirigido al sinodo de la Iglesia
episcopal Mexicana o Iglesia de Jesus el dia 5 de julio de

1899; Mexico, 1899. — Un Bosquejo historico : la Iglesia
nacional catodica pero non romana, evangèlica pero non
«protestante » ; Mexico, 1899, br.

R. Giamporcari : Gesù Cristo ed il Genio di Bovio ; Napoli,
Tocco, 1899, br., 65 p.

P. J. Van Harderwijk : Petrus en het Primaat in cle oude Kerk ;

Antwoord naar aanleiding der brochuren van Prof. G. J.
P. J. Bolland en Dr. H. J. A. M. Schaepman; Rotterdam,
Reisberman, 1899, br., 55 p.

Liturgie : — Die Riten der priesterlichen Weihen, nach dem
Pontificale Romanum bearbeitet und herausgegeben im
Auftrag der altkatholischen Bischofskonferenz ; Bern, Wyss, 1899,
58 S. — The Ordinary of the Mass, according of the use of
the Old Catholic Church in S-witserland, translated by A.
Behrends; Berne, Staempfli, 1899, 16 p.

N. Manuel: Die Krankheit der Messe ; Schaffhausen, 1899, br.,
27 S.

G. A. TiENEs : Nietzsches Stellung zu den Grundfragen der
Ethik genetisch dargestellt; Bern, Sturzenegger, 1899, br.
Fr. 1. 75.


	Bibliographie théologique

