
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 27

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


595

BIBLIOGRAPHIE PHÉOLOGIOUE'1.

M. Paul Allard: Saint Basile; Paris, Lecoffre, 1899, in-18,
2 fr.

Quelle belle famille que celle cle cet avocat de Cesaree
de Cappadoce, avec ses dix enfants : Macrine, la fille aînée,
femme de tête, de cœur, d'énergie surtout; puis Basile qui fut
évêque de Cesaree, Grégoire évêque de Nysse, Pierre évêque
de Sebaste, etc. Je ne résumerai pas ici la vie de St. Basile
(329-379), qui est suffisamment connue. Je me bornerai à

caractériser son activité par quelques traits.
Avant tout, Basile fut un homme de foi et cle science:

autant il fut attaché à la foi, résumée pour lui dans le symbole

de Nicée, autant il chercha la science, pour éclairer et
fortifier la foi; il voulait même qu'on étudiât les écrivains payens
(p. 181-185). Sa foi, étant éclairée, était exempte de superstition

et de fanatisme ; il était attaché au Christ, pontife de la
nouvelle alliance et sanctificateur des âmes ; c'était là, à ses
yeux, le point essentiel. Evêque très sage, il n'exagéra jamais
le rôle du clergé, ni dans l'administration des sacrements, ni
dans le maintien de la discipline. Ordonné lecteur par Dianée,
évêque de Cesaree, qui voulait être orthodoxe, mais qui en
réalité était plutôt arien, il ne songea jamais à suspecter la
valeur de son ordre ; ordonné prêtre par Eusèbe, qui avait été
élu évêque n'étant pas encore baptisé et dont l'élection fut
contestée, il n'eut jamais la pensée de se faire réordonner. Simple
moine, il se reconnut le droit de rédiger des règles de vie
monastique; simple prêtre, il se reconnut aussi le droit de rédiger

') A l'ordre ethnographique que nous avons suivi jusqu'à présent,
nous substituerons désormais l'ordre alphabétique des auteurs, dans le
but de faciliter les recherches.



— 596 —

une liturgie, d'accord certainement avec son évêque, mais

sans que les autres évêques songeassent à protester contre
son initiative. Ami de la vérité, il ne cacha pas le triste état
de l'Eglise d'Orient (p. 134 et 137), et il pria fraternellement
les chrétiens d'Occident de l'aider à rétablir l'orthodoxie chez

elle et à y faire cesser les schismes, notamment celui
d'Antioche. Loin de considérer son Eglise comme étant /Eglise
orthodoxe, il la tenait simplement pour une Eglise particulière,
exposée comme toutes les autres à l'hérésie, et même gâtée
de fait, à cette époque, par l'hérésie. Il est bon de remarquer
aussi que c'est aux chrétiens d'Occident qu'il écrivit pour
demander aide et appui, et non à l'évêque de Rome ; l'évêque
Damase n'était pour lui qu'un « évêque très vénéré » (p. 142 à

143), mais nullement un maître. Basile se plaignit même de

P« arrogance» des Occidentaux. M. Allard se permet de le

blâmer : « A bon droit, dit-il, on s'étonnera de la vivacité de

ces reproches; mais il faut se souvenir qu'ils se rencontrent
dans une lettre toute confidentielle, écrite à un intime ami...

sans mesurer l'expression cle paroles (sic) qui n'étaient pas
destinées à la publicité» (p. 141). Pour moi, je préfère blâmer

M. Allard, et trouver étrange qu'on ne tienne pas compte de

l'opinion du saint sous prétexte qu'elle est exprimée dans une

lettre intime Eh quoi ne dit-on la vérité que lorsqu'on écrit

pour la publicité?
Dans ce même chapitre sur «les rapports avec l'Occident»,

M. Allard juge à propos de parler de St. Athanase, en ces

termes: «Expulsé d'Alexandrie, St. Athanase vint «soumettre

sa cause» à l'Eglise de Rome. Le pape condamna ses

adversaires, «leur déniant, au nom de la discipline ecclésiastique, le

droit de rien décider sans l'approbation du pontife romain». Vt

il cite à l'appui: Socrate, Hist, eccles., II, 17; Sozomène, Hist,

eccles., Ill, 10; St. Athanase, Apol, II. Sur ces assertions de

M. Allard, je ferai les quatre remarques suivantes: 1° Ni Socrate

ni Sozomène ne disent que St. Athanase a soumis sa cause à

l'Eglise de Rome. Socrate emploie le mot exposer, et non le

mot soumettre: cum causam suam exposuissent (yvaglÇovoiv), e

Sozomène dit dans le même sens: Episcopus igitur romanus

cum singulorum causas cognovisset. Il ne s'agit donc pas dune

soumission des Eglises d'Orient à l'Eglise de Rome. Rome était

la capitale de l'Occident et le centre du patriarcat d'Occident,



— 597 —

son jugement devait être ajouté aux jugements des quatre
patriarches d'Orient pour qu'il y eût jugement catholique ou
universel. Et c'est pourquoi l'évêque de Rome, Jules, dit avec
raison que ne pas le convoquer au synode c'est agir contre
les canons (quod contra canones ipsum ad synodum non vo-
cassent), et qu'il est interdit par la règle ecclésiastique que
quelque chose soit décidé par les Eglises sans l'avis du pontife

romain (cum ecclesiastica régula interdictum sit ne praeter
sententiam romani pontificis quidquam ab ecclesiis decernatur).
Ceci est parfaitement canonique. — 2° Mais M. Allard a eu
tort de ne pas faire remarquer que, dans le système papiste
actuel, c'est le pape qui décide les questions comme un juge
supérieur et en vertu d'un droit divin, tandis qu'en réalité,
dans les textes de Socrate et de Sozomène, il ne s'agit pas du
pape comme d'un chef suprême, mais simplement de « l'évêque
de Rome» (romanae urbis episcopus), patriarche d'Occident; il
ne s'agit pas d'une prérogative divine accordée à l'Eglise de

Rome, mais seulement d'une simple règle ecclésiastique
(ecclesiastica régula), ce qui est bien différent et ce qui ruine
absolument le système papiste actuel. — 3° M. Allard a eu tort
également de ne pas ajouter que, d'après Socrate et Sozomème,
l'évêque Jules de Rome, loin de vouloir faire acte d'autorité
personnelle, s'est borné à vouloir faire respecter la foi de

Nicée, qui lui était imposée à lui comme aux autres évêques
(cum omnes in Nicasnae fidei doctrinam consentientes reperisset...
in communionem recepit); et le pape Jules, loin d'en appeler
à un droit divin quelconque, s'est borné à mentionner « la
dignité de son siège » (dignitatem sedis), qui était en effet la
capitale de l'empire et qui exigeait la surveillance et le soin
de toutes les Eglises de l'empire (omnium cura ad ipsum spec-
tabat). — 4° Enfin, M. Allard a eu tort de ne pas faire remarquer

que les évêques d'Orient ont rappelé à cette occasion
que l'Eglise de Rome a reçu la foi de l'Orient (fidei doctores
ad earn ex Orientis partibus advenerant); que par conséquent
il n'était pas juste qu'ils fussent tenus pour inférieurs à l'Eglise
de Rome, quelque grande et quelque nombreuse qu'elle fût.
Bien plus, des évêques ont attaqué vivement le pape Jules, et
lui ont signifié qu'ils ne devaient pas être discutés par lui (si-
gnificantes non debere ab ipso discuti) ; et Socrate, loin de les
blâmer, se borne à dire que les autres évêques en ont écrit



— 598 —

à l'évêque Jules (Julio romanse urbis episcopo rescripserunt).
C'est tout.

Quant à St. Basile, nous savons déjà qu'il n'a jamais
reconnu une « soumission » de son siège à celui de Rome. Quand
donc les écrivains sérieux de la France prendront-ils la peine
de citer les textes mêmes et de les interpréter exactement?
Ce n'est qu'à cette condition qu'ils s'éclaireront vraiment et

qu'ils rendront à l'Eglise de France sa science, sa gloire et sa

liberté.
Quant aux œuA7res de St. Basile, M. Allard en parle dans

les quatre derniers chapitres de son volume, mais sans faire
les citations nécessaires ; les textes principaux, exactement
reproduits, auraient mis les lecteurs à même de juger de la
doctrine et du style du saint. Cette lacune est regrettable. M. Allard
toutefois caractérise très justement la valeur des neuf
homélies sur XHexaemeron (p. 155-165), en remarquant que

l'orateur n'a pu faire usage que des sciences de son temps;
qu'elles offraient d'énormes lacunes, d'étranges hypothèses et

des erreurs manifestes; qu'il a su placer, dans un tel cadre,

d'utiles conseils et des allusions ingénieuses. St. Basile était

avant tout un moraliste, et il usait de sa grande imagination

pour impressionner vivement le peuple et le mieux disposer à

pratiquer la vertu. Son homélie sur le psaume XXXIII, par

exemple, où il fait une vive peinture du jugement dernier, est

très caractéristique. M. Allard remarque que le « Traité contre

Eunomius» est une œuvre de jeunesse, écrite avant l'an 364;

il n'en est pas moins très intéressant dans sa longueur et ses

répétitions, par sa finesse psychologique. En somme, St. Basile

avait, comme docteur privé, ses opinions particulières, quii
est très facile de distinguer, par la manière dont il les

explique, de la foi universelle de l'Eglise; celle-ci, il l'expose

toujours très sobrement et en simple témoin, d'après l'Ecriture

et la tradition. E. Michaud.

M. Brooks Adams : La loi de la civilisation et de la

décadence, Essai historique; traduit de l'anglais en français

par A. Dietrich; Paris, Alcan, in-8°, 437 p., 1899, 7 fr. 50.

L'auteur étudie dans ce livre le pouvoir de l'argent et son

rôle à travers les âges. Son point de vue est celui-ci : « Si une



— 599 —

civilisation en progrès équivaut à une concentration sociale
toujours croissante, rien ne peut projeter une plus vive lumière
sur la vie moderne qu'une étude d'histoire financière, puisque
l'argent est le plus puissant de tous les instruments aptes à

accélérer la concentration. D'ailleurs, dès que celle-ci est arrivée
au point où elle enfante un système achevé de crédit, la
nature semble chercher de nouveaux débouchés pour son énergie,
et par ce changement de direction elle élève an pouvoir une
aristocratie noirvelle, en même temps qu'elle crée un nouveau
code cle lois, de morale et de religion » (p. 374).

On le voit par cette dernière assertion, l'auteur fait
dépendre la religion cle la cpiestion financière. S'il se fût borné
à dire que les ecclésiastiques et les laïques mercantiles ont,
clans toutes les religions, exploité les superstitions et les
miracles; que, pour faciliter cette exploitation, ils ont entretenu
le plus possible l'ignorance et la crédulité; que cet état de
choses a produit des résultats matériels et commerciaux qui
ont puissamment contribué à la décadence des pays qui en ont
été les victimes, et que la civilisation et la prospérité ont été

partout en raison directe des efforts des peuples pour combattre
cette fausse morale et cette fausse religion, si, dis-je, l'auteur
n'eût soutenu que cette thèse, il eût été dans le vrai. Mais il
est allé plus loin. Si je l'ai bien compris, il a jugé cle la
valeur des Eglises non d'après la vérité de leurs dogmes, mais
d'après le côté économique de leurs procédés ; en sorte que ce
ne serait pas la religion vraie et sainte que l'on cherche en
se plaçant au point de vue de la vérité et de la sainteté, mais
uniquement la religion «à bon marché» parce qu'elle est «bon
marché». Aux yeux de l'auteur, ce qui opère la sélection et
ce qui produit le triomphe dans la lutte pour la religion comme
dans la lutte pour l'existence, c'est «l'organisme qui fonctionne
aux moindres frais». «Le monothéisme, dit-il, est meilleur
marché que le polythéisme. En conséquence, les deux grandes
fois monothéistes survécurent au Caire et à Constantinople, les
deux centres du commerce médiéval primitif, tandis que les
cultes romain, grec et égyptien, et les cultes persans, périrent.
iJans le même ordre d'idées, le protestantisme est meilleur
marché que le catholicisme. Voilà pourquoi la Hollande et
1 Angleterre devinrent protestantes au moment où elles
réussirent à arracher à l'Italie et à l'Espagne le commerce oriental.



— 600 —

Enfin, l'athéisme est meilleur marché qu'aucune religion, et il
est notoire que toutes les capitales commerciales modernes non
seulement tendent au scepticisme, mais que tous les
gouvernements modernes réduisent au minimum les frais du culte»
(p. 7).

M. Brooks Adams accumule autour de cette thèse une

quantité extraordinaire de faits, empruntés à l'histoire de tous
les temps et de tous les pays, et surtout à l'histoire d'Angleterre,

qu'il connaît mieux. Ces faits sont jetés pêle-mêle, et

leur enchaînement logique laisse fort à désirer. S'il est vrai,
comme l'auteur le dit avec raison, que « ce n'est pas la
multitude des faits rassemblés, mais leur relation les uns aux

autres, qui constitue la valeur de l'histoire», il faut avouer que

sa thèse périclite en maints endroits, et fort heureusement pour
la dignité de la conscience humaine. C'est la première fois que

je vois ce point de vue matérialiste et mercantile s'étaler, avec

cet incroyable aplomb, dans la philosophie de l'histoire et dans

la critique religieuse. Loin de convaincre ceux qui, comme nous,

ne voient dans la vraie religion que la vérité et la sainteté,

et dans la réforme que le retour à la vérité religieuse et à la

sainteté chrétienne, l'auteur les étonne d'abord, puis les fait

seulement sourire, et à la fin les amuse véritablement. Il a des

rapprochements non seulement nouveaux, mais grotesques,
qu'il faut connaître. Par exemple, après avoir fait une' peinture

formidable des vices du roi d'Angleterre Henri VIII, il

ajoute: «Doué de telles qualités, Henri ne pouvait manquer
d'être un grand réformateur religieux, à l'ouverture d'une

grande époque économique » (p. 298). Mais voici d'autres
paradoxes plus piquants encore. Les lecteurs sérieux me sauront

gré, j'espère, de les mettre à même de juger, par des textes

positifs, du système de critique historique en question, notamment

en ce qui concerne le papisme du moyen âge et le

protestantisme : « Envisagée comme entreprise financière, point de

vue auquel la classe économique s'est toujours placée à 1 égar

des gouvernements, l'Eglise médiévale est un des corps les

plus défectueux qui aient existé. Administration sans cohésion,

éparpillée sur un vaste territoire, d'ordinaire dépourvue de la

force nécessaire pour percevoir des impôts réguliers, sa re

source par excellence était l'exploitation de la foi populaire.

On mit donc en vente le miracle, et plus il se vulgarisa, plus



— 601 —

on le méprisa. En outre, tout le système ecclésiastique était
basé sur l'idée d'ascétisme. En théorie, l'argent était sans
valeur pour le prêtre et le moine, et, par conséquent, il n'existait

pas de méthodes efficaces pour entraver la spéculation.
L'administration entière était en proie au gaspillage, notamment

en matière de perception d'impôts. Au lieu de recourir
aux officiers locaux, que l'on pouvait obtenir à bon marché
et dont il était facile de vérifier les comptes, la papauté
appointait des envoyés ambulants, souvent d'un rang élevé, qui
voyageaient sans cesse, coûtaient de grosses sommes à la
population, et n'étaient pas sûrs. Il suffira de citer un exemple.
En 1371, Jean, patriarche d'Alexandrie, fut nommé collecteur
pour l'Allemagne et certaines régions voisines. Ses émoluments
personnels montaient à 15 florins d'or, qui, ajoutés à ceux de

ses commis, ne faisaient pas moins de 20 florins par jour, à

payer par le pays dans lequel il séjournait. Ces émoluments
en argent comptant étaient donc sans doute, dans la plupart
des cas, indépendants de la nourriture et du logement. D'ailleurs,

même si toutes les statistiques étaient perdues, les
constructions colossales d'Avignon suffiraient seules à indiquer
l'étendue des sacrifices pécuniaires que s'imposa la chrétienté
dans le court espace de cinquante ou soixante ans.

»Sous l'aiguillon d'un enthousiasme tel que celui qui
engendra les croisades, les hommes comptaient peu les dons
qu'ils faisaient à Dieu, puisqu'ils étaient sûrs que ces dons
leur vaudraient une récompense. Dans un siècle de matérialisme

progressant, d'autre part, ceux-là qui prospéraient le
plus dépensaient le moins, car ils pouvaient vivre au meilleur
marché et dépasser leurs concurrents. On pouvait réaliser des

épargnes appréciables grâce à l'économie dans les bonnes
œuvres, et voilà pourquoi, dans la classe où l'instinct acqui-
sitif prédominait, le besoin d'une religion peu coûteuse se
faisait sentir de plus en plus à chaque génération. Ce fut là
l'élément social qui donna à Luther, à Calvin et à Wycklyff
leur force réelle, et sans lequel la Réformation n'aurait pu
réussir. Cette manière de voir n'est pas nouvelle. Elle a été
avancée par bon nombre des hommes connaissant le plus à fond
l'économie politique du moyen âge, et entre autres, par Thorold
Rogers, qui offre à ce sujet, dans son Histoire de l'agriculture
et des prix, un passage tout à fait intéressant» (p. 261-262).



— 602 —

Et encore : « A une époque aussi peu scientifique que le

XVIe siècle, la conviction de l'immutabilité des lois naturelles
n'était pas assez forte pour admettre l'abrogation des formules
religieuses. La classe capitaliste procéda donc pas à pas, et

sa première expérience fut de supprimer les redevances aux

intermédiaires, prêtres ou saints, chacun devenant son propre
intercesseur auprès de la divinité. Comme l'a dit le docteur

Witherspon, « la crainte d'encourir la colore cle celui qui venge
le sang, fit s'enfuir les hommes vers la cité du refuge; mais

le commerçant ayant remplacé l'enthousiaste, il s'ensuivit un

dogme substituant l'angoisse mentale, qui ne coûte rien, à

l'offrande dont l'efficacité est en proportion de sa valeur
monétaire. Ce dogme était la «justification par la foi», la pierre
angulaire du protestantisme Cependant, la substitution
d'une condition mentale à un payement en argent menait à des

conséquences beaucoup plus sérieuses que la suppression de

certains revenus cléricaux, car elle impliquait le rejet de la

tradition sacrée qui n'aA^ait pas seulement entretenu le culte

des reliques, mais qui avait fait de l'Eglise le canal de

communication entre les chrétiens et le monde invisible. Cet

ancien canal une fois bouché, les protestants durent en ouvrir

un autre, et cela conduisit à la déification de la Bible....
Ainsi, aux innombrables fétiches coûteux de l'âge imaginatif,

on substitua certains écrits que l'on pouvait consulter sans

dépense. Cet expédient fut évidemment l'acte d'une société

mercantile. Il fut la source d'économies énormes pour ceux qui

l'acceptèrent, mais il désagrégea le christianisme et rendit
impossible un clergé organisé. Du moment où chaque individu

pouvait scruter à sa fantaisie les sacrés mystères, l'autorité
du clergé était annihilée. Les réformateurs vraiment prêtres

virent le danger» (p. 263-265).
« La Réformation clans son ensemble a été éminemment

un fait économique. Là où on l'étudié le mieux, c'est en

Angleterre, qui, après cette révolution, devint le marché financiei

du monde. Depuis le début de l'histoire moderne, négoce et

scepticisme ont marché cle pair. Le commerce oriental

commença à revivre après la réouverture cle la vallée du Danube,

vers l'an 1000, et c'est peut-être cette année-là que naquit

Bérenger, le premier grand hérétique moderne. En 1050 il u

condamné et dut se rétracter; mais le développement de son



— 603 —

hérésie fut en rapport étroit avec celui des foires de Champagne.

En 1215, juste au fort cle l'évolution progressive des

communes, l'Eglise trouva nécessaire de définir le dogme de

la transsubstantiation et de le déclarer article de foi. Une
génération plus tard, on brûla des schismatiques; en 1252, paisà

bulle Ad extirpanda, Innocent IV organisa l'Inquisition, et
l'année suivante mourut l'évêque de Lincoln, Grossetête, qui,
on peut l'affirmer, prit l'initiative de l'opposition de l'Angleterre

aux anciens rites coûteux. Dans la Grande-Bretagne,
l'agitation pour la réforme semble avoir revêtu dès le début
un caractère pratique. On n'éprouvait pas d'impatience contre
les dogmes simplement parce qu'ils étaient incompréhensibles :

la Trinité et la double procession du Saint-Esprit furent
toujours acceptées. On résista aux formules de foi, parce qu'elles
impliquaient un déboursé d'argent, en commençant par les
messes et les pénitences. Un autre grief était l'ingérence
papale dans les bénéfices anglais, et dès le XIVe siècle le
Parlement rendit les lois relatives aux proviseurs et au praemunire,
pour empêcher l'exportation de l'or et de l'argent hors du

royaume. Le soulèvement des lollards eut pour but cle

résister aux exactions ecclésiastiques, et de confisquer les biens
ecclésiastiques » (p. 266-267).

La façon dont l'auteur juge l'histoire religieuse cle Byzance
(ch. III), le moyen âge (ch. IV), les deux premières croisades
(ch. V. et VI), etc., n'est ni moins curieuse, ni moins brutale.
En un mot, nous sommes avec lui toutes les fois qu'il
démasque les vendeurs du temple et les profanateurs de la
religion; mais, voyant dans la religion chrétienne bien comprise
l'idéal même de l'humanité, la vérité la plus sublime et la
morale la plus sainte, nous ne saurions consentir à ce qu'elle
soit ravalée à une question de gros sous. La critique qui
subordonne et ramène la vérité à la livre sterling ne triomphera
nulle part, croyons-nous, pas même en Angleterre; M.Brooks
Adams ne calomnie pas seulement le christianisme, il calomnie
encore son pays. E. M.



604

M. l'abbé Camut : Coup d'œil sur l'état du catholicisme
romain dans le monde à la fin du XIXe siècle; Paris,
in-86, 1 fr. 60.

Autant le titre est attrayant par la gravité et l'ampleur
même du sujet, autant le volume est décevant : on s'attendait
à des documents sérieux, on ne trouve que des indications
insuffisantes, gâtées encore par un sectarisme aveugle. Là où

l'on aurait désiré des statistiques positives et exactes, par
exemple en France, en Italie, en Espagne, etc., il n'y en a

pas ; là où il y en a, par exemple dans les pays de missions,

tout contrôle sérieux est impossible. Qu'on juge d'ailleurs de la

valeur des sources indiquées : les « Annales de Notre-Dame du

sacré-cœur», les «Missions catholiques», les «Précis historiques

des missions belges de la Compagnie de Jésus», les
«Annales des Oblats de Marie immaculée », etc. Dans les sociétés

d'admiration mutuelle du papisme, le pro pietate mentiri est

de rigueur.
L'ouvrage, en outre, manque absolument de proportion et

de critique : on y trouve douze pages sur l'Ouganda et une sur

les Etats Scandinaves, voire même une demie sur l'Angleterre!
Mais ce qui est plus grave, ce sont les contradictions qui

échappent à l'auteur. D'une part, il reconnaît « qu'il n'y a plus

actuellement de peuples catholiques » ; et, d'autre part, il
soutient que le XIXe siècle est, pour le catholicisme romain, « une

époque de progrès et d'accroissement » (p. 6). Il a vraiment

l'admiration facile: contraint d'avouer que l'Eglise romaine « a

perdu chez les peuples chrétiens » (p. 8), il l'exalte néanmoins

comme victorieuse D'une part, il place la Russie parmi les

pays qui démontrent «que le XIXe siècle est une époque de

progrès pour le catholicisme » ; et d'autre part, il termine son

étude en disant formellement que « l'Eglise catholique en ce

siècle n'a pas progressé en Russie » (p. 68). Telle est la logique

de M. Camut, cependant licencié en droit.
Ces contradictions s'expliquent, hélas! aisément: car 1

auteur ne cherche pas la vérité. Sa bonne foi est entière, je n en

doute pas; mais l'esprit de parti l'aveugle. Autant il admire

son Eglise, même dans ses défectuosités évidentes, autant i

hait et décrie les autres Eglises. Dans celles-ci, il ne voit pa -

tout que juifs et francs-maçons; la maçonnerie n'est qu un



— 605 —

«secte scélérate», et la «juiverie» ne vaut pas mieux. Ce sont
là les deux sources qui empoisonnent l'univers Aussi l'auteur
voit-il dans l'antisémitisme le contre-poison qui sauvera le
monde; l'Autriche, par exemple, n'a pas d'autre espoir (p. 122)!

Chose curieuse, le gouvernement français qui gorge d'or
l'Eglise catholique-romaine, qui adjuge à elle seule la propriété
des églises catholiques, et qui ne reconnaît pas d'autres catholiques

que les purs romanistes, ce gouvernement, dis-je, est
dénoncé par M. Camut comme un gouvernement de juifs et de

francs-maçons. « Nos gouvernants s'écrie cet excellent
chanoine, ils ne sont que les vils esclaves de la franc-maçonnerie
judaïque; ils ont vendu leur honneur, l'intérêt de la patrie, la
liberté du peuple de France aux juifs cosmopolites, comme le
démontre leur manière d'agir dans l'affaire du syndicat Dreyfus
et dans les événements qui en sont la suite » (p. 14). Ainsi, ce

gouvernement qui a scandalisé et indigné l'Europe entière en
s'efforçant d'étouffer la lumière et la justice, ce gouvernement
qui a commis iniquité sur iniquité pour sauver de misérables
faussaires au service du parti jésuitique, ce gouvernement qui
devrait être glorifié par ce même parti jésuitique, est, au
contraire, maudit par lui, parce qu'il n'est pas encore assez
dévoué à Rome et au Gesù! Telle est la fureur du sectarisme
ultramontain.

Selon M. Camut, les Anglicans sont coupables d'égoïsme,
de cruauté, d'atrocités (p. 130); les protestants, bien que
«respectant mieux que la France les commandements divins » (p. 12),
n'ont pas de religion. «Le protestantisme n'est pas une
religion», dit expressément M. Camut (p. 140); la réforme du XVIe
siècle a été le fait de « princes ambitieux et charnels, poussés
par des apostats orgueilleux et libertins, arrachant par la ruse
et la violence les peuples du Nord à la domination de l'Eglise »

(p. 135). Quant à la Russie, c'est un schisme « où l'empereur
commande en maître au moyen de son synode d'évêques
schismatiques présidé par un soldat » (p. 57) ; tout y est « persécution

savante, hypocrite et cruelle», car «le tzar a compris
qu'en dehors de l'Eglise catholique il n'y a pas de véritable
évêque» (p. 58)! Et pages 127 et 128, suit une longue comparaison

entre l'empereur Nicolas II et Darius le Mède, qui
précipita Daniel dans la fosse aux lions En vérité, ce serait
grotesque si ce n'était triste. Et M. Camut en veut aussi ter-



-- 606 --
riblement aux jansénistes, qu'il dit aA^oir été favorisés par les

parlements sous Louis XV (p. 9) Et les anciens-catholiques ne

sont, selon lui, qu'«un ramassis d'apostats» (p. 55). A l'en
croire, «les protestants, en Suisse, bannissent le culte catholique

dans les cantons où ils sont les maîtres...; les gouvernants

protestants s'arrogent le droit de régenter les séminaires
et les prédications; ils veulent diriger l'enseignement de l'Eglise,
lui enlèvent ses revenus pour les consacrer à des écoles
neutres, interdisent les pèlerinages, les missions paroissiales, les

retraites ecclésiastiques » (p. 55). C'est ainsi que M. Camut écrit
l'histoire de la Suisse Ces monstrueux mensonges, inventions
de sa haine, ne sont d'ailleurs pas plus étonnants que son
admiration pour Rome et pour les pays rongés par Rome.

L'Espagne, par exemple, dont on connaît la situation politique et

religieuse actuelle, l'Espagne lui paraît «se ressaisir» (p. 123);

et si elle gémit aujourd'hui, la faute n'en est ni à son

ignorance, ni à ses superstitions, ni au jésuitisme, mais à «ses

administrateurs francs-maçons »

Et voilà les enseignements que le clergé actuel répand en

France Pauvre Eglise de France N'est-elle pas plus malade

encore qu'elle n'était aux dixième et onzième siècles? Peut-

être, hélas! E. M.

Dr. H. P. Chajes: Marcus-Studien; Berlin, Schwetschke, 1899,

in-80, 78 S., 2 M.

Der Verfasser erklärt seinen Standpunkt und seinen Zweck

Avie folgt:
Da ich nicht der erste bin, der für die Evangelien eine

semitische Vorlage voraussetzt, obliegt es mir nicht, erst

besonders die Möglichkeit — resp. Wahrscheinlichkeit —

derselben zu erweisen. Ich meine übrigens, class manche der in

meiner Arbeit vorgebrachten Einzelbemerkungen der Sache

förderlicher sein dürften, als theoretische Auseinandersetzungen.

Namhafte Forscher der Gegenwart haben die Frage in

jüngster Zeit wieder in Fluss gebracht und namentlich E. Nestle

(vgl. seine « Philologica sacra», 1896) hat für ein hebräisches

Urevangelium so manchen Beleg erbracht. Doch während er

noch immer mehr das Syro-Aramäische berücksichtigt, habe

ich konsequent eine hebräische Vorlage zu eruieren versuc



— 607 —

Ich behaupte selbstredend nicht, dass Christus hebräisch
gesprochen habe ebensowenig kommt es mir in den Sinn, an.su-
nehnien, die Synoptiker hatten ihre Berichte in dieser Sprache
geschrieben. Ich meine vielmehr, dass mehrere Bearbeitungen
der wohl aramäischen Logia (welche zum Teile auch in den

ausgeführten Text herüberkamen, vgl. Mark. VII, 34; V, 41;
XV, 34) vorhanden waren, die zum offiziellen Gebrauche
verwendet und etwa auch von den Synoptikern als Basis
ihrer Evangelien benülst wurden. Man Avollte eben den
evangelischen Berichten die Weihe und Heiligkeit des A. T.
verleihen und dies erlangte man durch Abfassung derselben
in der heiligen Sprache. Denn « trotz dieses vollständigen
Durchdringens des Aramäischen blieb doch das Hebräische
noch als die heilige Sprache im Gebrauche. In ihr wurden in
den Synagogen Palästinas nach Avie vor die heiligen Schriften
verlesen » (vgl. Schürer, Zeitgeschichte, 2. Aufl., Bd. II, S. 8 u. 9).
— Möglicherweise wurden de facto schon in der ältesten christlichen

Zeit in den christlichen Synagogen neben den Partien
des A. T. auch Teile der christlichen Geschichte öffentlich
verlesen, AAde wir es ja aus späterer Zeit Avissen (vgl. Justin, Apol. I,
67; Holtzmann, «Einleitung in das N. T.», 3. Aufl., 1894, S. 99;
Herzogs RE., 2. Aufl., Bd. VII, S. 456 s. v. Kanon des N. T.).
— Diese Verlesung musste nun in Palästina hebräisch erfolgen,
und ein solcher Umstand erklärt uns auch, dass A^on rabbinischer
Seite erst nachdrücklich gegen die Heiligsprechung der christlichen

Schriften Stellung genommen Averden musste (A^gl. To-
siphta Jadaim, c. II).

Ich habe mich hauptsächlich mit dem Ev. Marci beschäftigt,
da dieses am reinsten den ursprünglichen Charakter erhalten
zu haben scheint, wenn es auch mit Rücksicht auf die
heidnischen Leser manche Anderlingen des semitischen Textes
vornehmen musste. — Ich habe jedoch Streifzüge in das Gebiet der
anderen Synoptiker nicht vermieden und auch ausser philologischen

eine Anzahl rein sachlicher Erörterungen (über das
Verhältnis zum Essenismus, über altjüdische Parallelen,
Entstehungszeit der Evangelien) geboten. — Ich bin mir dessen
beAvusst, dass manche meiner Einzelhypothesen nur mit
grösster Reserve vorzubringen sind — aber von ihnen ist
das Schicksal der Haupthypothese keinesfalls abhängig. —
Erscheint nur eine gewisse Anzahl gesichert und wohlbegründet



— 608 —

— und dieser Hoffnung gebe ich mich hin — dann habe ich
nicht umsonst gearbeitet. — Ich glaube übrigens, dass bei

derartigen Forschungen, wo man sich nur tastend fortbewegen
kann (um mit einem hervorragenden katholischen Gelehrten

zu sprechen), auch die kühnste Aufstellung ihren Wert hat. —
Das UnAvahrscheinlichste trifft zuweilen ein ; vielleicht bestätigt
es sich durch neue Funde — vielleicht ringt sich von ihm etwas
Brauchbares los

Ich verlasse die Arbeit um so beruhigter, als ich mich frei
weiss von jeder Beeinflussung durch Tendenz oder Tradition
und mit voller Objektivität den diesbezüglichen Studien oblag.

M. Rubens Duval: La Littérature syriaque; Paris, Lecoffre,

in-18, 1899, 3 fr. 50.

Après un premier volume sur la Littérature chrétienne

grecque par M. Batiffol, en voici un second sur la Littérature
syriaque par M. Duval, professeur au Collège de France; un

troisième suivra sur la Littérature latine par M. Lejay. Ces

trois volumes formeront un excellent résumé, très substantiel,

sur l'histoire des anciennes littératures chrétiennes. J'ai déjà

rendu compte du volume de M. Batiffoll) ; en attendant celui

de M. Lejay, analysons celui de M. Duval, ou plutôt faisons-en

ressortir l'intérêt pour les théologiens.
Au XVIIe siècle, Renaudot, dans sa collection des liturgies

orientales, a traduit les liturgies syriaques ; au XVIIIe, Joseph

Simon Assemani a publié des masuscrits syriaques dans sa

Bibliotheca orientalis Clementino-Vaticana (1719-1728), laquelle

fut complétée par plusieurs ouvrages de son neveu, Etienne

Evode Assemani ; au XIXe, une quantité de documents inédits

ont été publiés ; le présent volume précise exactement la

situation.

Rappelons, d'après l'auteur, que la littérature syriaque s'est

formée et développée d'abord dans la Mésopotamie sous 1

influence du christianisme; qu'elle est par-dessus tout une

littérature ecclésiastique ; que la Mésopotamie n'a pas tarde a e-

venir un des principaux centres des luttes religieuses, e

prendre une place assez importante dans l'histoire de 1 Lg i •

*) Voir la Revue, n° 22, avril 1898.



- 609 —

qu'elle a été avec Bardesane (p. 18) le dernier rempart du
gnosticisme; que les Syriens de l'empire perse ont ensuite
accueilli le nestorianisme vaincu en Occident, tandis que les
Syriens de l'empire romain se sont déclarés partisans du
monophysisme et ont formé les Jacobites. Le syriaque mésopo-
tamien n'est devenu la langue littéraire et ecclésiastique de la
Syrie qu'après l'établissement définitif du monophysisme dans
cette contrée. Auparavant, les offices étaient célébrés eh grec,
et les Ecritures étaient vraisemblablement expliquées oralement
dans le dialecte populaire. Ce dialecte faisait partie des
dialectes araméens occidentaux, qui se distinguaient sensiblement
des idiomes araméens parlés dans la Mésopotamie et la Ba-
bylonie. Donc les origines de la littérature syriaque sont
étroitement liées à l'évangélisation de la Mésopotamie, laquelle
débuta à Edesse vers l'an 150. Les relations suivies qui
s'établirent entre l'Eglise cle cette ville et celles de Jérusalem et
d'Antioche, créèrent un mouvement intellectuel qui fit d'Edesse
un grand centre d'études religieuses (p. 5-6). C'est ainsi que
la littérature syriaque germa comme un rejeton de la littérature

sacrée de la Palestine, sur lequel se greffèrent ensuite les
rameaux de la culture grecque ; son intérêt est surtout historique

; on y trouve des traces de toutes les discussions
théologiques qui agitèrent les autres Eglises. Et après avoir été
les disciples des Grecs, les Syriens devinrent les maîtres des
Arabes et ils leur transmirent les livres grecs, de telle sorte
qu'il n'est guère de version arabe d'une œuvre grecque qui ne
suppose un intermédiaire syriaque (p. 15).

La poésie religieuse syriaque comprend surtout des
homélies en vers et des hymnes (instructions), dont le but était
d'instruire et d'édifier le peuple; les auteurs les plus connus
furent le célèbre Bardesane, son fils Harmonius, puis au IVe
siècle le diacre Ephrem. 11 va de soi qu'on ne saurait prendre
au pied de la lettre toutes les expressions figurées qui y furent
employées.

On remarquera les sérieuses études de M. Duval sur les
anciennes versions syriaques de l'A. T., notamment la Peschitto ;

sur celles du N. T., notamment XHarmonie des quatre Evangiles

ou le Diatessaron de Tatien, la Peschitto du N. T., la
version publiée par Cureton et la version découverte au Sinaï
Par Mrs. Lewis. On admet généralement aujourd'hui que le Dia-

Re-vuo intern, do Théologie. Heft 27, 1S99. 40



— 610 —

tessaron a été composé en syriaque à Edesse vers l'an 172

(p. 45). A propos de la version sinaïtique, l'auteur s'exprime
ainsi : « Si elle est, comme nous le croyons, postérieure à la

curetonienne et au Diatessaron, on ne peut songer à y trouver
des traces ébionites. Il y a cependant, au commencement, dans

la généalogie cle N. S., un verset qui a beaucoup intrigué les

critiques; c'est le verset 16 du premier chapitre de St. Mathieu,
ainsi conçu: «Jacob engendra Joseph; Joseph, auquel était
fiancée la vierge Marie, engendra Jésus, qui est appelé le Messie»,

Il n'y a aucun doute sur le sujet du second verbe engendra;
c'est bien de Joseph qu'il s'agit » (p. 55).

Signalons encore les études sur les commentaires de la

Bible (p. 75-88), sur les apocryphes concernant l'A. et le N. P.

(p. 89-120), sur les Actes des martyrs et des saints (p. 121-165),

sur les textes apologétiques (p. 167-170), sur les canons
ecclésiastiques (p. 171-183), sur les historiographes (p. 187-223), sur la

littérature ascétique (p. 225-240), sur les versions d'oeuvres des

Pères grecs (p. 308-321), enfin sur les écrivains syriaques jusqu'au
XIIIe siècle inclusivement (p. 331-411). -- On remarquera en

particulier ce que dit l'auteur sur la composition des écrits

de «Pseudo-Denys l'Aréopagite», qui lui «semble définitivement
fixée entre 482 et 500» (p. 317-318). Selon lui, «le Livre

d'Hiérothée, qui porte le nom du soi-disant maître de Denys

l'Aréopagite, n'est pas une version, mais un original syriaque»,
dû à Etienne bar Soudaili, moine d'une piété exemplaire, né

à Edesse dans la seconde moitié du Ve siècle. Il décrit ensuite

(p. 358-360) la vie et les œuvres de ce dernier, qui enseigna,

entre autres choses, comme on sait, la conversion finale des

pécheurs. E. M.

A. M. Fairbairn, Principal of Mansfield College: Catholicism,
Roman and Anglican; Hodder and Stoughton. 7s. 6d.

The present volume consists of ten separate articles

originally contributed to the "Contemporary RevieAv", of which

the first was written in March, 1884, and the last in June,

1897. There is no unity of plan running through the book;

each paper stands by itself, may be criticised by itself, an

the same ideas and arguments are continually repeated.



— 611 —

propose, therefore, to deal with Dr. Fairbairn's two most
representative points.

1. The most interesting and most important article, and
the one which best illustrates the strength and the Aveakness

of Dr. Fairbairn's position, is that which gives an account of
the Catholic movement in the Church of England.

Liberalism Avas the ruling power in England during the
first forty years of the nineteenth century. The Deists of the
previous century had returned to neAV life and influence in the
Philosophical Radicals ; moreover, the Roman Catholics had
been just emancipated and the Nonconformists enfranchised.
But what was a gain to the State was a cruel injustice to the
Church. The alliance betAveen Church and State became
impracticable when Church and State ceased to be co-extensive;
when those Avho had previously been nonconformist to both
now became nonconformist only to the former. That Dissenters
should sit in Parliament and legislate for a religious body
AA'hich they hated was obviously intolerable.

But the Church itself was powerless to cope Avith the
position. The old High Church party was at its very driest:—

"It Avas like an ancient dame whose pride is sustained
by inveterate prejudices and the recollection of conquests in a
time too remote to be pleasantly remembered".

The Broad Church party was unorganized and, perhaps
we may add, not unfriendly to the existing state of things.
Phe Evangelicals were active in good works, but they Avere

narrow, both intellectually and spiritually; their theology was
purely individualistic, and they had no idea of the Church as
an organized society. The position Avas saved by the incoming
of Romanticism, a movement purely literary in its origin, yet
fraught with important religious results both for England and
Germany. Dr. Fairbairn regards Romanticism as a reaction
from the Revolution and liberal influences in general; it may
be this incidentally, but in its essence it was a reaction from
that cold and pedantic classicism which survived from the
Renaissance and lived upon its external form after the living
and constructive spirit of that movement was dead. Its chief
exponents in English literature Avere Wordsworth, Scott, and
Coleridge.



—- 612 —

Dr. Fairbairn is quite correct in saying that Romanticism
sought to idealize the past, and that love for the past was one

great feature common to the Tractarian leaders. But he fails
to make any allowance for the influence of Dr. Pusey upon the

movement. Romanticism clearly tended to become an unreal
idealism, but Pusey was, before all else, a scholar. Imbued with
a love of the past, he yet ever compared the past of his own
ideal with the past of actual history. And most shallow and

unworthy is Dr. Fairbairn's objection that Pusey "brings his

system to history" instead of searching history with a mind

free from any preconceived idea. Does Dr. Fairbairn do this

himself? Is such a thing possible in any sphere of
investigation? The natural scientist forms his working hypothesis;
he brings it to the facts under observation : if the facts verify
it, he accepts it as proved. Nor can Ave take it for granted

that, if the biassed mind finds Catholicism, the unbiassed mind

must necessarily find Congregationalism in Church history.
2. In several of these papers Dr. Fairbairn considers the

important question. How far is Catholicism able to help the

intellectual and spiritual difficulties of the present day? We

quite agree with him that the apology must be relevant to

contemporary needs—that "evidences may admit of no answer,

and yet produce no conviction". But as to the nature of the

doubt of the present day he contradicts himself. On page 59

he speaks as if all the doubt Avere honest. On pages 340—1

he regards a very great deal of it as dishonest and due to

moral causes. There can be no question, but that much current

doubt is rooted in the fact that this world is a more comfortable

place for the majority of people to live in than it ever

has been before, and that the pleasures of the senses obscure

the value of the world invisible. The nature, therefore, of the

doubt with which Ave are called upon to deal must be made

clear. Then, again, Dr. Fairbairn takes Newman as the

representative Catholic apologist of Anglican Catholicism; he utterly

ignores any one else's right to speak for the party. Thus,

while Dr. Fairbairn devotes a feAV pages to "Lux Mundi", as

representing a development of Tractarian doctrine, he says

nothing about it as an answer to the intellectual questions o

the time. To this Ave reply that Ave object to be represente

by anyone person in regard to a matter wherein the operating



— 613 —

forces are so manifold and complex, the characters to be
influenced so diverse. Moreover, the Catholic party has definitely
put forth its apology. And even his criticism of Newman is

grossly unfair. He blames him for his dread of liberalism, for
not being able to say at once. "This awakening is of God,
and must be accepted as His, not dealt with as if it were the
devil's". But the liberalism of Newman's days Avas something
very different from the liberalism of our own. He only kneAv

that unqualified liberalism which had made the Church of his
youth so dead and unspiritual; we know liberalism as the
complement of Catholicism, its best qualities emphasised and its
worst kept in check by that positive system with which it is
allied. It is always easy to be wise after the event. We can
now see the Christian equivalents of those new ideas that
broke, with such bewildering suddenness, into religious thought.
Evolution bears its noble witness to the immanence of God,
the study of comparative religions deepens our faith in the
great fact that He has never left Himself without a witness.
But Newman only saAve the beginning of the movement, and
he only saw its negative and destructive side ; he could not tell
that Catholicism would be able to absorb its forces and make
it a power for good. The dwarf who stands on the giant's
shoulders can see farther than the giant, but that does not
mean that he is of necessity a greater man.

Dr. Fairbairn is much happier in the last three articles ;

he is in fuller sympathy with his subject, and therefore writes
of it with completer understanding. They are (1) a critique of
Mr. Balfour's "Foundations of Belief" ; (2) "Some Recent
Theologians", the theologians in question being Lightfoot, Westcott,
and Hort as representative of Cambridge, and Jowett and Hatch
of Oxford; and (3) "Oxford and Jowett". (Guardian.)

Léon Gautier: Œuvres poétiques d'Adam de St. Victor,
3e édition; Paris, A. Picard, 1894, in-18, 337 p.

Cet ouvrage, déjà ancien, doit être mentionné dans cette
¦Revue, où nous établissons peu à peu le bilan théologique du
moyen âge. On y trouve le texte critique des proses d'Adam
de St. Victor, et aussi les proses qui lui sont attribuées, mais



— 614 —

dont l'attribution est contestable ou fausse. Ces proses sont
curieuses par leur rythme varié et quelquefois charmant; par
leur ton naïf, naïf soit dans la crudité de certains détails, soit
dans la piété de l'ensemble ; par le mélange qu'on y remarque
du sérieux dans le sujet, et du jeu de mots dans la façon dont
le sujet est traité. Reviendra-t-on jamais à cet art à la fois

enfantin et subtil? J'en doute fort: car nous avons besoin,
désormais, de prier Dieu et de glorifier les saints avec plus
de sérieux et plus de conviction. On sent trop l'artifice et

l'amusement clans ces compositions qui sont plutôt des passe-

temps de moines que cle véritables effusions d'adoration
religieuse. Quoi qu'il en soit, il n'est pas inutile de les étudier.

Dans un appendice qui, par son importance, devrait être

une introduction, L. Gautier dit que « les proses ne renferment

peut-être pas un seul élément qui ne puisse être scientifiquement

utilisé», et que leur étude est une de celles qui sont les

plus fécondes pour éclairer l'histoire des idées religieuses au

moyen âge, pour établir l'antiquité et la tradition d'un dogme,

d'une croyance pieuse, voire même d'une superstition ou d'une

erreur» (p. 317). Il a dû en coûter à l'auteur pour faire ce

dernier aveu. La vérité est que les nécessités prosodiques du

rythme, de la mesure et de la cadence, faisaient somment

sacrifier le mot propre au mot impropre, la justesse de l'idée a

l'inexactitude, disons le mot, à la superstition ou à Xerreur;

en sorte qu'il ne faut pas y chercher le vrai dogme comme

dans une source pure. S'il s'y trouve par tradition, comme un

élément qui surnage au milieu des innovations de la fantaisie

mystique ou de la vainc curiosité, c'est comme par hasard; mais

ce débris d'un autre âge n'en est pas moins très intéressant.

C'est ainsi, par exemple, que, dans la première prose sur

Noël, après avoir apostrophé Marie et lui avoir dit qu'elle

est après Dieu l'espérance «singulière», en ce sens que «pai

elle la Vertu nous a été donnée», on la prie simplement de

nous recommander à son fils (tuae proli nos commenda), purs

on termine par une prière directe à Jésus Sauveur (p. 7). Mais

cette modération est rare. Généralement on attribue à Mane

le pouvoir même de nous placer parmi les cohéritiers du Chus

(Quœ post Christum prima sedes, inter Christi cohaeredes Chris

nos annumera). La dernière strophe, toutefois, est souvent en

core une prière au Christ ou même à la Trinité.



— 615 —

Les comparaisons forcées abondent. Dans une prose sur
Noël, le Christ est un feuillage, une fleur, une noix, une rosée.
Pe poète explique chacune de ces images ; il consacre deux
strophes à celle de la noix :

Contemplernur adhuc nucem:
Nam prolata nux in Incera

Lucis est mysterium.
Trinarti gerens unionem,
Tria conferì : unctionem,

Lumen et edulium.

Nux est Christus, cortex nucis
Circa camera pâma crucis,

Testa corpus osseum ;

Carne tccta Deitas
Et Christi suavitas

Signatur per nucleum.

Le poète ajoute naïvement que c'est du « fomentimi pus
animalibus».

Ailleurs, les jeux cle mots sont visibles et même affectés.
(Prose sur Pâques) :

Mane novum, mane latum
Vespertinum tergat fletum :
Quia Vita vicit Letum,

Tempus est lœtitiœ.

Et encore, il est dit de Marie :

Verbum Patris sine matre,
Facta mater sine patre,

Genuit in tempore.

Le poète aime manifestement cet ordre d'idées crues: sine
carnis copula virgo parit. Plus loin, il est plus heureux, plus
poétique et plus délicat:

Non amittit claritatem
Stella fundens radium,

Nec Maria castitatem
Pariendo filium.

Certains rythmes ternaires sont délicieux : sur l'épiphanie
(p. 21-24), sur Pâques (p. 34-36), etc. Le poète revient
plusieurs fois sur le filioque : qui procedis ab utroque, Genitore
Genitoque pariter, Paraclite (pp. 61, 64, 70-72). "Il est à
remarquer que, parmi les proses consacrées aux principales fêtes,
d en est une à la dédicace, mais pas une seule à l'eucharistie.
Dans celles qui sont consacrées à St. Pierre et à St. Paul,
1 une s'ouvre par ces mots : Gaude, Roma, caput mundi. Faut-il
y voir un souvenir de la primauté de Rome comme capitale



— 616 —

de l'empire Quoi qu'il en soit, Pierre est salué comme une

montagne de justice et une fontaine du Sauveur (mons justitiae,
fons Salvatoris). On ne dissimule pas toutefois « qu'il ait péché
trois fois en niant». Si son avis passe le premier (Petri prgeit
sententia, ligans ac solvens omnia), il n'est pas séparé de

St. Paul; tous deux sont les fondements et les conducteurs de

l'Eglise, tous deux sont l'objet de la même vénération :

Roma Petro glorietur,
Roma Paulu'm veneretur

Part reverentia...
Hi sunt ejus fondamenta,
Fundatores, fulcimenta,

Bases, epistylia...
Hi prœcones novœ legis
Et ductores novi gregis

Ad Christi prœsepia...
Laus communis est amborum,
Cum sint tamen singulorum

Dignitates propria; :

Petrus prseit principati!,
Paulus pollet magistratu

Totius Ecclesia;.

Et plus loin, St. Paul est appelé «Paulus, doctor gentium».
Dans XAppendice, qui est une étude sur « les proses avant

Adam de St. Victor», l'auteur rappelle ce qui s'est passé, sur

ce sujet, à Metz, à St-Gall (au temps de Notker, v. 860), à

Jumièges, puis à Saint-Victor au temps d'Adam (f 1177); il

étudie les proses de la première époque ou Notkériennes, puis

celles de la seconde ou Adamiennes. Après celles-ci, il n'y a

plus rien d'original à signaler. « Les procédés, dit L. Gautier,

restent les mêmes ; mais la rhétorique et la formule font tous

les jours de nouveaux progrès, et la poésie s'enfuit devant

elles. Le style se disloque et la versification perd sa vigueur.

L'Eglise elle-même s'alarme des envahissements de cette

dangereuse et fausse liturgie, et cherche à restreindre l'usage de

ces séquences qu'elle avait seulement tolérées. Dès la fin du

XLLLe siècle, la décadence se précipite, et nous n'avons pas à

en écrire l'histoire» (p. 317). Disons, pour compléter cet aveu

important, que Rome, loin d'avoir cherché à arrêter les

«envahissements de cette dangereuse et fausse liturgie», les a

singulièrement favorisés au XIIIe siècle et depuis, en approuvant

et même en provoquant la composition d'offices liturgiques

remplis de superstition et terreur. &•



617

Le Dr G.-M. Grant: Les grandes religions; traduit de

l'anglais en français par le pasteur C. de Faye; Genève, Eggi-
mann, 2 vol. in-18, 1897 et 1899, 5 fr.

Les études de religions comparées prennent une importance

toujours plus grande. Il y a trente ans, plusieurs
critiques hostiles au christianisme les favorisaient dans l'espoir
qu'elles démontreraient que le christianisme n'est qu'une
religion sortie naturellement soit du bouddhisme, soit de l'hellénisme,

soit du gnosticisme juif (mélange de kabbalisme, de

talmudisme, d'essénisme, etc.). Aujourd'hui les convictions sont
tout autres; la lumière s'est faite sur les religions en question,
et la supériorité du christianisme est éclatante.

Quiconque se préoccupe de ces questions et désire en
avoir un résumé, résumé très incomplet il est vrai, mais
cependant substantiel et exact, doit lire l'ouvrage susmentionné
du Dr Grant. L'auteur, professeur à Kingston (Canada), a étudié
sur place les religions dont il parle ; il possède donc une
compétence particulière. La traduction française est fort bien faite,
bien qu'on puisse y relever quelques lapsus (« largesse » pour
«largeur»), et quelques expressions peu claires (souffrances vi-
cariales). Dans le premier volume, l'auteur étudie le mahométisme,

puis le confucianisme, ensuite l'hindouisme; dans le second,
le bouddhisme, Israël, puis Jésus. On pourrait reprocher à

l'auteur d'avoir commencé par le mahométisme, qui suppose
déjà le judaïsme et le christianisme. Mais passons et ne Aboyons
que le fond des choses.

L'auteur suit une méthode très simple: il expose d'abord
le fond de la religion qu'il étudie, puis il cherche les causes
de sa force et de sa faiblesse, et il conclut en montrant
péremptoirement l'infériorité de cette religion par rapport au
christianisme. Son esprit est absolument impartial: il cherche
uniquement l'exactitude ; il n'éprouve nullement le besoin d'exagérer

les défauts et les fautes de Mahomet, de Contucius, de
Lao-Tse, de Bouddha, etc. On pourrait même dire qu'il insiste
Plus sur leurs qualités que sur leurs défauts; cela est
particulièrement sensible en ce qui concerne Mahomet, Confucius
et Gautama, à ce point qu'il est quelque peu difficile ensuite
de concilier tant de défauts avec tant de qualités. Chaque
etude est terminée par une indication très sensée et très pra-



_ 618 —

tique des meilleurs moyens à employer, par le missionnaire
chrétien, clans le but de convertir au christianisme les payens
en question.

Qu'il me soit permis de dire qu'en général cet ouvrage
n'est pas assez didactique pour les lecteurs européens; qu'il

manque de précision et de clarté clans les questions brahmaniques

et bouddhiques, où tant cle points sont encore obscurs;

cpie l'étude sur Israël aurait pu, elle aussi, être plus précise.
L'auteur a été trop missionnaire et pas assez professeur. L'étude

sur Jésus est, par contre, très belle, quoique incomplète.
En somme, malgré ses lacunes, cet ouvrage est très bon,

et il montre comment le christianisme prévaudra partout où

il sera bien présenté au peuple, et cela, parce qu'il est le

chemin de la justice. « Aussi, dit l'auteur, partout où la justice
existe ou a existé, nous trouvons un témoignage en faveur de

Jésus : sur sa tête sont plusieurs couronnes, car à ses pieds

les fondateurs de toutes les religions déposent leurs hommages».
M. cle Faye a, depuis, publié à la même librairie la

traduction française d'une brochure de M. le D1' Murray Mitchell,

ancien missionnaire, intitulée : Coup cl'œil sur les religions en

dehors du christianisme, leur état actuel et leurs perspectives.
Cette étude complète avantageusement l'ouvrage du D1' Grant,

sur deux points omis : l'animisme ou le culte des esprits, et le

zoroastrisme ou le parsisme.
En étudiant ces questions, on est assailli par cette pensée

que les Eglises chrétiennes, au lieu cle se combattre entre

elles sur des questions cle préséance ou de métaphysique
nuageuse et stérile, feraient beaucoup mieux d'exercer leur zèle

à étendre le royaume de Dieu par la conversion des payens.

Quand elles se disputent entre elles sur des pointes d'aiguille,

qui, loin d'expliquer toujours le vrai dogme, l'obscurcissent

souvent, elles ramènent nombre de chrétiens au paganisme

(la libre-pensée antichrétienne) ; ne vaudrait-il pas mieux

travailler à christianiser les payens de toutes sortes, ceux ce

l'Europe plus encore que ceux de la Chine et du Japon.

Je profite de la circonstance pour rappeler que M. de Faye

a traduit en français, en 1869, les Synonymes du N. T- Pal

l'archevêque Trench, de Dublin; ouvrage en tête duquel se

trouve une introduction sur l'hellénisme, du professeur Ed. Reuss.

Cette étude sur l'hellénisme a été d'abord publiée en alleman



— 619 —

dans la Real-Encyclopaedic für protestantische Theologie und
Kirche, 1856, T. V., p. 701-712 : Hellenisten et Hellenistisches Idiom.

Annonçons enfin, comme bonne fortune, que M. de Faye
publiera bientôt une traduction française de l'ouvrage du D1'

Murray Mitchell : «IHindouisme, ce qu'il a été et ce qu'il est».
E. M.

M. l'abbé L. Jérôme : Collectes à travers l'Europe pour les
prêtres français déportés en Suisse de 1794 à 1797 ;

Paris, A. Picard et fils, in-80, 1897.

Environ 5000 ecclésiastiques français, dont près cle 4000
dans le seul canton de Fribourg, reçurent l'hospitalité en
Suisse, lorsqu'ils préférèrent l'expatriation à l'acceptation de la
constitution civile du clergé. La plupart durent vivre
misérablement. Messieurs d'Agen et de Rhosy cherchèrent, mais en
vain, à faire un emprunt de 100,000 écus, pour faire face à

leurs nécessités. Puis, les évêques suisses firent un appel à la
charité des populations et organisèrent des collectes. L'abbé
Moushaut, du diocèse de Besançon, s'en occupa particulièrement.

Soleure fut le centre des collectes et des correspondances
que les délégués, répandus en Suisse, en Allemagne, en Russie,
en Danemark, etc., écrivirent à ce sujet. Or, ce sont ces
correspondances que M. Jérôme, professeur d'histoire au grand
séminaire de Nancy, a résumées dans ce volume. Disons
franchement qu'elles n'offrent aucun intérêt général: les quêteurs
reçurent bon accueil cle telles et telles personnes, et rapportèrent

telles et telles sommes, et c'est à peu près tout. Les
descriptions des pays traversés sont d'une rare insignifiance,
celles des mœurs sont nulles. Par exemple, M. de Flüe écrit
de Kerns le 3 avril 1797: « Pa première collecte que je fis en
1793 et 1794 fut tellement bénie cle Dieu que je trouvai en
trois voyages plus de 300 louis d'or. Le plus que j'ai trouvé,
C'a été à Berne...» Et cependant les magistrats de cette ville
n'avaient pas osé autoriser une collecte publique. En Russie,
les collecteurs furent admirablement reçus ; les dons s'élevèrent,
jusqu'au 26 novembre 1795, à 91,670 livres, 12 sols, argent cle

France; sur quoi furent envoyées soit à Soleure, soit à
Fribourg, 68,993 livres, 3 sols ; le' reste, 22,677 livres, 9 sols, fut
réservé pour Constance (p. 252;. — Etc. E. M.



620

Le P. Largent, cle l'Oratoire: Saint-Jérôme, 3e édition; Paris,
Lecoffre, in-18, 1898, 2 fr.

Etudier St. Jérôme est toujours intéressant. Le volume du

P. Largent est bien écrit, mais il ne contient rien qui ne soit

déjà très connu, et même, disons-le, il manque de profondeur.
On aurait désiré moins de citations d'auteurs modernes
absolument étrangers à St. Jérôme, et plus de textes de Jérôme

même, du moins sur les points obscurs où sa pensée aurait
besoin d'être élucidée. Ce n'est malheureusement pas le lieu,

dans une simple notice, d'aller au fond des questions; je me

bornerai à signaler les aveux de l'auteur.
Quoique Jérôme en ait appelé souvent aux traditions et

à l'histoire, quoiqu'il ait écrit un De viris illustribus, il a été

cependant un des théologiens les plus subjectifs et les plus

personnels. Si quelqu'un a revendiqué sa liberté d'appréciation
dans les choses religieuses, et l'a poussée jusqu'à l'agression
la plus vive envers toute espèce d'adversaires, c'est lui. S'il

n'avait attaqué que les hérésies, on ne pourrait que l'admirer ;

mais contre qui n'a-t-il pas lutté? Ce n'est pas seulement contre

Helvidius, Jovinien, Vigilantius, les lucifériens, etc., c'est

encore contre les origénistes, contre l'évêque Jean de Jérusalem,

contre Rutin, contre St. Augustin, etc. S'il a traité Rufin de

grognon (grunnius), Rufin l'a représenté à son tour comme

l'universel détracteur. S'il a été capable des plus vives

tendresses, il s'est livré aussi « à des colères et à des ressentiments

» (p. X). « A certains jours, la violence l'emporta à dé-

tranges excès de langage » (p. 55). « Des sentiments trop peu

épurés ont pu quelquefois se mêler aux mobiles élevés qui le

faisaient agir; il a pu se méprendre dans ses jugements et

excéder dans son langage (p. 68)... Sixte-Quint, passant un

jour deA^ant une image qui le représentait se frappant la

poitrine avec une pierre, s'écria: «Tu fais bien d'avoir à la mam

ce caillou; sans lui l'Eglise ne t'aurait jamais canonisé » (p. 84).

Et encore: «Jérôme n'a-t-il jamais excédé dans sa polémique.

N'y rencontre-t-on point d'âpres personnalités, des raisonnements

subtils, des plaisanteries qu'eût évitées le goût sévère

d'un Bossuet ou d'un Fénelon? Jérôme ne veut-il pas quelquefois

trop prouver, et par là même ne provoque-t-il pas le o

et la résistance? Le traité contre Jovinien, détracteur de



— 621 —

virginité chrétienne, a soulevé, du vivant de l'auteur, bien des

critiques. On reprochait à Jérôme d'avoir rabaissé à l'excès
l'union conjugale. Me permettra-t-on de dire que les portraits
qu'il trace des femmes à la fin du premier livre, rappellent
peut-être un peu trop, aux amateurs obstinés du XVIIe siècle,
la fameuse satire cle Boileau Or, aA^ec quelle sévérité Bossuet,
cependant ami du poète, juge cette œuvre où se retrouvent
tout ensemble l'inspiration affaiblie de Juvénal et l'accent d'une
vieillesse chagrine» (p. 156)!

Le P. Largent a raison. Le point de vue de Jérôme a

prévalu pendant le moyen âge sans qu'on sache trop ce qu'au
fond la vraie vertu y a gagné. Aujourd'hui le mariage est si
discrédité qu'il devient de plus en plus rare, et bientôt l'on
devra soutenir la thèse opposée à celle de Jérôme, sans être
toutefois pour cela détracteur de la virginité. Mais ce n'est pas
seulement sur ce point que Jérôme a montré le caractère
excessif de son esprit. Comme Epiphane de Salamine, comme
Phéophile d'Alexandrie, ses amis, il a été d'une ardeur trop
passionnée, et il a trop favorisé le fanatisme monacal de son
temps. Beaucoup cle moines étaient alors anthropomorphistes,
aveuglés par un littéralisme biblique qui matérialisait la religion

; ils se croyaient les seuls orthodoxes, et ils traitaient
d'hérétiques les spiritualistes qui défendaient, sinon toutes les
opinions d'Origène, du moins ses tendances idéalistes. Jérôme
loua d'abord Origene ; il l'appela même « le maître des Eglises
après les apôtres » ; il le compara à Plomère, mais à Homère
«qui sommeille quelquefois». Plus tard, il distingua Origene
et l'origénisme, et il attaqua vivement l'origénisme. Qu'il ait
eu des raisons de s'élever contre la préexistence des âmes, je
le comprends; mais on pouvait, on devait même le faire sans
condamner l'origénisme en bloc. Jérôme, épris du monachisme,
a épousé trop facilement les passions monacales de son temps
à la suite d'Epiphane et de Théophile ; il a vraiment dépassé
la mesure avec Rufin, qui, du reste, le lui a bien rendu, et qui
a été soutenu d'ailleurs par St. Paulin de Noie, par St. Chro-
mace d'Aquilée, par St. Gaudence de Brescia, etc.

La discussion de Jérôme avec St. Augustin a été vive
aussi, quoique contenue. Jérôme disait d'Augustin: «mon fils
Par l'âge, mon père par la dignité». Jérôme ayant prétendu
que le débat entre St. Paul et St. Pierre n'avait été qu'une



— 622 —

feinte concertée entre eux, Augustin pensa que c'était
compromettre le témoignage de Paul et la véracité des Ecritures,
et il le pria de se rétracter. Sur ce point Augustin eut raison.

Mais, sur d'autres points, ce fut Jérôme qui eut raison, par
exemple, quand il refusa d'accorder aux Septante une valeur
absolue et qu'il compléta leur version par le texte hébreu.

Rappelons que le titre principal de Jérôme à la reconnaissance
de l'Eglise est dans sa traduction et clans ses commentaires
de la Bible. Il voulait que l'on ne s'offensât pas de la simplicité

des Ecritures, « de cette bassesse de langage qui décèle

soit la faute du traducteur, soit une intention de l'auteur sacré,

lequel a voulu se faire entendre d'une foule rustique et dans

un même discours instruire à la fois les savants et les

ignorants». Il ne regardait pas comme inspirés les livres de l'A.
T. qui ne figurent point dans le canon hébraïque (il est en cela

en opposition avec le concile de Trente). Il enseignait que,

« dans les Ecritures, beaucoup de choses sont rapportées d'après

l'opinion du temps et non conformément à la vérité des choses»;

que «c'était l'usage des Ecritures que l'historien rapportât le

sentiment du grand nombre, tel qu'il était alors admis par

tous» (p. 174-176). Dans son commentaire sur le LXVP
chapitre d'Isaïe et dans son Ior livre du Dialogue contre les

pelagiens, il a douté que les peines fussent éternelles (p. 194 et

195). Il a paru admettre que l'épiscopat ne différait pas
essentiellement du presbytérat, mais seulement de droit ecclésiastique

(p. 186). Il a répété plusieurs fois que l'Eglise est fondée

sur les apôtres (p. 190). Il a montré un grand respect pour les

droits des Eglises particulières à conserver leurs pratiques et

à « abonder chacune dans son sens » (p. 197). Il n'a pas craint

de dire que, lorsque les empereurs sont devenus chrétiens,

l'Eglise a perdu en vertus ce qu'elle avait gagné en puissance

et en richesse (p. 159). Etc.
Bref, « il ne faut demander à Jérôme ni une exposition

synthétique de la doctrine, ni ces vues qui plongent dans les

profondeurs du dogme» (p. 171). Mais on trouve, dans ses écrits,

une grande liberté d'interprétation à côté d'une grande sévérité

pour les opinions qui ne cadrent pas avec les siennes. Le

lettres qu'il a écrites de 370 à 419 forment, en particulier,

une galerie de portraits et une suite cle mémoires, où les

qualités et les défauts de sa personnalité originale sont en relie



— 623 —

Il a été —- et ceci est hors de conteste — un infatigable
travailleur, un ami sincère de la science, un pénitent toujours
contrit, mais incorrigible, un exégète très libre et un critique
très personnel. E. M.

G. Macaulay Trevelyan : England in the Age of Wycîiffe.
Longmans. 15 s.

It would not be far from the truth were Ave to say that
modern history as far as England is concerned begins in the
second half of the fourteenth century. We then see, not indeed
for the first time, but in a Avay we have not seen them before,
those social movements from below which in politics are now
triumphant. Men then began to organise and assert
themselves. Moreover, thinkers and theologians came to their
assistance, and men realised that their aspirations were in accordance

with the principles of Christianity. One must therefore
study this age not merely as a chapter of the history of England,

but as the manifest starting-point of a development which
had, in some new way and rather suddenly, begun to show
itself. In the fourteenth century England had gone through a
crisis, and Avhen it was over, the mediaeval English Church
and English social life were things of the past. Men thought
and lived with greater freedom, and the change is evident in
social habits, in literature, and in architecture. The crisis, of
course, was that of the Black Death, which visited England
in 1348-9, 1361, and 1369. It carried off half of the population
of the country, and the clergy suffered as much as, if not more
than the laity. Dom Gasquet has shown this quite conclusively.
Whole manors were sAvept of their villeins. In some cases there
were three parish priests in one year, and in fourteen months
there were four Archbishops of Canterbury. Meanwhile the
sovereign was carrying on an exhausting war with France,
and the residence of the Pope at Avignon was bringing jealousy
and hostile feeling on the Church in England. At such times
language is not restrained. Men speak out their thoughts, and
mutual suspicion prevails among all classes of society. The
despair of the free and landoAvning classes was the opportunity

of serfdom, and as time made more evident the nature
of the crisis the chasm formed by rival claims deepened and



— 624 —

became more provocative of conflict. The duties of the villeins
had on account of the increase of the population become very
light, and money payments for customary works were becoming
common. There were more men than were needed for the

work on the demesne lands. Then came the plague, and
landowners demanded once more their pound of flesh, and from

a population that had begun to forget it was legally due. This
is the period of English history Avhich Mr. Trevelyan has chosen

for his fellowship essay. It is an extremely able work, and he

has given us a sketch of the social and political problems of

the time superior to any account which has yet appeared. It
is certain to be constantly referred to and frequently read.

The author has drawn his facts from contemporary writers
and from sources hitherto but little used. In ecclesiastical
history, however, it is not without very grave faults—faults of

hasty judgment and imperfect knowledge. We are inclined to

think that M. Trevelyan was-himself conscious of this, for in

his later chapters, in which he deals very fully with the Lollard

movement, he modifies that panegyric on Wycliffe which he

gave us in the first part of the book. It is, moreover, a fault

in style, if not in judgment, to arraign a past age before the

standard of thought common to our own and to introduce a

hostile bias into a narrative of the methods, the doctrine, and

the organisation of the mediseval English Church. In Mr. Powell

Mr. Trevelyan had a safe guide, and so in his account of the

social uprising's and jealousies he makes full allowance for the

crisis caused by the Black Death. But why did he not do the

same for the difficulties that beset the Church and the religious

problems that came then to the front? No view of the Church s

work can be other than partial which does not keep in view

this terrible calamity. The people loved their Church, with all

its errors and superstitious practices, hoAvever much Wycline

may have been pleased to denounce it. Exaggerations were

likely at such times, and would naturally take one of two

directions. They would be exaggerations for the purpose o

creating amusement, or such as would cause moral indignation.

As writers, Langland and Chaucer represent these two

extremes, and, though he calls Langland the Jonah of his age,

Mr. Trevelyan accepts the descriptions which these two men

give. If he had enlarged his researches and studied some o



— 625 —

the Episcopal registers of the preceding age which are already
in print he would have learnt much to modify his statements.
The friars Avere not the bitter foes of the Bishops ; on the
contrary, from among them suitable men were chosen regularly
by the Bishops to go through their dioceses as licensed
penitentiaries. And this Avas forced on the diocesans because the
Crown, for its own reasons, would not enforce the power
Avhich the Statute of Provisors had conferred on it. The rush,
to London and other towns, of parish priests, if any, and
certainly of chantry priests, Avas caused by the depopulation of
the country and the present lack of means for their support.
Langland himself went to London for this very reason. For
two hundred years, and certainly since the times of St. Francis,
men had been preaching in favour of evangelic simplicity and
poverty. Fitzralph, when a professor at Oxford, in the days
of Wycliffe's youth, had spoken most strongly in faA^our of it;
and Rolle of Hampole—whom, by the way, Mr. Trevelyan does
not mention, though his influence was long felt and seen in
the writings of Richard Maidenston and Walter Hilton—is
evidence of that class of earnest, evangelic preaching which
existed before the time of the political missionaries Wycliffe
inspired, and was outside the ordinary Gospel sermon of the
parish priest. That Wycliffe by his great intellectual gifts and
his freedom of thought helped on a movement of enormous
blessing to the English nation we readily allow. But Wycliffe
had no constructive gifts. He only destroyed. His inclination,
which he derived from his scholastic training", was—

"To carry his theories to their furthest logical point. He
was rather a radical than a moderate reformer. His greatest
admirers must admit that in some cases his logic drove him
to give unwise and impossible advice."

He escaped the fate meted out to the poor priests and
others who took part in the rising of 1381, and Avhom he had
influenced by his trenchant English tracts, by a skilful reliance
on the jealousies of the Crown, the Church, and the University,

and by an opportune retirement to Lutterworth "in order
notto promote measures against his own person". There can
be no doubt, however, though Mr. Trevelyan tells us it is
"»possible to say, that Wycliffe never removed the images
from Lutterworth Church or ventured to celebrate Mass except

Revue intern, de Théologie. Hoft 27, 1899. 41



— 626 —

after the Lincoln use and in the Latin tongue. Parish priests
were not as autocratic as some imagine, the wardens of the

church were mindful of their powers, and were the careful
guardians of the fabric and ornaments of the church. But
however much Ave may differ from Mr. Trevelyan in regard
to the past, its religious errors, its cruelties, and its false social

theories, Ave readily allow that he has produced a work of

very great merit, full of promise for the future, and well

worthy of revision and enlargement. Lollardism was certainly
a political force. It would have certainly crushed the Government

had not the Crown anticipated it. Bishop Pecock was a

political intriguer, though Mr. Trevelyan seems to know
nothing of his celebrated letter, and in all this tangled thread

of conflicting interests and rival efforts Ave cannot but thank

the author for his lucid and able history. (Guardian.)

Mgr D. Mercier : Rapport sur les études supérieures de

philosophie (1891); Louvain, br. in-8°, 32 p. — Criteriologie

générale, ou théorie générale de la certitude;
Louvain, in-8°, 371 p., 1899, 6 fr.

Dans son «Rapport», Mgr Mercier constate d'abord le

fait que, d'après «l'idée courante», le clergé catholique-romain

passe pour étranger, sinon hostile, aux préoccupations de la

science ; que le respect de la « vérité catholique » est déplora-

blement entamé; que l'autorité de l'Eglise (romaine) «n'est que

trop mise en question», qu'elle a beaucoup perdu de son prestige

scientifique ; qu'on est persuadé que la science ne peut

être entre ses mains qu'une arme « pour la défense de son

credo ». Puis, après cette constatation, il recherche les causes

de ce fait et il propose des remèdes. Il dit certes d'excellentes

choses ; mais qu'il nous permette, d'autre part, de signaler des

défectuosités, croyons-nous, dans son argumentation.
Il affirme la conciliation de la foi chrétienne et de la

science, et il en conclut que les attaques contre l'autorité

l'Eglise (il veut évidemment parler de l'Eglise romaine), sont

sans fondement. Cette argumentation est un sophisme: cai a

conclusion n'est pas renfermée dans la prémisse. En effet, a

foi chrétienne n'est pas la foi romaine, et vice versa.



— 627 —

chrétienne est la foi attestée partout et toujours par l'Eglise
universelle, c'est la foi des apôtres, la foi de Nicée, la foi des

Pères, tandis que la foi romaine est la foi des conciles de

Latran, des conciles de L}^on, du concile de Florence, du concile
de Trente, du concile du Vatican. Certes la différence est
grande. Les savants chrétiens ont affirmé la première, et leur
raison n'en a pas souffert ; mais ils repoussent les procédés
employés dans les conciles romains, ils repoussent l'esprit de

parti, de mensonge et de falsification, qui a présidé à la
définition des dogmes romains. Telle est la méprise que commet
Mgr Mercier. Pour prouver que l'on a tort de suspecter les
enseignements du pseudo-catholicisme romain, il devrait montrer

qu'ils sont vraiment chrétiens, qu'ils ont été réellement
crus partout et toujours dans l'ancienne Eglise chrétienne,
qu'ils ne faussent ni les Ecritures, ni la tradition universelle,
ni l'histoire authentique de l'Eglise catholique. Or, c'est ce que
Mgr Mercier ne fait pas et ce qu'il ne peut pas faire. Voilà
pourquoi dans le monde savant l'autorité dogmatique de Rome
est, disons le mot, ruinée. Et certes, ce ne sont pas les
dernières condamnations du «grand Léon XIII» contre l'américanisme

et contre les ouvrages de Schell, qui la relèveront.
Quant à la Criteriologie générale, c'est une œuvre de

philosophie didactique. L'auteur analyse et dissèque, divise et
subdivise, et quelquefois ses subdivisions, trop nombreuses,
aboutissent plus à la subtilité qu'à la clarté et à la démonstration.

On désirerait aussi, en de telles matières, d'autres
autorités que celles des Balmès, des Tongiorgi, des Kleutgen, etc.
Néanmoins, l'auteur est ici sur un terrain qu'il connaît mieux
que celui de la dogmatique romaine. Philosophe didactique,
et non théologien, il serre de près les thèses des sceptiques,
des dogmatistes (philosophes), des traditionalistes, des subjec-
dvistes et des positivistes; il s'efforce partout de distinguer
exactement le vrai du faux, les affirmations excessives et les
affirmations justes. Il est d'une entière bonne foi et cherche
certainement la vérité. La conclusion de son volume est «que
l'esprit humain est capable de connaître la vérité; qu'il a
conscience qu'il est capable de la connaître, et qu'il peut par
conséquent jouir de la certitude» (p. 371). Mais dans quels
domaines et comment la raison est-elle capable de certitude?
Ces questions d'application sont traitées dans la criteriologie



— 628 —

spéciale, où l'on examine les principes, les faits de conscience,
les conclusions déductives et inductives, l'existence et la nature
du monde extérieur, les réalités métaphysiques, les souvenirs,
les croyances à l'autorité d'autrui. Nous suivrons avec le plus

grand intérêt toutes les publications philosophiques de Mgr
Mercier. E. M.

Prof. Dr. Nippold: Abseits vom Kulturkampf, IP Band;
Jena, H. Costenoble, 1899, 10 M.

Unter diesem Titel giebt Prof. Dr. Nippold in Jena, der be-

Avährte Freund der altkatholischen Sache, die kleinern Schriften

heraus, die er im letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil und

sodann in den Jahren 1871—1878 verfasst hat. Davon ist der

erste Band bereits erschienen, der ZAveite unter der Presse.

Im Jahr 1871 Avurde Nippold an die evangelisch-theologische
Fakultät der Universität Bern berufen. In dieser Stellung nahm

er warmen Anteil an den Interessen der damals in der Organisation

begriffenen christkatholischen Kirche der Schweiz. So

hielt er, angeregt durch die entscheidende Volksversammlung
zu Ölten vom 1. Dezember 1872, schon am 7. Januar 1873 in

Bern einen Vortrag über Ursprung, Umfang, Plemmnisse und

Aussichten der altkatholischen Bewegung, beteiligte sich mit

Professor Müller und Herzog an der Ausarbeitung des

Gutachtens über Errichtung einer katholisch-theologischen Fakultät

an der Universität Bern, begrüsste diese (November 1874) als

Dekan der evangelisch-theologischen Fakultät, stand dann m

täglichem freundschaftlichen Verkehr mit seinen katholischen

Kollegen und benützte jeden Anlass, in öffentlichen
Kundgebungen für die katholische ReformbeAvegung einzutreten.

An diese Publikationen schüessen sich Aufsätze über verwandte

Gegenstände an. Wir machen schon jetzt die Leser der

Zeitschrift auch auf den zAveiten Band dieser Schriften
«Abseits vom Kulturkampf» aufmerksam; sie handeln von dem

«Kulturkampf», der nicht aufhören kann, so lange es einen

Ultramontanismus giebt, der das ganze Kulturleben der Gegenwart

unter seine GeAvalt zu bringen sucht. Mit diesem

Ultramontanismus ist aber das vatikanische Papsttum identisc

Wenn es dafür noch eines BeAveises bedurft hätte, so läge ei



— 629 —

jetzt in der Unterdrückung der dem Papsttum doch so loyal
ergebenen Schellschen Richtung vor x). „.*,.

Mr. F. Reyssié: Le cardinal de Bouillon (1643-1715); Paris,
Hachette, 1899, in-8°.

Cette étude d'ensemble donne du cardinal de Bouillon une
idée exacte, mais incomplète. Par le chapitre VII (le culte des

ancêtres), par l'avant-propos (le mausolée de Cluny), par les
trois tableaux généalogiques qui terminent le Allume, l'auteur
a bien montré l'ambitieuse vanité du cardinal, qui avait plus
de soucis des titres princiers et de l'agrandissement de sa
maison que des intérêts mêmes du christianisme et de l'Eglise.
Il a également bien exposé l'affaire des « Maximes des saints »

(ch. IV). Mais, d'autre part, il a passé sous silence le rôle joué
par le cardinal dans les différents conclaves auxquels il a pris
une part malheureusement trop grande. En outre, tout en
inclinant à la modération à son égard, il ne l'a pas assez
défendu, par des faits et des documents, contre les attaques de
Saint-Simon et de Madame. Celle-ci a écrit: «Le cardinal de
Bouillon est mort à Rome la semaine dernière; ce n'est pas
une grande perte: car il était faux comme le diable, foncièrement

méchant et horriblement débauché; en un mot, il ne
valait rien, et c'est la meilleure oraison funèbre. » L'auteur se
borne à répliquer : « S'il eut des torts, il nous semble que la
postérité n'hésitera pas à accorder à la victime des mesures
brutales du Grand Roi les sympathies que, volontiers, elle
donne à ceux qu'un pouvoir trop fort a trop cruellement frappés.

» On eût aimé une discussion plus nourrie.

Das Inhaltsverzeichnis des I. Bandes ist folgendes: Einleitung. —• I. Die
sogenannten Jansenisten im 19. Jahrhundert oder die Veteranen des alten Katholizismus
Im Kampfe gegen Jesuitismus. — II. Der Ultramontanismus am Niederrhein. — III.
Pater Passaglia und der Passaglismus in Italien. — IV. Em Osterfest in Jerusalem.
— V. In Steyermark. — VI. Aus den letzten Jahren des selbständigen Herzogtums
Nassau. — VII. Aus Mainz. — VIII. Der Konfessionswechsel im 19. Jahrhundert.—
K. Zeitgeschichtliches in Vorreden. — X. Der Jesuitenorden von seiner
Wiederherstellung bis zur Gegenwart. — XI. Die verschiedenen Stadien des sogenannten
preussischen Kirchenstreites (nach Bunsens Papieren). — XII. A'on der Mündung des
Rheines (Tagebuchblätter aus Holland). — XIII. Kirchenpolitische Rundschau im
Advent 1868. — XIV. Im Kampf um die alte nassauische Kirche und Schule. —
XV. Eine Kontroverse mit dem Bischof von Ketteier. — XVI. Aus der
Vorgeschichte der altkatholischen Bewegung.



— ö30 —

Signalons, entre autres, quelques points intéressants.
D'abord, on voit comment l'on arrivait alors aux dignités
ecclésiastiques. Chanoine de Liège à 15 ans (1658), uniquement
à cause de son nom, il fut nommé cardinal en 1669, n'ayant
pas encore tout à fait 26 ans. C'est son oncle, le grand Pu-

renne, qui, converti au catholicisme (Louis XIV n'avait paru
promettre l'épée de connétable qu'à ce prix), et piqué de voir
la coadjutorerie de Reims donnée par le roi à l'abbé Le Tellier,
demanda aussitôt celle de Paris pour son neveu; mais comme
Louis XIV ne voulait pas avoir un deuxième coadjuteur de

Retz, il offrit le cardinalat; et comme le pape « désirait plaire
à Louis XIV pour en obtenir un secours pour Candie assiégée

par le Turc», le chapeau fut aussitôt accordé. Tels furent les

titres de ce jeune homme au cardinalat!
Et lorsqu'il dirigeait les affaires de France à Rome,

comment y vivait-il? L'abbé Choisy, son conclaviste en 1689, le

raconte ainsi : « Il avait 24 pages et 60 valets cle pied, le soir,

autour de sa chaise, avec des flambeaux de cire blanche, et

28 carrosses de ses livrées dont il envoyait deux à chaque

Français de condition qui arrivait à Rome. Il dépensa 100,000

écus en trois mois... Son luxe continuel et prodigieux en tout,

son faste le plus recherché et le plus industrieux pour jouir
de toute la grandeur qu'il imaginait, plaisent clans cette ville

avide cle bruit, d'ostentation, de fêtes. Aussi y est-il très

populaire... Chacun envie l'honneur d'être son hôte, car son

hospitalité est grandiose.» L'auteur raconte qu'en 1690 il reçut

la visite de sa chère belle-sœur, la duchesse de Bouillon, et

de Coulanges; que ce ne furent que parties de plaisir,
concerts, sérénades, etc. Coulanges, témoin oculaire, raconte dans

ses Mémoires: «La duchesse de Bouillon et le duc de Nevers

s'avisèrent, au clair de la lune, de profiter de la fraîcheur des

belles nuits et de se promener clans un char découvert, ayant

avec eux la signora Faustina, l'une des plus belles voix de

Rome, et les instruments nécessaires pour l'accompagner. 1 s

la faisaient chanter sous les fenêtres de l'ambassadeur

d'Espagne, qui, dès que Faustina avait cessé, ne manquait pas e

lui faire répondre de dessus un balcon par la signora Geoi-

gina, sa maîtresse, qu'il avait enlevée au duc de Mantoue, e

qui, n'ayant pas une voix moins belle que Faustina, avait auss

ses partisans... Et ce divertissement dura plusieurs nuits...



— 631 —

deux factions, tour à tour, criaient si haut: Viva Francia!
Viva Spagna que leurs cris se faisaient entendre jusque dans
les quartiers les plus reculés. » Telles étaient les mœurs — dans
leur partie avouable — à la cour du « vicaire de Jésus-Christ »

Ce même cardinal de Bouillon était scandalisé du latin
barbare des premiers siècles du christianisme et des anciennes
liturgies. Il voulut des hymnes mieux écrites, pour les églises
soumises à sa juridiction. Il n'est pas sans intérêt, pour l'histoire

de cette réforme liturgique, de savoir comment elle fut
menée. Je cite textuellement l'auteur :

«Le nouvel archevêque de Paris, Plarlay de ChampAmllon,
à qui il en parle, esprit éclairé, ouvert aux nouveautés, appuie
ses vues, et notre cardinal de chercher autour de lui des
latinistes possédant à fond la langue des dernières années de
la République romaine et capables de mettre à exécution son
projet. On lui indique, d'abord, l'évêque d'Avranches, Huet,
sous-précepteur du dauphin. Huet se livre avec ardeur à
la poésie latine, mais il ne veut travailler qu'à ses heures
et condamne impitoyablement sa porte aux gens qui Auennent
le déranger: « Monseigneur étudie », leur dit le portier. « Quand
donc, répondent les Avranchais, le roi nous donnera-t-il un
évêque qui a fini ses études?» Du reste, d'une verve un peu
trop gauloise et de trop peu cle tenue. Il écrit un jour à

Ménage: «Nous pouvons goguenarder tout à notre aise et faire
des vers à ventre déboutonné. » Le cardinal veut plus de
correction et s'adresse ailleurs. Pcllisson lui conseille de porter
son choix sur un de ses amis, élevé par le savant jésuite
Cossart, Jean-Baptiste Santeul, abbé cle Saint-Victor, tout entier
voué aux Muses et à i\pollon, auxquels il adresse les plus
coquets vers latins du monde, poète lui aussi un peu débraillé,
capricieux, amant de la liberté, du doux nonchaloir, du vin et
de la bonne chère, bon homme au demeurant et fort lié avec
Monsieur le prince, qui, légèrement teinté de lettres, apprécie
son esprit et son savoir. Catéchisé par Pellisson, qui fait luire
à ses yeux les avantages d'un travail bien rétribué et qui lui
montre «la troupe glorieuse des saints et des martyrs qui,
rangés clans le ciel, n'attendent que leur poète», il consent à
se faire présenter au cardinal qui l'agrée. Bien vite, il se met
a la besogne et il devient le vales ecclesiasiicus, le fabricateur
d'hymnes.



— 632 —

« Ces hymnes sont adoptées dans les églises où elles
remplacent celles de l'ancien bréviaire. Le poète sacré ne se tient

pas d'aise en les entendant chanter. Il est devenu très dévot,
fréquente assidûment les offices. Il y va boire sa poésie, sa

belle littérature. Le démon de la gloire le possède tout entier.

Il a quelques scrupules pourtant. Ce n'est pas ainsi qu'on
devient un saint et qu'on mérite les récompenses éternelles:
« Les autres, dit-il, font leur salut dans l'Eglise ; mais moi, c'est

le contraire. Pour faire le mien, il faut que j'en sorte, de peur
d'entendre mes hymnes avec trop d'orgueil. » Ces hymnes, qui
font la joie du cardinal et de l'archevêque de Paris, si fins

lettrés, trouvent un accueil empressé dans plusieurs autres
diocèses. Elles se perpétuèrent longtemps dans la liturgie. Ce

n'est que tout récemment qu'elles ont fait place aux hymnes
du bréviaire romain.

«Pauvre Santeul! Il sut ce qu'il en coûte d'être le
commensal des princes, quand on a, comme lui, selon le mot de

Sainte-Beuve, «une gaieté de réfectoire ». On connaît le soufflet

qu'il reçut de Mme la duchesse, à Chantilly, soufflet suivi d'un

vœrre d'eau qu'elle lui jeta en plein visage; «Ce n'est rien,

lui dit-elle, c'est la pluie après le tonnerre». On connaît sa

mort: Emmené aux Etats de Bourgogne par M. le duc, fils de

M. le prince, chacun, à Dijon, ville de gais noëls, de propos
salés et hospitalière entre toutes, s'empresse à le fêter, à le

divertir, à le régaler. Il s'y trouve si heureux qu'il compose,

comme remerciements à ses hôtes, Santolius Burgundus, pièce

en vers latins où il chante le vin de Bourgogne. Un jour

qu'échauffé par les fumées d'un joyeux festin il tient son vene

à la main, et ce verre n'est pas vide! le duc trouve plaisant

d'y verser tout le contenu de sa tabatière pleine de tabac

d'Espagne: «Le malheureux l'avala et en creva» (p. 52-54).

Et dire que les légendes de la liturgie romaine sont

encore pires, soit dans leur origine, soit dans leur contenu.y
E. M.

James Robertson, D. D., Prof, of Oriental Languages in the

University of Glasgow : The Poetry and the Religion o

the Psalms. Blackwood, 12s.

It is nearly ten years since Dr. James Robertson delivered

his "Baird Lectures" on the "Early Religion of Israel



— 633 —

lectures were shortly afterwards published, and the volume
containing them was widely recognised as being quite the
strongest book written on the conservative side in the
controversy Avith regard to the date of the Mosaic law. The book
dealt largely with the prophets and with the character of the
religious belief and observances which their utterances imply
to have been existing in their day. But the questions connected
with the Psalter and its relation to the central problem under
consideration were, perhaps necessarily, omitted, and thus
there Avas room left for a supplementary volume on much the
same lines as the former one, but dealing especially with the
Psalms. This want the author has now supplied in his "Croall
Lectures" for 1893 and 1894, which have recently been
published ; and, like his earlier work, the volume noAV issued
deserves the most careful consideration.

Dr. Robertson sees very clearly the important position
Avhich the criticism of the Psalter has come to occupy in
relation to modern views of the development of Israel's religion,
which after all (rather than the date of the compilation of the
books themselves) is the really important matter. "The problem
of the Psalms is part of the larger problem of the Old
Testament religion in its widest acceptance:"—

"The tendency of modern criticism is to represent the
earliest phases of the religion of Israel as of a crude, unrefined
character, and to bring lower and lower down in date the

beginnings of the religion in a purer and spiritual form. And
it will be at once apparent that the Psalms must be involved
in such a rearrangement. If it was not, say, till the eighth
century before Christ that the prophets began for the first
time to teach, as a new and strange thing, an ethic
monotheism, we need not look for psalms breathing a spiritual
religion at that period, much less in the time of David, two
centuries earlier. It will be found, accordingly, that the view
taken of the Psalms has undergone modification in accordance
with the modified view of the Old Testament history of
religion as a Avhole."

The justice of these remarks may be tested by a reference
to almost any recent Avork on the Psalms. We are now told
{hat not a single psalm is earlier than the latest days of the

kingdom, and that, as a whole, the Psalter is the product of



— 634 —

a post-Exilic age, and reflects the religious hopes, aspirations,
and ideas of that period. Thus, as Dr. Robertson points out—

"In regard to the Psalms, more fundamental than the question,

Did David write all the Psalms or, How many of them
did he write? is the question, Was there a religion such as

the Psalms express from David's time omvards Were there
men in Israel, expressing, in songs like these, their trust in
God, their feeling of sin and misery, their hope of the ultimate
triumph of good over evil?"

These are the questions Avhich the writer sets himself to

ansAver ; and the considerations Avhich he brings forward are
intended to establish the fact that "the difference betAveen

prophetic and hymnic religion is a difference in form of expression,

a difference at most of audience and of speaker, not ot

substance"; and that thus there is no reason to think that the

latter is necessarily some centuries later in time than the

former. He is not careful to determine the authorship of
individual Psalms. Indeed he brings fonvard cogent reasons for

thinking that it is to a great extent impossible to determine
the exact occasions AAdiich gave birth to the lyrics of ancient

Israel. But Avhat he shows with, as Ave think, considerable

success is (1) that there is ample evidence of the existence,

if not of a great part of our present Psalter, at anjr rate of

a Psalter closely resembling it in comparatively early days

before the Captivity, and (2) that "the general situations of

the Psalms agree Avith the situations of early time, and that

the tone of religious experience expressed in them is not too

high for those times".
After a brief historical sketch of Psalm criticism, and a

statement of the problem, tAvo chapters are devoted to a

consideration of the external evidence of the date and origin of

the Psalter. Post and pre-Exilian books are examined, and it

is found that there is in them a considerable amount of

testimony in favour of the existence of pre-Exilian Psalmody, w e

are surprised, hoAvever, to find that no use is made of Jei.

xxxiii. 11, "The A-oice of them that shall say, Praise the Lord

of hosts, for the Lord is good ; for Plis mercy endureth foi

ever". The prophet's words seem to prove conclusively that

the liturgical formula which he cites Avas already a familial

one in his days; and if so the fact is surely most material, t



— 635 —

has always seemed to us that a good deal more might be
made of it, as an incidental indication that ligurtical Psalms,
similar to many of those which Ave have in the latter part of
the Psalter, were already a part of the established worship
before the Babylonish captivity. The next subject considered
is the testimony of the Psalter itself, and here the evidence
for its gradual growth, and for the early date of much of it
is ably set forth; after which the writer proceeds to the inquiry
"whether there is room in pre-Exilian history and religion for
compositions such as lie before us in the Psalter". Piere he
boldly controverts the position taken up by many modern
writers that before the Exile the individual counted for nothing.
He brings out AAdth great force the facts that the scenery of
Palestine Avas speciali}'' suited to furnish a stimulus to poetry,
and to supply the imagery found in the Psalms ; and that the
character of pre-Exilian history, with its movements and
conflicts, was exactly of a nature to call forth such patriotic songs
as those which the Psalter contains. As Ave have already
mentioned, no attempt is made to fix positively the actual
dates of particular psalms, but it is shown that there is no
lack of occasions Avhich might have called forth just such
utterances as those which have come down to us ; and the
general impression left by the evidence here carefully
marshalled is that, even though the Psalter in its present form maj'
rightly be described as the hymn-book of the second Pemple,
yet it must have in it a large element which goes back to a
far earlier date than the modern school of critics is prepared
to concede. Dr. Robertson has done good service by calling
attention to many considerations which have hitherto not had
due Aveight given to them, and his work will certainly have
to be taken account of by all students at work upon the Psalms.

(Guardian).

Rev. Meletios Sakellaropoulos archimandrite à Munich:
ExxXyoiaQTiKÒv Afxaiov n~g dvcczolixrjc oghoâoÇov 'ExxlriGiaç.
Ahryaiç, MiX. I. 2ahfsQog, 1898, in-8°. — Die auf dem Gebiete
des Kirchenrechts erschienene griechische Litteratur
beschränkte sich bis zur Herausgabe des von Herrn Sakellaropoulos,

Archimandriten, verfassten «Lehrbuches des Kirchenrechts»

auf verschiedene Monographien und gelehrte Auf-



— 636 —

sätze, die doch den Mangel einer systematischen Darstellung
des ganzen Stoffes nicht zu ersetzen vermochten. Dieser
Mangel machte sich um so mehr fühlbar, als die ausländische
Litteratur gewöhnlich nur das kanonische Recht der
römischkatholischen Kirche behandelt, indem sie die Abweichungen
und die anderen ausschliesslichen Lehren der griechischen
orthodoxen Kirche nur mangelhaft oder gar nicht zu
berücksichtigen pflegt.

Es war eine schwierige Aufgabe, die sich der Verfasser

gestellt, den reichhaltigen Stoff des bei der
griechischorientalischen orthodoxen, und speciell der hinsichtlich der

Verwaltung ganz selbständigen griechischen Kirche, geltenden

Rechts zu sammeln und aus den verschiedenen alten

und neuen Quellen eine organische Darstellung zu stände zu

bringen. Diese Aufgabe wurde mit grösstem Fleisse gelöst
und es ist ferner ein grosser Vorzug dieses Buches, dass,

indem es den Charakter einer gelehrten Arbeit in sich trägt,
es zu gleicher Zeit wegen der Einfachheit und Trefflichkeit
der Sprache, wie auch wegen der Verständlichkeit der

Darstellung allen Gebildeten zu Gebote stehen kann.
Die Methode, die der Bearbeitung des Stoffes zu Grunde

gelegt, ist vornehmlich die historische. Dadurch werden einerseits

die vielen Irrtümer beseitigt, Avelche in die Praxis der

verschiedenen Kirchen eingeschlichen waren, und andererseits

die Grenzen der Canones und Gewohnheitsgesetze

richtig gezogen, im Gegensatze zu den blossen Gebräuchen,

die keine allgemeine Geltung durch örtliche Anwendungen
oder falsche Auslegung erlangt haben.

Die Einleitung handelt im allgemeinen vom Zwecke der

Kirche, vom Verhältnisse der Kirche zum Staate etc., und

nimmt insbesondere Rücksicht auf das sehr interessante Thema

von den Kirchen, die sich unabhängig von dem Patriarchat

in Konstantinopel herausgebildet haben.
Der erste Teil des Werkes behandelt die geistliche

GeAvalt; der zAveite ist der Venvaltung der Kirche gewidmet

und der dritte erläutert die richterliche Gewalt und enthält

eine Fülle historischer Bemerkungen. Eine besondere

Aufmerksamkeit wird dem vierten Teile von den Sakramenten

geschenkt, indem sich dazu eine ausführliche und praktische

Behandlung der rein theoretischen Erkenntnis gesellt.

Dr. jur. C. Demertzis.



637

Mr. G. Schlumberger, de l'Institut: Renaud de Châtillon,
prince d'Antioche ; Paris, Pion, in-8°, 1898.

En relisant avec passion les antiques chroniques franques
ou arabes, pleines des prouesses et des aventures des guerriers
chrétiens d'outre-mer, à l'époque des croisades, l'auteur s'est
senti attiré par la figure hardie et tragique de Renaud de

Châtillon, prince d'Antioche, sire de Karak et de la Terre
d'Outre-Jourdain, et il a essayé de la peindre. C'est beaucoup
d'un volume in-8° de 407 pages pour un simple guerrierx).
Mais l'auteur l'a encadrée clans le récit des événements qui se

sont accomplis autour de lui. Renaud de Châtillon est né au
XIP siècle entre Gien et Montargis ; il est parti pour la Terre-
Sainte à la suite du roi Louis VII, et il est un des héros de
cette seconde croisade (1147-1159), prêchée par St. Bernard et
plus remarquable encore par son inefficacité que par la prise
d'Ascalon sous le roi Baudouin ID, en août 1153. Audacieux
et brave, il fut surtout cruel et déloyal. Sa cruauté a paru
notamment dans la manière dont il a traité le patriarche
Amaury d'Antioche ; et sa déloyauté, dans sa conduite envers
le sultan Saladin, qui, exaspéré de sa félonie, jura de le timide

sa propre main, et qui en effet tint parole à cette triste
bataille de Hittîn, qui fut un immense et complet désastre de
l'armée chrétienne, le 4 juillet 1187.

La lecture de ce livre est navrante, en ce sens qu'il n'y
est question que de batailles et de massacres; que les héros
de ces batailles et de ces massacres, tout en prétendant
défendre le christianisme, étaient, pour la plupart, des barbares
de mœurs parfaitement antichrétiennes ; qu'on y voit clairement

le caractère d'ambition politique qu'eurent les expéditions
appelées «croisades», et plus clairement encore les causes de

division et d'immoralité qui devaient les faire inévitablement
échouer. La croix du Christ n'a été malheureusement qu'un
signe et qu'un prétexte pour ces bandits, qui la profanaient
Par leurs crimes. Ils ne rêvaient que pillage et massacres.
« On fit un grand massacre, dit le chroniqueur ; ce fut un des

Plus grands miracles de Dieu» (p. 235) Ils mentaient aA'ec

autant de facilité qu'ils versaient le sang. Ce même chroni-

') Voir ce qu'en dit M. Brooks Adams dans son ouvrage sur « La loi de la
civilisation et de la décadence», p. 197-198; Paris, Alcan, 1899.



— 638 —

queur, en effet, raconte que, dans un combat, du côté des

infidèles, 8000 guerriers d'élite périrent tous, et que, du côté
des chrétiens, il n'y eut que « six morts», tandis que, comme le

remarque M. Schlumberger, « la vérité est que les Francs eurent
environ deux mille tués ou blessés » (p. 237).

Quant à Renaud même, voici quelques-unes de ses prouesses.
En 1153, raconte l'auteur, le patriarche d'Antioche, Amaury
(ou Amalric), originaire de Limoges, avait vu avec le plus

grand déplaisir la haute fortune de Renaud, surtout son
mariage (avec la princesse Constance d'Antioche) fait contre son

consentement. Ce prélat était riche, puissant, fort écouté, mais

illettré, de caractère bien peu évangélique, semble-t-il, «menant
même une Ade quelque peu licencieuse», au dire de Guillaume
de Tyr. Il ne se gêna point pour s'exprimer très librement
sur le compte du prince et lui fit l'opposition la plus vive.
Ses propos méchants furent rapportés à Renaud, qui en éprouva
une violente colère. Le prince, dit l'archevêque de Tyr, en fut
si courroucé et troublé qu'il agit comme s'il était hors de son

bon sens, car il fit arrêter le patriarche, qui fut enfermé au

château d'Antioche. Il commit une « diablerie » bien plus

grande. Il fit, après l'avoir fait cruellement fustiger, attacher
entièrement nu sur le plus haut sommet de la tour le vieux

prélat malade. Oubliant entièrement dans sa fureur le caractère

sacré cle sa victime, il ordonna qu'on oignît de miel la

tête chauve du malheureux vieillard, ainsi que les blessures

causées par le fouet, et qu'on l'abandonnât ainsi tout le jour

exposé à cette terrible canicule de l'été syrien. Amaury,
torturé par les piqûres d'essaims de mouches et de guêpes autant

que par les rayons brûlants du soleil, éprouva d'abominables

tourments. L'historien byzantin Kinnamos dit que ce fut pour
lui arracher ses grandes richesses que Renaud traita aussi

cruellement ce vieillard, et que, lassé par tant de souffrances,

Amaury les livra toutes à son brutal bourreau (p. 51-53).

Et encore: En 1181, le prince de Karak fit avec le

nouveau patriarche de Jérusalem, le trop fameux Héraclius de

triste mémoire, partie d'une deputation royale envoyée a

Antioche auprès de son autre beau-fils, le prince Bohémond 111,

qui scandalisait sa principauté par ses amours violentes, ses

déportements, son mauvais gouvernement, ses démêlés avec

le patriarche d'Antioche. Ce fut vers cette époque que Renaud



— 639 —

de Châtillon fit, semble-t-il, pour la première fois depuis son.

retour de captivité, preuve de ce mépris de la foi jurée, qui,
quelques années plus tard, devait être la cause directe de sa
mort. Etc. (p. 243-244).

Tel est le genre des faits qui remplissent ce livre, et telles
furent les croisades. Triste, mais vrai. E. M.

M. Fortuna! Stroavski: St. François de Sales, introduction
à l'histoire du sentiment religieux en France au XVII0
siècle, 2e édition; Paris, Pion, 1898, in-8°, 7 fr. 50.

C'est un plaisir de lire ce livre, parce qu'il est sincère,
suggestif, ingénieux et, malgré des longueurs et des redites, bien
travaillé. Le moyen de ne pas se répéter avec St. François
de Sales, qui se répète sans cesse?

Toutefois, faisons d'abord la part des défauts et même, je
crois qu'on peut le dire, des erreurs. L'auteur, trop épris de

son héros, exagère sa valeur et son influence ; il cherche trop
à faire de lui un centre et une source, et à rattacher à ce
centre des rayons, à cette source des dérivés, qui en réalité
n'en proviennent pas. On le remarque aisément, soit lorsqu'il
prétend que François de Sales « forma, pour un siècle, l'âme
de la France » (p. 60), soit lorsque, pour exalter davantage le
sentiment (partie la plus importante de l'œuvre de François
de Sales), il cherche à discréditer la théologie rationnelle et
scientifique. Oh s'il ne faisait que railler et flageller les
théologiens subtils, qui ergotaient à perte de vue sur des pointes
en dehors de la vraie valeur des questions! Mais non, c'est
bien à la discussion des textes, à l'exégèse philologique, à
la constatation des faits, qu'il semble en vouloir, et ici il est
manifestement dans son tort.

Ne se trompe-t-il pas également, lorsqu'il cherche à représenter

comme étant à peu près de la même école François
de Sales et Bossuet, et dans le même courant François de
Sales et Port-Royal Certes il y a des points de contact entre
François de Sales, Bossuet et Saint-Cyran, comme directeurs
d'âmes, parce qu'il est impossible qu'il n'y en ait pas; mais
qui ne voit que les caractères et les méthodes de ces trois
hommes sont tout autres? Comment prétendre aussi que, si



— 640 —

Racine a rempli son théâtre de la passion de l'amour, c'est
qu'il l'a étudiée et apprise à Port-Royal, et que Port-Royal la
tenait du Traité de l'amour de Dieu de François de Sales? De
tels rapprochements sentent trop le paradoxe (M. StroAvski est

un élève et un admirateur de M. Brunetière) pour ne pas faire
sourire. Comment enfin chercher à représenter comme un
siècle sentimental le XVIIe siècle, ce siècle où la raison a été

si exaltée, où la « Logique de Port-Royal » a été si appréciée,
et où les plus grandes œuAuœs reflètent avant tout les caractères

de l'intelligence et de la raison?
Mais, ces restrictions faites, on ne saurait assez louer la

sincérité et l'exactitude avec lesquelles M. Strowski reconnaît
les lacunes, les faiblesses, les insuffisances de la théologie de

François de Sales. Ceci est capital, étant donnée l'exagération
avec laquelle l'école jésuitico-ultramontaine a exploité contre
le vrai catholicisme et contre le protestantisme certaines
affirmations et certains mots de François de Sales.

M. StroAvski caractérise d'une manière très fine et très

vraie la personnalité cle François cle Sales (p. 71-80), ainsi

que les marques distinctives de sa théologie, laquelle consiste

surtout à faire ressortir la beauté de la religion et l'amabilité
de Dieu. Tout en cherchant à innocenter François de Sales,

M. StroAvski avoue cependant qu'il « n'avait point l'idée de la

tolérance » ; qu'il faut renoncer à la pieuse légende qui lait
cle lui un apôtre de la tolérance ; qu'il « a fort bien accepté,

ses lettres en font foi, que faveurs et rigueurs politiques fussent

mises dans les plateaux de la balance où se pesaient les

raisons d'être protestant ou catholique ; qu'il l'a accepté, qu'il 1 a

exigé, et qu'il se serait indigné qu'il en fût autrement, que son

esprit était ainsi fait et son temps aussi» (p. 108). H faut lire

à la page 116 les ordonnances intolérantes du duc Charles-Emmanuel

en 1598, ordonnances que François de Sales, malgré

le doux miel de ses paroles, avait réclamées depuis longtemps.

Ces faits mettent l'homme dans son vrai jour. Bien plus, ajoute

M. Strowski, «le nom de François de Sales ne reste attache

à rien cle précis, et son imagination est plus connue que sa

pensée; c'est un aveu que doivent faire ses plus grands

admirateurs » (p. 395).
Les aveux de M. Strowski ne sont pas moins précieux sur

le décousu, le manque d'unité, de suite, de proportions, e



— 641 —

logique, qui caractérise les Sermons du Saint (p. 159-162);
sur la vraie portée du livre des Controverses (1595) et de la
Défense de l'Etendard de la Sainte Croix (1600), ouvrages qui
ont été beaucoup surfaits. Effectivement, François de Sales
lui-même « n'attribua pas dans sa pensée, à ses Controverses,
cette haute portée doctrinale et philosophique que ses éditeurs
et ses admirateurs lui donnent trop généreusement peut-être»
(p. 194). Mais écoutons M. Strowski lui-même:

«D'abord, il n'y a guère d'érudition; sans cloute, les textes
de l'Ecriture sacrée ne manquent pas, encore leur nombre est
relativement restreint, mais ils ne sont pas étudiés et discutés
philologiquement. François de Sales ne s'amuse pas à ces
«pieds de mouche»; il donne à chaque texte son sens
vraisemblable et naturel, sans recourir au «calepin», sans se
frotter aux «broussailles de la grammaire». Quand on
s'attendrait à en trouver, et qu'il en faut vraiment, il en donne
un peu, bien peu, et il va chercher ailleurs ses ressources. Il
a un jour à examiner le texte fameux de saint Matthieu : Tu
es Petrus, et super hanc petram cedificabo ecclesiam meam ; et
il combat le sens que lui donnent les réformés. C'est un des
lieux communs cle la controverse théologique, il le traite avec
clarté, mais pauvrement, et sa science paraît petite à côté de
celle d'un du Perron ou d'un Duplessis-Mornaj'.

« Il ne fait surtout pas d'histoire ; il ne se préoccupe guère
de l'usage des quatre premiers siècles, et ses controverses
forment un frappant contraste aA'ec la foule des auteurs qui
labouraient non sans peine et non sans mérite les amples
matières de la théologie positive. Lui, il s'écarte de ces chemins.
Craint-il de n'être pas assez docte? Je le crois; il n'avait point
de livres, ai-je dit, il s'en plaint lui-même. Mais il n'eût pas
été très savant même aA'ec des livres. Cette théologie positive
avait ses spécialistes, qui étaient de grands docteurs. Et ces
mérites ne s'acquéraient que par de longs travaux où l'on
s'absorbait. L'éducation de François de Sales avait été trop
variée et trop large, ses occupations avaient été ensuite trop
nombreuses pour qu'il pût lui donner un temps suffisant. Aussi
resta-t-il toute sa vie un peu inférieur en ces matières. Dans
les Controverses, il en donne plus d'une fois des marques et,
quand il cite ses auteurs, Genébrarcl, par exemple, non seule-

Revue intern, de Théologie. Holt 27, 1899. 42



- 642 —

ment il ne contrôle pas leurs renseignements, mais il reproduit
même les fautes d'impression.

« Et puis il avait une autre raison plus haute, sinon plus
sérieuse, pour ne pas faire d'histoire. Les Thononiens auxquels
il s'adressait n'auraient pas été compétents pour juger et
discuter ses arguments d'érudition ; et ne voyant pas si ces

preuves étaient fortes ou faibles, ils « auraient eu sans cesse
à la bouche ce recours » que des gens plus savants, les ministres

et les professeurs de Genève, sauraient bien réfuter ses

raisonnements. François de Sales, pressé de triompher, voulait

présenter aux Thononiens un ensemble de raisons qu'ils
pourraient, qu'ils devraient juger eux mêmes et sans appel. Il
s'adressa donc à la chose du monde la mieux partagée, au bon

sens, et il s'adressa aussi à l'expérience. Du débat entre la

Réforme et le catholicisme, il tâche de faire une question de

bon sens et d'expérience, une de ces questions qu'on peut
résoudre sans être savant, lorsqu'on est raisonnable et qu'on
a de bons yeux. Par là, les Controverses sont un ouvrage

presque unique à côté des trois très ennuyeuses Vérités de

Pierre Charron II faut du coup qu'il supprime du débat tout

ce qui est curiosité ou science pure, et qu'il simplifie l'objet
de la querelle. Il le fait naturellement et il réduit le problème
à ses points principaux; aussi l'accusa-t-on, comme Bossuet

plus tard, de n'offrir à la discussion qu'un catholicisme fort

adouci, que désavoueraient le pape et les évêques» (p. 102

à 104).
M. Strowski n'est pas moins formel sur XEtendard. «Ce

traité, dit-il, est d'une époque brutale et d'une théologie sans

cordialité» (p. 121). Et encore: «Que vaut ce traité? Au point

de vue scientifique, la réponse est facile à faire, la valeur en

est nulle, et je ne veux pas, avec le dernier éditeur de la

Défense, condamner en bloc les données de la science

historique en ces temps-là ; bien au contraire. A une époque où la

science historique, qui traite particulièrement de l'antiquité, a

laissé des modèles de méthode et d'investigations, auxquelles

on n'a su ajouter, depuis trois cents ans, que la critique vei-

bale, François de Sales paraît tout ignorer, méthodes,

problèmes et résultats. Il cite des textes sans se douter des

difficultés qu'ils soulèvent. Comparez à tout ce qu'il dit de

l'Adoration de la Croix les quelques pages qu'y consacre Duplessis-



— 643 —

Mornay dans sa réponse à l'évêque d'Evreux, et l'évêque
d'Evreux dans sa réponse à la réponse de Duplessis-Mornay.
De ce qui fait le très grand mérite de ces débats, à savoir la
discussion scientifique du sens des textes et de la valeur des

témoignages, rien n'apparaît, même comme une simple
indication, dans la Défense de IEtendard.

«Et ce peu qu'il y a, ces textes cités tels quels, sans examen,
ni défiance, ni discussion, est-ce lui qui les a trouvés en
dépouillant l'antiquité sacrée, les Pères de l'Eglise et l'histoire
religieuse? C'est la monnaie courante de la controverse. Je

veux bien qu'il ne les ait pas pris dans Gretserus, comme le
lui reprochait du Faye; il les a trouvés, pour ainsi parler, à

chaque coin de rue, et non pas dans Bellarmin seulement, mais
partout. L'unique trace d'un choix personnel qu'on puisse reconnaître

dans la Défense de VEtendard, ce n'est pas celui du titre
— il paraît inspiré de la seule figure que contiennent les
Controverses de Bellarmin : le Labarum de Constantin — c'est la
préférence donnée à certains auteurs de l'antiquité chrétienne
qui venaient à peine de trouver un éditeur, et qui offraient un
intérêt de curiosité et d'actualité, saint Paulin, par exemple,
et Arnobe.

« Cette pauvreté scientifique ne se rachète point par le mérite
de la forme. Si ce livre a des mérites, ils sont tous négatifs;
il ne contient pas les injures grossières, les coq-à-1'âne et l'ironie
énorme, inévitables ornements des œuvres de controverse qui
ne sont pas des œuvres de science. Mais il n'a pas la bonne

grâce et la distinction aisée de ces feuillets que François de

Sales écrivait dans l'isolement de Thonon. Il n'a plus ce souci
du style élégant qu'il devait à son éducation d'humaniste, il
n'a pas encore cette langue personnelle, gracieuse et pittoresque
qu'il saura créer à l'image de son esprit. Il est lourd, grave
et sentencieux, ou bien, quand il plaisante, il est parfois
vulgaire et dépasse la mesure» (p. 123-125).

Dans la préface du Praité de l'amour de Dieu, François
de Sales a écrit lui-même qu'en donnant à son livre le titre
de Panthologie, on y a mis un frontispice insolent qui lui est en

horreur, et il a avoué humblement qu'il n'était pas «homme
d'étude ni de mémoire». Il avait raison.

Mais toute cette question de la théologie de François de

Sales mérite une étude à part. Je la ferai prochainement. Je



— 644 —

ne voulais, pour le moment, que signaler le très utile travail de

M. Strowski. E. M.

Beck, Erinnerungen aus dem Tagebuch eines Jerusalempilgers.
Deggendorf, Ditsch. D. Otto Holtzheuer, Die evangelischkirchliche

Jerusalemsfahrt des Jahres 1898. Berlin, Wiegandt
und Grieben. Teutsch, F., Der Jerusalempilger. Ravensburg,
Dorn. Böttcher, K., Kritische Glossen zur Palästinafahrt.
B. Bermühler. Rogge, D. B., Eine Osterreise nach Jerusalem.
Hannover, Berlin. Soden, H. v., Reisebriefe aus Palästina.
Berlin, Springer. Baumann-Zarnekoaa^, Eine Festfahrt nach

Jerusalem. Berlin, Vaterl. Verl. Seher-Thoss, Auf der
offiziellen Festfahrt zur Eimveihung der Erlöserkirche inJerusalem.
Breslau, Korn. PIans Jul., Eine Palästinafahrt. Augsburg,
Schlosser. Schneller L., Die Kaiserfahrt durchs hl. Land.

Leipzig, Wallmann. Wühlisch, Dr. G., Ernstes und Heiteres

von der Festfahrt nach Jerusalem. Berlin, Heymann.

Seit Reland mit seiner «Falœstina illustrata» den biblischen
Schauplatz eröffnet hat, haben fast alle Nationen wanderfrohe
Männer zur Erforschung des hl. Landes und der hl. Orte
gestellt. Da ist der Franziskaner Quaresmius, der italienische
Priester Mariti, die Amerikaner Robinson und Dynch, die

Deutschen Tobler und Sepp, der Österreicher Zschokke und

viele andere. Neuerdings hat die Kaiserreise nach Jerusalem
eine Fülle von Schriften über das hl. Land und Jerusalem
gebracht. Aus allen oben genannten Schriften spricht warme
Liebe zu dem «Heimatland unserer Religion». Allen gemeinsam

ist aber auch, mehr oder Aveniger, Enttäuschung und

Schmerz. Enttäuschung im allgemeinen über das Öde und Tote

des hl. Landes, im besonderen über die historische GlaubAVürdig-

keit der hl. Orte. «Palästina», sagt Prof. Sepp («Jerusalem und

das hl. Land»), «gleicht infolge seiner Aviederholten UniAväl-

zungen einer verwischten und von fremder Hand neu

beschriebenen Pergamenturkunde, aus deren Palimpsest schon

Hieronymus den ursprünglichen Text nicht mehr herausfand. »

Wie viel Streit ist nicht schon um die Lage von Kapharnaum,
der «lèia nóhc» Matth. 9, entbrannt! Ist es ChanMinyeh (Menieh)

oder Tell Hum (Telum, rsloAiov)} Neuerdings nennt Schneller

Chan Minyeh, worauf schon Prof. Sepp im Jahre 1846 hinge-



— 645 —

Aviescn hatte. Und die Lage der hl. Stätten in Jerusalem —
Aver Avili sie genau bestimmen Wo ist der wirkliche Gethsemane-
garten? Wo das Avirkliche Golgatha? Wer will uns sagen, avo
das ccenaculum, avo die Ada dolorosa gelegen Avaren? Man
musste haushohen Schutt abgraben, um näher forschen zu
können Die Enttäuschungen in dieser Richtung begreifen Avir
wohl. Mit ihnen Hand in Hand geht der Schmerz über die
Pietätlosigkeit, die sich überall an den den Christen heiligen Orten
breit macht : in Bethlehem, an der Stätte der Geburt Christi, nicht
minder wie in Jerusalem, an der Grabesstätte. Die hl. Stätten
erscheinen geradezu parzelliert und unter die verschiedenen
Konfessionen verteilt. «Von den Lampen über dem Salbungsstein»,

sagt z. B. v. Soden, «gehören diese 7 den Griechen,
diese 3 den Lateinern, jene eine den Armeniern, jene letzte
den Kopten; dasselbe Aviederholt sich im hl. Grabe selbst: jede
Nische, jeder Altar, jede Kapelle in den vielen Räumen gehört
einer bestimmten Kirche. » Daher die Eifersüchteleien der
Konfessionen und die sich daraus ergebenden Reibungen. Solches

muss bei jedem ehrlichen Palästinapilger Unwillen und Schmerz

erregen. Daher stellt sich v. Soden eine andere, höhere
Aufgabe als die, überall bloss die einzelnen Punkte ins Auge zu
fassen. «Es ist mir eine schmerzliche Beobachtung gewesen,»
sagt er, «Avie schwer es unseren evangelischen Palästinafahrern
gemacht wird, das Land nicht im Geist der griechischen Kirche
des 4. bis 7. Jahrhunderts oder in dem der lateinischen Kreuzfahrer

des Mittelalters zu betrachten, sondern in echt evangelischem

Geist.» Er nennt es «katholisch», wenn überall nur
die einzelnen Punkte gezeigt werden, an denen diese oder jene
Einzelereignisse sich zugetragen haben oder haben sollen, als
ob man im Sinne des Reliquiendienstes zu ihnen Avallfahrtete.
Ihm erscheint es Avichtiger, «uns die grossen eivigen Thatsachen
der Heilsgeschichte su veranschaulichen sie an deren Schauplatz

unmittelbarer su erleben ». Auch bei Schneller und manchem
der anderen Autoren klingt dieser Gedanke durch. Und es lässt
sich nicht leugnen, dass aus diesem Gedanken dem Besucher
des hl. Landes Avie dem, der daheim über dasselbe liest,
unendlich mehr Erquickung und Erhebung zuströmt. — Was uns
des Aveitern die verschiedenen Autoren an Schilderungen von
Land und Leuten und Festlichkeiten bieten — es ist eine Fülle
des Bemerkenswerten und Belehrenden. Namentlich liefern



— 646 —

v. Soden und Schneller Kabinettstücke feiner Detailmalerei, sei

es, dass sie uns nach Galiläa führen, an den See Genezareth,
« den grossen, tiefblauen Spiegel, ein Bild erhabensten Friedens,
so wirksam, wie der schönste Schweizersee, im Norden,
als erhebe ein Vater schirmend und segnend sein Antlitz über
sein liebstes Kind, der weisse Hermon», sei es, dass sie uns
auf den Tempelplatz in Jerusalem stellen, den «Piaram esch-

Scherif » (geheiligten Bezirk) und seine ehrwürdige Geschichte
uns erzählen, sei es, dass sie mit uns einen Abstecher ans
Tote Meer, nach Bethlehem, nach Bethanien machen. Wir
können unmöglich alles berichten — tolle, lege!

Pfarrer Schirmer.

Petites Notices.
* Jules Baissac : les Origines de la religion, nouv. édit., 2

vol. in-8°; Paris, Alcan, 1899, 12 fr. — Beaucoup d'érudition,
mais gâtée par l'esprit de système. Que, sous prétexte d'adorer
l'auteur de la vie, des esprits grossiers, matériels et corrompus
aient pratiqué un culte immonde, c'est ce qui est indéniable;
mais qu'il faille voir ce culte dans la plupart des traditions
religieuses de l'humanité, comme l'auteur semble vouloir le

démontrer, c'est ce qui est inadmissible. Ses insinuations ne

sont que répugnantes; ses rapprochements ne sont même pas

spécieux, tant ils sont forcés. Tant d'efforts dépensés en pure

perte, tant d'imagination au service d'une thèse manifestement

erronée, contristent et montrent une fois de plus à quelles

étrangetés conduit l'obstination dans le parti pris, Qu'on lise,

par exemple, les chapitres sur Marthe et Madeleine, sur la Sainte-

Baume et le Saint-Pilon, sur Belathina et Sainte Blandine, sur

Nazareth et Bethléem, sur «la conception et la naissance de

Jésus rattachées à une grotte», sur l'œuf du monde et la
pondeuse divine, etc., et les procédés fantaisistes de l'auteur dans

l'interprétation de l'histoire apparaîtront dans toute leur naïveté

et leur non-valeur.

* Brockelmann, Carl: Syrische Grammatik mit Litteratur,
Chrestomathie und Glossar. Berlin, Reuther und Reichard, 1899.

(XIII, 110 und 190 S. 8°) Mk. 7, geb. M. 7.80. — In der Reihe

der von Reuther und Reichard in Berlin herausgegebenen Hülfs-



— 647 —

mittel für das Studium der orientalischen Sprachen ist als neuer
Band soeben ein neues Lehrmittel für die syrische Sprache
erschienen. Der Verfasser desselben hat sich um das Studium
des Syrischen bereits durch die Pierausgabe eines trefflichen
Lexicon Syriacum in hohem Masse verdient gemacht und
liefert jetzt in seiner Grammatik ein ZAveites eben so praktisches
und wertvolles Hülfsmittel, das in glücklicher Weise die
Einführung in die syrische Sprache mit der Einführung in die

syrische Litteratur verbindet. Abgesehen von der ausführlicher,
als bisher in semitischen Elementarbüchern üblich war,
dargestellten Lautlehre, die aber für die Formenlehre von
grundlegender Bedeutung ist und für deren gründliche Besprechung
man dem Verfasser daher dankbar sein muss, ist die Grammatik

zwar kurz, aber doch so gehalten, dass sie zum
Verständnis der im Buche gegebenen Texte vollständig genügt.
Zudem ist das Buch so eingerichtet, dass sich auch
Autodidakten zurechtfinden und nicht durch die Fülle der gleich
zu Anfang sich über sie ergiessenden Lautregeln abgeschreckt
werden; die Abschnitte, welche der Anfänger zunächst
übergehen darf, sind nämlich durch kleineren Druck kenntlich
gemacht. Der Plauptvorzug dieses Lehrmittels liegt aber darin,
dass der Verfasser bei der Auswahl der Lektüre als Ziel nicht
nur die Erlernung der fremden Sprache, sondern die Kenntnis
der in ihr vorhandenen Litteratur im Auge behalten hat. So

gewährt uns die Chrestomathie, die den Schwerpunkt des Buches
bildet und neben der Lautlehre besondern Dank verdient, einen
Einblick in die wichtigsten Dokumente zur Entwicklung der
syrischen Kirche von den Anfängen bis zum Schisma im 5.

Jahrhundert, macht uns aber auch in zwei Stücken auf die profanen
ErzählungSAverke, auf Kalilag und Damuag und auf Pseudo-

kallisthenes, aufmerksam. Es ist sehr zu wünschen und zu

hoffen, dass Brockelmanns Grammatik mit Chrestomathie eifrig
gebraucht werde und zu einer fruchtbaren, insbesondere auch
der Kirchengeschichte zu gute kommenden Beschäftigung mit
der syrischen Litteratur Anregung gebe. K. M.

* Albert De Broglie : St. Ambroise, 2e édit. ; Paris, Lecoffre,
in-18, 1899, 2 fr. — 3 chap.: 1° St. A. conseiller intime de

Gratien; 2° ses missions diplomatiques; 3° Ambroise et Théodose.
Il n'est donc question que du rôle politique de St. A. C'est



__ 648 —

trop restreindre sa valeur, et trop effacer le \Téritable évêque,
le moraliste et le docteur. Aucune de ses œuvres, à part le
De officiis ministrorum (p. 51-59), n'est étudiée. Ce volume
n'est donc qu'un chapitre, et le moindre, de la vraie vie de

St. Ambroise ; mais ce chapitre est écrit sérieusement et pensé
chrétiennement.

* Leopold Delisle: Notice sur ime «Stimma dictaminis»
jadis conservée à Beauvais; Paris, Klincksieck, 1898, 1 fr. 70.

— Ce manuscrit est du XIIIe siècle. On y trouve beaucoup de

pièces dans lesquelles interviennent le pape, les prélats, les

chanoines, les moines, etc. ; c'est un tableau fidèle et peu
édifiant de l'état moral et religieux de la France au temps de

Philippe-Auguste (1180—1223). Par exemple, les chanoines de

Chartres écrivent au pape contre leur évêque qui donnait des

canonicats à des bâtards; d'autres exposent au pape qu'ils ont
élu un évêque qui, vivant bien avant l'épiscopat, est un
hypocrite; depuis qu'il est évêque, il est «turpiter impudicus».
D'autres se plaignent au pape que leur évêque nomme aux
canonicats des gens sans science, qui lui ont donné de l'argent.
Etc. Preuves abondantes: 1° que la vie du clergé était alors

souvent immorale ; 2° que le pape a naturellement profité des

nombreuses plaintes qui lui étaient adressées, pour s'établir

juge ordinaire des évêques français et fausser ainsi la constitution

de l'Eglise.

* The Foreign Church Chronicle and Review; London,

Rivington. A lire, dans le numéro de juin 1899: Some Notes

on the Spanish (Mozarabic) Missal and its Rubrics, by the Rev.

Pulvertaft; — The unerring Guidance of Rome; — Reservation;

— Austrian Movement towards Protestantism; — Previa.

* Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes). A lire,

dans les dernières livraisons, les articles suivants : Articles

organiques, par MM. Vollet et Lods; Origene, par Kruger;
les trois Osiander, théologiens protestants; Osiris, Osterwald

(f 1747), l'empereur Othon le Grand (f 973), St. Otton (f 1139),

le théologien protestant Th. Otton (né en 1816); les Ouahha-

bites (secte musulmane, fondée vers 1745), R. C. Oudin (f 171/),

le jésuite Fr. Oudin (f 1752), St. Ouen (f 683), John OAven

(t 1683), Ozanam (f 1853), le card. Pacca (f 1844), Paccanan



— 649 —

et Paccanaristes, St. Pacôme, St. Pacien, Paganisme par Vollet,
les deux Pagi, Pagnino (j- 1541); pain de proposition et pain
bénit; Claude Pajon (j- 1685), panégyrique, panthéisme, etc.

* A. Haase: Syntaxe française du XVIP siècle; trad, de
l'allemand par M. Obert; Paris, A. Picard, 1898, in-80, 479 p.
— Quoique cet ouvrage ne se rapporte pas directement à la
théologie, cependant il mérite d'être signalé ici, parce qu'il
peut être très utile pour une exacte intelligence des textes
du XVIIe siècle et pour l'explication de plus d'une difficulté.
M. Petit de Julleville, dans la préface qu'il a écrite pour ce

volume, l'a beaucoup loué, et avec raison. MM. Lanson et
Rigai, dans la «Revue d'hist. litt, de la France» (15 avril 1899,

p. 308-317), ont relevé des lacunes, des défauts de clarté et
même des erreurs. Donc l'ouvrage devra être amélioré. Il
pourrait l'être surtout par une meilleure disposition des matières.
Certaines distinctions sont peu claires, subtiles même. Il y a

trop de subdivisions dans les paragraphes, et pas assez de

simplification dans les classements. Sans doute cette simplification

est extrêmement difficile à faire, mais elle doit être faite.
L'ouvrage cle M. Haase n'est évidemment qu'un premier travail,
un débrouillement du sujet, un amas de matériaux qui ne
sont pas encore suffisamment coordonnés. Cette accumulation
d'exemples représente un labeur considérable et rend un très
grand service. Les Français ne sauraient être assez
reconnaissants à l'auteur, qui est Allemand, et au traducteur, qui est
Russe. Quant au travail de clarté, de bel ordre et même d'art
qui est nécessaire, il viendra ensuite, lorsqu'on aura pris le
temps de mieux regarder, de mieux comprendre et de mieux
disposer. En attendant et pour y arriver, il faut étudier sérieusement

ce volume. E. M.

* Holtzmann und Krüger: Theol. Jahresbericht, 18. Bd.,
1898, I. Abteilung, Exegese, von Siegfried und Holtzmann;
Berlin, Schwetschke, 1899, in-8°, 190 S. — M. le prof. Siegfried,
de Jena, a traité l'A. T., et M. Holtzmann, de Strasbourg, le
N. — M. Siegfried a classé en 12 parties les publications relatives
à IA. T., et M. Holtzmann en 10 parties celles qui se rapportent
au N. Ces 22 parties principales, dont quelques-unes ont des

subdivisions assez nombreuses (par exemple, la Ie partie, sciences



— 650 —

auxiliaires orientales, a 8 subdivisions), ont certainement leurs
raisons d'être ; mais toujours est-il qu'avec cet ordre minutieux
il est difficile de trouver les ouvrages que l'on cherche. D'autre
part, l'ordre alphabétique, qui est plus simple, offre des
inconvénients. Il faudra cependant que l'on arrive à un perfectionnement

: car le dédale augmente chaque année ; la manie de tout
publier, même des questioncules sans valeur, qui devraient
n'être admises que dans des ouvrages d'ensemble, devient une
véritable maladie. Où ira-t-on si l'on continue? Et certainement

on continuera. Dans quelque temps, les bibliothèques
publiques seront inconsultables, le tiers des publications actuelles

pouvant tout aussi bien figurer dans une catégorie que dans

une autre. Ces réflexions qui me sont suggérées par le manque
de mesure et de goût de notre génération et par notre besoin
de tout publier, même ce qui est sans importance, ne doivent
diminuer en rien la très haute estime en laquelle on doit tenir
le Jahresbericht, qui est une œuvre colossale et hors ligne, et

que l'Allemagne seule est en état de publier. E. M.

* Edmond Le Blant : les Commentaires des Livres saints

et les artistes chrétiens des premiers siècles; Paris, Klincksieck,
1899, 1 fr. — L'auteur explique plusieurs sculptures religieuses
des premiers siècles, d'après les Ecritures, ou les apocryphes,
ou quelques allégories pieuses. «Quelque inattendus, dit-il, que

nous paraissent ces rapprochements dus à la subtilité de leur

exégèse, les esprits étaient préparés à les accepter et à les

retenir. » Il cite : le corbeau de l'arche de Noë (lequel représente
le démon, le payen, le donatiste rebaptisé, le pécheur entraîné

par les plaisirs du monde et qui remet au lendemain sa

conversion), Isaac et le Christ, la grappe de la Terre promise, le

buste du soleil, le tympanon de Marie (sœur d'Aaron), Habacuc

et Daniel.

* Agnes Smith Lewis, M. R. A. S., and Margaret Dunlop

Gibson, M. R. A. S. : The Palestinian Syriac Lectionary of the

Gospels, re-edited from two Sinai Mss. and from P. de Lagarde's

edition of the "Evangeliarium Hierosolymitanum" ; London,

Kegan, Trench, Trübner, 1899, in-40. — Contents: Preface. --
Introduction : the Evangeliarium Hierosolymitanum of the Vatican;

other Mss. in Palestinian Syriac; Discovery of the Two

Sinai Codices; Description of the Codices; the Dialect; latest



— 651 —

Discoveries. — List of Variants in the Three Codices : omissions
due to Homœoteleuton; some Peculiarities of the Syriac Text;
Variations in the Three Codices. — List of Passages in the
Gospels not extant in Palestinian Syriac. — Index to the
Lessons. — Errata. — Collation of Leaves from another Lectionary.
— List of Rubrics non printed with the Text. — The Lectionary.

Librairie.
Ch. F. Bellet : La prose rythmée et la critique hagiographique ;

nouvelle réponse aux Bollandistes, suivie du texte de l'ancienne
Vie de St. Martial; Paris, A.Picard, broch., 50 p., 1899.

M. Deloche : Pagi et vicairies du Limousin aux IXe, X° et XIe
siècles; Paris, Klincksieck, 1899, 3 fr. 50. — Les archiprêtrés
de l'ancien diocèse de Limoges depuis le XIIe siècle jusqu'en
1790; in-8°, 52 p., 1898.

Eugène de Fave: Clément d'Alexandrie, étude sur les
rapports du christianisme et de la philosophie grecque au IIe

siècle; Paris, Leroux, in-8°, 1898. — Cet important ouvrage
nous étant parvenu trop tard, nous ne pourrons en rendre
compte que clans la prochaine livraison.

L K. Goetz, Lie. theol. : Redemptoristen und Protestanten ;

Giessen, Ricker, Brosch., 52 S., 1899. (Der katholisch-theologischen

Fakultät zu Bern zur Feier ihres 25jährigen Bestehens

gewidmet.)

Robert Grassmann : Auszüge aus der von den Päpsten Pius IX.
und Leo XIII. ex cathedra als Norm für die römisch-katholische

Kirche sanktionierten Moraltheologie des heiligen Dr.
Alphonsus Maria de Liguori und die furchtbare Gefahr dieser
Moraltheologie für die Sittlichkeit der Völker. Dritte Auflage.
Stettin, 1899, Brosch. in-8°, 36 S.

M. Ed. Le Blant : Artémidore (de quoi on rêvait dans le monde

romain, au temps de Marc-Aurèle) ; Paris, Klincksieck, 1899,1 fr.

Librairie Lecoffre (Paris, rue Bonaparte, 90): l'abbé Batiffol:
six leçons sur les Evangiles, in-12, 1 fr. 50; — l'abbé de
Broglie: Questions bibliques, 1 vol., 3 fr. 50; — l'abbé



— 652 —

Lémann: le Christ rejeté (réponse à M. Havet), in-8°, 1 fr. 50;
— le card. Meignan: œuvres complètes, 7 vol. in-8°, 52 fr. 50;
David et Salomon, 2 vol.; les Prophètes, 3 vol.; — le P. de
Valroger: Introduction au N.T., 2 vol. in-8°, 12 fr.

Alexander Otto : Hemmungen des Christentums, Orthodoxien
und Gegner; L. Heft: I. Brachte Christus Neues? — II. Die

Anfänge des Christentums. — IIP Christi Kernpunkte und

Vorchristliches. — IV. Wunder, Bibel und Gegner. Berlin,
SchAvetschke, 1899, 109 S., M. 1. 25.

Rev. John Parker: The Works of Dionysius the Areopagite.
Part IL The Heavenly Hierarchy and the Ecclesiastical
Hierarchy. Noav first translated into English from the orginal
Greek; James Parker, London.

Dr. G. Wetzel: Die Echtheit und GlaubAvürdigkeit des

Evangeliums Johannis, aufs neue untersucht und verteidigt ; I. Teil,
die Echtheit; Leipzig, Wallmann, 1899, M. 3.


	Bibliographie théologique

