Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 27

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BIBLIOGRAPHIE THEQLOGIQUE”.

M. Paul ArLLarD: Saint Basile; Paris, Lecoffre, 1899, in-18,
2 1r.

Quelle belle famille que celle de cet avocat de Césarée
de Cappadoce, avec ses dix enfants: Macrine, la fille aince,
femme de téte, de coeur, d’énergie surtout; puis Basile qui fut
eveque de Césarée, Grégoire évéque de Nysse, Pierre évéque
de Sébaste, etc.! Je ne résumerai pas ici la vie de St. Basile
(329-379), qui est suffisamment connue. Je me bornerai a ca-
ractériser son activité par quelques traits.

Avant tout, Basile fut un homme de foi et de science:
autant il fut attaché a la foi, résumée pour lui dans le sym-
bole de Nicée, autant il chercha la science, pour éclairer et
fortifier 1a foi; il voulait méme qu'on étudiat les écrivains payens
(p. 181-185). Sa foi, étant éclairée, était exempte de supers-
tition et de fanatisme; il était attaché au Christ, pontife de la
nouvelle alliance et sanctificateur des ames; c'était 1a, a ses
yeux, le point essentiel. Evéque tres sage, il n'exagéra jamais
le role du clergé, ni dans l'administration des sacrements, ni
dans le maintien de la discipline. Ordonné lecteur par Dianée,
€veque de Césarée, qui voulait étre orthodoxe, mais qui en
réalité ¢tait plutot arien, il ne songea jamais & suspecter la
valeur de son ordre; ordonné prétre par Eusebe, qui avait été
€lu éveque n’stant pas encore baptisé et dont 1'élection fut
tontestée, il n’eut jamais la pensée de se faire réordonner. Simple
moine, il se reconnut le droit de rédiger des regles de vie mo-
nastique; simple prétre, il se reconnut aussi le droit de rédiger

e P

1 . o cex 3 .

) A Tordre ethnographique que nous avons suivi jusqu'a présent,
Eous substituerons désormais Lordre alphabétique des auteurs, dans le
ut de faciliter les recherches.



— 596 —

une liturgie, d’accord certainement avec son évéque, mais
sans que les autres évéques songeassent a protester contre
son initiative. Ami de la vérité, il ne cacha pas le triste état
de I'Eglise d’Orient (p. 134 et 137), et il pria fraternellement
les chrétiens d’Occident de 'aider & rétablir 1'orthodoxie chez
elle et & y faire cesser les schismes, notamment celui d’An-
tioche. Loin de considérer son Eglise comme étant ’Eglise
orthodoxe, il la tenait simplement pour une Eglise particulitre,
exposée comme toutes les autres & 1'hérésie, et méme gitée
de fait, & cette époque, par I’hérésie. Il est bon de remarquer
aussi que c'est aux chrétiens d'Occident qu’il écrivit pour de-
mander aide et appui, et non a 1’évéque de Rome; 1'évéque
Damase n’était pour lui qu'un «évéque trés vénéré» (p. 1422
143), mais nullement un maitre. Basile se plaignit méme de
P«arrogance» des Occidentaux. M. Allard se permet de le
blamer: «A- bon droit, dit-il, on s'étonnera de la vivacité de
ces reproches; mais il faut se souvenir qu'ils se rencontrent
dans une lettre toute confidentielle, écrite & un intime ami..
sans mesurer /'expression de paroles (sic) qui n’étaient pas des-
tinées a la publicité» (p. 141). Pour moi, je préfere blamer
M. Allard, et trouver étrange qu'on ne tienne pas compte de
Popinion du saint sous prétexte qu'elle est exprimée dans une
lettre intime! Eh quoil ne dit-on la vérité que lorsqu'on écrit
pour la publicité?

Dans ce méme chapitre sur «les rapports avec ’Occident»,
M. Allard juge a propos de parler de St. Athanase, en CES
termes: «Expulsé d’Alexandrie, St. Athanase vint «soumettre
sa cause» & I'Eglise de Rome. Le pape condamna ses adver-
saires, «leur déniant, au nom de la discipline ecclésiastique, le
droit de rien décider sans 'approbation du pontife romain ». _Et
il cite a l'appui: Socrate, Hist. eccles., 11, 17; Sozomene, Hist.
eccles., 11, 10; St. Athanase, Apol., II. Sur ces assertions de
M. Allard, je ferai les quatre remarques suivantes: 1° Ni Socratf:
ni Sozomene ne disent que St. Athanase a soumis sa Cause a
’Eglise de Rome. Socrate emploie le mot exposer, €t non le
mot sommetlre: cum causam suam exposuissent (yrwgi&ovow); €t
Sozomene dit dans le méme sens: Episcopus igitur rOmE,lHUS
cum singulorum causas coguovisset. Il ne s'agit donc pas d'une
soumission des Eglises d’'Orient & 'Eglise de Rome. Rome étalF
la capitale de I'Occident et le centre du patriarcat d'Occident;



— 597 —

son jugement devait étre ajouté aux jugements des quatre pa-
triarches d'Orient pour qu'il y efit jugement catholique ou uni-
versel. Et c’est pourquoi 'évéque de Rome, Jules, dit avec
raison que ne pas le convoquer au synode c'est agir contre
les canons (quod contra canones ipsum ad synodum non vo-
cassent), et qu’il est interdit par la regle ecclésiastique que
quelque chose soit décidé par les Eglises sans l'avis du pon-
tife romain (cum ecclesiastica regula interdictum sit ne praeter
sententiam romani pontificis quidquam ab ecclesiis decernatur).
Ceci est parfaitement canonique. — 2° Mais M. Allard a eu
tort de ne pas faire remarquer que, dans le systéme papiste
actuel, c'est le pape qui décide les questions comme un juge
supérieur et en vertu d'un droit divin, tandis qu’en réalité,
dans les textes de Socrate et de Sozomene, il ne s’agit pas du
pape comme d'un chef supréme, mais simplement de «1'évéque
de Rome» (romanze urbis episcopus), patriarche d'Occident; il
ne s'agit pas d'une prérogative divine accordée a 1'Eglise de
Rome, mais seulement d'une simple regle ecclésiastique (eccle-
siastica regula), ce qui est bien différent et ce qui ruine ab-
solument le systéme papiste actuel. — 3° M. Allard a eu tort
egalement de ne pas ajouter que, d’aprés Socrate et Sozomeme,
'éveque Jules de Rome, loin de vouloir faire acte d'autorité
personnelle, s’est borné a vouloir faire respecter la foi de
Nicée, qui lui était imposée 4 lui comme aux autres évéques
(cum omnes in Niczenz fidei doctrinam consentientes reperisset...
in communionem recepit); et le pape Jules, loin d’en appeler
& un droit divin quelconque, s'est borné a mentionner «la di-
gnité de son sieége» (dignitatem sedis), qui était en effet la
capitale de l'empire et qui exigeait la surveillance et le soin
de toutes les Eglises de I'empire (omnium cura ad ipsum spec-
tabat). — 4° Enfin, M. Allard a ecu tort de ne pas faire remar-
quer que les évéques d’Orient ont rappelé a cette occasion
que I'Eglise de Rome a recu la foi de I'Orient (fidei doctores
ad eam ex Orientis partibus advenerant); que par consequent
il n'était pas juste qu'ils fussent tenus pour inférieurs a 'Eglise
de Rome, quelque grande et quelque nombreuse qu’elle fat.
Bien plus, des évéques ont attaqué vivement le pape Jules, et
lui ont signifié qu’ils ne devaient pas étre discutés par lui (si-
gnificantes non debere ab ipso discuti); et Socrate, loin de les
blamer, se borne a dire que les autres évéques en ont écrif



— 598 —

a lévéque Jules (Julio romaneae urbis episcopo rescripserunt),
C'est tout.

Quant a St. Basile, nous savons déja qu'il n’a jamais re-
connu une «soumission » de son siége a celui de Rome. Quand
donc les écrivains sérieux de la France prendront-ils la peine
de citer les textes mémes et de les interpréter exactement?
Ce n'est qu'a cette condition qu'ils s'éclaireront vraiment et
qu’ils rendront & I'Eglise de France sa science, sa gloire et sa
liberté.

Quant aux ceuvres de St. Basile, M. Allard en parle dans
les quatre derniers chapitres de son volume, mais sans faire
les citations nécessaires; les textes principaux, exactement re-
produits, auraient mis les lecteurs & méme de juger de la doc-
trine et du style du saint. Cette lacune est regrettable. M. Allard
toutefois caractérise tres justement la valeur des neuf ho-
mélies sur 'Hexaemeron (p. 155-165), en remarquant que
l'orateur n’a pu faire usage que des sciences de son temps;
qu’'elles offraient d’énormes lacunes, d’étranges hypothéses et
des erreurs manifestes; qu'il a su placer, dans un tel cadre,
d’utiles conseils et des allusions ingénieuses. St. Basile était
avant tout un moraliste, et il usait de sa grande imagination
pour impressionner vivement le peuple et le mieux disposer a
pratiquer la vertu. Son homélie sur le psaume XXXIII, par
exemple, ol il fait une vive peinture du jugement dernier, est
trées caractéristique. M. Allard remarque que le «Traité contre
Eunomins » est une ceuvre de jeunesse, écrite avant l'an 304;
il n’en est pas moins trés intéressant dans sa longueur et S€s
répétitions, par sa finesse psychologique. En somme, St. Basﬂfe
avait, comme docteur priveé, ses opinions particulieres, qu'l
est trés facile de distinguer, par la maniere dont il les ex-
plique, de la foi universelle de 1'Eglise; celle-ci, il I'expos¢
toujours trés sobrement et en simple témoin, d’apres P'Ecriture
et la tradition. E. MrcHauD.

M. Brooks Apavs: La loi de la civilisation et de la déca-
dence, Essai historique; traduit de I'anglais en frangglos
par A. Dierricr; Paris, Alcan, in-8°, 437 p., 1899, 7 fr o

i e - . . Son

L'auteur étudie dans ce livre le pouvoir de I'argent et .
O A - .- T ﬂ
role & travers les ages. Son point de vue est celui-Cii « Siu



— 599 —

civilisation en progrés équivaut a4 une concentration sociale
toujours croissante, rien ne peut projeter une plus vive lumiére
sur la vie moderne qu'une ¢tude d’histoire financiére, puisque
Pargent est le plus puissant de tous les instruments aptes a
accélérer la concentration. D'ailleurs, des que celle-ci est arrivée
au point ol elle enfante un systéme achevé de crédit, la na-
ture semble chercher de nouveaux débouchés pour son énergie,
et par ce changement de direction elle éléve au pouvoir une
aristocratie nouvelle, en méme temps qu’elle crée un nouveau
code de lois, de morale et de religion» (p. 374).

On le voit par cette derniere assertion, lauteur fait dé-
pendre la religion de la question financiere. S’il se fit borné
a dire que les ecclésiastiques et les laiques mercantiles ont,
dans toutes les religions, exploité les superstitions et les mi-
racles; que, pour faciliter cette exploitation, ils ont entretenu
le plus possible l'ignorance et la crédulité; que cet ¢tat de
choses a produit des résultats matériels et commerciaux qui
ont puissamment contribu¢ a la décadence des pays qui en ont
€té les victimes, et que la civilisation et la prospérité ont été
partout en raison directe des efforts des peuples pour combattre
cette fausse morale et cette fausse religion, si, dis-je, l'auteur
n'elit soutenu que cette these, il efit été dans le vrai. Mais il
est allé plus loin. Si je I'ai bien compris, il a jugé de la va-
leur des Eglises non d'apres la vérité de leurs dogmes, mais
d'apres le coté économique de leurs procédés; en sorte que ce
ne serait pas la religion vraie et sainte que Von cherche en
se¢ plagant au point de vue de la vérité et de la sainteté, mais
uniquement la religion «a bon marché» parce qu'elle est « bon
marché¢». Aux yeux de Pauteur, ce qui opere la sélection et
€ qui produit le triomphe dans la lutte pour la religion comme
dans la lutte pour I'existence, c'est «'organisme qui fonctionne
4uX moindres frais». «Le monothéisme, dit-il, est meilleur
mflfChé que le polythéisme. En conséquence, les deux grandes
fois monothéistes survécurent au Caire et a Constantinople, les
deux centres du commerce médiéval primitif, tandis que les
Cultes romain, grec et égyptien, et les cultes persans, périrent.
Dans le meme ordre d’idées, le protestantisme est meilleur
rflal'(ihé que le catholicisme. Voila pourquoi la Hollande et
1_Angleterre devinrent protestantes au moment ol elles réus-
SItent & arracher a 1'ltalie et & I'Espagne le commerce oriental.



— 600 —

Enfin, l'athéisme est meilleur marché qu'aucune religion, et il
est notoire que toutes les capitales commerciales modernes non
seulement tendent au scepticisme, mais que tous les gouver-
nements modernes réduisent au minimum les frais du culte»
(p. 7).

M. Brooks Adams accumule autour de cette these une
quantité extraordinaire de faits, empruntés a 1'histoire de tous
les temps et de tous les pays, et surtout a l'histoire d'Angle-
terre, qu'il connait mieux. Ces faits sont jetés péle-méle, et
leur enchainement logique laisse fort a désirer. S'il est vrai,
comme l'auteur le dit avec raison, que «ce n’est pas la mul-
titude des faits rassemblés, mais leur relation les uns aux
autres, qui constitue la valeur de I'histoire », il faut avouer que
sa thése périclite en maints endroits, et fort heureusement pour
la dignité de la conscience humaine. C'est la premiere fois que
je vois ce point de vue matérialiste et mercantile s’étaler, avec
cet incroyable aplomb, dans la philosophie de 1'histoire et dans
la critique religieuse. Loin de convaincre ceux qui, comme nous,
ne voient dans la vraie religion que la vérité et la sainteté,
et dans la réforme que le retour a la vérité religieuse etala
sainteté chrétienne, l'auteur les étonne d’abord, puis les fait
seulement sourire, et 4 la fin les amuse véritablement. Il a des
-approchements non seulement nouveaux, mais grotesques,
qu'il faut connaitre. Par exemple, aprés avoir fait une pein-
ture formidable des vices du roi d’Angleterre Henri VIII, il
ajoute: «Doué de telles qualités, Henri ne pouvait manquer
d'étre wun grand réformateur religienx, a louverture dune
grande époque économique» (p. 298). Mais voici d'autres pa-
radoxes plus piquants encore. Les lecteurs sérieux me sauront
gré, j'espere, de les mettre 2 méme de juger, par des textes
positifs, du systéme de critique historique en question, notam-
ment en ce qui concerne le papisme du moyen age et le pro-
testantisme: « Envisagée comme entreprise financiere, point de
vue auquel la classe économique s'est toujours placée 2 Pégard
des gouvernements, I'Eglise médiévale est un des COrPS‘leS
plus défectueux qui aient existé. Administration sans cohésion,
éparpillée sur un vaste territoire, d'ordinaire dépourvue de la
force nécessaire pour percevoir des impots réguliers, S& ljes'
source par excellence était Iexploitation de la foi populaire.
On mit donc en vente le miracle, et plus il se vulgarisa, plus



— 601 —

on le méprisa. En outre, tout le systéme ecclésiastique était
basé sur l'idée d’ascétisme. En théorie, l'argent était sans va-
leur pour le prétre et le moine, et, par conséquent, il n’exis-
tait pas de méthodes efficaces pour entraver la spéculation.
L’administration entiére était en proie au gaspillage, notam-
ment en matiere de perception d'impots. Au lieu de recourir
aux officiers locaux, que l'on pouvait obtenir a4 bon marché
et dont il était facile de vérifier les comptes, la papauté ap-
pointait des envoyés ambulants, souvent d'un rang élevé, qui
voyageaient sans cesse, cofitaient de grosses sommes a la
population, et n’étaient pas sfrs. Il suffira de citer un exemple.
En 1371, Jean, patriarche d'Alexandrie, fut nommé collecteur
pour I’Allemagne et certaines régions voisines. Ses ¢moluments
personnels montaient a 15 florins d’or, qui, ajoutés a ceux de
ses commis, ne faisaient pas moins de 20 florins par jour, a
payer par le pays dans lequel il séjournait. Ces émoluments
en argent comptant étaient donc sans doute, dans la plupart
des cas, indépendants de la nourriture et du logement. D’ail-
leurs, méme si toutes les statistiques étaient perdues, les cons-
tructions colossales d'Avignon suffiraient seules a indiquer
létendue des sacrifices pécuniaires que s'imposa la chrétienté
dans le court espace de cinquante ou soixante ans.

» Sous l'aiguillon d'un enthousiasme tel que celui qui en-
gendra les croisades, les hommes comptaient peu les dons
quils faisaient a Dieu, puisqu’ils étaient sfirs que ces dons
leur vaudraient une récompense. Dans un siecle de matéria-
lisme progressant, d'autre part, ceux-la qui prospéraient le
plus dépensaient le moins, car ils pouvaient vivre au meilleur
marché et dépasser leurs concurrents. On pouvait réaliser des
¢pargnes appréciables grace a l'économie dans les bonnes
®uvres, et voila pourquoi, dans la classe oft l'instinct acqui-
sitif’ prédominait, le besoin d'une religion peu cofiteuse se fai-
sait sentir de plus en plus a chaque génération. Ce fut la
U'élément social qui donna a Luther, & Calvin et a Wycklyft
leur force réelle, et sans lequel la Réformation n'aurait pu
réussir. Cette manidre de voir n'est pas nouvelle. Elle a été
avancée par bon nombre des hommes connaissant le plus & fond
I'économie politique du moyen age, et entre autres, par Thorold
Rogers, qui offre a ce sujet, dans son Histoire de I'agriculture
el des prix, un passage tout a fait intéressant» (p. 261-262).



— 602 —

Et encore: «A une €poque aussi peu scientifique que le
XVIe giecle, la conviction de 'immutabilité des lois naturelles
n’était pas assez forte pour admettre 'abrogation des formules
religieuses. La classe capitaliste procéda donc pas a pas, et
sa premiere expérience fut de supprimer les redevances aux
intermédiaires, prétres ou saints, chacun devenant son propre
intercesseur auprés de la divinité. Comme 1'a dit le docteur
Witherspon, «la crainte d’encourir 1a colere de celui qui venge
le sang, fit s'enfuir les hommes vers la cité du refuge; mais
le commercant ayant remplacé I'enthousiaste, il s’ensuivit un
dogme substituant 'angoisse mentale, qui ne cofite rien, &
l'offrande dont Vefficacité est en proportion de sa valeur mo-
nétaire. Ce dogme ¢était la «justification par la foi», la pierre
angulaire du protestantisme...... Cependant, la substitution
d'une condition mentale & un payement en argent menait a des
conséquences beaucoup plus sérieuses que la suppression de
certains revenus cléricaux, car elle impliquait le rejet de la
tradition sacrée qui n'avait pas seulement entretenu le culte
des reliques, mais qui avait fait de I'Eglise le canal de com-
munication entre les chrétiens et le monde invisible. Cet
ancien canal une fois bouché, les protestants durent en ouvrir
un autre, et cela conduisit a la ddéification de la Bible....
Ainsi, aux innombrables fétiches cotteux de l'age imaginatif,
on substitua certains écrits que l'on pouvait consulter sans
dépense. Cet expédient fut ¢videmment lacte d'une soci€té
mercantile. 11 fut la source d’économies énormes pour ceux qui
laccepterent, mais il désagrégea le christianisme et rendit im-
possible un clergé organisé. Du moment ol chaque individu
pouvait scruter i sa fantaisie les sacrés mysteres, l'autorité
du clergé ¢tait annihilée. Les réformateurs vraiment pretres
virent le danger» (p. 263-265).

«La Reéformation dans son ensemble a été éminemment
un fait économique. LA ol on 1'étudie le mieux, c'est en ﬁ.m-
oleterre, qui, aprés cette révolution, devint le marché financier
du monde. Depuis le début de I'histoire moderne, négoce et
scepticisme ont marché de pair. Le commerce oriental coml-
menca & revivre apres la réouverture de la vallée du Danub(?,
vers I'an 1000, et c'est peut-étre cette année-la que n?‘qmt
Bérenger, le premier grand hérétique moderne. En 1050 il fut
condamné et dut se rétracter; mais le développement de son



— 603 —

hérésie fut en rapport étroit avec celui des foires de Cham-
pagne. En 1215, juste au fort de V'évolution progressive des
communes, I'Eglise trouva nécessaire de définir le dogme de
la transsubstantiation et de le déclarer article de foi. Une g¢é-
nération plus tard, on brila des schismatiques; en 1252, par
sa bulle Ad extirpanda, Innocent IV organisa U'Inquisition, et
l'année suivante mourut I'évéque de Lincoln, Grossetéte, qui,
on peut Vaffirmer, prit linitiative de l'opposition de 1'Angle-
terre aux anciens rites cofiteux. Dans la Grande-Bretagne,
lagitation pour la réforme semble aveir revétu dés le début
un caractere pratique. On n’éprouvait pas d'impatience contre
les dogmes simplement parce qu'ils étaient incompréhensibles:
la Trinit¢ et la double procession du Saint-Esprit furent tou-
jours acceptées. On résista aux formules de foi, parce qu'elles
impliquaient un déboursé¢ d'argent, en commencant par les
messes et les pénitences. Un autre grief était I'ingérence pa-
pale dans les bénéfices anglais, et des le X1Ve siecle le Par-
lement rendit les lois relatives aux proviseurs et au preminive,
pour empécher l'exportation de 1'or et de largent hors du
royaume. Le souléevement des lollards eut pour but de ré-
sister aux exactions ecclésiastiques, et de confisquer les biens
ecclésiastiques » (p. 266-267).

La facon dont lauteur juge U'histoire religieuse de Byzance
(ch. III), le moyen age (ch. 1V), les deux premigres croisades
(ch. V. et VI), etc., n'est ni moins curieuse, ni moins brutale.
En un mot, nous sommes avec lui toutes les fois qu'il dé-
masque les vendeurs du temple et les profanateurs de la re-
ligion; mais, voyant dans la religion chrétienne bien comprise
lidéal meéme de Thumanité, la vérité la plus sublime et la
morale la plus sainte, nous ne saurions consentir a4 ce qu’elle
Soit ravalée a4 une question de gros sous. La critique qui sub-
ordonne et ramene la vérité a la livre sterling ne triomphera
nulle part, croyons-nous, pas méme en Angleterre; M. Brooks
Adams ne calomnie pas seulement le christianisme, il calomnie
tncore son pays. E. M.



— 04 —

M. 'abbé Camut: Coup d'ceil sur I'état du catholicisme ro-
main dans le monde a la fin du XIX-° siécle; Paris,
in-8°, 1 fr. 60.

Autant le titre est attrayant par la gravité et l'ampleur
méme du sujet, autant le volume est décevant: on s'attendait
a4 des documents sérieux, on ne trouve que des indications
insuffisantes, gatées encore par un sectarisme aveugle. La ol
Uon aurait désiré des statistiques positives et exactes, par
exemple en France, en Italie, en Espagne, etc., il n'y en a
pas; la ol1 il y en a, par exemple dans les pays de missions,
tout controdle sérieux est impossible. Qu'on juge d’ailleurs de la
valeur des sources indiquées: les « Annales de Notre-Dame du
sacré-ceeur », les «Missions catholiques», les «Précis histori-
ques des missions belges de la Compagnie de Jésus», les « An-
nales des Oblats de Marie immaculée », etc. Dans les sociétés
d’admiration mutuelle du papisme, le pro pietate mentirt est
de rigueur.

L'ouvrage, en outre, manque absolument de proportion et
de critique: on y trouve douze pages sur I’'Ouganda et une sur
les Etats scandinaves, voire méme une demie sur I'Angleterre!
Mais ce qui est plus grave, ce sont les contradictions qui
¢chappent a l'auteur. D'une part, il reconnait «qu'iln'y a plus
actuellement de peuples catholiques»; et, d'autre part, il sou-
tient que le XIXe siecle est, pour le catholicisme romain, ¢ une '
époque de progres et d'accroissement» (p. 6). Il a vraiment
I'admiration facile: contraint d’avouer que 1'Eglise romaine '«a
perdu chez les peuples chrétiens» (p. 8), il I'exalte néanmoins
comme victorieuse! D'une part, il place la Russie parmi les
pays qui démontrent «que le XIXe siecle est une €poque de
progrés pour le catholicisme»; et d’autre part, il termine SOn
é¢tude en disant formellement que «l'Eglise catholique en ge
siecle n'a pas progressé en Russie» (p. 68). Telle est la logique
de M. Camut, cependant licencié en droit.

Ces contradictions s'expliquent, hélas! ais¢ment: ,
teur ne cherche pas la vérité. Sa bonne foi est entiere, je n'en
doute pas; mais l'esprit de parti 'aveugle. Autant il admn‘fﬁ
son Eglise, méme dans ses défectuosités évidentes, aut.allt 141
hait et décrie les autres Eglises. Dans celles-ci, il ne voit Pal'
tout que juifs et francs-macons; la maconnerie n'est qu une

car l'au-



— 605 —

«secte scélérate », et la «juiverie » ne vaut pas mieux. Ce sont
12 les deux sources qui empoisonnent I'univers! Aussi 'auteur
voit-il dans lantisémitisme le contre-poison qui sauvera le
monde; ’Autriche, par exemple, n'a pas d’autre espoir (p. 122)!

Chose curieuse, le gouvernement francais qui gorge d'or
I'Eglise catholique-romaine, qui adjuge a elle seule la propriété
des églises catholiques, et qui ne reconnait pas d’autres catho-
liques que les purs romanistes, ce gouvernement, dis-je, est
dénoncé par M. Camut comme un gouvernement de juifs et de
francs-magons. « Nos gouvernants! s'écrie cet excellent cha-
noine, ils ne sont que les vils esclaves de la franc-macgonnerie
judaique; ils ont vendu leur honneur, l'intérét de la patrie, la
liberté du peuple de France aux juifs cosmopolites, comme le
démontre leur maniére d’agir dans 'affaire du syndicat Dreyfus
et dans les événements qui en sont la suite» (p. 14). Ainsi, ce
gouvernement qui a scandalisé et indigné I'Europe entiere en
s'efforcant d’étouffer la lumitre et la justice, ce gouvernement
qui a commis iniquité sur iniquité pour sauver de misérables
faussaires au service du parti jésuitique, ce gouvernement qui
devrait étre glorifié par ce méme parti jésuitique, est, au con-
traire, maudit par lui, parce qu’il n’est pas encore assez dé-
voue a Rome et au Gesu! Telle est la fureur du sectarisme
ultramontain.

Selon M. Camut, les Anglicans sont coupables d’égoisme,
de cruauté, d’'atrocités (p. 130); les protestants, bien que «res-
pectant mieux que la France les commandements divins » (p. 12),
n'ont pas de religion. «Le protestantisme n'est pas une reli-
gion», dit expressément M. Camut (p. 140); la réforme du XVIe
sitcle a été le fait de «princes ambiticux et charnels, poussés
par des apostats orgueilleux et libertins, arrachant par la ruse
et la violence les peuples du Nord a la domination de 'Eglise »
(p. 135), Quant a la Russie, c’est un schisme «olt Pempereur
commande en maitre au moyen de son synode d’évéques schis-
matiques présidé par un soldat» (p.57); tout y est «persé
Cution savante, hypocrite et cruelle», car «le tzar a compris
qu'en dehors de I'Eglise catholique il n'y a pas de véritable
éVf%ClUG > (p. 58)! Et pages 127 et 128, suit une longue compa-
falson entre 'empereur Nicolas IT et Darius le Mede, qui
Precipita Daniel dans la fosse aux lions! En vérité, ce serait
srotesque si ce n'était triste. Bt M. Camut en veut aussi ter-



— B —

riblement aux jansénistes, qu'il dit avoir été favorisés par les
parlements sous Louis XV (p. 9)! Et les anciens-catholiques ne
sont, selon lui, gqu'«un ramassis d’apostats» (p. 55). A Ten
croire, «les protestants, en Suisse, bannissent le culte catho-
lique dans les cantons ou ils sont les maitres...; les gouver-
nants protestants s’arrogent le droit de régenter les séminaires
et les prédications; ils veulent diriger 'enseignement de 1'Eglise,
lui enlevent ses revenus pour les consacrer a des écoles neu-
tres, interdisent les pelerinages, les missions paroissiales, les
retraites ecclésiastiques» (p. 53). Clest ainsi que M. Camut écrit
I'histoire de la Syisse! Ces monstrueux mensonges, inventions
de sa haine, ne sont d’ailleurs pas plus étonnants que son ad-
miration pour Rome et pour les pays rongés par Rome. L'Es-
pagne, par exemple, dont on connait la situation politique et
religieuse actuelle, I'Espagne lui parait «se ressaisir» (p. 123),
et si elle gémit aujourd’hui, la faute n’en est ni a son igno-
rance, ni & ses superstitions, ni au jésuitisme, mais A «ses
administrateurs francs-macons» !

Et voila les enseignements que le clergé actuel répand en
France! Pauvre Eglise de France! Nest-elle pas plus malade
encore qu'elle n'était aux dixieme et onzieme siecles? Peut-
¢tre, hélas! E. M.

Dr. H. P. Cuajes: Marcus-Studien; Berlin, Schwetschke, 1899,
in-8°, 78 S., 2 M.

Der Verfasser erklirt seinen Standpunkt und seinen Zweck
wie folgt:

Da ich nicht der erste bin, der fiir die Evangelien eine
semitische Vorlage voraussetzt, obliegt es mir nicht, erst
besonders die Moglichkeit — resp. Wahrscheinlichkeit — de-r-
selben zu erweisen. Ich meine {ibrigens, dass manche der i
meiner Arbeit vorgebrachten Einzelbemerkungen der Sache
forderlicher sein diirften, als theoretische Auseinandersetzungen.

Namhafte Forscher der Gegenwart haben die Frage I
jiingster Zeit wieder in Fluss gebracht und namentlich E. NeStle
(vgl. seine «Philologica sacra », 1896) hat fir ein hebriisches
Urevangelium so manchen Beleg erbracht. Doch wihrend €f
noch immer mehr das Syro-Araméiische berticksichtigt, habe
ich konsequent eine /hebrdische Vorlage zu eruieren versucht.



Ich behaupte selbsiredend mnichi, dass Christus hebriisch ge-
sprochemn habe ebensowenig konumnt es miy in den Sinn, ansu-
nehnien, die Synoptiker hitten ilire Berichte in dieser Sprache
geschrieben. 1ch meine vielmehr, dass mehrere Bearbeitungen
der woll aramidischen Logia (welche zum Teile auch in den
ausgeffihrten Text herliberkamen, vgl Mark., VII, 34; V, 41;
XV, 34) vorhanden waren, die zum offiziellen Gebrauche
verwendet und elwa auch von den Synoptikern als Basis
threy FEovangelien beniilzt wurden. Man wollte eben den
evangelischen Berichten die Weihe und Heiligkeit des A. T.
verleihen und dies erlangte man durch Abfassung derselben
in der leiligen Sprache. Denn «trotz dieses vollstindigen
Durchdringens des Aramiischen blieb doch das Hebriische
noch als die heilige Sprache im Gebrauche. In ihr wurden in
den Synagogen Paldstinas nach wie vor die heiligen Schriften
verlesen » (vgl. Schiirer, Zeitgeschichte, 2. Aufl.,, Bd. II, S. 8 u. 9).
— Méglicherweise wurden de facto schon in der #ltesten christ-
lichen Zeit in den christlichen Synagogen 7ebenz den Partien
des A. T. awuch Tetle der christlichen Geschichte offentlich ver-
lesen, wie wir es ja aus spiterer Zeit wissen (vgl. Justin, Apol. I,
07; Holtzmann, « Einleitung in das N. T.», 3. Aufl.,, 1894, S. 99,
Herzogs RE., 2. Aufl,, Bd. VII, S. 456 s. v. Kanon des N. T.).
— Diese Verlesung musste nun in Paldstina hebriisch erfolgen,
und ein solcher Umstand erklirt uns auch, dass von rabbinischer
Seite erst nachdriicklich gegen die Heiligsprechung der christ-
lichen Schriften Stellung genommen werden musste (vgl. To-
siphta Jadaim, c. TI).

Ich habe mich hauptsiachlich mit dem Ev. Marci beschiftigt,
da dieses am reinsten den urspriinglichen Charakter erhalten
zu haben scheint, wenn es auch mit Riicksicht awf die heid-
nischen Leser manche Anderungen des semitischen Textes vor-
nehmen musste. — Ich habe jedoch Streifziige in das Gebiet der
anderen Synoptiker nicht vermieden und auch ausser philolo-
gischen eine Anzahl rein sachlicher Erorterungen (tiber das
Verhiltnis zum Essenismus, iiber altjiidische Parallelen, Ent-

stehungszeit der Evangelien) geboten. — Ich bin mir dessen
bewusst, dass manche meiner FEinzelhypothesen nur mit
stOsster Reserve vorzubringen sind — aber von ihnen ist

das Schicksal der Haupthypothese keinesfalls abhingig. —
Erscheint nur eine gewisse Anzahl gesichert und wohlbegriindet



— 608 —

— und dieser Hoffnung gebe ich mich hin — dann habe ich
nicht umsonst gearbeitet. -— Ich glaube tUbrigens, dass bei
derartigen FForschungen, wo man sich nur tastend fortbewegen
kann (um mit einem hervorragenden katholischen Gelehrten
zu sprechen), auch die kiithnste Aufstellung ihren Wert hat. —
Das Unwahrscheinlichste trifft zuweilen ein; vielleicht best4tigt
es sich durch neue Funde — vielleicht ringt sich von ihm etwas
Brauchbares los!

Ich verlasse die Arbeit um so beruhigter, als ich mich frei
weiss von jeder Beeinflussung durch Tendenz oder Tradition
und mit voller Objektivitit den diesbeziiglichen Studien oblag.

M. Rubens Duvar: La Littérature syriague; Paris, Lecoffre,
in-18, 1899, 3 fr. 50.

Apres un premier volume sur la Littérature chrétienne
grecque par M. Batiffol, en voici un second sur la Littérature
syriaque par M. Duval, professeur au College de France; un
troisieme suivra sur la Littérature latine par M. Lejay. Ces
trois volumes formeront un excellent résumé, trés substantiel,
sur Phistoire des anciennes littératures chrétiennes. J'ai déja
rendu compte du volume de M. Batiffol!); en attendant celui
de M. Lejay, analysons celui de M. Duval, ou plutdt faisons-en
ressortir 'intérét pour les théologiens.

Au XVII® sjecle, Renaudot, dans sa collection des liturgies
orientales, a traduit les liturgies syriaques; au XVIII®, Joseph
Simon Assemani a publi¢ des masuscrits syriaques dans sS4
Bibliotheca orientalis Clementino-Vaticana (1719-1728), laquelle
fut complétée par plusieurs ouvrages de son nevey, Etienfle
Evode Assemani; au XIXe, une quantité de documents inédltls
ont été publiés; le présent volume précise exactement la si-
tuation.

Rappelons, d’apres l'auteur, que la littérature syriaque ¢
formée et développée d’abord dans la Mésopotamie SOUS llﬂ
fluence du christianisme; qu'elle est par-dessus tout une litte-
rature ecclésiastique; que la Mésopotamie n'a pas tardé a dé-
venir un des principaux centres des luttes religieuses, Pjta.
prendre une place assez importante dans I'histoire de I'Eglise;

s'est

1Y Voir la Revue, n° 22, avril 18g8.



— 609 —

qu'elle a ¢té avec Bardesane (p. 18) le dernier rempart du
gnosticisme; que les Syriens de lempire perse ont ensuite
accueilli le nestorianisme vaincu en Occident, tandis que les
Syriens de l'empire romain se sont déclarés partisans du mo-
nophysisme et ont formé les Jacobites. Le syriaque mésopo-
tamien n'est devenu la langue littéraire et ecclésiastique de la
Syrie qu'apres 1'établissement définitif du monophysisme dans
cette contrée. Auparavant, les offices étaient célébrés en grec,
et les Ecritures étaient vraisemblablement expliquées oralement
dans le dialecte populaire. Ce dialecte faisait partie des dia-
lectes araméens occidentaux, qui se distinguaient sensiblement
des idiomes araméens parlés dans la Mésopotamie et la Ba-
bylonie. Donc les origines de la littérature syriaque sont étroi-
tement lices a 1'évangélisation de la Mésopotamie, laquelle
débuta a4 Edesse vers 'an 150. Les relations suivies qui s’éta-
blirent entre I'Eglise de cette ville et celles de Jérusalem et
d'Antioche, créerent un mouvement intellectuel qui fit ‘’'Edesse
un grand centre d'études religieuses (p. 5-6). C'est ainsi que
la littérature syriaque germa comme un rejeton de la littéra-
ture sacrée de la Palestine, sur lequel se grefférent ensuite les
rameaux de la culture grecque; son intérét est surtout histo-
rigue; on y trouve des traces de toutes les discussions théo-
logiques qui agiterent les autres Eglises. Et apres avoir été
les disciples des Grecs, les Syriens devinrent les maitres des
Arabes et ils leur transmirent les livres grecs, de telle sorte
quil n'est guere de version arabe d'une ceuvre grecque qui ne
Suppose un intermédiaire syriaque (p. 15).

La poésie religieuse syriaque comprend surtout des ho-
mélies en vers et des hymmnes (instructions), dont le but était
d'instruire et d’édifier le peuple; les auteurs les plus connus
furent le célebre Bardesane, son fils Harmonius, puis au IVe
sigcle le diacre Ephrem. 1l va de soi qu'on ne saurait prendre
au pied de la lettre toutes les expressions figurées qui y furent
employées.

On remarquera les sérieuses études de M. Duval sur les
anciennes versions syriaques de I'A. T., notamment la Peschitto;
81.11‘ celles du N. T., notamment I'Harmonie des quatre Evan-
glles ou le Diatessaron de Tatien, la Peschitto du N. T, la
Version publiée par Cureton et la version découverte au Sinai
par Mrs. Lewis. On admet généralement aujourd’hui que le Dia-

Revue intern. de Theéologie. Heft 27, 1399, 40



— 610 —

tessaron a ¢té composé en syriaque a Edesse vers l'an 172
(p. 45). A propos de la version sinaitique, lauteur s’exprime
ainsi: «Si elle est, comme nous le croyons, postérieure 2 la
curetonienne et au Diatessaron, on ne peut songer a y trouver
des traces ¢ébionites. Il y a cependant, au commencement, dans
la généalogie de N. S., un verset qui a beaucoup intrigué les
critiques; c’est le verset 16 du premier chapitre de St. Mathieu,
ainsi cong¢u: « Jacob engendra- Joseph:; Joseph, auquel était
fiancée la vierge Marie, engendra Jésus, qui est appelé le Messie ».
I1 n'y a aucun doute sur le sujet du second verbe engendra;
c’est bien de Joseph qu’il s'agit» (p. 59).

Signalons encore les études sur les commentaires de la
Bible (p. 75-88), sur les apocryphes concernant I'A. et le N. T.
(p. 89-120), sur les Actes des martyrs et des saints (p. 121-165),
sur les textes apologétiques (p. 167-170), sur les canons ecclé-
siastiques (p. 171-183), sur les historiographes (p. 187-223), sur la
littérature ascétique (p. 225-240), sur les versions d’ceuvres des
Peres grecs (p. 308-321), enfin sur les écrivains syriaques jusqu’at
XIII® siecle inclusivement (p. 331-411). — On remarquera €n
particulier ce que dit l'auteur sur la composition des écrits
de «Pseudo-Denys I'"Aréopagite», qui lui « semble définitivement
fixée entre 482 et 500» (p. 317-318). Selon 1lui, «le Livre
d’ Hiérothée, qui porte le nom du soi-disant maitre de Denys
I’Aréopagite, n'est pas une version, mais un original syriaque »,
do a Etienne bar Soudaili, moine d'une piété exemplaire, né
a4 Edesse dans la seconde moitié du Ve siecle. 11 décrit ensuite
(p. 358-360) la vie et les ceuvres de ce dernier, qui enseigna,
entre autres choses, comme on sait, la conversion finale des
pécheurs. E. M.

A. M. Famkpamry, Principal of Mansfield College: Catholicism,
Roman and Anglican; Hodder and Stoughton. 7s. 6d.

The present volume consists of ten separate articles er-
ginally contributed to the “Contemporary Review”, of which
the first was written in March, 1884, and the last in June,
1897. There is no unity of plan running through the book;
each paper stands by itself, may be criticised by itself and
the same ideas and arguments are continually repeated. We



— 611 —

propose, therefore, to deal with Dr. Fairbairn's two most re-
presentative points.

1. The most interesting and most important article, and
the one which best illustrates the strength and the weakness
of Dr. Fairbairn’s position, is that which gives an account of
the Catholic movement in the Church of England.

Liberalism was the ruling power in England during the
first forty years of the nineteenth century. The Deists of the
previous century had returned to new life and influence in the
Philosophical Radicals; moreover, the Roman Catholics had
been just emancipated and the Nonconformists enfranchised.
But what was a gain to the State was a cruel injustice to the
Church. The alliance between Church and State became im-
practicable when Church and State ceased to be co-extensive;
when those who had previously been nonconformist to both
now became nonconformist only to the former. That Dissenters
should sit in Parliament and legislate for a religious body
which they hated was obviously intolerable.

But the Church itself was powerless to cope with the po-
sition. The old High Church party was at its very driest:—

“It was like an ancient dame whose pride is sustained
by inveterate prejudices and the recollection of conquests in a
time too remote to be pleasantly remembered’.

The Broad Church party was unorganized and, perhaps
we may add, not unfriendly to the existing state of things.
The Evangelicals were active in good works, but they were
harrow, both intellectually and spiritually; their theology was
purely individualistic, and they had no idea of the Church as
an organized society. The position was saved by the incoming
of Romanticism, a movement purely literary in its origin, yet
fraught with important religious results both for England and
Germany, Dr. Fairbairn regards Romanticism as a reaction
from the Revolution and liberal influences in general; it may
be thig incidentally, but in its essence it was a reaction from
that cold and pedantic classicism which survived from the
Renaissance and lived upon its external form after the living
and constructive spirit of that movement was dead. Its chief

Xponents in English literature were Wordsworth, Scott, and
Coleridge,



Dr. Fairbairn is quite correct in saying that Romanticism
sought to idealize the past, and that love for the past was one
great feature common to the Tractarian leaders. But he fails
to make any allowance for the influence of Dr. Pusey upon the
movement. Romanticism clearly tended to become an unreal
idealism, but Pusey was, before all else, a scholar. Imbued with
a love of the past, he yet ever compared the past of his own
ideal with the past of actual history. And most shallow and
unworthy is Dr. Fairbairn’s objection that Pusey “brings his
system to historv" instead of searching history with a mind
free from any preconceived idea. Does Dr. Fairbairn do this
himself? Is such a thing possible in any sphere of investi-
gation? The natural scientist forms his working hypothesis,
he brings it to the facts under observation: if the facts verify
it, he accepts it as proved. Nor can we take it for granted
that, if the biassed mind finds Catholicism, the unbiassed mind
must necessarily find Congregationalism in Church history.

2. In several of these papers Dr. Fairbairn considers the
important question. How far is Catholicism able to help the
intellectual and spiritual difficulties of the present day? We
quite agree with him that the apology must be relevant to
contemporary needs—that “evidences may admit of no answer,
and vet produce no conviction’. But us to the nature of the
doubt of the present day he contradicts himself. On page 59
he speaks as if all the doubt were honest. On pages 340—1
he regards a very great deal of it as dishonest and due 0
moral causes. There can be no question, but that much current
doubt is rooted in the fact that this world is a more comfor-
table place for the majority of people to live in than it ever
has been before, and that the pleasures of the senses obscure
the value of the world invisible. The nature, therefore, of the
doubt with which we are called upon to deal must be made
clear. Then, again, Dr. Fairbairn takes Newman as the repre:
sentative Catholic apologist of Anglican Catholicism; he utterly
ignores any one else’s right to speak for the party. Thus,

. g 5 ] aS

while Dr, Fairbairn devotes a few pages to «Tux Mundi”,
- . . S
representing a development of Tractarian doctring, he San
ns o

nothing about it as an answer to the intellectual questio
the time. To this we reply that we object to be represelftl‘rl
by anyone person in regard to a matter wherein the operating

ted



— 613 -

forces are so manifold and complex, the characters to be in-
fluenced so diverse. Moreover, the Catholic party has definitely
put forth its apology. And even his criticism of Newman is
grossly unfair. He blames him for his dread of liberalism, for
not being able to say at once. “This awakening is of God,
and must be accepted as His, not dealt with as if it were the
devil’s”. But the liberalism of Newman's days was something
very different from the liberalism of our own. He only knew
that unqualified liberalism which had made the Church of his
youth so dead and unspiritual; we know liberalism as the com-
plement of Catholicism, its best qualities emphasised and its
worst kept in check by that positive system with which it is
allied. It is always easy to be wise after the event. We can
now see the Christian equivalents of those new ideas that
broke, with such bewildering suddenness, into religious thought.
Evolution bears its noble witness to the immanence of God,
the study of comparative religions deepens our faith in the
great fact that He has never left Himself without a witness.
But Newman only sawe the beginning of the movement, and
he only saw its negative and destructive side; he could not tell
that Catholicism would be able to absorb its forces and make
it a power for good. The dwarf who stands on the giant's
shoulders can see farther than the giant, but that does not
mean that he is of necessity a greater man.

Dr. Fairbairn is much happier in the last three articles;
he is in fuller sympathy with his subject, and therefore writes
of it with completer understanding. They are (1) a critique of
Mr. Balfour’s “Foundations of Belief”; (2) “Some Recent Theo-
logians”, the theologians in question being Lightfoot, Westcott,
and Hort as representative of Cambridge, and Jowett and Hatch
of Oxford; and (3) “Oxford and Jowett", (Guardian.)

Léon GautiEr: (Euvres poétiques d’Adam de St. Victor,
3¢ édition; Paris, A. Picard, 1894, in-18, 337 p.

Cet ouvrage, déja ancien, doit étre mentionné dans cette
Revue, ou nous établissons peu a peu le bilan théologique du
Moyen dge. On y trouve le texte critique des proses d’Adam
de St, Victor, et aussi les proses qui lui sont attribuées, mais



— 614 —

dont Tl'attribution est contestable ou fausse. Ces proses sont
curieuses par leur rythme vari¢ et quelquefois charmant; par
leur ton naif, naif soit dans la crudité de certains détails, soit
dans la piété de l'ensemble; par le mélange qu'on y remarque
du sérieux dans le sujet, et du jeu de mots dans la facon dont
le sujet est traité. Reviendra-t-on jamais & cet art a la fois
enfantin et subtil? J'en doute fort: car nous avons besoin, dé-
sormais, de prier Dieu et de glorifier les saints avec plus
de sérieux et plus de conviction. On sent trop lartifice et
'amusement dans ces compositions qui sont plutdt des passe-
temps de moines que de véritables effusions d'adeoration reli-
ofeuse. Quoi qu’il en soit, il n’est pas inutile de les étudier.

Dans un appendice qui, par son importance, devrait étre
une introduction, L. Gautier dit que «les proses ne renferment
peut-&étre pas un seul élément qui ne puisse €tre scientifique-
ment utilisé », et que leur étude est une de celles qui sont les
plus fécondes pour éclairer I'histoire des idées religieuses au
moyen age, pour établir antiquité et la tradition d’'un dogme,
d’une croyance pieuse, voire méme d'une supersiition ou dune
errveur» (p.317). 11 a dd en codater & lauteur pour faire ce
dernier aveu. La vérité est que les nécessités prosodiques du
rythme, de la mesure et de la cadence, faisaient souvent sa-
crifier le mot propre au mot impropre, la justesse de l'idée 4
l'inexactitude, disons le mot, a la superstition ou & lerveur,
en sorte qu’il ne faut pas y chercher le vrai dogme comme
dans une source pure. S'il s’y trouve par tradition, comme u.n
¢lément qui surnage au milieu des innovations de la fantaiﬁ_e
mystique ou de la vaine curiosité, c’est comme par hasard; mais
ce débris d'un autre age n'en est pas moins tres intéressant

Cest ainsi, par exemple, que, dans la premitre prose sul
No&l, aprés avoir apostrophé Marie et lui avoir dit qu'elle
est aprés Dieu l'espérance «singuliere», en ce sens gque «par
elle la Vertu nous a été donnée», on la prie simplement d.e
nous recommander & son fils (tuz proli nos commenda), PUIS
on termine par une priere directe a Jésus Sauveur (p. 7): Ma'ls
cette modération est rare. Généralement on attribue & Mﬁl_'le
le pouvoir méme de nous placer parmi les cohéritiers du Ch'1'15t
(Quee post Christum prima sedes, inter Christi cohaeredes Christo
nos annumera). La derni¢re strophe, toutefois, est souvent €l
core une priere au Christ ou méme & la Trinité.



Les comparaisons forcées abondent. Dans une prose sur
Noél, le Christ est un feuillage, une fleur, une noix, une rosée.
Le potte explique chacune de ces images; il consacre deux
strophes a celle de la noix:

Contemplemur adhuc nucem:
Nam prolata nux in lucem
Lucis est mysterium.
Trinam gerens unionem,
‘Tria confert: unctionem,
Lumen et edulium.

Nux est Christus, cortex nucis
Circa carnem peena crucis,
Testa corpus osseum;
Carne tecta Deitas
it Christi suavitas
Signatur per nucleum.
Le potte ajoute nalvement que c’est du «fomentum piis
animalibus ».
Allleurs, les jeux de mots sont visibles et méme affectés.
(Prose sur Paques):

Mane novum, mane /Zefum

’
Vespertinum tergat flesum

Quia Vita vicit Zesune,
Tempus est letitie,
Et encore, il est dit de Marie:

Verbum Patris sine matre,
Facta mater sine patre,
Genuit in tempore.

Le poete aime manifestement cet ordre d'idées crues: sine
carnis copula virgo parit. Plus loin, il est plus heureux, plus
poctique et plus délicat:

Non amittit clavitatem
Stella fundens radiwm,

Nec Maria castitatem
Pariendo filium.

Certains rythmes ternaires sont délicieux: sur Iépiphanie
(- 21-24), sur Paques (p. 34-36), etc. Le pocte revient plu-
sieurs fois sur le Siliogue : qui procedis ab utroque, Genitore
Genitoque pariter, Paraclite (pp. 61, 64, 70-72). "Il est a re-
mal'qtler que, parmi les proses consacrées aux principales fétes,
1l en est une a 1a dédicace, mais pas une seule & 'eucharistie.
Dans celles qui sont consacrées a St. Pierre et a St. Paul,
Pune s'ouyre par ces mots: Gaude, Roma, caput mundi. Faut-l
¥ voir un souvenir de la primauté de Rome comme capitale



— 616 —

de VTempire? Quoi qu'il en soit, Pierre est salué comme une
montagne de justice et une fontaine du Sauveur (mons justitiz,
fons Salvatoris). On ne dissimule pas toutefois « qu'il ait péché
trois fois en niant». Si son avis passe le premier (Petri prait
sententia, ligans ac solvens omnia), il n’est pas séparé de
St. Paul; tous deux sont les fondements et les conducteurs de
I'Eglise, tous deux sont U'objet de la méme vénération:

Roma Petro glorietur,
Roma Paulum veneretur
Pari reverentia...

Hi sunt ejus fundamenta,
Fundatores, fulcimenta,
Bases, epistylia...
Ii preecones novee legis
Et ductores novi gregis
Ad Christi praesepia...
Laus communis est amborum,
Cwm sint tamen singulorum
Dignitates proprize:
Petrus preeit principatu,
Paulus pollet magistratu
Totius Ecclesize.

Et plus loin, St. Paul est appelé « Paulus, doctor gentium ».

Dans 1"Appendice, qui est une étude sur «les proses avant
Adam de St. Victor », auteur rappelle ce qui s’est passé, sur
ce sujet, & Metz, a St-Gall (au temps de Notker, v. 860), &
Jumieges, puis a Saint-Victor au temps d’Adam (f 1177); il
étudie les proses de la premidre époque ou Notkériennes, puis
celles de la seconde ou Adamiennes. Aprés celles-ci, il 'y a
plus rien d’original a signaler. «Les procédés, dit L. Gautier,
restent les mémes; mais la rhétorique et la formule font 10U
les jours de mowveamx progrés, et la poésie s'enfuit devant
elles. Le style se disloque et la versification perd sa vigueur.
L'Eglise elle-méme s'alarme des envahissements de cetle dan-
gereuse et fausse liturgie, et cherche & restreindre l'usage de
ces séquences qu'elle avait seulement tolérées. Des la fin du
XIIT* siecle, la décadence se précipite, et nous n'avons pas a
en écrire I'histoire» (p. 317). Disons, pour compléter cet avel
important, que Rome, loin d’avoir cherché a arréter les «€m-
vahissements de cette dangereuse et fausse liturgie», les a
singulizrement favorisés au XIIIe sizcle et depuis, en approw
vant et méme en provoquant la composition d’offices liturgiques
remplis de superstition et d'erreur. E. M



- gl7 -—

Le D G.-M. Grant: Les grandes religions; traduit de 'an-
glais en francais par le pasteur C. pE Fave; Geneve, Eggi-
mann, 2 vol. in-18, 1897 et 1899, 5 fr.

Les ¢études de religions comparées prennent une impor-
tance toujours plus grande. 11 y a trente ans, plusieurs cri-
tiques hostiles au christianisme les favorisaient dans 1'espoir
qu'elles démontreraient que le christianisme n’est qu'une reli-
gion sortie naturellement soit du bouddhisme, soit de 1'hellé-
nisme, soit du gnosticisme juif (mélange de kabbalisme, de
talmudisme, d’essénisme, etc.). Aujourd’hui les convictions sont
tout autres; la lumiere s'est faite sur les religions en question,
et la supériorité du christianisme est éclatante.

Quiconque se préoccupe de ces questions et désire en
avoir un résumé, résumé trés incomplet il est vrai, mais ce-
pendant substantiel et exact, doit lire 'ouvrage susmentionné
du Dr Grant. L’auteur, professeur a Kingston (Canada), a étudié
sur place les religions dont il parle; il posséde donc une com-
petence particuliere. La traduction francaise est fort bien faite,
bien qu’'on puisse y relever quelques lapsus («largesse» pour
«largeur »), et quelques expressions peu claires (souffrances vi-
cariales). Dans le premier volume, 'auteur étudie le mahomé-
tisme, puis le confucianisme, ensuite I'hindouisme; dans le second,
le bouddhisme, Israél, puis Jésus. On pourrait reprocher a
Pauteur d’avoir commencé par le mahométisme, qui suppose
déja le judaisme et le christianisme. Mais passons et ne voyons
que le fond des choses.

L’auteur suit une méthode trés simple: il expose d'abord
le fond de 1a religion qu'il étudie, puis il cherche les causes
de sa force et de sa faiblesse, et il conclut en montrant pé-
femptoirement 1'infériorité de cette religion par rapport au
christianisme. Son esprit est absolument impartial: il cherche
uniquement 1'exactitude ; il n’éprouve nullement le besoin d’exa-
gerer les défauts et les fautes de Mahomet, de Confucius, de
Lao-Tse, de Bouddha, etc. On pourrait méme dire qu'il insiste
Plus sur leurs qualités que sur leurs défauts; cela est parti-
Culitrement sensible en ce qui concerne Mahomet, Confucius
et Gautama, a ce point qu'il est quelque peun difficile ensuite
f’le concilier tant de défauts avec tant de qualités. Chaque
Ctude est terminge par une indication trés sensée et tres pra-



— FE —

tique des meilleurs moyens a employer, par le missionnaire
chrétien, dans le but de convertir au christianisme les payens
en question.

Qu’il me soit permis de dire qu'en général cet ouvrage
n'est pas assez didactique pour les lecteurs européens; qu'il
manque de précision et de clarté dans les questions brahma-
niques et bouddhiques, ot tant de points sont encore obscurs;
que I'étude sur Israél aurait pu, clle aussi, étre plus précise.
L’auteur a été trop missionnaire et pas assez professeur. L’étude
sur Jésus est, par contre, trés belle, quoique incomplete.

En somme, malgré ses lacunes, cet ouvrage est trés bon,
et il montre comment le christianisme prévaudra partout ol
il sera bien présenté au peuple, et cela, parce qu'il est le
chemin de la justice. « Aussi, dit I'auteur, partout ou la justice
existe ou a existé, nous trouvons un témoignage en faveur de
Jésus: sur sa téte sont plusieurs couronnes, car & ses pieds
les fondateurs de toutes les religions déposent leurs hommages ».

M. de Faye a, depuis, publi¢ & la méme librairie la tra-
duction francaise d'une brochure de M. le D* Murray Mitchell,
ancien missionnaire, intitulée: Coup d’wil sur les religions en
dehors du christianisme, lenwr étal actuel et leurs perspectives.
Cette étude compléte avantageusement 'ouvrage du Dr Grant,
sur deux points omis: animisme ou le culte des esprits, et le
zoroastrisme ou le parsisme.

En étudiant ces questions, on est assailli par cette pensée
que les Eglises chrétiennes, au lieu de se combattre entre
elles sur des questions de préséance ou de métaphysique nua-
geuse et stérile, feraient beaucoup mieux d'exercer ieul ztle
a étendre le royaume de Dieu par la conversion des payens.
Quand elles se disputent entrc elles sur des pointes d'aiguille,
qui, loin d’expliquer toujours le vrai dogme, l’obsc111‘ci§sent
souvent, elles ramenent nombre de chrétiens au paganisme
(la libre-pensée antichrétienne); ne vaudrait-il pas mieux tra-
vailler 2 christianiser les payens de toutes sortes, ceuX de
I'Europe plus encore que ceux de la Chine et du Japon?

Je profite de la circonstance pour rappeler que M. de"FElYff
a traduit en francais, en 1869, les Synomymes du N. 1. pal
Varchevéque Trench, de Dublin; ouvrage en tete duquel s¢
trouve une introduction sur 1'hellénisme, du professeur Ed. Reuss.
Cette étude sur I'hellénisme a ét¢ d’abord publi¢e en allemand,



619 —

dans la Real-Fncyclopedic fiir protestantische Theologie und

Kirche, 1856, T. V., p.701-712: Hellenisten et Hellenistisches fdiom.

Annongons enfin, comme bonne fortune, que M. de Faye

publiera bientdt une traduction francaise de l'ouvrage du Dr

Murray Mitchell : « /" Hindouisme, ce qit'il a été el ce qut'il est».
E. M.

M. 'abbé L. jiroue: Collectes a travers 'Europe pour les
prétres francais déportés en Suisse de 1794 a 1797;
Paris, A. Picard et fils, in-8°, 1897.

Environ 5000 ecclésiastiques francais, dont prés de 4000
dans Ie seul canton de Fribourg, recurent I'hospitalité en
Suisse, lorsqu’ils préférerent expatriation a lacceptation de la
constitution civile du clergé. La plupart durent vivre miséra-
blement. Messieurs d’Agen et de Rhosy chercherent, mais en
vain, &4 faire un emprunt de 100,000 écus, pour faire face a
leurs nécessités. Puis, les évéques suisses firent un appel a la
charit¢ des populations et organisérent des collectes. L’abbé
Moushaut, du diocese de Besancon, s'en occupa particuliere-
ment. Soleure fut le centre des collectes et des correspondances
que les délégués, répandus en Suisse, en Allemagne, en Russie,
en Danemark, etc., écrivirent a ce sujet. Or, ce sont ces cor-
respondances que M. Jéroéme, professeur d'histoire au grand
s¢éminaire de Nancy, a résumées dans ce volume. Disons fran-
chement qu'elles n’offrent aucun intérét général: les quéteurs
recurent bon accueil de telles et telles personnes, et rappor-
terent telles et telles sommes, et c'est a peu pres tout. Les
descriptions des pays traversés sont d'une rare insignifiance,
celles des meeurs sont nulles. Par exemple, M. de Fliie écrit
de Kerns le 3 avril 1797: «La premiére collecte que je fis en
1793 et 1794 fut tellement bénie de Dieu que je trouvai en
trois voyages plus de 300 louis d'or. Le plus que j'ai trouve,
¢’a ét¢ a Berne...» Et cependant les magistrats de cette ville
n'avaient pas osé autoriser une collecte publique. En Russie,
%es collecteurs furent admirablement regus; les dons s'éleverent,
Jusqu’au 26 novembre 1795, a 91,670 livres, 12 sols, argent de
France: sur quoi furent envoyées soit & Soleure, soit a Iri-
bourg, 68,993 livres, 3 sols; le reste, 22,677 livres, 9 sols, fut
reservé pour Constance (p. 252). — Etc. E. M.



Le P. LargenT, de I'Oratoire: Saint-Jérome, 3° ¢dition; Paris,
Lecoffre, in-18, 1898, 2 fr.

Etudier St. Jérome est toujours intéressant. Le volume du
P. Largent est bien écrit, mais il ne contient rien qui ne soit
déja treés connu, et méme, disons-le, il manque de profondeur,
On aurait désiré moins de citations d’auteurs modernes abso-
lument étrangers a St. Jérome, et plus de textes de Jérome
méme, du moins sur les points obscurs ou sa pensée aurait
besoin d'étre élucidée. Ce n'est malheurecusement pas le lieu,
dans une simple notice, d'aller au fond des questions; je me
bornerai & signaler les aveux de l'auteur.

Quoique Jérome en ait appelé souvent aux traditions et
a I'histoire, quoiqu'il ait écrit un De wviris illustribus, il a été
cependant un des théologiens les plus subjectifs et les plus
personnels. Si quelqu'un a revendiqué sa liberté d’appréciation
dans les choses religieuses, et I'a poussée jusqu'a l'agression
la plus vive envers toute espece d'adversaires, c’est lui. S'il
n'avait attaqué que les hérésies, on ne pourrait que I'admirer;
mais contre qui n'a-t-il pas lutté? Ce n’est pas seulement contre
Helvidius, Jovinien, Vigilantius, les lucifériens, etc., c'est en-
core contre les origénistes, contre I'évéque Jean de Jérusalem,
contre Rufin, contre St. Augustin, etc. S'il a traité Rufin de
grognon (grunnius), Rufin 1'a représenté & son tour comme
I'universel détracteur. S'il a été capable des plus vives ten.-
dresses, il s'est livré aussi «a des coleres et a des ressent:
ments » (p. X). «A certains jours, la violence l'emporta & d'é
tranges exces de langage» (p. 55). «Des sentiments trop ped
épurés ont pu quelquefois se méler aux mobiles €levés qui le
faisaient agir; il a pu se méprendre dans ses jugements ¢t
excéder dans son langage (p. 68)... Sixte-Quint, passant ub
jour devant une image qui le représentait se frappant la po
trine avec une pierre, s’écria: « Tu fais bien d'avoir a la main
ce caillou; sans lui 'Eglise ne t'aurait jamais canonis€» (E~ 84)}'
Et encore: «Jérome n'a-til jamais excédé dans sa polemique:
N’y rencontre-t-on point d’apres personnalités, des raisonne-
ments subtils, des plaisanteries qu'eit évitées le golit SEVere
d’'un Bossuet ou d'un Fénelon? Jérome ne veut-il pas quelque-
fois trop prouver, et par la méme ne provoque-t-il pas Te deoft=
et la résistance? Le traité contre Jovinien, détracteul de 1a



— 621 —

virginité chrétienne, a soulevé, du vivant de l'auteur, bien des
critiques. On reprochait & Jérome d’avoir rabaissé a l'exces
I'union conjugale. Me permettra-t-on de dire que les portraits
quil trace des femmes & la fin du premier livre, rappellent
peut-étre un peu trop, aux amateurs obstinés du X VII® siecle,
la fameuse satire de Boileau? Or, avec quelle sévérité Bossuet,
cependant ami du poeéte, juge cette ceuvre ou se retrouvent
tout ensemble linspiration affaiblie de Juvénal et 'accent d'une
vicillesse chagrine» (p. 150)!

Le P. Largent a raison. Le point de vue de Jérome a
prévalu pendant le moyen 4ge sans qu’'on sache trop ce qu'au
fond la vraie vertu y a gagné. Aujourd’hui le mariage est si
discrédité qu’il devient de plus en plus rare, et bientét on
devra soutenir la thése opposée a celle de Jérome, sans étre
toutefois pour cela détracteur de la virginité. Mais ce n'est pas
seulement sur ce point que Jérdme a montré le caractére ex-
cessif de son esprit. Comme Epiphane de Salamine, comme
Théophile d’Alexandrie, ses amis, il a ¢t¢é d'une ardeur trop
passionnée, et il a trop favorisé le fanatisme monacal de son
temps. Beaucoup de moines étaient alors anthropomorphistes,
aveuglés par un littéralisme biblique qui matérialisait la reli-
gion; ils se croyaient les seuls orthodoxes, et ils traitaient
d'hérétiques les spiritualistes qui défendaient, sinon toutes les
opinions d'Origene, du moins ses tendances idéalistes. Jérome
loua d’abord Origene; il I'appela méme «le maitre des Eglises
apres les apotres»; il le compara 4 Homere, mais a Homere
«qui sommeille quelquefois». Plus tard, il distingua Origene
et lorigénisme, et il attaqua vivement l'origénisme. Qu'il ait
eu des raisons de s'élever contre la préexistence des ames, je
le comprends; mais on pouvait, on devait méme le faire sans
condamner P'origénisme en Dbloc. Jérdome, épris du monachisme,
a €pousé trop facilement les passions monacales de son temps
4 la suite ’Epiphane et de Théophile; il a vraiment dépassé
la mesure avec Rufin, qui, du reste, le lui a bien rendu, et qui
a €té soutenu d'ailleurs par St. Paulin de Nole, par St. Chro-
Mace d’Aquilée, par St. Gaudence de Brescia, etc.

La discussion de Jérome avec St. Augustin a été vive
aussi, quoique contenue. Jérome disait d’Augustin: «mon fils
bar T'age, mon pere par la dignité». Jérome ayant prétendu
que le débat entre St. Paul et St. Pierre n'avait été qu'une



feinte concertée entre eux, Augustin pensa que c'était com-
promettre le témoignage de Paul et la véracité des Ecritures,
et il le pria de se rétracter. Sur ce point Augustin eut raison.
Mais, sur d'autres points, ce fut Jérome qui eut raison, par
exemple, quand il refusa d'accorder aux Septante une valeur
absolue et qu'il compléta leur version par le texte hébreu.
Rappelons que le titre principal de Jérome & la reconnaissance
de I'Eglise est dans sa traduction et dans ses commentaires
de la Bible. II voulait que l'on ne s’offensat pas de la simpli-
cité des Ecritures, «de cette bassesse de langage qui déctle.
soit la faute du traducteur, soit une intention de 'auteur sacré,
lequel a voulu se faire entendre d'une foule rustique et dans
un méme discours instruire a la fois les savants et les igno-
rants». Il ne regardait pas comme inspirés les livres de T'A,
T. qui ne figurent point dans le canon hébraique (il est en cela
en opposition avec le concile de Trente). Il enseignait que,
« dans les Ecritures, beaucoup de choses sont rapportées d’apres
Popinion du temps et non conformément a la vérité des choses»;
que «c'était l'usage des Ecritures que l'historien rapportat le
sentiment du grand nombre, tel qu’il était alors admis par
tous» (p. 174-176). Dans son commentaire sur le LXVI® cha-
pitre d’Isafe et dans son I°r livre du Dialogue contre les péla-
oiens, il a douté que les peines fussent éternelles (p. 194 et
195). Il a paru admettre que 1'épiscopat ne différait pas essen-
tiellement du presbytérat, mais sculement de droit ecclésias
tique (p. 186). Il a répété plusieurs fois que I'Eglise est fondée
sur les apoétres (p. 190). I1 a montré un grand respect pour les
droits des Eglises particulieres a conserver leurs pratiques et
a «abonder chacune dans son sens» (p. 197). Il n'a pas craint
de dire que, lorsque les empereurs sont devenus chrétiens,
I'Eglise a perdu en vertus ce qu'elle avait gagné en puissance
et en richesse (p. 159). Etc.

Bref, «il ne faut demander A Jérome ni une exposition syn-
thétique de la doctrine, ni ces vues qui plongent dans les PFO'
fondeurs du dogme » (p. 171). Mais on trouve, dans ses écrlst
une grande liberté d'interprétation a coté d'une grande séverie
pour les opinions qui ne cadrent pas avec les siennes. LES
lettres qu'il a écrites de 370 a 419 forment, en particulief,
une galerie de portraits et une suite de mémoires, ol les qgﬁl'
lités et les défauts de sa personnalité originale sont €n relief.



— 623 —

Il a été — et ceci est hors de conteste — un infatigable tra-
vailleur, un ami sincére de la science, un pénitent toujours
contrit, mais incorrigible, un exégeéte trés libre et un critique
trés personnel. E. M.

G. MacauLay TrREVELVAN: England in the Age of Wycliffe.
Longmans. 15 s.

It would not be far from the truth were we to say that
modern history as far as England is concerned begins in the
second half of the fourteenth century. We then see, not indeed
for the first time, but in a way we have not seen them before,
those social movements from below which in politics are now
triumphant. Men then began to organise and assert them-
selves. Moreover, thinkers and theologians came to their assis-
tance, and men realised that their aspirations were in accor-
dance with the principles of Christianity. One must therefore
study this age not merely as a chapter of the history of Eng-
land, but as the manifest startingpoint of a development which
had, in some new way and rather suddenly, begun to show
itself. In the fourteenth century England had gone through a
crisis, and when it was over, the medieval English Church
and English social life were things of the past. Men thought
and lived with greater freedom, and the change is evident in
social habits, in literature, and in architecture. The crisis, of
course, was that of the Black Death, which visited England
in 13489, 1361, and 1369. It carried off half of the population
of the country, and the clergy suffered as much as, if not more
than the laity. Dom Gasquet has shown this quite conclusively.
Whole manors were swept of their villeins. In some cases there
Wwere three parish priests in one year, and in fourteen months
there were four Archbishops of Canterbury. Meanwhile the
Sovereign was carrying on an exhausting war with France,
and the residence of the Pope at Avignon was bringing jealousy
and hostile feeling on the Church in England. At such times
language is not restrained. Men speak out their thoughts, and
Mutual suspicion prevails among all classes of society. The
despair of the free and landowning classes was the oppor-
tnity of serfdom, and as time made more evident the nature
of the crisis the chasm formed by rival claims deepened and



— P —

became more provocative of conflict. The duties of the villeing
had on account of the increase of the population become very
light, and money payments for customary works were becoming
common. There were more men than were needed for the
work on the demesne lands. Then came the plague, and land-
owners demanded once more their pound of flesh, and from
a population that had begun to forget it was legally due. This
is the period of English history which Mr. Trevelyan has chosen
for his fellowship essay. It is an extremely able work, and he
has given us a sketch of the social and political problems of
the time superior to any account which has yet appeared. It
is certain to be constantly referred to and frequently read.
The author has drawn his facts from contemporary writers
and from sources hitherto but little used. In ecclesiastical his-
tory, however, it is not without very grave faults—faults of
hasty judgment and imperfect knowledge. We are inclined to
think that M. Trevelyan was- -himself conscious of this, for in
his later chapters, in which he deals very fully with the Lollard
movement, he modifies that panegyric on Wyecliffe which he
gave us in the first part of the book. It is, moreover, a fault
in style, if not in judgment, to arraign a past age before the
standard of thought common to our own and to introduce a
hostile bias into a narrative of the methods, the doctrine, and
the organisation of the medizeval English Church. In Mr. Powell
Mr. Trevelvan had a safe guide, and so in his account of the
social uprisings and jealousies he makes full allowance for the
crisis caused by the Black Death. But why did he not do the
same for the difficulties that beset the Church and the religious
problems that came then to the front? No view of the Church’s
work can be other than partial which does not keep in view
this terrible calamity. The people loved their Church, with all
its errors and superstitious practices, however much Wydiffe
may have been pleased to denounce it. Exaggerations Wer¢
likely at such times, and would naturally take one of two0 di
rections. They would be exaggerations for the purpos¢ of
creating amusement, or such as would cause moral indignation.
As writers, Langland and Chaucer represent these twoO ex-
tremes, and, though he calls Langland the Jonah of his ageé
Mr. Trevelyan accepts the descriptions which these two men
give. If he had enlarged his researches and studied some 0



— 625 —

the Episcopal registers of the preceding age which are already
in print he would have learnt much to modify his statements.
The friars were not the bitter foes of the Bishops; on the con-
trary, from among them suitable men were chosen regularly
by the Bishops to go through their dioceses as licensed peni-
tentiaries. And this was forced on the diocesans because the
Crown, for its own reasons, would not enforce the power
which the Statute of Provisors had conferred on it. The rush,
to London and other towns, of parish priests, if any, and cer-
tainly of chantry priests, was caused by the depopulation of
the country and the present lack of means for their support.
Langland himself went to London for this very reason. For
two hundred years, and certainly since the times of St. Francis,
men had been preaching in favour of evangelic simplicity and
poverty. Fitzralph, when a professor at Oxford, in the days
of Wycliffe's youth, had spoken most strongly in favour of it;
and Rolle of Hampole—whom, by the way, Mr. Trevelyan does
not mention, though his influence was long felt and seen in
the writings of Richard Maidenston and Walter Hilton—is evi-
dence of that class of earnest, evangelic preaching which
existed before the time of the political missionaries Wycliffe
inspired, and was outside the ordinary Gospel sermon of the
parish priest. That Wycliffe by his great intellectual gifts and
his freedom of thought helped on a movement of enormous
blessing to the English nation we readily allow. But Wydcliffe
had no constructive gifts. He only destroyed. His inclination,
which he derived from his scholastic training, was—

“To carry his theories to their furthest logical point. He
Wwas rather a radical than a moderate reformer. His greatest
admirers must admit that in some cases his logic drove him
to give unwise and impossible advice.”

He escaped the fate meted out to the poor priests and
f)thers who took part in the rising of 1381, and whom he had
nfluenced by his trenchant English tracts, by a skilful reliance
Ofl the jealousies of the Crown, the Church, and the Univer-
Sity, and by an opportune retirement to Lutterworth “in order
Mot to promote measures against his own person”. There can
be no doubt, however, though Mr. Trevelyan tells us it is
IMpossible to say, that Wrycliffe never removed the images
from Lutterworth Church or ventured to celebrate Mass except

Revue intern, de Théologie, Heft 27, 1899, 41



— G

after the Lincoln use and in the Latin tongue. Parish priests
were not as autocratic as some imagine, the wardens of the
church were mindful of their powers, and were the careful
guardians of the fabric and ornaments of the church. But
however much we may differ from Mr. Trevelyan in regard
to the past, its religious errors, its cruelties, and its false social
theories, we readily allow that he has produced a work of
very great merit, full of promise for the future, and well
worthy of revision and enlargement. Lollardism was certainly
a political force. It would have certainly crushed the Govern-
ment had not the Crown anticipated it. Bishop Pecock was a
political intriguer, though Mr. Trevelyan seems to know no-
thing of his celebrated letter, and in all this tangled thread
of conflicting interests and rival efforts we cannot but thank
the author for his lucid and able history. (Guardian,)

Mgr D. Mercier: Rapport sur les études supérieures de
philosophie (1891); Louvain, br. in-8°, 32 p. — Critério-
logie générale, ou théorie générale de la certitude;
Louvain, in-8°, 371 p., 1899, 6 fr.

Dans son «Rapport», Mgr Mercier constate d'abord le
fait que, d'aprés «lidée courante », le clergé catholique-romain
passe pour étranger, sinon hostile, aux préoccupations de la
science: que le respect de la «vérité catholique» est déplora-
blement entamé; que l'autorité de 'Eglise (romaine) «n’est que
trop mise en question», qu'elle a beaucoup perdu de son pres:
tige scientifique; qu'on est persuadé que la science ne peut
étre entre ses mains qu'une arme «pour la défense de son
credo ». Puis, aprés cette constatation, il recherche les causes
de ce fait et il propose des remedes. Il dit certes d’excellentes
choses; mais qu'il nous permette, d'autre part, de signaler des
défectuosités, croyons-nous, dans son argumentation.

Il affirme la conciliation de la foi chrétienne €t 'de la
science, et il en conclut que les attaques contre Pautorité de
I'Eglise (il veut évidemment parler de I'Eglise romaine), sont
sans fondement. Cette argumentation est un sophisme: cal la
conclusion n'est pas renfermée dans la prémisse. En effet, 1?
foi chrétienne n'est pas la foi romaine, et vice versd. La fol



— 627 —

chrétienne est la foi attestée partout et toujours par I'Eglise
universelle, c’est la foi des apotres, la foi de Nicée, la foi des
Peres, tandis que la foi romaine est la foi des conciles de
Latran, des conciles de Lyon, du concile de Florence, du concile
de Trente, du concile du Vatican. Certes la différence est
grande. Les savants chrétiens ont affirmé la premictre, et leur
raison n'en a pas souffert; mais ils repoussent les procédés
employés dans les conciles romains, ils repoussent U'esprit de
parti, de mensonge et de falsification, qui a présidé a la dé-
finition des dogmes romains. Telle est la méprise que commet
Mgr Mercier. Pour prouver que lon a tort de suspecter les
enseignements du pseudo-catholicisme romain, il devrait mon-
trer qu'ils sont vraiment chrétiens, qu'ils ont été réellement
crus partout et toujours dans l'ancienne Eglise chrétienne,
qu'ils ne faussent ni les Ecritures, ni la tradition universelle,
ni I'histoire authentique de I'Eglise catholique. Or, c’est ce que
Mgr Mercier ne fait pas et ce qu'il ne peut pas faire. Voila
pourquoi dans le monde savant 'autorité dogmatique de Rome
est, disons le mot, ruinée. Et certes, ce ne sont pas les der-
nieres condamnations du «grand Léon XIII» contre T'améri-
canisme et contre les ouvrages de Schell, qui la releveront.
Quant a la Critdriologie générale, c'est une ceuvre de phi-
losophie didactique. L’auteur analyse et disseéque, divise et
subdivise, et quelquefois ses subdivisions, trop nombreuses,
aboutissent plus a la subtilité qu'a la clarté et a la démons-
tration. On désirerait aussi, en de telles matieres, d'autres au-
torités que celles des Balmes, des Tongiorgi, des Kleutgen, etc,
Néanmoins, 'auteur est ici sur un terrain qu'il connait mieux
que celui de la dogmatique romaine. Philosophe didactique,
¢t non théologien, il serre de prés les theses des sceptiques,
des dogmatistes (philosophes), des traditionalistes, des subjec-
tivistes et des positivistes; il s'efforce partout de distinguer
tXactement le vrai du faux, les affirmations excessives et les
affirmations justes. Il est d'une entiére bonne foi et cherche
Certainement la vérité. La conclusion de son volume est «que
Pe?Drit humain est capable de connaitre la vérité; qu'il a con-
SClence qu'il est capable de la connaitre, et qu’il peut par
tonséquent jouir de la certitude» (p. 371). Mais dans quels
domaines et comment la raison est-elle capable de certitude?
Ces questions d’application sont traitées dans la critériologie



628 —

spéciale, ou T'on examine les principes, les faits de conscience,
les conclusions déductives et inductives, 'existence et la nature
du monde extérieur, les réalités métaphysiques, les souvenirs,
les croyances a l'autorité d’autrui. Nous suivrons avec le plus
grand intérét toutes les publications philosophiques de Mgr
Mercier. E. M.

Prof. Dr. NirrorLD: Abseits vom Kulturkampf, II. Band;
Jena, H. Costenoble, 1899, 10 M.

Unter diesem Titel giebt Prof. Dr. Nippold in Jena, der be-
wihrte Freund der altkatholischen Sache, die kleinern Schriften
heraus, die er im letzten Jahrzehnt vor dem Vatikankonzil und
sodann in den Jahren 1871—1878 verfasst hat. Davon ist der
erste Band bereits erschienen, der zweite unter der Presse.
Im Jahr 1871 wurde Nippold an die evangelisch-theologische
Fakultiat der Universitit Bern berufen. In dieser Stellung nahm
er warmen Anteil an den Interessen der damals in der Organi-
sation begriffenen christkatholischen Kirche der Schweiz. S0
hielt er, angeregt durch die entscheidende Volksversammlung
zu Olten vom 1. Dezember 1872, schon am 7. Januar 1873 in
Bern einen Vortrag iiber Ursprung, Umfang, Hemmnisse und
Aussichten der altkatholischen Bewegung, beteiligte sich mit
Professor Miiller und Herzog an der Ausarbeitung des Gut-
achtens iiber Errichtung einer katholisch-theclogischen Fakultat
an der Universitat Bern, begriisste diese (November 1874) 21'15
Dekan der evangelisch-theologischen Fakultit, stand dann 1n
tiaglichem freundschaftlichen Verkehr mit seinen katholischen
Kollegen und beniitzte jeden Anlass, in Offentlichen Kund-
gebungen fiir die katholische Reformbewegung einzutreten.
An diese Publikationen schliessen sich Aufsitze iiber Vel‘\VﬂﬂdFe
Gegenstinde an. Wir machen schon jetzt die Leser der Zeit-
schrift auch auf den zweiten Band dieser Schriften « Ab-
seits vom Kulturkampf» aufmerksam; sie handeln von Flem
« Kulturkampf», der nicht aufhtren kann, so lange €S einen
Ultramontanismus giebt, der das ganze Kulturleben der Geger
wart unter seine Gewalt zu bringen sucht. Mit diesem U}tra-
montanismus ist aber das vatikanische Papsttum identlsc:h:
Wenn es dafiir noch eines Beweises bedurft hatte, so 148¢ ¢



— 629 —

jetzt in der Unterdriickung der dem Papsttum doch so loyal

ergebenen Schellschen Richtung vor?). e

Mr. F. Revssig: Le cardinal de Bouillon (1643-1715); Paris,
Hachette, 1899, in-8°.

Cette étude d’ensemble donne du cardinal de Bouillon une
idée exacte, mais incomplete. Par le chapitre VII (le culte des
ancétres), par l'avant-propos (le mausolée de Cluny), par les
trois tableaux généalogiques qui terminent le volume, 'auteur
a bien montré 'ambitieuse vanité du cardinal, qui avait plus
de soucis des titres princiers et de l'agrandissement de sa
maison que des intéréts mémes du christianisme et de I’'Eglise.
Il a ¢galement bien exposé laffaire des « Maximes des saints »
(ch. IV). Mais, d’autre part, il a passé sous silence le role joué
par le cardinal dans les différents conclaves auxquels il a pris
une part malheureusement trop grande. En outre, tout en in-
clinant & la modération a son égard, il ne I'a pas assez dé-
fendu, par des faits et des documents, contre les attaques de
Saint-Simon et de Madame. Celle-ci a écrit: «Le cardinal de
Bouillon est mort a4 Rome la semaine derniére; ce n'est pas
une grande perte: car il était faux comme le diable, fonciere-
ment meéchant et horriblement débauché; en un mot, il ne
valait rien, et c’est la meilleure oraison funeébre.» L’auteur se
borne a répliquer: «S'il eut des torts, il nous semble que la
postérité n’hésitera pas a accorder a la victime des mesures
brutales du Grand Roi les sympathies que, volontiers, elle
donne & ceux qu'un pouvoir trop fort a trop crucllement frap-
P€s.» On elt aimé une discussion plus nourrie.

') Das Inhalfsverzeichnis des I. Bandes ist folgendes: Einleitung. — I. Die so-
genannten Jansenisten im 19. ]ahrhﬁndert oder die Veteranen des alten Katholizismus
Im Kampfe gegen Jesuitismus. — II. Der Ultramontanismus am Niederrhein. — IIL
Pater Passaglia und der Passaglismus in Italien. — IV. Ein Osterfest in Jerusalem.
— V. In Steyermark. — VI. Aus den leizten Jaliren des selbstidndigen Herzogtums
Nassau. — VII. Aus Mainz. — VIII. Der Konfessionswechsel im 19. Jahrhundert. —
IX. Zeitgeschichtliches in Vorreden. — X. Der Jesuitenorden von seiner Wieder-
hEIStellung bis zur Gegenwart, — XI. Die verschiedenen Stadien des sogenannten
Preussischen Kirchenstreites (nach Bunsens Papieren), — XII. Von der Miindung des
Rheines (Tagebuchblitter aus Holland). — XIII, Kirchenpolitische Rundschau im
Advent 1868, — XIV. Im Kampf um die alte nassauische Kirche und Schule. —
XV. Eine Kontroverse mit dem Bischof von Ketteler. — XVI. Aus der Vor-
geschichte der altkatholischen Bewegung.



— 030 —

Signalons, entre autres, quelques points intéressants.
D’abord, on voit comment l'on arrivait alors aux dignités
ecclésiastiques. Chanoine de Liege a 15 ans (1658), uniquement
& cause de son nom, il fut nommé cardinal en 1669, n’ayant
pas encore tout a fait 26 ans. C'est son oncle, le grand Tu-
renne, qui, converti au catholicisme (Louis XIV n'avait paru
promettre 1'épée de connétable qu'a ce prix), et piqué de voir
la coadjutorerie de Reims donnée par le roi a 'abbé Le Tellier,
demanda aussitdt celle de Paris pour son neveu; mais comme
Louis XIV ne voulait pas avoir un deuxiéme coadjuteur de
Retz, il offrit le cardinalat; et comme le pape «désirait plaire
A Lounis XIV pour en obtenir un secours pour Candie assiégée
par le Turc», le chapeau fut aussitdt accordé. Tels furent les
titres de ce jeune homme au cardinalat!

Et lorsqu’il dirigeait les affaires de France & Rome, com-
ment y vivait-il? L’abbé Choisy, son conclaviste en 1689, le
raconte ainsi: «Il avait 24 pages et 60 valets de pied, le soir,
autour de sa chaise, avec des flambeaux de cire blanche, et
28 carrosses de ses livrées dont il envoyait deux a chaque
Francais de condition qui arrivait & Rome. Il dépensa 100,000
écus en trois mois... Son luxe continuel et prodigieux en tout,
son faste le plus recherché et le plus industrieux pour jouir
de toute la grandeur qu'il imaginait, plaisent dans cette ville
avide de bruit, d’ostentation, de fétes. Aussi y est-il tres po-
pulaire... Chacun envie 'honneur d’étre son hote, car son hos-
pitalit¢ est grandiose.» L’auteur raconte qu'en 1690 il recut
la visite de sa chere belle-sceur, la duchesse de Bouillon, €t
de Coulanges; que ce ne furent que parties de plaisir, com
certs, sérénades, etc. Coulanges, témoin oculaire, raconte dans
ses Mémoires: «La duchesse de Bouillon et le duc de Nevers
s'avisérent, au clair de la lune, de profiter de la fraicheur des
belles nuits et de se promener dans un char découvert, .ayaﬂt
avec eux la signora Faustina, I'une des plus belles V0IX de
Rome, et les instruments nécessaires pour 1’accompaa%’ﬂef-’IIS
la faisaient chanter sous les fenétres de Pambassadeur d’Es-
pagne, qui, dés que Faustina avait cessé, ne manquail pas d-e
lui faire répondre de dessus un balcon par la signora Geor
gina, sa maitresse, qu'il avait enlevée au duc de Mantgue, e‘f
qui, n'ayant pas une voix moins belle que Faustina, an}It ausﬁsz
ses partisans... Bt ce divertissement dura plusieurs nuits...



— 0631 —

deux facﬁions, tour a tour, criaient si haut: Viva Francia!
Viva Spagna!/ que leurs cris se faisaient entendre jusque dans
les quartiers les plus reculés. » Telles étaient les moeurs — dans
leur partie avouable — a la cour du «vicaire de Jésus-Christ »!

Ce méme cardinal de Bouillon était scandalisé du latin
barbare des premiers si¢cles du christianisme et des anciennes
liturgies. 1l voulut des hymnes mieux écrites, pour les ¢églises
soumises & sa juridiction. 11 n’est pas sans intérét, pour 1’his-
toire de cette réforme liturgique, de savoir comment elle fut
menée. Je cite textuellement I'auteur:

«L.e nouvel archevéque de Paris, Harlay de Champvallon,
a qui il en parle, esprit éclairé, ouvert aux nouveautés, appuie
ses vues, ¢t notre cardinal de chercher autour de lui des la-
tinistes possédant & fond la langue des dernieres années de
la Républiqgue romaine et capables de mettre a exécution son
projet. On lui indique, d'abord, 1'évéque d’Avranches, IHuet,
sous-précepteur du dauphin. Huet se livre avec ardeur a
la poésie latine, mais il ne veut travailler qu'a ses heures
et condamne impitoyablement sa porte aux gens qui viennent
le déranger: « Monseigneur étudie », leur dit le portier. « Quand
done, répondent les Avranchais, le roi nous doanera-t-il un
¢veéque qui a fini ses études?» Du reste, d'une verve un peu
trop gauloise et de trop peu de tenue. Il écrit un jour a Mé-
nage: «Nous pouvons goguenarder tout & notre aise et faire
des vers & ventre déboutonné.» Le cardinal veut plus de cor-
tection et s’adresse ailleurs. Pellisson lui conseille de porter
son choix sur un de ses amis, élevé par le savant jésuite
Cossart, Jean-Baptiste Santeul, abbé de Saint-Victor, tout entier
Voué aux Muses et a Apollon, auxquels il adresse les plus
coquets vers latins du monde, pogte lui aussi un peu débraillé,
capricieux, amant de la liberté, du doux nonchaloir, du vin et
de la bonne chere, bon homme au demeurant et fort li€ avec
Monsieur 1e prince, qui, légerement teinté de lettres, apprécie
S0n esprit et son savoir. Catéchisé par Pellisson, qui fait luire
4 ses yeux les avantages d'un travail bien rétribué et qui lui
montre «la troupe glorieuse des saints et des martyrs qui,
rangés dans le ciel, n'attendent que leur poéte», il consent a
S¢ faire présenter au cardinal qui l'agrée. Bien vite, il se met

4 la besogne et il devient le wvafes ecclestasticus, le fabricateur
)]
Chymnes,



— §52 —

«Ces hymnes sont adoptées dans les églises ol elles rem-
placent celles de lancien bréviaire. Le poéte sacré ne se tient
pas d'aise en les entendant chanter. Il est devenu trés dévot,
fréquente assidiment les offices. Il y va boire sa poésie, sa
belle littérature. Le démon de la gloire le posseéde tout entier.
Il a quelques scrupules pourtant. Ce n'est pas ainsi qu'on de-
vient un saint et quon mérite les récompenses éternelles:
« Les autres, dit-il, font leur salut dans I'Eglise; mais moi, c'est
le contraire. Pour faire le mien, il faut que j'en sorte, de peur
d’entendre mes hymnes avec trop d'orgueil. » Ces hymnes, qui
font la joie du cardinal et de l'archevéque de Paris, si fins
lettrés, trouvent un accueil empressé dans plusieurs autres
dioceses. Elles se perpétuerent longtemps dans la liturgie. Ce
n'est que tout récemment qu'elles ont fait place aux hymnes
du bréviaire romain.

«Pauvre Santeul! Il sut ce qu'il en cofite d'étre le com-
mensal des princes, quand on a, comme lui, selon le mot de
Sainte-Beuve, «une gaieté de réfectoire ». On connait le soufflet
qu'il recut de Mme la duchesse, a Chantilly, soufflet suivi d'un
verre d’eau qu'elle lui jeta en plein visage: «Ce n'est rien,
lui dit-elle, c'est la pluie aprés le tonnerre». On connait sa
mort: Emmené aux Etats de Bourgogne par M. le dug, fils de
M. le prince, chacun, & Dijon, ville de gais noéls, de propos
salés et hospitaliere entre toutes, s'empresse a le féter, & le
divertir, a4 le régaler. Il s'y trouve si heureux qu'il compose,
comme remerciements a ses hotes, Santolius Burgundus, piece
en vers latins ot il chante le vin de Bourgogne. Un jour
qu'échauffé par les fumées d'un joyeux festin il tient son verre
a la main, et ce verre n'est pas vide! le duc trouve plaisant
d'y verser tout le contenu de sa tabatiere pleine de tabac
d’Espagne: «Le malheureux lavala et en creva» (p. 52-54).

Et dire que les légendes de la liturgie romaine sont en-

. ) . ; !
core pires, soit dans leur origine, soit dans leur content .‘\1
E. M.

James Ropertson, D. D., Prof. of Oriental Languages n th‘;
University of Glasgow: The Poetry and the Religion ©
the Psalms. Blackwood, 12s. .

It is nearly ten years since Dr. James Robertson de’}IV
his “Baird Lectures” on the “Early Religion of Israel’.

ered
The



— 68 —

lectures were shortly afterwards published, and the volume
containing them was widely recognised as being quite the
strongest book written on the conservative side in the con-
troversy with regard to the date of the Mosaic law. The book
dealt largely with the prophets and with the character of the
religious belief and observances which their utterances imply
to have been existing in their day. But the questions connected
with the Psalter and its relation to the central problem under
consideration were, perhaps necessarily, omitted, and thus
there was room left for a supplementary volume on much the
same lines as the former one, but dealing especially with the
Psalms. This want the author has now supplied in his “Croall
Lectures” for 1893 and 1894, which have recently been pu-
blished; and, like his earlier work, the volume now issued
deserves the most careful consideration.

Dr. Robertson sees very clearly the important position
which the criticism of the Psalter has come to occupy in re-
lation to modern views of the development of Israel’s religion,
which after all (rather than the date of the compilation of the
books themselves) is the really important matter. “The problem
of the Psalms is part of the larger problem of the Old Tes-
tament religion in its widest acceptance:”—

“The tendency of modern criticism is to represent the
earliest phases of the religion of Israel as of a crude, unrefined
character, and to bring lower and lower down in date the
beginnings of the religion in a purer and spiritual form. And
it will be at once apparent that the Psalms must be involved
in such a rearrangement. If it was not, say, till the eighth
century before Christ that the prophets began for the first
time to teach, as a new and strange thing, an ethic mono-
theism, we need not look for psalms breathing a spiritual re-
ligion at that period, much less in the time of David, two
centuries earlier. It will be found, accordingly, that the view
taken of the Psalms has undergone modification in accordance
with the modified view of the Old Testament history of reli-
gion as a whole.”

The justice of these remarks may be tested by a reference
to almost any recent work on the Psalms. We are now told
that not a single psalm is earlier than the latest days of the
kingdom, and that, as a whole, the Psalter is the product of



— 3 —

a post-Exilic age, and reflects the religious hopes, aspirations,
and ideas of that period. Thus, as Dr. Robertson points out—

“In regard to the Psalms, more fundamental than the ques-
tion, Did David write all the Psalms? or, How many of them
did he write? is the question, Was there a religion such as
the Psalms express from David's time onwards? Were there
men in Israel, expressing, in songs like these, their trust in
God, their feeling of sin and misery, their hope of the ultimate
triumph of good over evil?”

These are the questions which the writer sets himself to
answer; and the considerations which he brings forward are
intended to establish the fact that “the difference between pro-
phetic and hymnic religion is a difference in form of expres-
sion, a difference at most of audience and of speaker, not of
substance'; and that thus there is no reason to think that the
latter is necessarily some centuries later in time than the
former. e is not careful to determine the authorship of indi-
vidual Psalms. Indeed he brings forward cogent reasons for
thinking that it is to a great extent impossible to determine
the exact occasions which gave birth to the lyrics of ancient
Israel. But what he shows with, as we think, considerable
success is (1) that there is ample evidence of the existence,
if not of a great part of our present Psalter, at any rate of
a Psalter closely resembling it in comparatively early days
before the Captivity, and (2) that “the general situations of
the Psalms agree with the situations of early time, and that
the tone of religious experience expressed in them is not too
high for those times".

After a brief historical sketch of Psalm criticism, and a
statement of the problem, two chapters are devoted to a com-
sideration of the external evidence of the date and origin (?f
the Psalter. Post and pre-Exilian books are examined, and l't
is found that there is in them a considerable amount of testl
mony in favour of the existence of pre-Exilian Psalmody. We
are surprised, however, to find that no use is made of Jer.
xxxiii. 11, “The voice of them that shall say, Praise the Lord
of hosts, for the Lord is good; for His mercy endureth for
ever”. The prophet’s words seem to prove conclusively ‘tmt
the liturgical formula which he cites was already a fa@11181'
one in his days; and if so the fact is surely most material. It



— 635 —

has always seemed to us that a good deal more might be
made of it, as an incidental indication that ligurtical Psalms,
similar to many of those which we have in the latter part of
the Psalter, were already a part of the established worship
before the Babylonish captivity. The next subject considered
is the testimony of the Psalter itself, and here the evidence
for its gradual growth, and for the early date of much of it
is ably set forth; after which the writer proceeds to the inquiry
“whether there is room in pre-Exilian history and religion for
compositions such as lie before us in the Psalter”. THere he
boldly controverts the position taken up by many modern
writers that before the Exile the individual counted for nothing,
He brings out with great force the facts that the scenery of
Palestine was specially suited to furnish a stimulus to poetry,
and to supply the imagery found in the Psaims; and that the
character of pre-Exilian history, with its movements and con-
flicts, was exactly of a nature to call forth such patriotic songs
as those which the Psalter contains. As we have already
mentioned, no attempt is made to fix positively the actual
dates of particular psalms, but it is shown that there is no
lack of occasions which might have called forth just such
utterances as those which have come down to us; and the
general impression left by the evidence here carefully mar-
shalled is that, even though the Psalter in its present form may
rightly be described as the hymn-book of the second Temple,
yet it must have in it a large element which goes back to a
far earlier date than the modern school of critics is prepared
to concede. Dr. Robertson has done good service by calling
attention to many considerations which have hitherto not had
due weight given to them, and his work will certainly have
to be taken account of by all students at work upon the Psalms.
(Guardian).

Rev. Meletios SAKELLAROPOULOS, archimandrite & Munich:

Exednoieorimoy  Alxcov wis cvarolixfic do40déEov Exxluoiec.

Adivens, Miy. I. SchifBegos, 1898, in-8°, — Die auf dem Gebiete

des Kirchenrechts erschienene griechische Litteratur be-

schrinkte sich bis zur Herausgabe des von Herrn Sakellaro-

poulos, Archimandriten, verfassten «Lehrbuches des Kirchen-

rechts» auf verschiedene Moncgraphien und gelehrte Auf-




— 636 —

sitze, die doch den Mangel einer systematischen Darstellung
des ganzen Stoffes nicht zu ersetzen vermochten. Dieser
Mangel machte sich um so mehr fithlbar, als die auslindische
Litteratur gewdohnlich nur das kanonische Recht der romisch-
katholischen Kirche behandelt, indem sie die Abweichungen
und die anderen ausschliesslichen Lehren der griechischen
orthodoxen Kirche nur mangelhaft oder gar nicht zu berfick-
sichtigen pflegt.

Es war eine schwierige Aufgabe, die sich der Verfasser
gestellt, den reichhaltigen Stoff des bei der griechisch-
orientalischen orthodoxen, und speciell der hinsichtlich der
Verwaltung ganz selbstidndigen griechischen Kirche, gelten-
den Rechts zu sammeln und aus den verschiedenen alten
und neuen Quellen eine organische Darstellung zu stande zu
bringen. Diese Aufgabe wurde mit grésstem Fleisse geldst
und es ist ferner ein grosser Vorzug dieses Buches, dass,
indem es den Charakter einer gelehrten Arbeit in sich tragt,
es zu gleicher Zeit wegen der Einfachheit und Trefflichkeit
der Sprache, wie auch wegen der Verstindlichkeit der Dar-
stellung allen Gebildeten zu Gebote stehen kann.

Die Methode, die der Bearbeitung des Stoffes zu Grunde
gelegt, ist vornehmlich die historische. Dadurch werden einer-
seits die vielen [rrtiimer beseitigt, welche in die Praxis der
verschiedenen Kirchen eingeschlichen waren, und anderer-
seits die Grenzen der Canones und Gewohnheitsgesetze
richtig gezogen, im Gegensatze zu den blossen Gebrauchern,
die keine allgemeine Geltung durch ortliche Anwendungen
oder falsche Auslegung erlangt haben.

Die Einleitung handelt im allgemeinen vom Zwecke der
Kirche, vom Verhéltnisse der Kirche zum Staate etc, und
nimmt insbesondere Riicksicht auf das sehr interessante Thema
von den Kirchen, die sich unabhiéngig von dem Patriarchat
in Konstantinopel herausgebildet haben.

Der erste Teil des Werkes behandelt die geistliche Ge-
walt; der zweite ist der Verwaltung der Kirche gewidmet
und der dritte erldutert die richterliche Gewalt und enthdlt
eine Fiille historischer Bemerkungen. Eine besondere Auf-
merksamkeit wird dem vierten Teile von den Sakrame:nten
geschenkt, indem sich dazu eine ausfiihrliche und praktische

Behandlung der rein theoretischen Erkenntnis gesellt.
Dr. jur. C. DEMERTZIS.



Mr. G. ScHLUMBERGER, de [IInstitut: Renaud de Chatillon,
prince d'Antioche; Paris, Plon, in-8°, 1898.

En relisant avec passion les antiques chroniques franques
ou arabes, pleines des prouesses et des aventures des guerriers
chrétiens d'outre-mer, a 1'époque des croisades, 'auteur s’est
senti attiré par la figure hardie et tragique de Renaud de
Chatillon, prince d’Antioche, sire de Karak et de la Terre
d'Outre-Jourdain, et il a essayé de la peindre. Cest beaucoup
d'un volume in-8° de 407 pages pour un simple guerrier?).
Mais T'auteur 1'a encadrée dans le récit des événements qui se
sont accomplis autour de lui. Renaud de Chatillon est né au
XII* siecle entre Gien et Montargis; il est parti pour la Terre-
Sainte & la suite du roi Louis VII, et il est un des héros de
cette seconde croisade (1147-1159), préchée par St. Bernard et
plus remarquable encore par son inefficacité que par la prise
d’Ascalon sous le roi Baudouin Iil, en aofit 1153. Audacieux
et brave, il fut surtout cruel et déloyal. Sa cruauté a paru
notamment dans la maniere dont il a traité le patriarche
Amaury d'Antioche; et sa déloyauté, dans sa conduite envers
le sultan Saladin, qui, exaspéré de sa félonie, jura de le tuer
de sa propre main, et qui en effet tint parole a cette triste
bataille de Hittin, qui fut un immense et complet désastre de
larmée chrétienne, le 4 juillet 1187.

La lecture de ce livre est navrante, en ce sens qu'il n'y
est question que de batailles et de massacres; que les héros
de ces batailles et de ces massacres, tout en prétendant dé-
fendre le christianisme, étaient, pour la plupart, des barbares
de meeurs parfaitement antichrétiennes; qu'on y voit claire-
ment le caractére d’ambition politique qu'eurent les expéditions
appelées «croisades», et plus clairement encore les causes de
division et d'immoralité qui devaient les faire inévitablement
¢chouer. La croix du Christ n'a été malheureusement qu’un
signe et qu'un prétexte pour ces bandits, qui la profanaient
par leurs crimes. Ils ne révaient que pillage et massacres.
«On fit un grand massacre, dit le chroniqueur; ce fut un des
plus grands miracles de Dieu» (p. 235)! Ils mentaient avec
autant de facilité qu'ils versaient le sang. Ce méme chroni-

g L

. ) Voir ce quen dit M. Brooks Adams dans son ouvrage sur «La loi de la
Civilisation et de la décadence », P. 197-198; Paris, Alcan, 1899.



— 638 —

queur, en effet, raconte que, dans un combat, du coté des in-
fideles, 8000 guerriers d’¢lite périrent tous, et que, du coté
des chrétiens, il n'y eut que «six morts», tandis que, comme le
remarque M. Schlumberger, «la vérité est que les Francs eurent
environ deux mille tués ou blessés» (p. 237).

Quant & Renaud méme, voici quelques-unes de ses prouesses.
En 1153, raconte l'auteur, le patriarche d’Antioche, Amaury
(ou Amalric), originaire de Limoges, avait vu avec le plus
grand déplaisir la haute fortune de Renaud, surtout son ma-
riage (avec la princesse Constance d’Antioche) fait contre son
consentement. Ce prélat était riche, puissant, fort écouté, mais
illettré, de caractére bien peu évangélique, semble-t-il, « menant
méme une vie quelque peu licencieuse », au dire de Guillaume
de Tyr. Il ne se géna point pour s’exprimer trés librement
sur le compte du prince et lui fit Uopposition la plus vive.
Ses propos méchants furent rapportés & Renaud, qui en éprouva
une violente coleére. Le prince, dit I'archevéque de Tyr, en fut
si courroucé et troublé qu'il agit comme s'il était hors de son
bon sens, car il fit arréter le patriarche, qui fut enfermé au
chateau d'Antioche. I commit une «diablerie» bien plus
grande. Il fit, aprés l'avoir fait cruellement fustiger, attacher
entierement nu sur le plus haut sommet de la tour le vieux
prélat malade. Oubliant entidrement dans sa fureur le carac-
tere sacré de sa victime, il ordonna qu'on oignit de miel Ia
téte chauve du malheureux vieillard, ainsi que les blessures
causées par le fouet, et qu'on I'abandonnat ainsi tout le jour
exposé A cette terrible canicule de 1'été syrien. Amaury, tor
turé par les pigiires d’essaims de mouches et de guépes autant
que par les rayons bralants du soleil, éprouva d’abominables
tourments. L’historien byzantin Kinnamos dit que ce fut pour
lui arracher ses grandes richesses que Renaud traita aussl
cruellement ce vieillard, et que, lassé par tant de souffrances,
Amaury les livra toutes a son brutal bourreau (p. 51-53).

Et encore: En 1181, le prince de Karak fit avec le nou
veau patriarche de Jérusalem, le trop fameux Héraclius de
triste mémoire, partie d'une députation royale envoyce a An-
tioche aupres de son autre beau-fils, le prince Bohémond 11,
qui scandalisait sa principauté par ses amours violentes, 8BS
déportements, son mauvais gouvernement, Ses démélés avec
le patriarche d’Antioche. Ce fut vers cette époque que Renaud



— 639 —

de Chatillon fit, semble-t-il, pour la premiere fois depuis son
retour de captivité, preuve de ce mépris de la foi jurée, qui,
quelques années plus tard, devait étre la cause directe de sa
mort. Ete. (p. 243-244).

Tel est le genre des faits qui remplissent ce livre, et telles
furent les croisades. Triste, mais vrai. E. M.

M. Fortunat Strowski: St. Francois de Sales, introduction
a I'histoire du sentiment religieux en France au XVII®
siecle, 2° édition; Paris, Plon, 1898, in-8°, 7 fr. 50.

C'est un plaisir de lire ce livre, parce qu'il est sincére, sug-
gestif, ingénieux et, malgré des longueurs et des redites, bien
travaillé. Le moyen de ne pas se répéter avec St. Francois
de Sales, qui se répete sans cesse?

Toutefois, faisons d'abord la part des défauts et méme, je
crois qu'on peut le dire, des erreurs. IL’auteur, trop épris de
son héros, exagere sa valeur et son influence; il cherche trop
a4 faire de lui un centre et une source, et a rattacher a ce
centre des rayons, a cette source des dérivés, qui en réalité
n'en proviennent pas. On le remarque aisément, soit lorsqu'il
prétend que Francois de Sales «forma, pour un sitcle, I'dme
de la France» (p. 60), soit lorsque, pour exalter davantage le
sentiment (partie la plus importante de l'ceuvre de Francois
de Sales), il cherche a discréditer la théologie rationnelle et
scientifique. Oh! s'il ne faisait que railler et flageller les théo-
logiens subtils, qui ergotajent a4 perte de vue sur des pointes
en dehors de la vraie valeur des questions! Mais non, c’est
bien & la discussion des textes, a l'exégése philologique, &
la constatation des faits, qu'il semble en vouloir, et ici il est
Mmanifestement dans son tort.

Ne se trompe-t-il pas également, lorsqu'il cherche a repré-
senter comme étant 4 peu prés de la méme école Francgois
de Sales et Bossuet, et dans le méme courant Francois de
Sales et Port-Royal? Certes il y a des points de contact entre
Francois de Sales, Bossuet et Saint-Cyran, comme directeurs
d'ames, parce qu'il est impossible qu'il n'y en ait pas; mais
qui ne voit que les caracteres et les méthodes de ces trois
hommes sont tout autres? Comment prétendre aussi que, si



— B4 —

Racine a rempli son théatre de la passion de P'amour, c'est
qu’il I'a étudiée et apprise & Port-Royal, et que Port-Royal Ia
tenait du 7Zraité de I'amour de Dien de Francois de Sales? De
tels rapprochements sentent trop le paradoxe (M. Strowski est
un ¢leve et un admirateur de M. Brunetieére) pour ne pas faire
sourire. Comment enfin chercher a représenter comme un
siecle sentimental le XVII® siecle, ce siécle ot la raison a été
si exaltée, ou la «Logique de Port-Royal» a été si appréciée,
et ol les plus grandes ceuvres refletent avant tout les carac-
teres de lintelligence et de la raison?

Mais, ces restrictions faites, on ne saurait assez louer la
sincérité et I'exactitude avec lesquelles M. Strowski reconnait
les lacunes, les faiblesses, les insuffisances de la théologie de
Francois de Sales. Ceci est capital, étant donnée I'exagération
avec laquelle T'école jésuitico-ultramontaine a exploité contre
le vrai catholicisme et contre le protestantisme certaines affir-
mations et certains mots de Francois de Sales.

M. Strowski caractérise d'une maniere trés fine et trés
vraie la personnalit¢ de Francois de Sales (p. 71-80), ainsi
que les marques distinctives de sa théologie, laquelle consiste
surtout & faire ressortir la beauté de la religion et I'amabilité
de Dieu. Tout en cherchant a innocenter Francois de Sales,
M. Strowski avoue cependant qu’il «n’avait point l'idée de la
tolérance » ; qu'il faut renoncer a la pieuse (?) légende qui fait
de lui un apotre de la tolérance; quil «a fort bien accepté,
ses lettres en font foi, que faveurs et rigueurs politiques fussent
mises dans les plateaux de la balance ou se pesaient les rai-
sons d’etre protestant ou catholique; qu'il I'a accepté, quilla
exigé, et qu'il se serait indigné qu'il en ft autrement, que son
esprit était ainsi fait et son temps aussi» (p. 108). Il faut lire
4 la page 116 les ordonnances intolérantes du duc Charles-Em-
manuel en 1598, ordonnances que Frangois de Sales, malgré
le doux miel de ses paroles, avait réclamées depuis longtemps.
Ces faits mettent ’homme dans son vrai jour. Bien plus, ajoutf?
M. Strowski, «le nom de Francois de Sales ne reste attaché
4 rien de précis, et son imagination est plus connue que 58
pensée: c'est un aveu que doivent faire ses plus grands admt-
rateurs» (p. 39)).

Les aveux de M. Strowski ne sont pas moins préc
le décousu, le manque d'unité, de suite, de proportions

jeux sur
de



]

logique, qui caractérise les Sermons du Saint (p. 159-162);
sur la vraie portée du livre des Comfroverses (1595) et de la
Défense de U'Elendard de la Sainte Croix (1600), ouvrages qui
ont été beaucoup surfaits. Effectivement, Francois de Sales
lui-méme «n'attribua pas dans sa pensée, & ses Cowntroverses,
cette haute portée doctrinale et philosophique que ses éditeurs
et ses admirateurs lui donnent trop généreusement peut-étre »
(p. 194). Mais écoutons M. Strowski lui-méme:

«D'abord, il n'y a guere d'érudition; sans doute, les textes
de I'Ecriture sacrée ne manquent pas, encore leur nombre est
relativement restreint, mais ils ne sont pas étudiés et discutés
philologiquement. Francois de Sales ne s'amuse pas a ces
«pieds de mouche»; il donne & chaque texte son sens vrai-
semblable et naturel, sans recourir au «calepin», sans se
frotter aux «broussailles de la grammaire ». Quand on s'at-
tendrait & en trouver, et qu'il en faut vraiment, il en donne
un peu, bien peu, et il va chercher ailleurs ses ressources. Il
a un jour a4 examiner le texte fameux de saint Matthieu: 7u
es Pelrus, et super hanc petram cedificabo ecclesiam meant,; et
il combat le sens que lui donnent les réformés. Clest un des
lieux communs de la controverse théologique, il le traite avec
clart¢, mais pauvrement, et sa science parait petite a coté de

celle d'un du Perron ou d'un Duplessis-Mornay.

« [1 ne fait surtout pas d’histoire; il ne se préoccupe guere
de Tusage des quatre premiers siecles, et ses controverses
forment un frappant contraste avec la foule des auteurs qui
labouraient non sans peine et non sans mérite les amples ma-
titres de la théologie positive. Lui, il s'écarte de ces chemins.
Craint-il de n’étre pas assez docte? Je le crois; il n'avait point
de livres, ai-je dit, il s'en plaint lui-méme. Mais il n’efit pas
étértrés savant méme avec des livres. Cette théologie positive
avait ses spécialistes, qui étaient de grands docteurs. Et ces
merites ne s'acquéraient que par de longs travaux oll 'on
s'absorbait. I.'¢ducation de Francois de Sales avait été trop
variée et trop large, ses occupations avaient ¢té ensuite trop
nombreuses pour qu'il ptit lui donner un temps suffisant. Aussi
resta-t-il toute sa vie un peu inférieur en ces matieres. Dans
les Controverses, il en donne plus d’'une fois des marques et,
quand il cite ses auteurs, Genébrard, par exemple, non seule-

Revue intern. de Théologie. Heft 27, 1899, 42



ment il ne contrdle pas leurs renseignements, mais il reproduit
méme les fautes d’'impression.

« Et puis il avait une autre raison plus haute, sinon plus
sérieuse, pour ne pas faire d’histoire. L.es Thononiens auxquels
il s’adressait n'auraient pas été compétents pour juger et dis-
cuter ses arguments d'érudition; et ne voyant pas si ces
preuves ¢taient fortes ou faibles, ils «auraient eu sans cesse
4 la bouche ce recours» que des gens plus savants, les minis-
tres et les professeurs de Geneve, sauraient bien réfuter ses
raisonnements. Francgois de Sales, pressé de triompher, vou-
lait présenter aux Thononiens un ensemble de raisons qu'ils
pourraient, qu’ils devraient juger eux-mémes et sans appel. Il
s'adressa donc a la chose du monde la mieux partagée, au bon
sens, et il s'adressa aussi a l'expérience. Du débat entre la
Réforme et le catholicisme, il tadche de faire une question de
bon sens et dexpérience, une de ces questions qu'on peut
résoudre sans étre savant, lorsqu’on est raisonnable et qu'on
a de bons yeux. Par 1a, les Comfroverses sont un ouvrage
presque unique & coté des trois trés ennuyeuses Vérités de
Pierre Charron Il faut du coup qu'il supprime du débat tout
ce qui est curiosité ou science pure, et qu'il simplifie 1'objet
de la querelle. 11 le fait naturellement et il réduit le probleme
a ses points principaux; aussi l'accusa-t-on, comme Bossuet
plus tard, de n'offrir & la discussion qu'un catholicisme fort
adouci, que désavoueraient le pape et les éveéques» (p. 102
a 104).

M. Strowski n'est pas moins formel sur 1'Eflendard. «Ce
traité, dit-il, est d'une époque brutale et d'une théologie sans
cordialité » (p. 121). Et encore: «Que vaut ce traité? Au point
de vue scientifique, la réponse est facile a faire, la valeur en
est nulle, et je ne veux pas, avec le dernier éditeur de la
Défense, condamner en bloc les données de la science histo-
rique en ces temps-12; bien au contraire. A une ¢poque ott la
science historique, qui traite particulierement de I'antiquité, 4
laissé des modeles de méthode et d'investigations, auxquelles
on n’a su ajouter, depuis trois cents ans, que la critique ver-
bale, Francois de Sales parait tout ignorer, méthodes, P.I'O‘
blemes et résultats. Il cite des textes sans se douter des diffi-
cultés quils soulevent. Comparez a tout ce quil dit de E’AQO'
ration de la Croix les quelques pages qu'y consacre Duplessis



— 643 —

Mornay dans sa réponse a l'évéque d'Evreux, et 1'évéque
d’Evreux dans sa réponse a la réponse de Duplessis-Mornay.
De ce qui fait le tres grand mérite de ces débats, a savoir la
discussion scientifique du sens des textes et de la valeur des
témoignages, rien n'apparait, méme comme une simple indi-
cation, dans la Défense de I’ Elendard.

«Et ce peu qu'il ¥ a, ces textes cités tels quels, sans examen,
ni défiance, ni discussion, est-ce lui qui les a trouvés en dé-
pouillant I'antiquité sacrée, les Péres de I'Eglise et lhistoire
religieuse? Clest la monnaie courante de la controverse. Je
veux bien qu'il ne les ait pas pris dans Gretserus, comme le
lui reprochait du Faye; il les a trouvés, pour ainsi parler, a
chaque coin de rue, et non pas dans Bellarmin seulement, mais
partout. L'unique trace d’'un choix personnel qu'on puisse recon-
naitre dans la Défense de I’ Elendard, ce n’est pas celui du titre
— il parait inspiré de la seule figure que contiennent les Cozn-
troverses de Bellarmin: le Labarum de Constantin — clest la
préférence donnée a certains auteurs de l'antiquité chrétienne
qui venaient & peine de trouver un éditeur, et qui offraient un
intérét de curiosité et dactualité, saint Paulin, par exemple,
et Arnobe.

«Cette pauvreté scientifique ne se rachéte point par le mérite
de la forme. Si ce livre a des mérites, ils sont tous négatifs,
il ne contient pas les injures grossieres, les cog-a-I’ane et l'ironie
énorme, inévitables ornements des ceuvres de controverse qui
ne sont pas des ceuvres de science. Mais il n’a pas la bonne
grace et la distinction aisée de ces feuillets que Francois de
Sales écrivait dans l'isolement de Thonon. Il n’a plus ce souci
du style élégant qu’il' devait & son éducation d’humaniste, il
n’a pas encore cette langue personnelle, gracieuse et pittoresque
qu'il saura créer a l'image de son esprit. Il est lourd, grave
et sentencieux, ou bien, quand il plaisante, il est parfois vul-
gaire et dépasse la mesure» (p. 123-125).

Dans la préface du Zraité de I'amour de Diew, Frangois
de Sales a écrit lui-méme qu'en donnant a son livre le titre
de Panthologie, on y a mis un frontispice insclent qui lui est en
horreur, et il a avoué humblement qu'il n'était pas <homme
d’étude ni de mémoire». Il avait raison.

Mais toute cette question de la théologie de Francois de
Sales mérite une étude a part. Je la ferai prochainement. Je



— 644 —

ne voulais, pour le moment, que signaler le tres utile travail de
M. Strowski. E. M.

Beck, Erinnerungen aus dem Tagebuch eines Jerusalempilgers.
Deggendorf, Ditsch. D. Orto HovLTzHEUER, Die evangelisch-
kirchliche Jerusalemsfahrt des Jahres 1898. Berlin, Wiegandt
und Grieben. TeutscH, ., Der Jerusalempilger. Ravensburg,
Dorn. Botrcuer, K., Kritische Glossen zur Paldstinafahrt.
B. Bermiihler. Roceg, D. B., Eine Osterreise nach Jerusalem.
Hannover, Berlin. Sopen, H. v., Reisebriefe aus Palistina.
Berlin, Springer. Baumann-ZarnNexkow, Eine Festfahrt nach
Jerusalem. Berlin, Vaterl. Verl. Sener-Thoss, Auf der offi-
ziellen Festfahrt zur Einweihung der Erléserkirche in Jerusalem.
Breslau, Korn. FHans Jur., Eine Palistinafahrt. Augsburg,
Schlosser. ScuneLLeEr L., Die Kaiserfahrt durchs hl. Land.
Leipzig, Wallmann. WunriscH, Dr. G., Ernstes und Heiteres
von der Festfahrt nach Jerusalem. Berlin, Heymann.

Seit Reland mit seiner « Pal@stina illustrata» den biblischen
Schauplatz erdffnet hat, haben fast alle Nationen wanderfrohe
Ménner zur Erforschung des hl. Landes und der hl. Orte ge-
stellt. Da ist der Franziskaner Quaresmius, der italienische
Priester Mariti, die Amerikaner FRobinsorn und Lynch, die
Deutschen 7obler und Sepp, der Osterreicher Zschokke und
viele andere. Neuerdings hat die Kaiserreise nach Jerusalem
eine Fiille von Schriften iiber das hl. Land und Jerusalem ge-
bracht. Aus allen oben genannten Schriften spricht warme
Liebe zu dem «Heimatland unserer Religion». Allen gemein-
sam ist aber auch, mehr oder weniger, Enttduschung und
Schmerz. Enttduschung im allgemeinen iiber das Ode und Tote
des hl. Landes, im besonderen iiber die historische Glaubwiirdig-
keit der hl. Orte. «Paldstina», sagt Prof. Sepp («Jerusalem und
das hl Land»), «gleicht infolge seiner wiederholten Umwiél-
zungen einer verwischten und von fremder Hand neu Jig-
schriebenen Pergamenturkunde, aus deren Palimpsest schon
Hieronymus den urspriinglichen Text nicht mehr herausfand.»
Wie viel Streit ist nicht schon um die Lage von Kapharnaum,
der «idie mdlic» Matth. 9, entbrannt! Ist es Chan Minyeh (Menieh)
oder Tell Hum (Telum, reldvior)? Neuerdings nennt Schneller
Chan Minyeh, worauf schon Prof. Sepp im Jahre 1846 hinge-



— B =

wiesen hatte. Und die Lage der hl. Stitten in Jerusalem —
wer will sie genau bestimmen ? Wo ist der wirkliche Gethsemane-
garten? Wo das wirkliche Golgatha? Wer will uns sagen, wo
das cecenaculum, wo die via dolorosa gelegen waren? Man
miisste haushohen Schutt abgraben, um niher forschen zu
konnen! Die Enttduschungen in dieser Richtung begreifen wir
wohl. Mit ihnen Hand in Hand geht der Schmerz iiber die
Pietéatlosigkeit, die sich {iberall an den den Christen heiligen Orten
breit macht: in Bethlehem, an der Statte der Geburt Christi, nicht
minder wie in Jerusalem, an der Grabesstitte. Die hl. Stitten
erscheinen geradezu parzelliert und unter die verschiedenen
Konfessionen verteilt. «Von den Lampen iiber dem Salbungs-
stein», sagt z. B. v. Soden, «gehodren diese 7 den Griechen,
diese 3 den Lateinern, jene eine den Armeniern, jene letzte
den Kopten; dasselbe wiederholt sich im hl. Grabe selbst: jede
Nische, jeder Altar, jede Kapelle in den vielen Riumen gehort
einer bestimmten Kirche.» Daher die Eifersiichteleien der Kon-
fessionen und die sich daraus ergebenden Reibungen. Solches
muss bei jedem ehrlichen Palédstinapilger Unwillen und Schmerz
erregen. Daher stellt sich v. Soden eine andere, hthere Auf-
gabe als die, tiberall bloss die einzelnen Punkte ins Auge zu
fassen. «Es ist mir eine schmerzliche Beobachtung gewesen,»
sagt er, ¢ wie schwer es unseren evangelischen Paléstinafahrern
gemacht wird, das Land nicht im Geist der griechischen Kirche
des 4. bis 7. Jahrhunderts oder in dem der lateinischen Kreuz-
fahrer des Mittelalters zu betrachten, sondern in echt evange-
lischem Geist.» Er nennt es <katholisch», wenn {iberall nur
die einzelnen Punkte gezeigt werden, an denen diese oder jene
Einzelereignisse sich zugetragen haben oder haben sollen, als
ob man im Sinne des Reliquiendienstes zu ihnen wallfahrtete.
Ihm erscheint es wichtiger, «uns die grossen ewigen Thatsachen
der Hetlsgeschichte zit veranschaulichen . . . sie an deven Schau-
platz unmitielbaver s erleben». Auchbei Schneller und manchem
der anderen Autoren klingt dieser Gedanke durch. Und es ldsst
sich nicht leugnen, dass aus diesem Gedanken dem Besucher
des hl. Landes wie dem, der daheim tiber dasselbe liest, un-
endlich mehr Erquickung und Erhebung zustromt. — Was uns
des weitern die verschiedenen Autoren an Schilderungen von
Land und Leuten und Festlichkeiten bieten — es ist eine Fiille
des Bemerkenswerten und Belehrenden. Namentlich liefern



646 —

v. Soden und Schneller Kabinettstiicke feiner Detailmalerei, sei
es, dass sie uns nach Galilda flihren, an den See Genezareth,
«den grossen, tietblauen Spiegel, ein Bild erhabensten Friedens,
so wirksam, wie der schonste Schweizersee, ... .im Norden,
als erhebe ein Vater schirmend und segnend sein Antlitz {iber
sein liebstes Kind, der weisse Hermon», sei es, dass sie uns
auf den Tempelplatz in Jerusalem stellen, den «Haram esch-
Scherif» (geheiligten Bezirk) und seine ehrwiirdige Geschichte
uns erzéhlen, sei es, dass sie mit uns ecinen Abstecher ans
Tote Meer, nach Bethlehem, nach Bethanien machen. Wir
konnen unmdoglich alles berichten — tolle, lege!
Pfarrer ScHIRMER.

Petites Notices.

* Jules Baissac: les Origines de la religion, nouv. édit., 2
vol. in-8°; Paris, Alcan, 1899, 12 fr. — Beaucoup d’érudition,
mais gatée par Pesprit de systeéme. Que, sous prétexte d’adorer
I'auteur de la vie, des esprits grossiers, matériels et corrompus
aient pratiqué un culte immonde, c'est ce qui est indéniable;
mais qu'il faille voir ce culte dans la plupart des traditions
religieuses de I'humanité, comme lauteur semble vouloir le
démontrer, c'est ce qui est inadmissible. Ses insinuations ne
sont que répugnantes; ses rapprochements ne sont méme pas
spécieux, tant ils sont forcés. Tant d’efforts dépensés en pure
perte, tant d’imagination au service d'une these manifestement
erronée, contristent et montrent une fois de plus a quelles
étrangetés conduit Iobstination dans le parti pris. Qu'on lise,
par exemple, les chapitres sur Marthe et Madeleine, sur la Sainte-
Baume et le Saint-Pilon, sur Belathina et Sainte Blandine, sur
Nazareth et Bethléem, sur «la conception et la naissance de
Jésus rattachées a une grotte», sur I'ceuf du monde et la pon-
deuse divine, etc., et les procédés fantaisistes de P'auteur dans
linterprétation de I'histoire apparaitront dans toute leur naiveté
et leur non-valeur. '

* BrockeLMANN, Carl: Syrische Grammaiik mit Litteratuy,
Chyestomathie und Glossar. Berlin, Reuther und Reichard, 38_99'
(XTI, 110 und 190 S. 8°) Mk. 7, geb. M. 7.80. — In der Reihe
der von Reuther und Reichard in Berlin herausgegebenen Hiilfs-



— 647 —

mittel fiir das Studium der orientalischen Sprachen ist als neuer
Band soeben ein neues Lehrmittel fiir die syrische Sprache er-
schienen. Der Verfasser desselben hat sich um das Studium
des Syrischen bereits durch die Herausgabe eines trefflichen
Lexicon Syriacum in hohem Masse verdient gemacht und
liefert jetzt in seiner Grammatik ein zweites eben so praktisches
und wertvolles Hiilfsmittel, das in gliicklicher Weise die Ein-
fihrung in die syrische Sprache mit der Einfithrung in die
syrische Litteratur verbindet. Abgesehen von der ausfiihrlicher,
als bisher in semitischen Elementarbiichern {iblich war, darge-
stellten Lautlehre, die aber fiir die Formenlehre von grund-
legender Bedeutung ist und fiir deren griindliche Besprechung
man dem Verfasser daher dankbar sein muss, ist die Gram-
matik zwar kurz, aber doch so gehalten, dass sie zum Ver-
stindnis der im Buche gegebenen Texte vollstandig geniigt.
Zudem ist das Buch so eingerichtet, dass sich auch Auto-
didakten zurechtfinden und nicht durch die Fiille der gleich
zu Anfang sich iiber sie ergiessenden Lautregeln abgeschreckt
werden ; die Abschnitte, welche der Anfinger zunéchst {iiber-
gehen darf, sind ndmlich durch kleineren Druck kenntlich ge-
macht. Der Hauptvorzug dieses Lehrmittels liegt aber darin,
dass der Verfasser bei der Auswahl der Lektiire als Ziel nicht
nur die Erlernung der fremden Sprache, sondern die Kenntnis
der in ihr vorhandenen Litteratur im Auge behalten hat. So
gewithrt uns die Chrestomathie, die den Schwerpunkt des Buches
bildet und neben der Lautlehre besondern Dank verdient, einen
Einblick in die wichtigsten Dokumente zur Entwicklung der
syrischen Kirche von den Anfingen bis zum Schisma im 5. Jahr-
hundert, macht uns aber auch in zwei Stiicken auf die profanen
Erzéhlungswerke, auf Kalilag und Damuag und auf Pseudo-
kallisthenes, aufmerksam. Es ist sehr zu wiinschen und zu
hoffen, dass Brockelmanns Grammatik mit Chrestomathie eifrig
gebraucht werde und zu einer fruchtbaren, insbesondere auch
der Kirchengeschichte zu gute kommenden Beschiftigung mit
der syrischen Litteratur Anregung gebe. K. M.

* Albert De BrocLiE: St. Ambroise, 2° édit.; Paris, Lecofire,
in-18, 1899, 2 fr, — 3 chap.: 1° St. A. conseiller intime de
Gratien; 2° ses missions diplomatiques ; 3° Ambroise et Théodose.

Il n'est donc question que du role politique de St. A. Clest



648 —

trop restreindre sa valeur, et trop effacer le véritable évéque,
le moraliste et le docteur. Aucune de ses ceuvres, a part le
De officiis ministrorum (p. 51-59), n'est étudiée. Ce volume
n'est donc qu'un chapitre, et le moindre, de la vraie vie de
St. Ambroise; mais ce chapitre est écrit sérieusement et pensé
chrétiennement.

* Léopold DeLisLE: Notice sur wumne « Summa dictaninis»
jadis conservée a PBeauvais,; Paris, Klincksieck, 1898, 1 fr. 70.
— Ce manuscrit est du XIII® siecle. On y trouve beaucoup de
pieces dans lesquelles interviennent le pape, les prélats, les
chanoines, les moines, etc.; c’est un tableau fidéle et peu édi-
fiant de 1état moral et religieux de la France au temps de
Philippe-Auguste (1180—1223). Par exemple, les chanoines de
Chartres écrivent au pape contre leur évéque qui donnait des
canonicats & des batards; d’autres exposent au pape qu'ils ont
¢lu un évéque qui, vivant bien avant 1'épiscopat, est un hypo-
crite; depuis qu'il est évéque, il est «turpiter impudicus».
D’autres se plaignent au pape que leur évéque nomme aux
canonicats des gens sans science, qui lui ont donné de I'argent.
Etc. Preuves abondantes: 1° que la vie du clergé était alors
souvent immorale; 2° que le pape a naturellement profité des
nombreuses plaintes qui lui étaient adressées, pour s'établir
juge ordinaire des évéques francais et fausser ainsi la constitu-
tion de I'Eglise.

* The Foreign Church Chronicle and Review, ILondon,
Rivington. A lire, dans le numéro de juin 1899: Some Notes
on the Spanish (Mozarabic) Missal and its Rubrics, by the Rev.
Pulvertaft; — The unerring Guidance of Rome; — Reservation;
-— Austrian Movement towards Protestantism; — Brevia.

¥ Grande Encyclopédie (Paris, 61, rue de Rennes). A lire,
dans les derniéres livraisons, les articles suivants: Articles
organiques, par MM. Vollet et Lods; Origene, par Kruger;
les trois Osiander, théologiens protestants; Osiris, Osterwald
(+ 1747), 'empercur Othon le Grand (} 973), St. Otton (¥ 1139),
le théologien protestant Th. Otton (né en 1816); les Ouahha-
bites (secte musulmane, fondée vers 1745), R. C. Oudin (f 1717),
le jésuite Fr. Oudin (f 1752), St. Ouen (t 683), John Oweg
(+ 1683), Ozanam (+ 1853), le card. Pacca (7 1844), Paccanarl



— 649 —

et Paccanaristes, St. Pacdme, St. Pacien, Paganisme par Vollet,
les deux Pagi, Pagnino (7 1541); pain de proposition et pain
bénit; Claude Pajon (f 1685), panégyrique, panthéisme, etc.

# A. Haase: Synlaxe francaise due XVIIe siécle, trad. de
l'allemand par M. Obert; Paris, A. Picard, 1898, in-8°, 479 p.
— Quoique cet ouvrage ne se rapporte pas directement a la
théologie, cependant il mérite d’étre signalé ici, parce qu'il
peut étre trés utile pour une exacte intelligence des textes
du XVII® siecle et pour l'explication de plus d'une difficulté.
M. Petit de Julleville, dans la préface qu'il a écrite pour ce
volume, I'a beaucoup loué, et avec raison. MM. Lanson et
Rigal, dans la «Revue d’hist. litt. de la France» (15 avril 1899,
p. 308-317), ont relevé des lacunes, des défauts de clarté et
méme des erreurs. Donc louvrage devra étre amélioré. Il
pourrait I'étre surtout par une meilleure disposition des matieres.
Certaines distinctions sont peu claires, subtiles méme. Il y a
trop de subdivisions dans les paragraphes, et pas asscz de
simplification dans les classements. Sans doute cette simplifi-
cation est extrémement difficile a faire, mais elle doit étre faite.
L'ouvrage de M. Haase n’est évidemment qu'un premier travail,
un débrouillement du sujet, un amas de matériaux qui ne
sont pas encore suffisamment coordonnés. Cette accumulation
d'exemples représente un labeur considérable et rend un trés
grand service. Les Francais ne sauraient étre assez recon-
naissants a 'auteur, qui est Allemand, et au traducteur, qui est
Russe. Quant au travail de clarté, de bel ordre et méme d'art
qui est nécessaire, il viendra ensuite, lorsquon aura pris le
temps de mieux regarder, de mieux comprendre et de mieux
disposer. En attendant et pour v arriver, il faut étudier sérieuse-
ment ce volume. E. M.

* Hortzmann und KrUcer: 7heol. jahresberichi, 18. Bd.,
1898, 1. Abteilung, Exegese, von Siegfried und Holtzmann;
Berlin, Schwetschke, 1899, in-8°, 190 S. — M. le prof. Siegfried,
de Jéna, a traité I'A. T., et M. Holtzmann, de Strasbourg, le
N. — M. Siegfried a classé en 12 parties les publications relatives
al'A. T. et M. Holtzmann en 10 parties celles qui se rapportent
au N. Ces 22 parties principales, dont quelques-unes ont des
Subdivisions assez nombreuses (par exemple, la 1° partie, sciences



— 650 —

auxiliaires orientales, a 8 subdivisions), ont certainement leurs
raisons d'étre; mais toujours est-il qu'avec cet ordre minutieux
il est difficile de trouver les ouvrages que 'on cherche. D'autre
part, 'ordre alphabétique, qui est plus simple, offre des incon-
vénients. [l faudra cependant que P'on arrive 4 un perfectionne-
ment: car le dédale augmente chaque année; la manie de tout
publier, méme des questioncules sans valeur, qui devraient
n'étre admises que dans des ouvrages d'ensemble, devient une
véritable maladie. Ou ira-t-on si 'on continue? Et certaine-
ment on continuera. Dans quelque temps, les bibliothéques
publiques seront inconsultables, le tiers des publications actuelles
pouvant tout aussi bien figurer dans une catégorie que dans
une autre. Ces réflexions qui me sont suggérées par le manque
de mesure et de gofit de notre génération et par notre besoin
de tout publier, méme ce qui est sans importance, ne doivent
diminuer en rien la tres haute estime en laquelle on doit tenir
le Jahresbericht, qui est une ccuvre colossale et hors ligne, et
que I'’Allemagne seule est en ¢tat de publier. E. M.

* Edmond Le Brant: les Comnmentaives des Livves saints
el les artistes chrétiens des premiers siecles, Paris, Klincksieck,
1899, 1 fr. — L’auteur explique plusieurs sculptures religieuses
des premiers sitcles, d’aprés les Ecritures, ou les apocryphes,
ou quelques allégories pieuses. «Quelque inattendus, dit-il, que
nous paraissent ces rapprochements dus a la subtilit¢ de leur
exégese, les esprits étaient préparés A les accepter et & les
retenir.» Il cite: le corbeau de 'arche de Noé& (lequel représente
le démon, le payen, le donatiste rebaptisé, le pécheur entrainé
par les plaisirs du monde et qui remet au lendemain sa con-
version), Isaac et le Christ, la grappe de la Terre promise, l€
buste du soleil, le tympanon de Marie (sceur d’Aaron), Habacuc
et Daniel.

# Agnes Smite LEwis, M. R. A. S, and Margaret DUNLOP
Gieson, M. R. A. S.: The Palestinian Syrlac Iectionary of the
Gospels, re-edited from two Sinai Mss. and from P. de Lagarde’s
edition of the “Evangeliarium Hierosolymitanum”; London,
Kegan, Trench, Triibner, 1899, in-4°. — Contenis. Preface P
Introduction : the Evancreharmm Hierosolymitanum of the Vati-
can; other Mss. in Palestinian Syriac; Discovery of the Two
Sinai Codices: Description of the Codices; the Dialect; latest



— 051 —

Discoveries. — List of Variants in the Three Codices: omissions
due to Homoeeoteleuton; some Peculiarities of the Syriac Text;
Variations in the Three Codices. — List of Passages in the
Gospels not extant in Palestinian Syriac, — Index to the Les-
sons. — Errata. — Collation of Leaves from another Lectionary.
— List of Rubrics non printed with the Text. — The Lectio-
nary.

Librairie.

Ch. F. BELLET: La prose rythmée et la critique hagiographique
nouvelle réponse aux Bollandistes, suivie du texte de I'ancienne
Vie de St. Martial; Paris, A. Picard, broch., 50 p., 1899.

M. DELOCHE: Pagi et vicairies du Limousin aux IX°, X° et XI¢
siecles; Paris, Klincksieck, 1899, 3 fr. 50. — Les archiprétrés
de T'ancien diocese de Limoges depuis le XII® sieécle jusqu'en
1790; in-8°, 52 p., 1898,

Eugene DE FAVE: Clément d'Alexandrie, étude sur les rap-
ports du christianisme et de la philosophie grecque au I1°
siecle; Paris, Leroux, in-8°, 1898. — Cet important ouvrage
nous étant parvenu trop tard, nous ne pourrons en rendre
compte que dans la prochaine livraison.

L. K. GoETz, Lic. theol.: Redemptoristen und Protestanten;
Giessen, Ricker, Brosch., 52 S., 1899. (Der katholisch-theolo-
gischen Fakultidt zu Bern zur Feier ihres 25jdhrigen Bestehens
gewidmet.)

Robert GrassmManN: Ausziige aus der von den Papsten Pius IX.
und Leo XIII. ex cathedra als Norm fiir die romisch-katho-
lische Kirche sanktionierten Moraltheologie des heiligen Dr.
Alphonsus Maria de Liguori und die furchtbare Gefahr dieser
Moraltheologie fiir die Sittlichkeit der Volker. Dritte Auflage.
Stettin, 1899, Brosch. in-8°, 36 S.

M. Ed. Le BLaNT: Artémidore (de quoi on révait dans le monde
romain, au temps de Marc-Aurele); Paris, Klincksieck, 1899, 1 fr.

Librairie LECcOFFRE (Paris, rue Bonaparte, 90): I'abbé BATIFFOL:
six legons sur les Evangiles, in-12, 1 fr. 50; — l'abbé DE
BROGLIE: Questions bibliques, 1 vol., 3 fr. 50; — Tlabbe



LimanN: le Christ rejeté (réponse a M. Havet), in-8°, 1 fr, 50;
— le card. MEIGNAN: ceuvres completes, 7 vol. in-8°, 52 fr, 50;
David et Salomon, 2 vol.; les Prophétes, 3 vol.; — le P. DE
VALROGER: Introduction au N. T., 2 vol. in-8° 12 fr.

Alexander Otto: Hemmungen des Christentums, Orthodoxien
und Gegner; /. Heft: 1. Brachte Christus Neues? — 1I. Die
Anfdnge des Christentums. — III. Christi Kernpunkte und
Vorchristliches. — IV. Wunder, Bibel und Gegner. Berlin,
Schwetschke, 1899, 109 S., M. 1. 25.

Rev. John PARKER: The Works of Dionysius the Areopagite.
Part II. The Heavenly Hierarchy and the Ecclesiastical Hier-
archy. Now first translated into English from the orginal
Greek; James Parker, London.

Dr. G. WrtzeL: Die Echtheit und Glaubwiirdigkeit des Evan-
geliums Johannis, aufs neue untersucht und verteidigt; L Teil,
die Echtheit; Leipzig, Wallmann, 1899, M. 3.




	Bibliographie théologique

