
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 26

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


386

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

Esquisse d'une Apologie philosophique du christianisme
dans les limites de la nature et de la révélation, par
l'abbé Ch. Denis; Paris, Alcan, in-18, 1898; 4 fr.

Cet ouvrage est plutôt une discussion sur la méthode

apologétique qu'une apologie même : c'est une étude du

surnaturel, de la révélation, de la grâce, voire même du miracle,
étude non didactique, décousue même, très incomplète sur
plusieurs points essentiels, trop longue sur plusieurs points
secondaires ; en somme, excellente en certaines parties, mais
défectueuse et erronée en d'autres.

Avant tout, le but de l'auteur est excellent. C'est ainsi

qu'il l'explique : « Faire subir à l'idée religieuse, et conséquem-
ment au christianisme, l'épreuve d'une critique strictement
philosophique qui les relève aux yeux des savants, tel est notre

but. Nous sommes loin de l'impiété du XVIIIe siècle, qui ne

trouvait à la religion ni objet determinable ni fondement
interne. Ce qui nous passionne aujourd'hui en elle est précisément

ce que nous retrouvons en nous-mêmes comme lui
appartenant. L'humanité se sent vivre d'une vie qui lui est propre
et essentielle dans toute conception religieuse. Cette conception

ne peut donc plus passer comme le produit artificiel, illogique
et irrationnel de l'homme. Les caprices et la mode, l'illusion

enfantine de l'humanité rêveuse de l'inconnu et de l'indéfini

ne sont plus des causes suffisantes pour expliquer la croyance

et l'idée religieuse qui en est la synthèse réelle. Sous ce

rapport, la critique philosophique a relevé prodigieusement la

théologie, et ce serait une faute bien grave de ne pas profite!

de cette nouvelle situation. Les règles traditionnelles de la de-



— 387 —

monstration du christianisme doivent se modifier et évoluer
d'après cette orientation. Les reprendre simplement sans se
soucier que le monde de la pensée marche, ce serait laisser
croire gratuitement qu'il marche contre l'objet de la Révélation;

ce serait imposer aux esprits progressifs l'obligation
intolérable de se suicider. Le penseur est plein de sa pensée,
elle est sa vie et Azoici que vous venez lui dire que l'atmosphère

qu'il respire et que l'aliment qui le nourrit sont radicalement

empoisonnés ; vous exigez de lui qu'il se fasse d'autres
poumons, un autre estomac pour qu'il se remette à la vie d'il
y a deux ou trois siècles. La tentative est plus difficile que
vous ne l'imaginez ; une régression de cette importance a trop
de malchances contre elle (p. 83-84)... L'avantage des

néoapologistes est cle faire la démonstration de la vraie religion
en montrant ses conditions toutes naturelles. Autrement dit,
la vraie religion n'apparaît plus seulement comme un
système n'impliquant pas de contradiction et ayant une simple
possibilité intrinsèque. La vraie religion est intrinsèquement et
expérimentalement celle dont l'objet remplit les conditions
d'intériorité et d'immanence que toute AU'aie science de l'âme
détermine comme nécessaires selon notre nature actuelle (p. 133)...
La nouvelle apologie montre que l'homme intégral doit rester
absolument lui-même pour recevoir le divin» (p. 181). — Et
encore : « Nous rattachons la foi chrétienne à l'harmonie
universelle des lois de la nature et du déterminisme scientifique.
La logique de la foi nous apparaît aussi rigoureuse que la
logique de l'expérience et de l'intuition. C'est par elle que l'unité
du divin et de l'humain se fait dans les âmes et c'est en la
violant que les sceptiques et les dilettantes, les rationalistes
et les séparatistes de toutes nuances apparaissent comme des
anomalies et des étrangetés philosophiques» (p. 197).

On le voit, M. Denis, directeur des Annales de philosophie
chrétienne, est un «néo-apologiste». C'est le titre qu'il se donne
formellement dans maintes pages de son livre. Comme tel,
comme chef principal du mouArement nouveau (car il y a un
mouvement nouveau en apologétique catholique-romaine, comme
en stylistique, comme en peinture, comme en musique, etc.), il
donne à la jeune école et surtout à l'ancienne (la traditionnelle)
des conseils qui paraissent très hardis sous la plume d'un
catholique-romain, mais qui souvent n'en sont pas moins très
sensés. Ecoutons-le :



— 388 —

« Le malheur des temps veut que le clergé pensantl) ait
dépensé toute son initiative à la critique des systèmes négatifs.
Si l'on excepte Lamennais, Bautain et les ontologistes, on ne

trouve aucune philosophie géniale et personnelle sortie de sa

pensée... L'une des pires calamités affligeant le clergé contemporain

est de passer son temps dans les polémiques stériles,
dans les discussions inutiles, dans des débats sur des questions
secondaires où il engage souvent tout son amour-propre » (p. 26

à 27). M. Denis déclare que l'apologiste qui ne se paie pas de

mots, qui accepte et applique les méthodes rigoureuses de la

pensée, est « rare dans l'espèce » (p. 35). Il ajoute : « Hélas,

grand Dieu combien de maîtres de la jeunesse cléricale s'en

tiennent aux redites, aux vieux sj^stèmes : tout s'ébranle autour
d'eux, seule leur paresse intellectuelle et scientifique reste
immobile Dès lors plus de coalescence possible entre des esprits
élevés dans des conditions diamétralement opposées. Deux
mondes se trouvent en présence : le monde de tous ceux que
l'Université a formés, médecins, avocats, professeurs, hommes
de lettres, instituteurs, esprits qu'inspire la pensée rationaliste
et qui savent assez nettement les systèmes cle leur temps

pour les opposer à ce qu'ils croient être les idées chrétiennes;
d'autre part, le monde qu'inspire seule une théologie amoindrie,
faite d'un manuel dont la méthode expositive est surannée,
dont la terminologie est plus difficile à retenir que le contenu,
dont le contenu — ce contenu divin qui devrait engendrer la

vie et projeter la lumière en tous — se tient sur une
charpente ardue, syllogistique, mortellement froide pour l'esprit et

le cœur. Dans le monde irréligieux, beaucoup de confiance en

la raison qui a fait de si belles découvertes et réalisé de si

grandes merveilles, mais en même temps beaucoup de défiance

contre les affirmations dogmatiques et métaphysiques qui ne

peuvent plus soutenir leurs objets contre le discrédit provoqué

par la science. Dans le monde croyant, on voit beaucoup de

confiance dans les thèses métaphysiques, transcendantes et

dogmatiques et beaucoup de défiance — une défiance injurieuse —

vis-à-vis de la raison contemporaine que l'on croit ne plus

s'accorder systématiquement avec les convictions religieuses.
De part et d'autre on va jusqu'à l'injustice, jusqu'à la passion.

') Donc il y a un clergé non pensant.



— 389 —

Voilà l'abîme qui nous sépare, nous croyants, de la légion de

ceux qui ne disposent plus de moyens pratiques pour nous
comprendre. Est-ce à nous théologiens, dont le prosélytisme
doit être premièrement inspiré par la charité, de considérer les
derniers penseurs venus à la Foi comme une cible sur laquelle
il est bon de tirer au hasard des coups heureux Est-ce à nous
de profiter des aA^antages incontestables que nous donne l'étude
de la théologie pour leur imposer l'humiliation de nos
critiques menues et épilantes? Est-ce à nous d'écrire contre eux:
«vérité d'abord, charité ensuite», et de relever avec superbe
leur inexpérience dans l'expression des formules dogmatiques?
Agir ainsi n'est-ce pas s'exposer à tomber dans un pharisaïsme
d'un genre démodé, où la menace inquisitoriale et la lettre
scolastique tuent l'esprit de vérité et d'initiative? Ce n'est pas
ainsi que le divin Maître a cornarti le monde: Discite a me
quia mitis sum et humilts corde » (p. 81-83).

Et encore : « L'abus de la raison raisonnante est commun
aux rationalistes et aux théologiens. Chez ces derniers, l'éducation

toute objective du dogme ne crée-t-elle pas trop souvent

des habitudes d'esprit contraires au développement normal
de la réflexion philosophique et de la critique? La source des
malentendus est identique dans les camps opposés» (p. 171).
Selon M. Denis, certains théologiens « n'ont qu'une connaissance
très imprécise de la philosophie contemporaine » (p. 387).

Certes, il a fallu à l'honorable ecclésiastique un assez grand
courage pour oser représenter à ses collègues qu'ils frappent
quelquefois « aveuglément » les systèmes des philosophes
contemporains, même des philosophes «séparés». «Nous osons
affirmer, dit-il, que les philosophes séparés ont beaucoup plus
de bonne foi que les théologiens ne leur en prêtent ordinairement.

Privés de nos lumières, ils cherchent naturellement et
ils ne trouvent pas toujours mal ; ne vivant que par leur raison
propre, cette raison s'élargit, devient comprehensive, exigeante,
impérieuse, — certains catholiques, pour se débarrasser de
ces critiques parfois gênantes, disent orgueilleuse! — Une
chose est à sa louange incontestablement. Elle ne connaît pas
!es dangers de la routine, la béatitude des convictions arrêtées,
la somnolence d'une foi définie, l'immobilité, l'inertie d'un
dogmatisme qui n'a de vigoureux et de vivant que son intolérance »
(P- 81). Ailleurs, M. Denis, parlant de « Renan, Spencer, Huxley,



— 390 —

etc.», les appelle «grands critiques», «esprits aussi pénétrants»
(p. 134). Il lui a fallu plus de courage encore, croyons-nous,
pour oser combattre l'abbé Dubois, le professeur Didiot, les

Pères dominicains Coconnier et Etourneau, les Pères jésuites
Le Bachelet et de Grandmaison, et même le cardinal Pie, dont

il a dit: «Chez le cardinal Pie, l'idée de la nature apparaît
trop maigre et trop insuffisante pour qu'il ait pu construire un

système logique et harmonieux tel que l'apologie doit le
concevoir maintenant» (p. 190).

Bien plus, M. Denis trouve qu'on abuse du miracle dans

l'Eglise romaine. « 11 ne faut pas permettre aux fidèles, dit-il,
de multiplier les miracles et de se croire miraculés à tout

propos, tendance qui se constate trop souvent et qui n'est pas

sans ridicule L'Eglise a publié des lois rigoureuses et sages
selon lesquelles doivent être examinés les miracles et les
miraculés. Il serait urgent de les appliquer avec rigueur et avec

l'appareil d'un tribunal public. On éAdterait alors le taxilisme,
le spiritisme, le gouédonisme, etc., plaies honteuses de la
religiosité contemporaine. La Société des sciences psychiques, bien

recrutée, pourrait rendre de grands services à ce propos»
(p. 337)... «Pratiquement, l'apologiste ne doit jamais oublier que

le miracle n'impliquant qu'une discernabilité empirique n'a

toute sa valeur que pour ses témoins immédiats et pour ceux

qui en sont l'objet. En effet, ceux qui ne constatent pas
directement un miracle sont obligés de s'en rapporter aux
témoignages des autres : fides ex auclitu. De là surgissent d'innombrables

questions de critique historique, morale, philosophique
et scientifique qui amoindrissent la portée pratique et immédiate

de ce critère. Il y a très peu de miracles qui ne soulèvent

une masse de difficultés. La science découvre sans cesse de

ces difficultés; la critique biblique se heurte tous les jours à

de nombreux problèmes qui se résument en ceci : restituer pai

rapport à notre science les milieux humains dans lesquels les

événements affirmés par la Bible se sont passés. Travail énorme

auquel plusieurs générations ne suffisent pas; travail qui
demande toutes les précautions de l'intelligence et toutes les

ressources du savoir ; travail où les constatations fausses, les

témoignages menteurs, l'infirmité et la duplicité humaines son

d'autant plus redoutables qu'il s'agit de l'ordre suprasensible

et mystérieux! Certes, croyons au miracle; mais que notre



— 391 —

croyance à tel ou tel miracle soit la dernière preuve que nous
fassions intervenir dans la démonstration de notre foi; soyons
croyants sans crédulité» (p. 349). Voir aussi p. 350-351.

M. Denis avoue que « chez certains catholiques on peut
constater que les formules et les symboles ont remplacé
l'esprit» (p. 360). Il ne veut pas que «l'esprit théologique pénètre
indûment dans l'ordre scientifique», parce qu'alors «il tombe
dans des excès lamentables, désastreux finalement pour la foi
par la réaction qu'il inspire » (p. 46). C'est ce qui est arrivé,
en effet, par exemple, dans la question de la transsubstantiation,

où l'esprit théologique a voulu s'imposer à l'ordre scientifique

et n'a abouti qu'à des excès lamentables et désastreux
pour la foi. Il va de soi que cet exemple n'est pas cité par
M. Denis.

M. Denis s'élève contre les théologiens qui exagèrent et
faussent l'inspiration des Livres saints ; il enseigne formellement
que la Bible a été « rédigée par des hommes imbus nécessairement

des idées de leurs milieux», et qu'elle «doit contenir et
impliquer les idées contemporaines». Il ajoute: « L'Univers du
20 janvier 1898 a publié une lettre contre le P. Lagrange où
on lui reprochait de tenter pour le Pentateuque la reconstitution

du milieu humain dans lequel ce document a été
nécessairement composé. L'auteur de cette critique prouve évidemment

qu'il suppose la Bible sortie des mains de Dieu comme
une page imprimée sort d'une presse » (p. 372.) M. Denis ne
veut pas que l'on donne comme soutien au dogme « des formules
toutes faites et une philosophie ancrée » (p. 307).

Bref, l'esprit dans lequel il a écrit son volume apparaît
très clairement dans les pages suivantes : « Ne faites donc plus
dépendre — apologétiquement parlant — tout l'acte de foi de
1 autorité du témoignage, et ne dites plus, avec la prétention
absolue de résumer toute la démonstration chrétienne dans cet
argument: «Si l'Evangile est authentique, je dois croire à tous
les dogmes qu'il renferme. » — Non, je dois les admettre,
rigoureusement parlant, comme faits ou affirmations simplement
historiques et authentiques, rien de plus. Si, en fait, ils
impliquent davantage, il faut le justifier autrement que par la
simple crédibilité d'un fait authentique. Il faut montrer que ce
lait a en soi une crédibilité intrinsèque, l'immanence a priori
et a posteriori du divin. — A priori, le surnaturel doit être



— 392 —

montré légitimement postulé par l'existence du fait historique
de l'Evangile en conséquence de l'hypothèse de ses propres
décisions, des décisions libres de Dieu. — A posteriori, le
surnaturel doit se révéler et se qualifier tel par l'ensemble des

circonstances, par ses caractères sensiblement suggestifs et

indicatifs du divin, comme étant un fait n'ayant pas en soi sa

causalité naturelle suffisante et antécédente. Il y a donc, apo-

logétiquement parlant, un droit philosophique qui prime
l'interprétation du témoignage historique et qui légitime, en
dehors du fait historique, l'acte de foi en sa surnaturalité. Bref,

il faut donner à l'acte de foi — relativement aux incrédules

philosophes ou savants — une autre base que celle du

témoignage ou de la raison raisonnante. C'est une orientation toute

différente et qui suppose entre l'homme et la Révélation une

connexité plus grande qu'on ne la suppose. Cette connexité
embrasse tout le dogme, parce qu'en fait la théologie
chrétienne prend l'homme nécessairement dans toutes ses virtualités,

dans tout son passé, son présent et son avenir, dans toute

sa vie comme individu et comme espèce » (p. 388-389). Et encore:
« En apologétique, il ne s'agit pas des fidèles, mais des

incrédules, qui, s'ils croient pour le moins à Dieu, ne croient
sûrement pas à l'Eglise L'Eglise, son autorité absolue et exclusive,

son autonomie et ses droits divins sont précisément des
articles de foi qu'il s'agit de prouver. De plus, l'Eglise, apologé-

tiquement parlant, n'est qu'une conséquence du surnaturel
antérieur et principe. Nous ne pouvons donc pas nous servir de

l'autorité de l'Eglise dans un débat avec des hommes qui n'y

croient pas» (p. 390)... «Nous sommes du côté des apologistes

qui, sans condamner la précédente méthode l), trouvent qu'elle

est devenue insuffisante pour une nombreuse catégorie
d'intelligences chez qui les idées de science, de vérité, de certitude

ne dépendent pas de l'autorité ou du témoignage. Ces

intelligences, conséquemment à ce qui se pratique dans tout le savoir

humain, ne mettent-elles pas toujours un élément préalable de

raison intrinsèque ou de droit immanent dans toute connaissance

des faits ou de leur interprétation? C'est par là qu'elles

') Celle qui «cherche exclusivement les conditions naturelles de la foi aus

naturel dans l'autorité extrinsèque et la véracité hétéronome de Dieu, dans au

ticité des faits historiques renfermés dans l'Ecriture; celle qui y suppose incluse ton

la crédibilité du surnaturel ».



— 393 —

rattachent le contingent au nécessaire, le particulier à

l'universel, ce qui est libre et surérogatoire à la raison divine
souverainement juste et miséricordieuse. Nous estimons que la
crédibilité du dogme chrétien est à la fois plus vaste, plus
impérieuse, plus accessible, plus vraie relativement à nous, quand
elle est démontrée d'après ces exigences. L'harmonie compé-
nétrante qui existe en fait et en droit entre toutes les virtualités

du moi et tous les attributs du surnaturel ne peut
devenir apologétique et victorieuse qu'à ce prix» (p. 392).

Tel est le but et telles sont les intentions de l'auteur. Reste
à savoir s'il a atteint ce but et réalisé ces intentions. Je dois
avouer que les moyens qu'il a employés, les distinctions qu'il
a faites, la façon dont il a représenté l'intellectualisme pour le
combattre plus aisément, la psychologie qu'il a adoptée pour
essayer de légitimer sa théorie sur la croyance religieuse (qu'il
distingue de la foi), le sentimentalisme dans lequel il est tombé,
sa notion du dogme et de l'évolution du dogme, etc., toutes
ces choses m'ont paru, les unes obscures, d'autres exagérées et
même erronées. Je regrette vivement que la place me manque
pour donner les preuves de mes appréciations; je dis
«vivement», car l'auteur est un penseur ouvert à l'esprit philosophique

et à l'esprit scientifique; il est évidemment de bonne
foi jusque dans les confusions et les erreurs qu'il commet, et
il y aurait plaisir à discuter avec lui. Peut-être y reviendrai-je.

E. Michaud.

Rational ou Manuel des divins offices, de G. Durand,
évêque de Mende au XIIIe siècle; trad, par Ch. Barthélémy,
5 vol. in-8a; Paris, Vives, 1854, 30 fr.

Cet omnrage, qui a eu 94 éditions, est une sorte de Somme
liturgique, divisée en 8 livres et en 312 chapitres. Le traducteur,

dans sa préface, le recommande parce que « l'étude
consciencieuse de ces temps de foi et de génie nous a fait sentir
le vide qui existe dans nos âmes, en même temps que le
besoin de donner un double aliment à notre cœur et à notre
esprit» (T. I, p. VII). Nous trouvons aussi cet ouvrage
intéressant, mais pour un tout autre motif. Ce qui nous l'a fait
étudier, c'est le désir d'y découvrir, d'une part, ce que le
aIII" siècle a conservé des anciennes liturgies et des anciennes

tte-rne intern, de Théologie. Heft 26, 1899. 26



— 394 —

doctrines, et, d'autre part, ce en quoi il a innové dans les

questions liturgiques.
L'auteur (1230-1296), en intitulant son ouvrage Rational,

a indiqué clairement qu'il avait pour but, non pas de relater
purement et simplement quelles étaient les cérémonies
liturgiques, mais d'en expliquer la nature, le sens, la raison d'être
(ratio), leur pourquoi et leur comment. Avec lui, on est donc

en pleine spéculation théologique. C'est ici que l'on voit nettement

ce qu'est la scolastique, plus encore peut-être que dans

son « Miroir de Droit » (Speculum judiciale), et dans son « Re-

pertorium juris canonici ».

Dans certains passages, on trouve encore quelques restes
des anciennes croyances ; par exemple, touchant la confession,
il est dit qu'en cas de nécessité on peut se confesser à un

laïque (T. I, p. 139); touchant l'eucharistie, l'auteur se contente
maintes fois du mot « changer », qui était ancien et très
général, au lieu du mot « transsubstantier », qui était nouveau;
il donne quelquefois le nom de «choses» (res), à ce qu'on
appelait déjà « espèces » ou « apparences » (species). Il ne réserve

pas à l'eucharistie le nom de «sacrifice», mais il compte trois
sacrifices dans l'Eglise : le sacrifice de la pénitence, celui de

la justice et celui de l'eucharistie, symbolisés dans l'A. T. par
le propitiatoire, l'encensoir et l'autel (T. II, p. 7). Plus loin

(p. 277-278), il distingue deux corps du Christ et deux mandu-

cations, la sacramentelle (il ne dit pas charnelle) et la
spirituelle ; il dit expressément : « Le vrai corps du Christ est mangé

sacramentellement, c'est-à-dire sous les espèces; et le corps

mystique est mangé spirituellement, c'est-à-dire par la foi du

cœur. » Il ajoute : « Celui-là prend indignement le corps du

Seigneur qui le prend sacramentellement et non spirituellement ;

car Judas est dit avoir reçu l'eucharistie aA^ec les autres.
Touchant la manducation spirituelle, le Seigneur dit: Si vous ne

mangez la chair du Fils de l'homme et ne buvez son sang,

vous n'aurez point la vie en vous. C'est de cette manière que

les bons seuls mangent le corps du Christ... Celui qui croit au

Christ mange le Christ, parce qu'il est incorporé au Christ par
la foi... Le Christ insinue l'un et l'autre mode de manducation

quand il dit : C'est l'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien,

parce que la chair du Christ, si elle n'est pas mangée

spirituellement, est mangée non pour le salut, mais pour le juge-



-- 395 —

ment. Mais qu'advient-il du corps du Christ quand il a été pris
et mangé? On peut répondre que, si l'on cherche la présence
corporelle, c'est dans le ciel qu'il faut la chercher, dans le ciel,
où le Christ est assis à la la droite de Dieu. » Et encore
(p. 301): «La forme du pain signifie les deux chairs du Christ,
sa vraie chair et sa chair mystique ; elle contient et symbolise
la vraie chair, et elle symbolise aussi la chair mystique sans
la contenir ».

Mais, à côté de ces textes relativement modérés, il en est
d'autres où les innovations scolastiques sont manifestes et où
le mysticisme idiot (car il en est un) bat son plein. Partant
de cette idée que Dieu est tout-puissant, l'auteur lui attribue
tous les miracles dont l'idée lui passe par la tête, sans songer
à se demander si Dieu a réellement usé de sa toute-puissance
comme lui, Guillaume Durand, l'imagine. De cette méthode
positive, de ce simple bon sens, de cette critique élémentaire,
il n'a aucune idée. Il prend ses conceptions puériles, ses
fantaisies qu'il croit pieuses, pour des réalités incontestables; les
preuves qu'il en donne (quand il juge à propos d'en donner),
sont toutes tirées, non de la réalité, non de l'histoire, non
d'une exacte interprétation des textes, mais de rapprochements
mystiques enfantins, de légendes niaises, de considérations
ridicules.

Par exemple, il énumère « onze miracles dans le corps du
Christ». Et quand on lui en demande les preuves, il répond
qu'«on ne peut en donner expressément la raison, mais qu'on
peut les prouver par des similitudes » (T. II, p. 266) Voyons
donc ces similitudes qui remplacent les raisons.

Le troisième miracle, c'est que le corps de J.-C. est pris
et consommé chaque jour sans que pour cela il éprouve
aucune diminution. Quelle en est la raison, ou plutôt la similitude?

C'est qu'on peut allumer mille flambeaux avec un seul
flambeau sans que celui-ci perde rien de sa lumière! Quel rapport

y a-t-il entre le corps du Christ et des flambeaux qui
s allument les uns aux autres? Aucun. Autre raison: c'est que
«la veuve de Sarepta mangeait sans que la farine diminuât
dans son pot et l'huile dans sa cruche» (I Rois, XVII, 16)!
Le septième prodige, c'est que le corps du Christ est ravi au
eiel, quand le communiant qui l'a reçu ferme la bouche. Quelle
en est la raison « La raison, dit l'imperturbable Durand, évêque



— 396 —

de Mende, c'est que le Christ sortit du corps d'une vierge
pure, qu'il ressuscita d'un sépulcre fermé et qu'il entra dans
le lieu où étaient ses disciples, les portes restant fermées »

(p. 267) Le neuvième prodige, c'est que le même corps se

trouve à la fois dans divers lieux et est reçu par diverses
personnes. La raison? «La raison, c'est que la parole une fois

proférée frappe à la fois les oreilles de diverses personnes;
c'est que celui qui a créé le corps et l'espace fait que l'un se

trouve dans l'autre de la manière qui lui plaît; de plus, c'est

que la lune et le soleil sont aperçus dans divers lieux et par
diverses personnes »

Je le répète, il n'est pas question pour Durand de chercher

quelle a été l'intention de J.-C. en instituant l'eucharistie,
quel est le sens exact des passages des Ecritures où cette
institution est mentionnée, ce qu'il y a d'unanime dans l'interprétation

de ces passages par les Pères et ce qu'il y a de divers.

Il n'a pas l'idée de ce procédé, le seul cependant qui importe.
11 n'est préoccupé que de trouver des «similitudes», des

comparaisons, des images, pour essayer de rendre vraisemblables
ses propres fantaisies ou celles des mystiques de son temps.
Il substitue à la vérité des paroles et des actes du Christ la

vraisemblance de ses subtilités misérables ; il cherche à se

duper, pour mettre ses enfantillages à la place des dogmes.
Telle est toute la méthode scolastique.

Guillaume a-t-il besoin de se couvrir d'un nom? Il cite

Hugues de St-Victor, et le fait qu'il lui attribue n'est pas de

Hugues, mais de Maurice de Sully (p. 269); c'est ainsi qu'il
connaît l'histoire ou plutôt la légende! A-t-il besoin d'un
miracle pour appuyer ses onze miracles? U en trouve, et quel

miracle Un jour que le bienheureux Grégoire, communiant

une certaine dame, lui dit: «Que le corps de N. S. J.-C. garde

ton âme pour la vie éternelle», cette certaine dame sourit. Le

bienheureux lui demanda la raison de son sourire. «C'est,

répondit-elle, que tu appelles corps du Seigneur ce pain que j'ai

pétri moi-même de mes mains. » Et le bienheureux pria, et la

parcelle de pain qu'il ne lui avait pas encore donnée devint

chair et prit la forme d'un doigt. Et la dame se convertit. Et

le bienheureux pria de nouveau. Et le doigt redevint pain. Et

la dame communia sans rire. Et c'est ainsi que le docte évêque



- 397 —

de Mende démontra la transsubstantiation par une série de

transsubstantiations (p. 268)

Ailleurs, il remarque que le prêtre « fait sept fois des signes
de croix sur le sacrifice pendant le canon » ; total, 25 signes
de croix. Sur quoi il raisonne ainsi : « Ce qui, tout réuni
5 X 5 25, nombre qui, élevé au carré, conserve toujours la
même racine, quand même on le multiplierait jusqu'à l'infini.
Et c'est ainsi que, quelle que soit la multiplication du sacrement

de l'eucharistie, il est toujours le même sacrifice!... On
fait donc trois croix qui forment quatre angles sur le sacrifice,
parce que le Christ, attaché sur la croix, racheta les quatre
parties du monde. Ces signes de croix sont partagés en sept
ordres, pour marquer les sept dons du St-Esprit. Et presque
tous les signes, dans chaque ordre, sont disposés par nombre
impair, parce que le corps du Christ, restant un, n'est pas
divisé, comme pour signifier que tout honneur appartient au
Seigneur et toute gloire à Dieu » (p. 336-337)

Telles sont les profondeurs lumineuses de la théologie de
Durand. Avec la même foi qu'«il croit au prépuce conservé
dans la basilique de Latran, quoiqu'il y en ait qui prétendent
qu'il fut transporté à Jérusalem par un ange et donné à
Charlemagne, qui le fit porter à Aix-la-Chapelle, où il fut déposé
solennellement dans l'église de Ste-Marie, mais dans la suite
Charles-le-Chauve le fit transporter dans l'église du Sauveur à
Charroux » (p. 292), avec la même foi, dis-je, il parle du pain
et du vin transsubstantiés, dévorés par des vers ou par des
rats, ce qu'il faut en faire, quelles pénitences il faut infliger à

celui qui a laissé ces accidents se produire, etc. (p. 299). On
est tenté de l'arrêter et de lui demander:

Est-ce vous qui parlez ou si c'est votre rôle

Tel est le châtiment de ceux qui ont créé arbitrairement
la confusion entre le vrai et le faux: ils ne savent plus eux-
mêmes les distinguer. Quant aux notes du traducteur, elles
sont, pour la plupart, aussi dénuées de sens critique que le
texte même; voir, par exemple, au T. II, p. 499-501, les
«histoires miraculeuses » touchant les paroles de la consécration
et l'obligation de les tenir secrètes, etc. E. Michaud.



398

Etudes critiques (VIe série), par F. Brunetière ; Paris,
Hachette, 1899, 3 fr. 50.

Ce volume, qui est avant tout une contribution à l'histoire
de la littérature française, nous touche ici à cause de l'étude

sur Bossuet, qui s'y trouve. Cette étude a été écrite en 1888

pour la «Grande Encyclopédie», et l'auteur, en la rééditant,
l'a modifiée. Par exemple, dans la première rédaction, il avait
appelé Joseph de Maistre « le talon rouge de l'ultramontanisme » ;

dans celle de 1899, ces paroles sont retranchées: c'est que,
dans l'intervalle, l'auteur a fait son voyage ad limina et il a

appris « à mieux, connaître » celui qui fit « le pamphlet De

VEglise gallicane » /
Toutefois, la nouA^elle rédaction reste encore intéressante

sur plus d'un point. J'en signalerai quelques-uns.
Il traite de « fable » le prétendu projet de mariage avec

MUe Desvieux et avec M11" de Mauléon, et il s'abstient de tout
détail (p. 196).

Il loue Bossuet de sa tendance à concilier la raison et la

foi, à vouloir qu'on ne multipliât pas gratuitement les difficultés
de croire, qu'on ne proposât pas à la raison de nouveaux motifs

de se révolter et qu'on ne surchargeât pas le dogme
d'inutilités aussi puériles que superflues ou funestes : car « il savait

bien que dépasser le but, c'est une manière de le manquer»
(p. 242).

Il reconnaît que Bossuet « a eu l'âme vraiment et
profondément janséniste, si c'est du moins l'avoir que d'exiger du

monde qu'il se plie à la morale et non pas de la morale qu'elle

s'accommode et se proportionne au monde » (p. 230). Il avoue

encore que Bossuet était gallican : « Il l'était déjà dans ses

thèses de Sorbonne, il l'est dans le Sermon sur l'unité de

l'Eglise, et il l'est enfin dans la Defensio cleri Gallicani». H

fait remarquer avec beaucoup de vérité que les ultramontains
ont tort de prétexter que Bossuet n'a pas publié lui-même cet

ouvrage et d'en conclure qu'il le tenait pour nul. A ce compte,

il faudrait dire qu'il désavouait aussi la Politique tirée de l'Ecriture

sainte, les Elévations sur les mystères, les Méditations sur les

Evangiles, la Défense de la tradition et des saints Pères; cai

il n'a pas non plus publié lui-même ces ouvrages. « Vingt
raisons pour une, dit M. Brunetière, nous autorisent à croire que,



— 399 —

sur ce point de l'indépendance relative et de l'autonomie de

l'Eglise gallicane, Bossuet pensait toujours en 1704 comme en
1682 et en 1648.»

M. Brunetière rappelle aussi que Bossuet a concédé à

Molanus, abbé de Lokhum, que «tota Ecclesia Romana imma-
culatam Beatœ Virginis conceptionem pro re indifferenti habet,
neque ad fidem pertinente, quod sufficit » (p. 237). Il rappelle
cette lettre de Bossuet, du Ie1' décembre 1681, au cardinal
d'Estrées : « Il me semble qu'il n'y a rien de plus odieux que
les opinions des ultramontains, ni qui puisse apporter un plus
grand obstacle à la conversion des rois hérétiques ou infidèles. »

Et le 28 octobre 1682, Bossuet écrivait encore à M. Dirois, à

propos de l'article de l'indépendance de la temporalité des
rois : « U ne faut plus que condamner cet article pour achever
cle tout perdre » (p. 239).

M. Brunetière avoue que « toute la polémique de Bossuet
contre le protestantisme croulait si l'on souffrait une seule
addition à la foi ; que de son Histoire des Variations, de ses
Avertissements aux Protestants, il ne subsistait pas pierre sur
pierre; et que le catholicisme, en les imitant, autorisait enfin
les nouveautés que Luther et Calvin avaient introduites dans
le dogme » (p. 243). Cet aveu, très juste, est très grave : car,
de fait, l'Eglise romaine a fait depuis lors des « additions à la
foi». Donc cette Eglise a cessé d'être catholique, de par le fond
même de la thèse de Bossuet.

D'autre part, quoique M. Brunetière soit un grand
admirateur de Bossuet, il n'hésite pas à concéder qu'il y a dans ce
grand homme des lacunes et des points de vue erronés. Par
exemple, « sa perspicacité n'a pas anticipé sur le temps, et aux
environs de 1660, il n'a pas deviné les attaques encore
lointaines de l'exégèse ou de la science des religions (p. 201)...
Bien des choses qui ne s'apprennent qu'au contact et dans la
fréquentation des hommes, lui sont demeurées étrangères (p. 202)...
Qu on le prenne, je ne dis pas dans ses Sermons ou dans ses
Oraisons funèbres, mais dans ses Histoires, mais dans ses écrits
de controverse eux-mêmes, dans son Instruction sur les Etats
d'oraison, ou encore dans son Traité de la concupiscence, l'orateur

y déborde constamment l'écrivain, jusqu'à ne pouvoir pas
se contenir lui-même dans les limites qu'il s'est tracées, et la
dissertation théologique y tourne à Tenthousiasme de l'ode sacrée



— 400 —

(p. 214)... Sans affecter d'ignorer la philosophie de Descartes,
cependant Bossuet, dans le Traité de la connaissance de Dieu
et de soi-même, s'en est bien moins inspiré que de celle de

St. Thomas» (p. 219). Enfin, selon M. Brunetière, la thèse
soutenue par Bossuet dans l'Histoire des Variations, était forte
alors (1688) et de nature à troubler les consciences protestantes,
mais elle est « aujourd'hui si faible » (p. 225).

Etant données les récentes attitudes de M. Brunetière, il
m'a paru piquant de relever toutes ces remarques et tous ces

aveux. E. M.

Un Poète-philosophe au commencement du XVIIIe siècle,
Houdar de La Motte (1672-1731), par M. Paul Dupont;
Paris, Hachette, 1898, in-8°, 318 p.

C'est du philosophe que je veux parler ici, non pas pour
analyser son système de philosophie (il n'en avait pas), mais

pour indiquer les tendances de son esprit et pour préciser en

quoi consistait l'esprit philosophique vers 1720.

Dans l'âge précédent, la philosophie était un corps de

doctrines positives, un ensemble de conclusions certaines,
régulièrement déduites de principes assurés. Vers 1720, elle n'est

plus cela, mais elle n'est pas encore ce qu'elle sera quelque

vingt ans plus tard, à savoir un scepticisme systématique et

arrogant, qui va s'exercer contre toutes les vérités acceptées,

croyances religieuses, foi politique, convictions philosophiques.
Elle se borne, comme dit l'abbé Terrasson, « à préférer, dans

les doctrines humaines, l'examen à la prévention et la raison
à l'autorité». C'est donc la défiance de toute prévention et de

toute autorité ; c'est l'extrême confiance dans la raison et dans

le sens individuel ; c'est l'évidence prise pour pierre de touche,

l'analyse et la déduction pour méthode, la vérité absolue
proclamée hardiment comme la fin possible de toute recherche.

Le philosophe de 1720 continue Descartes, et prépare Voltaire.
C'est Bayle et Fontenelle tout ensemble. La Motte se déclare

disciple de Fontenelle.
Cet esprit est à noter: car il a son contre-coup dans la

théologie très terne du temps, dans le dogme confus qu'on

n'ose plus affirmer, et qui apparaît de plus en plus énigmatique
à force d'avoir été corrompu par les théologiens. Le trait frap-



— 401 —

pant de cet esprit critique, c'est, comme le dit très bien M.

Dupont (p. 103), l'amour extrême de l'indépendance, avec des
habitudes de réserve prudente, et le sens et le goût de la
mesure. Il n'aboutit pas au dogme, ni au système; mais il ne
conclut pas non plus à ce qu'on pourrait appeler le scepticisme

positif, celui qui ne doute que pour nier, qui ne discute
que pour détruire. Le modeste scepticisme de Fontenelle, de
La Motte, de Terrasson lui-même, n'est très hardi ni pour nier,
ni pour affirmer ; il consiste surtout dans une certaine tendance
de l'esprit, qui, impatient des règles imposées, des réponses
toutes formulées, veut à son tour examiner les choses et juger
par lui-même.

On en veut à Homère et à Aristote, en général aux Grecs
et aux Romains ; on cherche à devenir soi-même. Chassé de la
science et de la philosophie, presque abandonné des théologiens

eux-mêmes, Aristote va être « exécuté » par La Motte
dans le domaine des lettres, où l'on veut maintenant porter le
libre examen, le principe d'évidence et la méthode cartésienne
(p. 112-113).

Sur tout ce qui touche à la religion et à la morale, La
Motte professe une sorte de libéralisme conservateur et
conciliant ; il respecte ce qui existe, il admire toutes les
puissances, il ne désapprouve aucun des actes du pouvoir légitime.
Même il a des trésors d'indulgence pour les pires abus de la
force; il chante sur le ton de l'enthousiasme la révocation de
ledit de Nantes; quand il tonne contre les fanatiques, ce sont
les protestants obstinés qu'il appelle ainsi, et non pas les
furieux convertisseurs. En morale, il n'est pas plus hardi; il
professe qu'elle ne peut pas être indépendante de la religion ;

et lui, homme de théâtre, auteur de comédies et d'opéras, il
affirme comme Bossuet que le théâtre n'a aucune valeur pour
former les hommes à la vertu et aux bonnes mœurs. En
revanche, il attaque la guerre, il affirme la fraternité humaine,
le rapprochement des peuples, la nécessité d'une plus grande
justice parmi les hommes.

Tel est le milieu dans lequel ont dû se mouvoir les
théologiens de cette époque. E. M.



402

Les origines de la Psychologie contemporaine, par D.

Mercier, professeur à l'Université de Louvain; Louvain
(Institut supérieur de philosophie, rue des Flamands, 1), 1897;
5 fr.

Cet ouvrage n'est guère qu'une sorte d'introduction à

l'étude de la psychologie. Il est didactique et méthodique, mais

peu clair en certaines parties, le sujet ne l'étant pas lui-même.

L'auteur réussit à faire ressortir les exagérations de la
psychologie cartésienne, moins bien à exposer logiquement ses

évolutions, davantage à caractériser la psychologie actuelle, à

préciser les points de vue particuliers de Spencer, de Fouillée
et de Wundt, et à réfuter les erreurs de l'idéalisme, du
mécanisme et du positivisme. En somme, ce volume est une bonne

contribution à l'histoire de la psychologie moderne.
Il faut féliciter l'auteur de ses excellentes intentions et

aussi de certaines idées, trop oubliées dans son milieu et qu'il
remet en lumière. Non seulement il veut étudier les sciences

modernes et accepter ce qu'elles démontrent réellement, mais

encore : « Il n'est pas un philosophe catholique, dit-il, qui ne

fût prêt à sacrifier une idée vieille de plusieurs siècles, du jour
où elle contredirait un fait observé » (p. 455). Il rappelle que,

dans l'homme, « les fonctions supérieures sont avec les
fonctions inférieures en relation de réelle dépendance; qu'il n'y a

pas chez l'homme une seule démarche intérieure qui n'ait son

corrélatif physique, pas une idée sans image, pas une volition

sans émotion sensible » (p. 456). On A^oit que l'auteur ne veut

pas séparer la psychologie de la physiologie. Cet esprit
scientifique est excellent.

Mais, sur d'autres points, il me paraît difficile de donner

raison à l'auteur. Par exemple, il parie tantôt « de l'union
substantielle du corps et de l'âme » (p. 425), tantôt « de l'unité
substantielle de l'homme » (p. 295). L'union et l'unité sont deux

choses différentes. L'auteur admet-il l'union seulement, à savoir

que l'âme et le corps sont unis hypostatiquement, de manière

à former une seule personne? L'union substantielle dont u

parle est-elle autre chose qu'une union hypostatique? Si c est

autre chose, implique-t-elle que les substances de l'âme et du

corps ne sont plus deux substances, mais une seule? Ne
^

e

croirait-on pas, lorsqu'on entend l'auteur parler de «l'unite



— 403 —

substantielle » de l'homme, et dire que l'homme est non
seulement une personne, mais une substance composée de matière
et d'une âme immatérielle?» (p. 456). Ne sommes-nous pas alors
en plein monophysisme humain? Et ce monophysisme absorbe-
t-il le corps au profit de l'âme, ou l'âme au profit du corps?
Se résout-il en idéalisme ou en matérialisme? De plus,
comment, dans ce système de « l'unité substantielle », l'immortalité
de l'âme est-elle sauvegardée? Que devient l'âme, quand «l'unité
substantielle» de l'homme se dissout?

Ce n'est pas tout. Tantôt l'auteur déclare qu'il veut «

confronter la sagesse des âges passés avec les conquêtes scientifiques

nouvelles » (p. V) ; tantôt, qu'il veut « étudier les découvertes

modernes d'après la méthode d'Aristote » (p. VI). Or, il
me semble peu scientifique de ne pas étudier les découvertes
modernes d'après les méthodes scientifiques modernes, qui sont
certainement supérieures à celle d'Aristote, et de leur
préférer celle d'Aristote. Ce retour à des sciences défectueuses et
erronées n'est-il pas un anachronisme et un paralogisme? N'est-ce
pas une plaisanterie de louer « la méthode expérimentale et
l'expérimentation» des scolastiques (p. 451)? Allons-nous revenir
à l'expérimentation des quatre éléments, de la matière première
et des formes substantielles? L'auteur ne craint pas de définir
l'âme une «entelechie»; quelle clarté quelle méthode! «L'être
de l'âme, dit-il, est comme la forme d'un corps naturel ayant
en puissance la Ade; l'âme est l'acte premier du corps ayant
en puissance la vie» (p. 471). Triste retour à la logomachie
obscure et creuse du moyen âge.

De deux choses l'une : ou bien Mgr Mercier veut exploiter
les sciences modernes, au profit de la scolastique qu'il s'agit
de glorifier à tout prix ; et alors il perd son temps, sa peine
et son talent. Ou bien il veut contrôler les assertions physiques,
chimiques, physiologiques et psychologiques de la scolastique
aristotélicienne, et les rectifier par les méthodes et les sciences
modernes, et alors nous l'applaudirons; mais en ce dernier cas,
qu'il s'y résigne à l'avance, c'est la ruine de la philosophie
scolastique, laquelle ne vaut pas mieux que la théologie
scolastique.

En tout cas, nul ne suivra avec plus d'attention que nous
les explications qu'il donnera de l'unité du composé humain,



— 404 —

de la spiritualité et de l'immortalité de l'âme. Nous l'attendons
avec impatience sur ces graves questions. E. M.

L'avenir de la Philosophie, par M. H. Berr ; Paris, Hachette,
1899, in-8", 512 p.

Cet ouvrage n'est pas seulement une exposition raisonnée
des principales évolutions de la philosophie en Allemagne, en

Angleterre et en France, pendant ces trois derniers siècles,
c'est encore une sorte de philosophie tirée de ces évolutions
mêmes, une «esquisse d'une synthèse des connaissances fondée
sur l'histoire». Ce point de Ame a pour nous, anciens-catholiques,

un intérêt tout particulier: car le critérium d'après
lequel nous distinguons les dogmes chrétiens d'avec les simples

spéculations théologiques, est un critérium essentiellement
objectif et historique (quod ubique, quod semper, quod ab omnibus

ereditimi est) ; et l'auteur en appelle aussi, quoique d'une

autre manière, à l'histoire. « Il y a une méthode, dit-il, pour
savoir si l'esprit humain est capable de vérité, et cette méthode

est historique. La vérité n'étant accessible à l'individu que si

elle l'est à l'humanité, il faut commencer par réfléchir la
réflexion des philosophes, par repenser la Pensée humaine et

prendre conscience de son histoire (p. 444)... L'histoire est le

nœud de la science et de la vie. Ce qu'est la psychologie à

la conception de la science, l'Histoire l'est à la direction de la

Synthèse... Le problème philosophique se résout par la synthèse
dans l'histoire » (p. 446).

Cependant, malgré ce point de vue qui me semble fort

juste, je ne saurais approuver toutes les opinions de l'auteur.

Il cite (p. 498) un texte du Rév. Minot J. Savage où il est

question d'une «religion de l'avenir, qui s'assimilera les
tendances artistiques du paganisme, l'idéal moral du christianisme

et le culte cosmique de l'univers». Je le regrette pour le Ré\r.

Minot, mais la religion de l'avenir me semble déjà fondée:

c'est le christianisme même. J'y trouve le sublime et le divin.

Que les générations humaines Avarient, suivant le progrès des

sciences et de la philosophie, les explications théologiques et

les applications sociales des dogmes éternellement vrais du

christianisme, rien de mieux: car St. Paul nous dit que nous



— 405 —

devons croître dans la science de Dieu (crescentes in scientia
Dei), et que le corps de l'Eglise doit croître in augmenium
Dei (Coloss. II, 19). Mais ce n'est pas là fonder une religion
nouvelle. Le Christ était hier, il est aujourd'hui et il sera dans
les siècles des siècles (Hébr. XIII, 8). Sa religion admet toutes
les sciences et tous les progrès des sciences; il n'y a donc
pas à constituer une religion nouvelle avec la science ; encore
moins peut-on dire que « la religion et la philosophie tendent
à s'évanouir pour ne laisser subsister que la science et la
morale» (p. 502). Cette dernière phrase me surprend d'autant
plus sous la plume de l'auteur qu'il semble d'ailleurs
comprendre l'importance et la nécessité de la religion. Qu'il me
permette de relever une autre proposition qui me paraît erronée.
«La Réforme, dit-il, avait rejeté l'Eglise, c'est-à-dire la révélation

permanente et l'autorité visible » (p. 39). Or, ni Luther
ni Calvin n'ont songé à « rejeter l'Eglise » ; en outre, l'Eglise
n'est pas « la révélation permanente » ; enfin, si la papauté,
que la Réforme a rejetée, est considérée par M. Berr comme
«l'autorité visible » de l'Eglise, il se trompe également sur ce point.

Le savant professeur de philosophie touche à trop de

questions dans son A^olumineux ouvrage pour que je puisse
ici lui indiquer toutes les opinions qui m'ont paru discutables.
Je préfère dire avec quel vif intérêt j'ai suivi sa pensée, même
dans les parties les plus touffues de son œuvre. Une des choses
qui m'ont le plus frappé, c'est la place considérable qu'occupe
la théodicée dans la pensée humaine depuis Descartes. L'auteur
n'a nullement songé à l'amoindrir, et en cela il n'a été qu'exact.
On remarquera particulièrement le chapitre intitulé : Résultats,
où il expose des inductions historiques et des inductions
philosophiques, et où il démontre « que le matérialisme est
absurde», ainsi que l'idéalisme (celui où la pensée et son objet
ne font qu'un), le phénoménisme et le scepticisme absolu (p. 297
à 299). L'auteur est moins sévère envers le monisme, qu'il
caractérise ainsi : « Seul d'entre les systèmes possibles, le
monisme subsiste, mais comme hypothèse à prouver et non comme
vérité établie » (p. 444). On remarquera également la critique
que l'auteur fait des problèmes métaphysiques, ce qu'il dit de
la substance, de l'infini, de la causalité, de la liberté et de la
raison (p. 386-408) ; enfin les pages intitulées : Synthèse et
Region (p. 494-507).



— 406 —

Espérons que cet ouvrage si savant et si suggestif aura
plusieurs éditions; que l'auteur en supprimera quelques
longueurs et quelques inutilités (sur le Ballon d'Alsace) ; que, par
contre, il développera les jugements trop condensés sur
certains systèmes; qu'il mettra encore plus d'ordre didactique
dans chacune des trois phases dans lesquelles il a divisé le

dix-neuvième siècle. Espérons surtout que cet ouvrage n'est

qu'un aperçu général et une introduction. L'auteur est de ceux

qui peuvent construire un édifice, et non seulement un
portique. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Die theologische Litteratur der griechischen Kirche im
sechzehnten Jahrhundert. Mit einer allgemeinen Einleitung von

Dr. theol. Ph. Meyek, Konsistorialrat in Hannover. (Studien zur
Geschichte der Theologie und der Kirche, herausgegeben von

N. Bonioetsch und R. Seeberg. IIP. Band, Heft 6.) Leipzig,

Dieterich'sehe Verlagsbuchhandlung, Theodor Weicher, 1899. XI
und 179 S. 8°. (Preis M. 4. —.)

Der Verfasser, durch seine früher ATeröffentlichten Studien

zur Geschichte der griechischen theologischen Litteratur und

der neuern griechischen Kirche (Artikel in verschiedenen
Zeitschriften: Theologische Studien und Kritiken, Byzantinische

Zeitschrift, Zeitschrift für Kirchengeschichte, Theologische Litter

aturzeitung ; biographische Artikel über griechische Theologen

in der gegeinvärtig im Erscheinen begriffenen 3. Auflage von

Herzogs Real-Encyklopädie für protestantische Theologie und

Kirche; das Buch: „Die Haupturkunden für die Geschichte

der Athosklöster", Leipzig 1894) als einer der besten Kenner

dieses Gebietes unter den gegenwärtigen protestantischen
Theologen bekannt, geht, Avie er in der Vorrede bemerkt, schon

seit der Zeit, da er in den Jahren 1881—1888 Pfarrer der

deutschen evangelischen Gemeinde zu Smyrna war, mit dem

Plane um, eine Geschichte der theologischen Litteratur
^

der

neuern griechischen Kirche zu schreiben. Da bei den nötige

zeitraubenden Vorarbeiten und der grossen Schwierigkeit, eine



— 407 —

einigermassen vollständige Kenntnis der Litteratur sich zu
verschaffen, die Vollendung des Ganzen voraussichtlich noch längere
Zeit in Anspruch nehmen musste, so entschloss er sich, zunächst
in dem vorliegenden Bande den ersten Teil der Darstellung
dieser Litteratur herauszugeben. Der Inhalt des Buches schliesst
sich da an, avo Ehrhards ausgezeichnete Darstellung der
byzantinischen theologischen Litteratur in der 2. Auflage von
Krumbachers Geschichte der byzantinischen Litteratur aufhört, avo

Autoren der Zeit nach dem Falle Konstantinopels bis ins 16.

Jahrhundert herein nur insofern noch zu nennen waren, als sie noch
in Zusammenhang mit der letzten byzantinischen Zeit stehen.
Den Anspruch, für den dargestellten Zeitraum etwas
Abschliessendes zu geben, erhebt der Verfasser nicht. So viele
Mühe er sich auch seit Jahren gab, so war es ihm doch nicht
möglich, auch nur alles, Avas von der Litteratur dieser Zeit
gedruckt ist, zu Gesicht zu bekommen; in der Darstellung
selbst Avird überall genau darüber Rechenschaft gegeben, avo

er aus eigener Anschauung urteilen kann und wo er nur auf
fremde Angaben verAveisen muss, darunter teilweise auf solche,
die als zu ungenau erscheinen, um nicht noch manche Fragen
offen zu lassen. — Zunächst Avird S. 1—32 eine Einleitung
gegeben, die nicht nur zu der vorliegenden Darstellung der
Litteratur des 16. Jahrhunderts, sondern zum Ganzen der neuem
theologischen Litteratur der griechischen Kirche gehört, indem
sie über die Periode derselben vom 16. Jahrhundert bis zur
Gegenwart orientiert und eine allgemeine Übersicht über die
für dieselbe vorliegende litterarhistorische und bibliographische
Litteratur giebt. Das 1. und umfangreichste Kapitel der
Darstellung der Litteratur selbst handelt von der systematischen
Theologie (S. 34—105), die Avesentlich einen polemischen
Charakter hat (Fortsetzung der alten Polemik gegen die römisch-
katholische Kirche und beginnende Polemik gegen den
Protestantismus). Von den dem Verfasser selbst vorliegenden Schriften
(Exemplare der Bibliotheken von München, Göttingen, Hannover,
manches auch in seinem Privatbesitz) giebt er, soweit dieselben
mteressant und wichtig genug erscheinen, zum Teil ausführliche,
sehr dankenswerte Inhaltsangaben. Dass in den Urteilen
zuweilen der hervortretende protestantische Standpunkt die Objektivität

beeinträchtigt, soll nicht weiter betont werden. Auch
über einige Inedita, von deren Handschriften der Verfasser Einsicht



— 408 —

nehmen konnte, werden genauere Mitteilungen gemacht (zu
Pachomios Rhusanos). Eingehendere Darstellungen erfahren die

bedeutenderen Theologen : Pachomios Rhusanos (S. 38—53),
Meletios Pegas (S. 53—69), Maximos Margunios (S. 69—78),
Gabriel Severos (S. 78—85), der Patriarch Jeremias II. und
seine Theologen, die Verfasser der Antwortschreiben an die

Tübinger Protestanten (S. 87—100). In Bezug auf diese
Sendschreiben des Patriarchen Jeremias sind die Nachweise über
die darin benutzten Quellen interessant; neben einzelnen
griechischen Vätern sind einige Theologen des 14. und 15. Jaluv
hunderts (Symeon von Thessalonich, Mkolaos Kabasilas, Joseph

Bryennios) ausgiebig benutzt. Zu der S. 89 bemerkten Litteratur
Aväre vor allem noch nachzutragen : Hefele, Beiträge zur
Kirchengeschichte, Band I (Tübingen 1864), S. 444—463 (in der
Abhandlung: „Versuche zur Protestantisierung der griechischen
Kirche" ; zuerst in der Theologischen Quartalschrift 1843). In
der S. 96 aus zweiter Hand erAvähnten 2vpßohxrj von Mesoloras

(Athen 1883) ist nicht nur der Text der Sendschreiben gedruckt,
sondern auch eine ausführliche Einleitung zu denselben gegeben,
S. 78—123. — Weiterhin behandelt Kapitel 2 die Erbauungs-
litteratur (S. 105—137), wobei darauf hingewiesen wird, dass

über dieses interessante Gebiet von weiteren handschriftlichen
Forschungen noch manche Aufschlüsse zu erwarten seien;

Kapitel 3 die liturgische Litteratur (S. 137—157 ; Notizen über

die Herausgeber und die Ausgaben der liturgischen Bücher im

16. Jahrhundert, hauptsächlich gestützt auf die Angaben in der

Bibliographie Hellénique Aron Legrand) ; Kapitel 4 Bibel und

Exegese (S. 157- 161 ; griechische Drucke der Bibel und einzelner

Teile derselben); Kapitel 5 Kirchengeschichte (S. 161—169);

Kapitel 6 das Kirchenrecht (S. 169—172); Kapitel 7 Ausgaben

von altern theologischen Werken (S. 172—174). — Möge es dem

Verfasser möglich werden, der vorliegenden sehr dankenswerten

Arbeit eine Fortsetzung bald folgen zu lassen. Laucheet.



- 409 —

Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments,
in Verbindung mit Beer, Blass u. s. w. übersetzt und
herausgegeben von E. Kautzsch, Professor der Theologie in Halle.
Subskriptionsausgabe in 24 bis 30 Lieferungen. Freiburg i. B.,
Leipzig und Tübingen, Verlag von J. G B. Mohr (Paul Siebeck),
1898. 3.—6. Lieferung, S. 65—192. (Preis jeder Lieferung
M. —. 50.)

Über Plan und Einrichtung dieses Werkes und die beiden
ersten Lieferungen desselben habe ich im letzten Hefte dieser
Zeitschrift (S. 192 f.) berichtet. In den seither erschienenen
Lieferungen liegen jetzt Aveiter die Übersetzungen folgender
Bücher vor: der Schluss des 1. Buches der Makkabäer, übersetzt
von Kautzsch; das 2. Buch der Makkabäer, übersetzt von A. Kamp-
hausen (S. 81—119, mit einer Einleitung, die einen ziemlich
radikalen kritischen Standpunkt vertritt) ; das sogenannte 3. Buch
der Makkabäer, übersetzt von Kautzsch (S. 119—135); das Buch
Tobias, nach dem Text des Codex Alexandrinus übersetzt von
M. Lahr (S. 135—147); Judith, von demselben (S. 147—164);
das Gebet Manasses, übersetzt von V. Ryssel (S. 165—171); die
deuterokanonischen Stücke des Buches Daniel, übersetzt von
W. Rothstein (S. 172—192; die Geschichte der Susanna und
von Bei und dem Drachen in doppelter Übersetzung nach dem
Septuaginta-Text und dem des Theodotion). Bemerkenswert ist,
dass Rothstein geneigt ist, die Frage, ob hebräisches Original
anzunehmen sei, nicht nur für das Gebet des Azarias und den
Lobgesang der drei Jünglinge, sondern auch für die Stücke
von Susanna und von Bei und dem Drachen zu bejahen, indem
er wenigstens darin sich gegenüber der gewöhnlichen
protestantischen Ansicht die Unbefangenheit des Urteils wahrt. —
S. 86, im Texte von 2 Makk. 1, 10 L: im 188. (statt 180.) Jahre.
S. 88, Anm. Z. 5, 1. : Nt<püau (statt NscjAau). Lauchert.

Die Adventsperikopen, exegetisch-homiletisch erklärt von Dr. Paul
Wilhelm Keppler, Bischof von Rottenburg. (Biblische Studien,
herausgegeben von Prof. Dr. 0. Bardenhewer, IV. Band, 1. Heft.)
Freiburg i. B., Herdersche Verlagshandlung, 1899. VI und
143 S. 8°. Preis M. 2. 40.

Der hochwürdigste Verfasser hat seit Jahren der Homilie,
ihrer Wiederbelebung und eifrigeren Pflege, von der er eine

Revue intern, de Théologie. Heft 2G, 1899. 27



— 410 —

Regeneration der Predigt überhaupt erwartet, das Wort geredet
(vgl. Theologische Quartalschrift 1892, S. 179 ff.), auch einen

ausführlichen Unterricht über dieselbe veröffentlicht (in der

Zeitschrift: Der katholische Seelsorger, Bd. TV, 1892). Da aber
bei der besondern Schwierigkeit dieser Predigtweise, die ihrer
eifrigen Pflege neben der thematischen Predigt im Wege steht,
blosse Empfehlungen und theoretische Unterweisungen nicht
zum Ziele führen, so fasste er den Plan, praktisch an den

einzelnen Perikopen zu zeigen, wie dieselben in fruchtbarer
Weise homiletisch behandelt werden können, und dabei auch
besonders gegenüber den entgegenstehenden Bedenken und

vorhandenen Schwierigkeiten zu zeigen, „Avie dieselbe Perikope
unter verschiedenen Gesichtspunkten mit verändertem Thema
und Zielpunkt behandelt werden kann ; wie auch homiletisch
steril scheinende Perikopen manche Goldader bergen; Avie dem

heiligen Text ein um so reicherer Ertrag abzugewinnen ist, je
tiefer man eindringt und je emsiger man ihn verarbeitet" (S. 3).

Als einen Anfang der Ausführung dieses Planes legt er in der

vorliegenden Schrift die von diesem Gesichtspunkte geleitete
Behandlung der Evangelien und Episteln der vier
Adventssonntage vor. In der Einleitung wird Seite 6 ff. eine kurze

kritische Übersicht über die vorhandene katholische Litteratur
seit Hirscher gegeben. Der Erklärung der Adventsperikopen Avird

sodann eine Darstellung der Bedeutung der Adventszeit im

Kirchenjahr, ihres Charakters, Ideengehaltes und moralischen
Zwecks vorausgeschickt (S. 10—15). Auch in der Erklärung
der Perikopen selbst ist es der durchgehende Gesichtspunkt,
dieselben nicht etwa nur als Lehrstücke für sich zu behandeln,

sondern zu zeigen, Avie dieselben „sich organisch in die Liturgie
eines jeden der vier Sonntage einfügen" (S. 15). Deshalb wird

auch in der Einleitung zu den Perikopen jedes Sonntags jeweils
eine kurze Charakterisierung des Grundgedankens der Liturgie
des betreffenden Sonntags gegeben. Sodann werden die Perikopen
zunächst exegetisch behandelt, mit gründlicher und allseitiger

Entwicklung ihres Gedankengehaltes, Avobei das homiletisch

Wichtige und Brauchbare besonders berücksichtigt wird. Der

Exegese folgt der Nachweis der Bedeutung der Perikope für

den betreffenden Tag, im Zusammenhang mit dem ganzen

Charakter der Liturgie desselben, mit Winken für die

homiletische Verwendung ; daran schliesst sich jeweils eine Reihe



— 411 —

von Dispositionen für die homiletische Bearbeitung jeder Perikope
nach den verschiedenen in der vorausgehenden Erklärung
gewonnenen und dargelegten Gesichtspunkten. Ausgearbeitete
oder ausführlich skizzierte Homilien selbst sollten nicht gegeben
werden, da die Schrift den Benutzern nicht die eigene Arbeit
ersparen, sondern dieselben zu eigener ernster und
fruchtbringender Arbeit anleiten will. Dieselbe erscheint dafür auch
in ganz vorzüglicher Weise geeignet. Möge der hochwürdigste
Verfasser auch in seinem jetzigen hohen Amte die nötige Musse
finden, der vorliegenden schönen Gabe, Avie das früher seine
Absicht Avar, weitere Fortsetzungen folgen zu lassen.

Lauchert.

III. English Bibliography.
The Doctrine of the Church of England on the Holy

Communion, re-stated as a guide at the present time. By the
Rev. Frederick Meyrick, M. A., Rector of Bückling, Norfolk,
and Non-Residentiary Canon of Lincoln Cathedral. Fourth
Edition. London, Longmans, 1899.

Canon Meyrick is well known to the readers of this review,
and to Old Catholic theologians. In the little book which stands
at the head of this notice, he desires to re-state for the present
generation Avhat has unquestionably been the doctrine of the
leading Anglican theologians until the rise of the Tractarian
movement. Whether Canon Meyrick's doctrine is the doctrine
of the Church of England, or not, is a point which will be
energetically disputed by the disciples of D1' Pusey, who held
and taught the doctrine known as the "Real Objective
Presence", and whose teaching has frequently been summed up
m what must be confessed to be the somewhat enigmatical
formula that Christ is present in the Eucharist "in, with, or
under the form of Bread and Wine". In this brief notice of
Canon Meyrick's treatise there will be no attempt to decide
™is point, or to discuss the question of the nature of Christ's
¦Presence in the Eucharist. I shall content myself with
summarizing the Canon's views, which, as I have already said,



— 412 —

are the views of the great majority of the theologians of note
in our Communion up to the year 1840 or thereabouts.

Canon Meyrick first shews that the Holy Communion,
according to the formularies of the Church of England is "a
Remembrance, a Sacrifice, a means of Feeding, a means of

Incorporation, a Pledge". He proceeds to deal with each of

these points in detail, citing the best known authorities in our

Church, up to the date mentioned above, in favour of his

positions. Among these authorities are Bishop Jewel, Bishop

Bilson, Bishop Andrewes, Bishop Hall, Archbishop Laud, Bishop
Cosin, Bishop Patrick, Bishop Bull, Bishop Beveridge, Bishop

Jeremy Taylor, Archbishop Wake, beside such other theologians
of note among us as Hooker, Hammond and Waterland. I may
remark in passing, that no one is competent to pass judgement
on our Church who has not at least some acquaintance with
the writings of the learned theologians just mentioned, men

who yield to none in their explicit affirmation of the truths
enshrined in the Catholic Creeds, and in acquaintance with the

writings of the great divines of the early Church. I am glad
to find this review opening its columns to short sketches of

their lives and teaching. Only by this means can the history
and position of the English Church be properly comprehended.

The Holy Communion, according to Canon Meyrick, was

"ordained to be, and serves as, a continual Remembrance,
Commemoration and Memorial of the Sacrifice of the Death of

Christ, and of the benefits that we receive thereby". It is

moreover "a sacrifice of homage", of "praise and
thanksgiving", a "commemorative Sacrifice", by which is meant,

according to Canon Meyrick, not "a Sacrifice commemorating
the Death of Christ", but "a Sacrament commemorating the

Death of Christ". He cites Aquinas in support of this view, and

adduces Dean Field's refutation of the Anew of the Mass held

by Liguori and Bellarmine. He finally states (p. 83) his own

view of the sense in which the Holy Communion may be

regarded as a Sacrifice, and rejects the teaching of the Council

of Trent. He next discusses the "Feeding" at considerable

length, and protests against the notion that it is carried on by

means of a Transubstantiation of the elements into the Body

and Blood of Christ. He cites the same authorities of our

Church against Transubstantiation as I have mentioned above,



— 413 —

and supports them by many other authorities not less learned
and Catholic-minded, such as Archbishop Usher, Bishop Pearson
and Mede, beside the great English martyrs of the Reformation
period, Tyndale, Cranmer, Ridley, Latimer. He discusses
Transubstantiation in relation to Reservation, Elevation, Processions
of the Host, Fasting Communion, the Denial of the Cup, the
tenet of the eating of Christ's Body by the wicked, the practice

of "hearing Mass", or non-communicating attendance. He
further rejects the doctrines of Consubstantiation, and of the
Real Objective Presence of Christ in the Sacrament of Holy
Communion, and decides in favour of a Real Presence in Avhich
"the AAdiere, the hoAv, and the Avhen" is not defined, but which
involves a real, spiritual feeding on the Flesh and Blood of
Christ by the faithful receiver of the Sacrament. He concludes
with a brief discussion of the incorporation of the receivers of
Holy Communion into the mystical Body of Christ, and of the
question in Avhat sense Holy Communion may be regarded by
us as "a pledge of past forgiveness, of present acceptance,
and of future inheritance". He concludes with a brief enumeration

of the propositions he has desired to establish, and insists
that none of the aspects of Holy Communion he has mentioned
should be taken by themselves, but that it is only by the
combination of them all that an adequate conception of the doctrine
of Holy Communion can be formed.

It should be added that the treatise, short as it is, and
whatever opinions there may be about the soundness of its
arguments, is marked by a Avide acquaintance with the literature

of the subject, and especially with the teaching of the
early Fathers. And any one Avho reads it will incidentally learn
a great deal about the theology of the Anglican Church, and
its continual and consistent appeal to antiquity against the
private opinions of later theologians, and still more against
their ultimate embodiment into the theological system of the
Roman Church.

Two most important points, I must confess, strike me, as
one who has read a vast deal of modern controversy on this
subject, as having been most strangely and almost universally
left out in dealing with it. The first is the definition of the term
Presence" in relation to the Eucharist. I must have seen the

w°rd in this connection a million times at least. I cannot re-



- 414 —

member ever having seen it defined. I cannot find out when
the phrase was first used, nor can I conceive of an adequate
Greek equivalent to it. The word nagovala is usually confined
to the Second Coming of Christ. I am not, I frankly admit,
a great Patristic scholar. But I have sometimes searched the

pages of the Greek Fathers on this subject. And I have not

come across nccgovofa or any other word equiA^alent to prœ-
sentia, in the pages of the Greek theologians. As to the word

Presence, it is used now, like Substance, chiefly in an altogether
materialistic sense,—one altogether contrary to its original
signification. He would be a great benefactor to theology who

would carefully define the word Presence, and distinguish, if
distinction be necessary, betAveen its metaphysical and theological,

and its ordinary and colloquial sense. Were the same

thing done in reference to Substance, Ave might begin to understand

each other. But when, as at present, the same words are

used, now in one sense, now in another, and now, as it would

seem, in none at all, Avhat wonder Avili it be if men go on

disputing about it to the world's end?
The second point is that many of the Fathers, notably

Athanasius and Chrysostom, seem to regard the Lloly
Communion as a feeding, not on the glorified Body of Christ, but

on the Body of the Lamb as slain in sacrifice. If so, we are

feeding on what has no actual present existence. The Slain

Lamb is doubtless a fact eternally present to the Mind of God

and in the Life of His Church. But in space and time the Flesh

and Blood of the Slain Lamb have now no existence. What if,
in Holy Communion, as in Baptism, Ave mystically die with
Christ by faith, are raised Avith Him by the same faith from

death to life, and are translated Avith Him to the Right Hand

of the Majesty on high? He who receives Christ must needs

receive the Avhole Christ. He Avho was slain is also Risen and

glorified. But only by partaking in His humiliation, by identifying

ourselves Avith His Sacrifice, can Ave rise to the participation

in His Victory and His Glory. What if then, after all,

the Presence of Christ in the Eucharist should prove to

be in no sense a physical fact, but entirely and solely a spiritual

mystery Holy Communion is the solemn Commemoration,

Remembrance, Memorial of the Great Sacrificial Act consummated

on Calvary,—an Act which, as Scripture teaches us, is



— 415 —

ever present in the Mind of God. This it is which makes us

partakers of the Glorified Humanity of the Living and Triumphant

Christ, and knits us together in one Body in Him. Only
by dying Avith Christ can Ave possibly live with Him. Only
by uniting ourselves in spirit Avith His great act of
self-immolation—that supreme and final consummation of His life on
earth—can Ave have any participation in the blessings it has
Avon for us. Only by turning our eyes from the temporal and
material to the eternal and enduring can Ave have Fellowship
with Christ, or be filled with the Presence of our Living Lord.
Thoughts such as these might possibly help us to abate the
violence of controversy, and tend to convert the Holy
Communion from the battle-field of parties into the Sacrament of
Eternal Love. J. J. Lias.

IV. Griechische und russische Bibliographic

NsxTctçi'ov Escala, Mì]tqutcoXìtov IIs-vcaTtoXswc xai âisvtlvvTOv tïjç
^JftCuQkiov exxXrjUiaOTixijç G%oXr~ç, MdAr/un Tlniiicn-rix^c jtqoç %QrtGiv

tCv [xuD-rjTiîïv ttjc 'PtÇaQsfov sxxXt^iawctxfc Gy^oX^ç. 'Ev 'JDfvatç,
sx tov ivnoyçaqsiov 'A. KaXagaxq. 1898. 295 S. 8°. (Preis 3 Pr.)

Der hochAvürdigste Verfasser teilt seine Pastoraltheologie
in einen allgemeinen und einen speciellen Teil. Die allgemeine
Pastoraltheologie (S. 15—135) handelt in der 1. Abteilung von
der Kirche, den Sakramenten, der Würde des Priesters und
des Bischofs (S. 18—97); in der 2. Abteilung von den erforderlichen

Eigenschaften der geistlichen Hirten (S. 98—135). In der
speciellen Pastoraltheologie (S. 136—211) wird in 3 Abteilungen
vom priesterlichen Charakter (S. 138—147), von den pastoralen
Tugenden und den entgegengesetzten Fehlern (S. 148—180)
und von den pastoralen Pflichten (S. 181—211) gehandelt. Als
Anhang folgt eine „Pastoraltheologie der Abater" (S. 213—263),
eine Zusammenstellung von Auszügen aus griechischen Kirchenvätern,

in 47 kurzen Kapiteln, und an zweiter Stelle in
30 Kapiteln geordnet eine Zusammenstellung der kirchlichen
Kanones, die sich auf das Leben, und die Pflichten des Klerus
beziehen. — Die griechische theologische Litteratur ist an
pastoraltheologischen Werken nicht reich. Das bekannteste



— 416 —

neuere Werk ist die 1883 erschienene Jloifiavrixrj des spätem
Erzbischofs von Patras, Nikephoros Kalogeras. Das vorliegende
Buch will dem elementareren Bedürfnis zunächst der Schüler
der kirchlichen Schule in Athen dienen. Es ist kurz gefasst,
teilweise in Fragen und Antworten. Eine schöne und für den

Zweck des Buches jedenfalls sehr nützliche Beigabe ist die

Zusammenstellung der Väterstellen. F. L.

A. Wjasigin, Skizzen aus der Geschichte des Papsttums im
11. Jahrhundert. (Hildebrand und das Papsttum bis zum Tode

Heinrichs III.) St. Petersburg, Druckerei W. S. Balaschew, 1898.

VIII und 300 S. 8°. (Preis 2 Rubel.) (Russisch.)

Der Verfasser, Privatdocent der Geschichte an der
Universität Charkow, der seit einer Reihe von Jahren die Geschichte
und Litteratur des Gregorianischen Zeitalters zum Gegenstande
seines speciellen Studiums gemacht hat (vgl. Revue internationale
1897, S. 452 f.), setzt in dem vorliegenden Bande, seiner Magister-
Dissertation, diese Studien fort. Er giebt hier, um das historische
Verständnis der Lebensarbeit Gregors VII. durch genauere
Erkenntnis der gegebenen Vorbedingungen zu fördern,
Untersuchungen über dessen frühere Lebenszeit und über den Anfang
der reformatorischen Bestrebungen unter Gregor VI. und dessen

Nachfolgern bis zum Tode Kaiser Heinrichs III. Die Arbeit war
zuerst im „Journal des Ministeriums für Volksaufklärung" 1898

veröffentlicht worden.
Unter dem Titel : „ Eine neue Sammlung der Denkmäler der

mittelalterlichen Publizistik11 (CharkoA\r, Silberberg, 1898, 26 S.,

russisch) veröffentlicht derselbe Verfasser eine eingehende
Besprechung des in den Monumenta Germania) historica 1897

erschienenen Bandes : Libelli de lite Imperatorum et Pontificum
seeculis XI et XII conscripti, Tomus III, als Separatabdruck

aus dem „Journal des Ministeriums für Volksaufklärung" 1898.

F. L.



417 -
V. Librairie.

B. Alberti Magni, Ratisb. ep., opera omnia, ex edit. Lugd.
excusa cura et studio Aug. Borgnet ; Parisiis, L. Vives,
36 vol. in-4°, 1000 fr.

S. Bonaventcjrae opera omnia, cura et studio A. C. Peltier;
Parisiis, L. Vives, 15 vol. in-4°, 400 fr.

F. Buomberger: Déplacement religieux et national dans la
population suisse, spécialement dans celle du canton de
Fribourg; Fribourg, 1899, broch. 39 p.

Rev. S. Dabovich: The Lives of the Saints and several
Lectures and Sermons; San Francisco, the Murdoch Press, 1898,
in-18, 217 p.

D.-H. Dalton: Lasciana nebst den ältesten evang.
Synodalprotokollen Polens 1555-61; Berlin, Reuther und Reichard,
1898, in-8°, 575 S. Preis: 12 M.

Decker : Wie kann die neutestamentliche, eschatologische Hoffnung

für das religiös-sittliche Leben unserer Zeit die rechte
praktische Bedeutung gewinnen? Kiel, Marquardsen, 1899, br.

J. Köberle : Die Tempelsänger im A. T. ; ein Versuch zur
israelitischen und jüdischen Cultusgeschichte ; Erlangen, Junge,
1899, in-8°, 205 S., 3 M.

P. Kölbing: Bericht des theologischen Seminariums der
Brüdergemeine in Gnadenfeld von den Studienjahren 1897-1898 und
1898-1899. Beigegeben: der Primat der Religion im menschlichen

Geistesleben, von Th. Steinmann; Leipzig, Jansa, 1899,
in-8°, 120 S.

P'A. Palmieri : La Polemica religiosa in Oriente (Dal « Bessa-
rione»), Roma, 1898, in-8°, 142 p. — Studi bizantini: Michele
Cerulario e lo scisma d'Oriente. — Il Monachismo a Costantinopoli

nella prima età del medio evo (Dalla Rivista Bibl.
Italiana) 1898, br.

A. Philippot: Essai philosophique sur l'efficacité de la prière
(thèse présentée à la Faculté de th. prot. de Paris); Paris,
Fischbacher, 1899, in-8°, 100 p.



— 418 —

R. Rothe : Briefe an einen jungen Freund mit erklärenden
Anmerkungen zu seinem hundertsten Geburtstag; Heidelberg,
Petters, 1899, br. 38 S.

Johannis Duns Scoti opera omnia ; Parisiis, L. Vives, 26 vol.

in-4°, 800 fr.

Lie. Titius : Luther's Grundanschauung vom Sittlichen, verglichen
mit der Kantischen; Kiel, Marquardsen, 1899, br.

Ff. Zahler: Die Krankheit im Volksglauben des Simmenthals;
Bern, 1898, br. 141 S.

E. Z. Zur Geschichte der altkatholischen Gemeinde München;
München, Wolf, 1898, br. 78 S.

NB. Le comité ancien-catholique de la Presse, en Suisse,

a établi à Olten, ches le libraire H. Huber, un dépôt d'ouvrages
sur la réforme ancienne-catholique, à prix très réduits. Il suffit

d'indiquer quelques noms: Beyschlag, Bühler, Dietschi, Fischer,

Götz, Herzog, Kilchmann, Littledale, Meier, Michelis, Nippold,

Reinkens, Richter, Stocker, Weibel, Woker; — Abriss der

Kirchengeschichte ; Der zweite Altkatholiken-Kongress in Luzern

1892; Altkath. Volkskalender, etc.


	Bibliographie théologique

