Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 26

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 386 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

Esquisse d'une Apologie philosophique du christianisme
dans les limites de la nature et de la révélation, par
Uabbé Cu. DenNis; Paris, Alcan, in-18, 1898 ; 4 fr.

Cet ouvrage est plutét une discussion sur la méthode
apologétique qu'une apologie méme: c’est une étude du sur-
naturel, de la révélation, de la grace, voire méme du miracle,
étude non didactique, décousue méme, trés incompléte sur plu-
sieurs points essentiels, trop longue sur plusieurs points se-
condaires; en somme, excellente con certaines parties, mais dé-
fectueuse et erronée en d'autres.

Avant tout, le but de Ilauteur est excellent. Clest ainsi
qu’il Texplique: «Faire subir a l'idée religieuse, et conséquem-
ment au christianisme, I'épreuve d’une critique strictement philo-
sophique qui les releve aux yeux des savants, tel est notrc
but. Nous sommes loin de l'impiété du XVIII® siecle, qui ne
trouvait a la religion ni objet déterminable ni fondement in-
terne. Ce qui nous passionne aujourd’hui en elle est précisé-
ment ce que nous retrouvons en nous-mémes comme lui appat-
tenant. L’humanité se sent vivre d'une vie qui lui est propre
et essentielle dans toute conception religieuse. Cette conception
ne peut donc plus passer comme le produit artificiel, illogique
et irrationnel de I'homme. Les caprices et la mode, l'illusion
enfantine de 'humanité réveuse de linconnu et de l'indéfini
ne sont plus des causes suffisantes pour expliquer la croyance
et 'idée religicuse qui en est la synthese réelle. Sous ce rap-
port, la critique philosophique a relevé prodigieusement la
théologie, et ce serait une faute bien grave de ne pas PfOﬁte’r
de cette nouvelle situation. Les regles traditionnelles de la dé-



— 387 -

monstration du christianisme doivent se modifier et évoluer
d'aprés cette orientation. Les reprendre simplement sans se
soucier que le monde de la pensée marche, ce serait laisser
croire gratuitement qu'il marche contre l'objet de la Révéla-
tion; ce serait imposer aux esprits progressifs 1'obligation in-
tolérable de se suicider. Le penseur est plein de sa pensée,
elle est sa vie et voici que vous venez lui dire gque l'atmos-
phére qu'il respire et que l'aliment qui le nourrit sont radica-
lement empoisonnés; vous exigez de lui qu'il se fasse d’autres
poumons, un autre estomac pour qu'il se remette a4 la vie d'il
y a deux ou ftrois siecles. La tentative est plus difficile que
vous ne I'imaginez; une régression de cette importance a trop
de malchances contre elle (p. 83-84)... L’avantage des néo-
apologistes est de faire la démonstration de la vraie religion
en montrant ses conditions toutes naturelles. Autrement dit,
la vraie religion n’apparait plus seulement comme un sys-
ttme n'impliquant pas de contradiction et ayant une simple
possibilité intrinséque, La vraie religion est intrinséquement et
expérimentalement celle dont 'objet remplit les conditions d'in-
tériorité et d’'immanence que toute vraie science de 1'ame dé-
termine comme nécessaires selon notre nature actuelle (p. 133)...
La nouvelle apologie montre que 'homme intégral doit rester
absolument lui-méme pour recevoir le divin» (p. 181). — Et
encore: «Nous rattachons la foi chrétienne & 'harmonie uni-
verselle des lois de la nature et du déterminisme scientifique.
La logique de la foi nous apparait aussi rigoureuse que la lo-
gique de I'expérience et de l'intuition. Clest par elle que I'unité
du divin et de 'humain se fait dans les ames et c’est en la
violant que les sceptiques et les dilettantes, les rationalistes
¢t les séparatistes de toutes nuances apparaissent comme des
anomalies et des étrangetés philosophiques» (p. 197).

On le voit, M. Denis, directeur des Annales de philosophie
Chrétienne, est un «néo-apologiste ». Cest le titre qu'il se donne
formellement dans maintes pages de son livre. Comme tel,
tomme chef principal du mouvement nouveau (car il y a un
Mouvement nouveau en apologétique catholique-romaine, comme
0 stylistique, comme en peinture, comme en musique, etc.), il
donne 3 1a jeune école et surtout a l'ancienne (la traditionnelle)
des conseils qui paraissent trés hardis sous la plume d'un ca-

tholique-romain, mais qui souvent n'en sont pas moins tres
Sensés, Ecoutons-le :



— 388 —

« Le malheur des temps veut que le clergé pensant?) ait
dépensé toute son initiative & la critique des systémes négatifs.
Si Ton excepte Lamennais, Bautain et les ontologistes, on ne
trouve awucune philosophie géniale et personmnelle sortie de sa
pensée... L'une des pires calamités affligeant le clergé contem-
porain est de passer son temps dans les polémiques stériles,
dans les discussions #nufiles, dans des débats sur des questions
secondaires ol il engage souvent tout son amour-propre» (p. 26
a 27). M. Denis déclare que 'apologiste qui ne se paie pas de
mots, qui accepte et applique les méthodes rigoureuses de la
pensée, est «rare dans lespece» (p.33). Il ajoute: «Hélas,
grand Dieu! combien de maitres de la jeunesse cléricale s'en
tiennent aux redites, aux vieux systémes: tout s’ébranle autour
d’eux, seule leur paresse intellectuelle et scientifique reste im-
mobile! Deés lors plus de coalescence possible entre des esprits
¢levés dans des conditions diamétralement opposées. Deux
mondes se trouvent en présence: le monde de tous ceux que
I'Université a formés, médecins, avocats, professeurs, hommes
de lettres, instituteurs, esprits qu'inspire la pensée rationaliste
et qui savent assez nettement les systémes de leur temps
pour les opposer & ce qu'ils croient étre les idées chrétiennes;
d'autre part, le monde qu'inspire seule une théologie amoindrie,
faite d’'un manuel dont la méthode expositive est surannce,
dont la terminologie est plus difficile 4 retenir que le contenu,
dont le contenu — ce contenu divin qui devrait engendrer la
vie et projeter la lumitre en tous! — se tient sur une char-
pente ardue, syllogistique, mortellement froide pour 1'esprit et
le ceeur. Dans le monde irréligieux, beaucoup de confiance en
la raison qui a fait de si belles découvertes et réalis¢ de si
grandes merveilles, mais en méme temps beaucoup de défiance
contre les affirmations dogmatiques et métaphysiques qui ne
peuvent plus soutenir leurs objets contre le discrédit provoqué
par la science. Dans le monde croyant, on voit beaucoup de
confiance dans les theses métaphysiques, transcendantes et dog-
matiques et beaucoup de défiance — une défiance injurieuse —
vis-a-vis de la raison contemporaine que l'on croit ne plus
s'accorder systématiquement avec les convictions 1‘eiigieu§eSI
De part et d'autre on va jusqu'a l'injustice, jusqu'a la passion:

Iy Donc il y a un clergé non pensant.



Voila 'abime qui nous sépare, nous croyants, de la légion de
ceux qui ne disposent plus de moyens pratiques pour nous
comprendre. Est-ce & nous théologiens, dont le prosélytisme
doit étre premiérement inspiré par la charité, de considérer les
derniers penseurs venus a la Foi comme une cible sur laquelle
il est bon de tirer au hasard des coups heureux? Est-ce a nous
de profiter des avantages incontestables que nous donne 1'étude
de la théologie pour leur imposer 'humiliation de nos cri-
tiques menues et épilantes? Est-ce 4 nous d’écrire contre eux:
«vérité d’abord, charité ensuite», et de relever avec superbe
leur inexpérience dans l'expression des formules dogmatiques?
Agir ainsi n’est-ce pas s'exposer a4 tomber dans un pharisaisme
d'un genre démodé, ol la menace inquisitoriale et la lettre
scolastique tuent l'esprit de vérité et d'initiative? Ce n’est pas
ainsi que le divin Maitre a converti le monde: Discite a wme
quia mitis sum el humilis corde » (p. 81-83).

Et encore: «I’abus de la raison raisonnante est commun
aux rationalistes et aux théologiens. Chez ces derniers, 1'édu-
cation toute objective du dogme ne crée-t-elle pas trop sou-
vent des habitudes d'esprit contraires au développement normal
de la réflexion philosophique et de la critique? La source des
malentendus est identique dans les camps opposés» (p. 171).
Selon M. Denis, certains théologiens « n’ont qu'une connaissance
trés imprécise de la philosophie contemporaine» (p. 387).

Certes, il a fallu & I’honorable ecclésiastique un assez grand
courage pour oser représenter 4 ses collegues qu’ils frappent
quelquefois «aveuglément» les systemes des philosophes con-
temporains, méme des philosophes «séparés». «Nous osons
affirmer, dit-il, que les philosophes séparés ont beaucoup plus
de bonne foi que les théologiens ne leur en prétent ordinaire-
ment. Privés de nos lumieres, ils cherchent naturellement et
iIs ne trouvent pas toujours mal; ne vivant que par leur raison
Propre, cette raison s'élargit, devient compréhensive, exigeante,
impérieuse, — certains catholiques, pour se débarrasser de
Ces critiques parfois génantes, disent orgueilleuse! — Une
chose est 4 sa louange incontestablement, Elle ne connait pas
les dangers de 1a routine, la béatitude des convictions arrétées,
la somnolence d'une foi définie, 'immobilité, U'inertie d'un dog-
matisme qui n'a de vigoureux et de vivant que son intolérance »
(p. 81). Ailleurs, M. Denis, parlant de « Renan, Spencer, Huxley,



— 390 —

etc.», les appelle « grands critiques », « esprits aussi pénétrants »
(p. 134). Il 1ui a fallu plus de courage encore, croyons-nous,
pour oser combattre 1'abbé Dubois, le professeur Didiot, les
Peres dominicains Coconnier et Etourneau, les Péres jésuites
Le Bachelet et de Grandmaison, et méme le cardinal Pie, dont
il a dit: «Chez le cardinal Pie, l'idée de la nature apparait
trop maigre et trop insuffisante pour qu’il ait pu construire un
systéme logique et harmonieux tel que T'apologie doit le con-
cevoir maintenant» (p. 190).

Bien plus, M. Denis trouve qu’on abuse du miracle dans
I’Eglise romaine. «Il ne faut pas permettre aux fideles, ditil,
de multiplier les miracles et de se croire miraculés a tout
propos, tendance qui se constate trop souvent et qui n'est pas
sans ridicule! [L’Eglise a publié des lois rigoureuses et sages
selon lesquelles doivent étre examinés les miracles et les mi-
raculés. Il serait urgent de les appliquer avec rigueur et avec
l'appareil d'un tribunal public. On éviterait alors le taxilisme,
le spiritisme, le gouédonisme, etc., plaies honteuses de la rel-
giosité contemporaine. La Société des sciences psychiques, bien
recrutée, pourrait rendre de grands services a4 ce propos»
(p. 337)... «Pratiquement, 'apologiste ne doit jamais oublier que
le miracle n'impliquant qu'une discernabilité empirique n'a
toute sa valeur que pour ses témoins imwmédials et pour Ceux
qui en sont l'objet. En effet, ceux qui ne constatent pas direc-
tement un miracle sont obligés de s'en rapporter aux témoi-
gnages des autres: fides ex auditu. De 13 surgissent d’innom-
brables questions de critique historique, morale, philosophique
et scientifique qui amoindrissent la portée pratique et imme-
diate de ce critere. Il y a trés peu de miracles qui ne soulevent
une masse de difficultés. La science découvre sans cesse de
ces difficultés; la critique biblique se heurte tous les jours a
de nombreux problémes qui se résument en ceci: restituer pal
-apport & solre science les milieux humains dans lesquels les
événements affirmés par la Bible se sont passés. Travail énorme
auquel plusieurs générations ne suffisent pas; travail qui de-
mande toutes les précautions de Vintelligence et toutes Ies 1‘e§-
sources du savoir; travail ol les constatations fausses, les te-
moignages menteurs, linfirmité et la duplicite humaines S_Oﬂt
d'autant plus redoutables qu'il s'agit de l'ordre suprasenSIble
et mystérieux! Certes, croyons au miracle; mais que #07e



— Bl —

croyance a tel ou tel miracle soit la derniére preuve que nous
fassions intervenir dans la démonstration de notre foi; soyons
croyants sans crédulité» (p. 349). Voir aussi p. 350-351.

M. Denis avoue que «chez certains catholiques on peut
constater que les formules et les symboles ont remplacé 1'es-
prit» (p. 360). Il ne veut pas que «l'esprit théologique pénetre
indiment dans l'ordre scientifique», parce gu’alors «il tombe
dans des exces lamentables, désastreux finalement pour la foi
par la réaction qu'il inspire» (p. 46). Clest ce qui est arrivé,
en effet, par exemple, dans la question de la transsubstan-
tiation, ol I'esprit théologique a voulu s'imposer a 'ordre scien-
tifique et n'a abouti qu'a des exces lamentables et désastreux
pour la foi. Il va de soi que cet exemple n'est pas cité par
M. Denis,

M. Denis s’éleve contre les théologiens qui exagerent et
faussent l'inspiration des Livres saints; il enseigne formellement
que la Bible a été «rédigée par des hommes imbus nécessai-
rement des idées de leurs milieux », et qu'elle « doit contenir et
impliquer les idées contemporaines». Il ajoute: «L'Univers du
20 janvier 1898 a publié une lettre contre le P. Lagrange o
on lui reprochait de tenter pour le Pentateuque la reconstitu-
tion du milieu humain dans lequel ce document a été néces-
sairement composé. L'auteur de cette critique prouve évidem-
ment qu'il suppose la Bible sortie des mains de Dieu comme
une page imprimée sort d'une presse!» (p. 372.) M. Denis ne
veut pas que 1'on donne comme soutien au dogme «des formules
toutes faites et une philosophie ancrée» (p. 307).

Bref, 'esprit dans lequel il a écrit son volume apparait
tres clairement dans les pages suivantes: «Ne faites donc plus
dépendre — apologétiquement parlant — fout P'acte de foi de
Vautorité du témoignage, et ne dites plus, avec la prétention
absolue de résumer foute la démonstration chrétienne dans cet
argument: «Si I'Evangile est authentique, je dois croire & tous
les dogmes qu'il renferme.» —- Non, je dois les admettre, ri-
goureusement parlant, comme faits ou affirmations simplement
historiques et authentiques, rien de plus. Sz, en fait, ils im-
pliquent davantage, il faut le justifier autrement que par la
Simple crédibilité dun fail authentique. 11 faut montrer que ce
fait a en soi une crédibilité intrinseque, 'immanence a prior:
e a posteriori du divin. — A priori, le surnaturel doit étre



— 392 —

montré légitimement postulé par l'existence du fait historique
de I'Evangile en conséquence de 'hypothese de ses propres
décisions, des décisions libres de Dieu. — A posteriori, le sur-
naturel doit se révéler et se qualifier tel par I'ensemble des
circonstances, par ses caracteres sensiblement suggestifs et
indicatifs du divin, comme étant un fait n’ayant pas en soi sa
causalité naturelle suffisante et antécédente. Il y a donc, apo-
logétiquement parlant, un droit philosophique qui prime lin-
terprétation du témoignage historique et qui légitime, en de-
hors du fait historique, 'acte de foi en sa surnaturalité. Bref,
il faut donner a l'acte de foi — relativement aux incrédules
philosophes ou savants — une autre base que celle du témoi-
gnage ou de la raison raisonnante. C'est une orientation toute
différente et qui suppose entre 'homme et la Révélation une
connexité plus grande qu'on ne la suppose. Cette connexité
embrasse tout le dogme, parce qu’en fait la théologie chré-
tienne prend 'homme nécessairement dans toutes ses virtua-
lités, dans tout son passé, son présent et son avenir, dans toute
sa vie comme individu et comme espéce » (p. 388-389). Et encore:
«En apologétique, il ne s’agit pas des fideles, mais des incré-
dules, qui, s'ils croient pour le moins & Dieu, ne croient stre-
ment pas & 'Eglise! L'Eglise, son autorité absolue et exclusive,
son autonomie et ses droits divins sont précisément des arti-
cles de foi qu'il s’agit de prouver. De plus, I'Eglise, apologé-
tiquement parlant, n'est qu'une conséquence du surnaturel an-
térieur et principe. Nous ne pouvons donc pas nous servir de
l'autorité de I'Eglise dans un débat avec des hommes qui 0’y
croient pas» (p. 390)... « Nous sommes du co6té des apologistes
qui, sans condamner la précédente méthode 1), trouvent qu'elle
est devenue insuffisante pour une nombreuse catégorie d'intel-
ligences chez qui les idées de science, de vérité, de certitude
ne dépendent pas de lautorité ou du témoignage. Ces intelli-
gences, conséquemment a ce qui se pratique dans tout le savoir
humain, ne mettent-elles pas toujours un élément préalable (.16’
raison intrinseéque ou de droit immanent dans toute connals
sance des faits ou de leur interprétation? Clest par la qu'elles

1y Celle qui « cherche exclusivement les conditions naturelles de la fo;,all s
naturel dans I’autorité extrinséque et la véracité hétéronome de Dieu, dans I'authen-
ticité des faits historiques renfermés dans I’Ecriture; celle quiy supposé incluse toufe
la crédibilité du surnaturel ».



— 393 —

rattachent le contingent au nécessaire, le particulier a Puni-
versel, ce qui est libre et surérogatoire a4 la raison divine sou-
verainement juste et miséricordieuse. Nous estimons que la
crédibilité du dogme chrétien est & la fois plus vaste, plus im-
périeuse, plus accessible, plus vraie relativement & nous, quand
elle est démontrée d’aprés ces exigences. L’harmonie compé-
nétrante qui existe en fait et en droit entre toutes les virtua-
lités du moi et tous les attributs du surnaturel ne peut de-
venir apologétique et victorieuse qu’a ce prix» (p. 392).

Tel est le but et telles sont les intentions de 'auteur. Reste
4 savoir s’'il a atteint ce but et réalisé ces intentions. Je dois
avouer que les moyens qu'il a employés, les distinctions qu’il
a faites, la fagon dont il a représenté l'intellectualisme pour le
combattre plus aisément, la psychologie qu'il a adoptée pour
essayver de légitimer sa théorie sur la croyance religieuse (qu’il
distingue de la foi), le sentimentalisme dans lequel il est tombé,
sa notion du dogme et de I'évolution du dogme, etc., toutes
ces choses m’ont paru, les unes obscures, d'autres exagérées et
méme erronées. Je regrette vivement que la place me manque
pour donner les preuves de mes appréciations; je dis «vive-
ment», car l'auteur est un penseur ouvert 2 l'esprit philoso-
phique et a Tesprit scientifique; il est évidemment de bonne
foi jusque dans les confusions et les erreurs qu'il commet, et
il y aurait plaisir a discuter avec lui. Peut-étre y reviendrai-je.

E. MicsaUD.

Rational ou Manuel des divins offices, de G. Duranp,
dvéque de Mende an XIII° sidcle; trad. par Ch. Barthélemy,
5 vol. in-8&; Paris, Vives, 1854, 30 fr.

Cet ouvrage, qui a eu 94 ¢éditions, est une sorte de Somme
liturgique, divisée en 8 livres et en 312 chapitres. Le traduc-
teur, dans sa préface, le recommande parce que «1'étude cons-
clencieuse de ces temps de foi et de génie nous a fait sentir
le vide qui existe dans nos ames, en méme temps que le be-
soin de donner un double aliment a4 notre ceceur et a notre
esprit» (T. I, p. VII). Nous trouvons aussi cet ouvrage inté-
éssant, mais pour un tout autre motif. Ce qui nous l'a fait
Ctudier, c'est le désir d'y découvrir, d'une part, ce que le
XIIT® sigcle g conservé des anciennes liturgies et des anciennes

Revue intern, de Théologie. Hoft 26, 1899. 26



— 394 —

doctrines, et, d'autre part, ce en quoi il a innové dans les
questions liturgiques.

L’auteur (1230-1296), en intitulant son ouvrage Rational,
a indiqué clairement qu’il avait pour but, non pas de relater
purement et simplement quelles étaient les cérémonies litur-
giques, mais d'en expliquer la nature, le sens, la raison d’étre
(ratio), leur pourquoi et leur comment. Avec lui, on est donc
en pleine spéculation théologique. C'est ici que 'on voit nette-
ment ce qu'est la scolastique, plus encore peut-étre que dans
son «Miroir de Droit» (Speculum judiciale), et dans son « Re-
pertorium juris canonici».

Dans certains passages, on trouve encore quelques restes
des anciennes croyances; par exemple, touchant la confession,
il est dit qu’en cas de ndécessité on pecut se confesser a un
laique (T. I, p. 139); touchant 'eucharistie, I'auteur se contente
maintes fois du mot «changer», qui était ancien et trés ge-
néral, au lieu du mot «transsubstantier», qui ¢tait nouveau;
il donne quelquefois le nom de «choses» (¥es), & ce qu'on ap-
pelait déja «espéces» ou «apparences» (Species). Il ne réserve
pas & leucharistie le nom de «sacrifice », mais il compte trois
sacrifices dans 1'Eglise: le sacrifice de la pénitence, celui de
la justice et celui de 1'eucharistie, symbolisés dans I'A. T. par
le propitiatoire, 'encensoir et l'autel (T. II, p. 7). Plus loin
(p. 277-278), il distingue deux corps du Christ et deux mandu-
cations, la sacramentelle (il ne dit pas charnelle) et la spiri-
tuelle; il dit expressément: «Le vrai corps du Christ est mangé
sacramentellement, c'est-a-dire sous les espéces; et le corps
mystique est mangé spirituellement, c'est-a-dire par la foi du
ceeur. » I1 ajoute: «Celui-la prend udignement le corps du Set-
gneur qui le prend sacramentellement et non spivituellement;
car Judas est dit avoir recu 'eucharistie avec les autres. Tou-
chant la manducation spirituelle, le Seigneur dit: Si vous 1€
mangez la chair du Fils de 'homme et ne buvez son Sang,
vous n'aurez point la vie en vous. Cest de cette maniere qué
les bons seuls mangent le corps du Christ... Celui qut croit at
Christ mange le Christ, parvce qu'il est incorporé an Christ par
la foi.. Le Christ insinue 1'un et 'autre mode de manducation
quand il dit: Cest 'esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien,
parce que la chair du Christ, si elle west pas mangée spirt-
tuellement, est mangdée non powr le salut, mais pour le juge



395 —

ment. Mais qu'advient-il du corps du Christ quand il a été pris
et mangé? On peut répondre que, sz l'onm chevche la présence
corporelle, ¢’est dans le ciel qu'il faut la chercher, dans le ciel,
oti le Christ est assis a la la droite de Dieu.» Et encore
(p. 301): «La forme du pain sigwuifie les deux chairs du Christ,
sa vraie chair et sa chair mystique; elle contient et symbolise
la vraie chair, et elle symbolise aussi la chair mystique sans
la contenir ».

Mais, & coté de ces textes relativement modérés, il en est
d'autres ol les innovations scolastiques sont manifestes et oilt
le mysticisme idiot (car il en est un) bat son plein, Partant
de cette idée que Dieu est tout-puissant, 'auteur lui attribue
tous les miracles dont l'idée Iui passe par la téte, sans songer
a se demander si Dieu a réellement usé de sa toute-puissance
comme lui, Guillaume Durand, l'imagine. De cette méthode
positive, de ce simple bon sens, de cette critique élémentaire,
il n'a aucune idée. Il prend ses conceptions puériles, ses fan-
taisies qu'il croit pieuses, pour des réalités incontestables; les
preuves qu'il en donne (quand il juge & propos d’en donner),
sont toutes tirées, non de la réalité, non de l'histoire, non
d'une exacte interprétation des textes, mais de rapprochements
mystiques enfantins, de légendes niaises, de considérations ri-
dicules.

Par exemple, il énumere « onze miracles dans le corps du
Christ»>. Et quand on lui en demande les preuves, il répond
qu«on ne peut en donner expressément la raison, mais qu'on
peut les prouver par des similitudes» (T. II, p. 266)! Voyons
donc ces similitudes qui remplacent les razsons.

Le troisieme miracle, c’est que le corps de J.-C. est pris
€t consommé chaque jour sans que pour cela il éprouve au-
cune diminution. Quelle en est la raison, ou plutot la simili-
tude? C'est qu'on peut allumer mille flambeaux avec un seul
flambeau sans que celui-ci perde rien de sa lumiére! Quel rap-
POrt y a-t-il entre le corps du Christ et des flambeaux qui
Sallument les uns aux autres? Aucun. Autre raison: clest que
“la veuve de Sarepta mangeait sans que la farine diminuat
dans son pot et I’huile dans sa cruche» (7 Rois, XVII, 16)!
L_e septieme prodige, c’est que le corps du Christ est ravi au
¢iel, quand le communiant qui 'a recu ferme la bouche. Quelle
0 est la raison? «La raison, dit I'imperturbable Durand, évéque



— 396 —

de Mende, c’est que le Christ sortit du corps d'une vierge
pure, qu'il ressuscita d'un sépulcre fermé et qu'il entra dans
le lieu oli étaient ses disciples, les portes restant fermées»
(p. 267)! Le neuvieme prodige, c’est que le méme corps se
trouve a la fois dans divers lieux et est regu par diverses per-
sonnes. La raison? «La raison, c'est que la parole une fois
proférée frappe a la fois les oreilles de diverses personnes;
c’est que celui qui a créé le corps et U'espace fait que 1'un se
trouve dans l'autre de la maniére qui lui plait; de plus, c'est
que la lune et le soleil sont aper¢us dans divers lieux et par
diverses personnes!»

Je le répete, il n'est pas question pour Durand de cher-
cher quelle a ¢été lintention de J.-C. en instituant 'eucharistie,
quel est le sens exact des passages des Ecritures ol cette ins-
titution est mentionnée, ce qu’il y a d’'unanime dans l'interpré-
tation de ces passages par les Péres et ce qu’il y a de divers.
Il n’a pas l'idée de ce procédé, le seul cependant qui importe.
Il n'est préoccupé que de trouver des «similitudes », des com-
paraisons, des images, pour essayer de rendre vraisemblables
ses propres fantaisies ou celles des mystiques de son temps.
[1 substitue a la vérité des paroles et des actes du Christ la
vraisemblance de ses subtilités misérables; il cherche a se
duper, pour mettre ses enfantillages a la place des dogmes.
Telle est toute la méthode scolastique.

Guillaume a-t-il besoin de se couvrir dun nom? Il cite
Hugues de St-Victor, et le fait qu'il lui attribue n’est pas de
Hugues, mais de Maurice de Sully (p. 269): c'est ainsi qu'il
connait l'histoire ou plutét la légende! A-t-il besoin d’un mi-
racle pour appuyer ses onze miracles? Il en trouve, et quel
miracle! Un jour que le bienheureux Grégoire, communiant
une certaine dame, lui dit: «Que le corps de N.S. J.-C. garde
ton ame pour la vie éternelle», cette certaine dame sourit. Le
bienheureux lui demanda la raison de son sourire. «C’est, rét
pondit-elle, que tu appelles corps du Seigneur ce pain que jai
pétri moi-méme de mes mains.» Et le bienheureux pria, €t la
parcelle de pain qu'il ne lui avait pas encore donnée devint
chair et prit la forme d'un doigt. Et la dame se convertit. Et
le bienheureux pria de nouveau. Et le doigt redevint pair. Et
la dame communia sans rire. Et c'est ainsi que le docte évéque



GO

de Mende démontra la transsubstantiation par une série de
transsubstantiations (p. 268)!

Ailleurs, il remarque que le prétre «fait sept fois des signes
de croix sur le sacrifice pendant le canon»; total, 25 signes
de croix. Sur quoi il raisonne ainsi: «Ce qui, tout réuni =
5 X 5 = 25, nombre qui, élevé au carré, conserve toujours la
méme racine, quand méme on le multiplierait jusqu'a 1'infini.
Et c’est ainsi que, quelle que soit la multiplication du sacre-
ment de l'eucharistie, il est toujours le méme sacrificel... On
fait donc trois croix qui forment quatre angles sur le sacrifice,
parce que le Christ, attaché sur la croix, racheta les quatre
parties du monde. Ces signes de croix sont partagés en sept
ordres, pour marquer les sept dons du St-Esprit. Et presque
tous les signes, dans chaque ordre, sont disposés par nombre
impair, parce que le corps du Christ, restant un, n’est pas di-
visé, comme pour signifier que tout honneur appartient au
Seigneur et toute gloire a Dieu» (p. 336-337)!

Telles sont les profondeurs lumineuses de la théologie de
Durand. Avec la méme foi qu'«il croit au prépuce conservé
dans la basilique de Latran, quoiqu'il y en ait qui prétendent
qu'il fut transporté a Jérusalem par un ange et donné a Char-
lemagne, qui le fit porter & Aix-la-Chapelle, ou il fut déposé
solennellement dans 1'église de Ste-Marie, mais dans la suite
Charles-le-Chauve le fit transporter dans 1'église du Sauveur 2
Charroux» (p. 292), avec la méme foi, dis-je, il parle du pain
et du vin transsubstantiés, dévorés par des vers ou par des
rats, ce qu'il faut en faire, quelles pénitences il faut infliger a
celui qui a laissé ces accidents se produire, etc. (p. 299). On
est tenté de l'arréter et de lui demander:

Est-ce vous qui parlez ou si c’est votre role?

Tel est le chatiment de ceux qui ont créé arbitrairement
la confusion entre le vrai et le faux: ils ne savent plus eux-
mémes les distinguer. Quant aux notes du traducteur, elles
Sont, pour la plupart, aussi dénuées de sens critique que le
texte méme; voir, par exemple, au T. II, p. 499-501, les «his-
toires miraculeuses » touchant les paroles de la consécration
¢t lobligation de les tenir secrétes, etc. E. Micaaup.



= 398 -

Etudes critiques (VI° série), par . BRUNETIERE | Paris, Ha-
chette, 1599, 3 fr. 50.

Ce volume, qui est avant tout une contribution a 'histoire
de la littérature francaise, nous touche ici a cause de ['étude
sur Bossuet, qui s’y trouve. Cette étude a été écrite en 1888
pour la « Grande Encyclopédie », et Tauteur, en la rééditant,
I’a modifice. Par exemple, dans la premiére rédaction, il avait
appelé Joseph de Maistre «le talon rouge de 'ultramontanisme » |
dans celle de 1899, ces paroles sont retranchées: c'est que,
dans lintervalle, l'auteur a fait son voyage ad limina et il a
appris «a mieux connaitre» celui qui fit «le pamphlet De
I'Eglise gallicane» !

Toutefois, la nouvelle rédaction reste encore intéressante
sur plus d'un point. J'en signalerai quelques-uns.

Il traite de «fable» le prétendu projet de mariage avec
MUe Desvieux et avec MU de Mauléon, et il s’abstient de tout
détail (p. 196).

Il loue Bossuet de sa tendance a concilier la raison et la
foi, & vouloir qu'on ne multipliat pas gratuitement les difficultés
de croire, qu’'on ne proposit pas a la raison de nouveaux mo-
tifs de se révolter et qu'on ne surchargeat pas le dogme d'inu-
tilités aussi puériles que superflues ou funestes: car «il savait
bien que dépasser le but, c'est une maniere de le manquer»
(p. 242),

I1 reconnait que Bossuet «a eu 1'ame vraiment et profon-
dément janséniste, si c'est du moins lavoir que d'exiger du
monde qu’il se plie & la morale et non pas de la morale qu’elle
s'accommode et se proportionne au monde» (p. 230). Il avoue
encore que Bossuet était gallican: «I1 1'était déja dans ses
théses de Sorbonne, il l'est dans le Sermon sur Punité de
l'Eglise, et il T'est enfin dans la Defensio cleri Gallicani». 1l
fait remarquer avec beaucoup de vérité que les ultramontains
ont tort de prétexter que Bossuet n’a pas publié lui-méme cet
ouvrage et d’en conclure qu'il le tenait pour nul. A ce compte,
il faudrait dire qu'il désavouait aussi la Politique tirée de I Ecriture
sainte, les Elévations sur les wystéres, les Méditations sur les
Evangiles, la Défense de la tradition et des saints Peres; Cal
il n’a pas non plus publié lui-méme ces ouvrages. ¢ Vingt rat-
sons pour une, dit M. Brunetiére, nous autorisent a croire que,



— 399 —

sur ce point de l'indépendance relative et de l'autonomie de
I'Eglise gallicane, Bossuet pensait toujours en 1704 comme en
1682 et en 1648.»

M. Brunetiére rappelle aussi que Bossuet a concédé a
Molanus, abbé de Lokhum, que «tota Ecclesia Romana imma-
culatam Beatae Virginis conceptionem pro ve indifferents habet,
neque ad fidem pertinente, quod sufficit» (p. 237). 11 rappelle
cette lettre de Bossuet, du 1 décembre 1681, au cardinal
d'Estrées: «Il me semble qu'il n'y a rien de plus odieux que
les opinions des ultramontains, ni qui puisse apporter un plus
grand obstacle & la conversion des rois hérétiques ou infideles. »
Et le 28 octobre 1682, Bossuet écrivait encore & M. Dirois, a
propos de larticle de lindépendance de la temporalité des
rois: «Il ne faut plus que condamner cet article powur achever
de tout perdrve» (p. 239).

M. Brunetiere avoue que «toute la polémique de Bossuet
contre le protestantisme croulait si l'on souffrait une seule
addition a la foi; que de son Histoire des Variations, de ses
Avertissemenis aux Protestants, il ne subsistait pas pierre sur
pierre; et que le catholicisme, en les imitant, autorisait enfin
les nouveautés que Luther et Calvin avaient introduites dans
le dogme » (p. 243). Cet aveu, trés juste, est trés grave: car,
de fait, 'Eglise romaine a fait depuis lors des «additions a la
foi». Donc cette Eglise a cessé d'étre catholique, de par le fond
méme de la theése de Bossuet.

D’autre part, quoique M. Brunetiere soit un grand admi-
rateur de Bossuet, il n’hésite pas & concéder qu'il y a dans ce
grand homme des lacunes et des points de vue erronés. Par
exemple, «sa perspicacité n’a pas anticipé sur le temps, et aux
environs de 1660, il n'a pas deviné les attaques encore loin-
taines de T'exégese ou de la science des religions (p. 201)...
Bien des choses qui ne s'apprennent qu’au contact et dans la
fréquentation des hommes, lui sont demeurées étrangeres (p. 202)...
Qu'on le prenne, je ne dis pas dans ses Sermons ou dans ses
Oraisons Junébres, mais dans ses Histoires, mais dans ses écrits
de controverse eux-mémes, dans son Instruction suy les Elats
@oraison, ou encore dans son Traité de la concupiscence, I'ora-
teur y déborde constamment I'écrivain, jusqu’a ne pouvoir pas
Se_ Contenir lui-méme dans les limites qu'il s’est tracées, et la
dissertation théologique v tourne a I'enthousiasme de l'ode sacrée



— 400 —

(p. 214)... Sans affecter d’ignorer la philosophie de Descartes,
cependant Bossuet, dans le Trailé de la connaissance de Dieu
et de soi-méme, s'en est bien moins inspiré que de celle de
St. Thomas» (p. 219). Enfin, selon M. Bruneti¢re, la these sou-
tenue par Bossuet dans 1'Hisioire des Variations, était forte
alors (1688) et de nature a troubler les consciences protestantes,
mais elle est «aujourd’hui si faible» (p. 225).

Etant données les récentes attitudes de M. Brunetiere, il
m’a paru piquant de relever toutes ces remarques et tous ces
aveux. E. M.

Un Poeéte-philosophe au commencement du XVIII° siecle,
Houdar de La Motte (1672-1731), par M. Paur Dupont;
Paris, Hachette, 1898, 1n-§°, 318 p.

C'est du philosophe que je veux parler ici, non pas pour
analyser son systeéme de philosophie (il n'en avait pas), mais
pour indiquer les tendances de son esprit et pour préciser en
quoi consistait 'esprit philosophique vers 1720.

Dans l'age précédent, la philosophie était un corps de
doctrines positives, un ensemble de conclusions certaines, 1é-
gulierement déduites de principes assurés. Vers 1720, elle n'est
plus cela, mais elle n'est pas encore ce qu'elle sera quelque
vingt ans plus tard, a savoir un scepticisme systématique et
arrogant, qui va s'exercer contre toutes les vérités acceptees,
croyances religieuses, foi politique, convictions philosophiques.
Elle se borne, comme dit I"abbé Terrasson, «a préférer, dans
les doctrines humaines, l'examen a la prévention et la raison
a l'autorité ». C'est donc la défiance de toute prévention et de
toute autorité; c’est 'extréme confiance dans la raison et dans
le sens individuel; c’est 'évidence prise pour pierre de touche,
Ianalyse et la déduction pour méthode, la vérité absolue pro-
clamée hardiment comme la fin possible de toute recherche.
Le philosophe de 1720 continue Descartes, et prépare Voltaire.
Cest Bayle et Fontenelle tout ensemble. La Motte se déclare
disciple de Fontenelle.

Cet esprit est & noter: car il a son contre-coup dans la
théologie treés terne du temps, dans le dogme confus qu'on
n'ose plus affirmer, et qui apparait de plus en plus énigmatique
a force d'avoir été corrompu par les théologiens. Le trait frap-



— 48, —

pant de cet esprit critique, c’'est, comme le dit trés bien M. Du-
pont (p. 103), I'amour extréme de l'indépendance, avec des
habitudes de réserve prudente, et le sens et le gofit de la
mesure. Il n’aboutit pas au dogme, ni au systeéme; mais il ne
conclut pas non plus a4 ce qu’on pourrait appeler le scepti- .
cisme positif, celui qui ne doute que pour nier, qui ne discute
que pour détruire. Le modeste scepticisme de Fontenelle, de
La Motte, de Terrasson lui-méme, n'est trés hardi ni pour nier,
ni pour affirmer; il consiste surtout dans une certaine tendance
de Tesprit, qui, impatient des regles imposées, des réponses
toutes formulées, veut & son tour examiner les choses et juger
par lui-méme.

On en veut & Homeére et & Aristote, en général aux Grecs
et aux Romains; on cherche a4 devenir soi-méme. Chassé de la
science et de la philosophie, presque abandonné des théolo-
giens eux-mémes, Aristote va &tre «exécuté» par La Motte
dans le domaine des lettres, ot l'on veut maintenant porter le
libre examen, le principe d’évidence et la méthode cartésienne
(p. 112-113),

Sur tout ce qui touche a la religion et a la morale, La
Motte professe une sorte de libéralisme conservateur et con-
ciliant; il respecte ce qui existe, il admire toutes les puis-
sances, il ne désapprouve aucun des actes du pouvoir 1égitime.
Méme il a des trésors d'indulgence pour les pires abus de la
force; il chante sur le ton de l'enthousiasme la révocation de
l'édit de Nantes; quand il tonne contre les fanatiques, ce sont
les protestants obstinés qu’il appelle ainsi, et non pas les fu-
rieux convertisseurs. En morale, il n'est pas plus hardi; il
professe qu’elle ne peut pas étre indépendante de la religion;
¢t lui, homme de théatre, auteur de comédies et d'opéras, il
affirme comme Bossuet que le théatre n'a aucune valeur pour
former les hommes & la vertu et aux bonnes mceurs. En re-
vanche, il attaque la guerre, il affirme la fraternité humaine,
%e rapprochement des peuples, la nécessité d'une plus grande
Justice parmi les hommes.

Tel est le milieu dans lequel ont dfi se mouvoir les théo-
logiens de cette époque. E. M.



— 402 —

Les origines de la Psychologie contemporaine, par D.
MERCIER, professeur a I'Université de Louwvain, Louvain (Ins-
titut supérieur de philosophie, vue des Flamands, 1), 1897,
g i

Cet ouvrage n'est gueére qu'une sorte d'introduction & 1'é-
tude de la psychologie. Il est didactique et méthodique, mais
peu clair en certaines parties, le sujet ne I'étant pas lui-méme.
IL’auteur réussit & faire ressortir les exagérations de la psy-
chologie cartésienne, moins bien & exposer logiquement ses
évolutions, davantage a caractériser la psychologie actuelle, &
préciser les points de vue particuliers de Spencer, de Fouillée
et de Wundt, et a réfuter les erreurs de lidéalisme, du mé-
canisme et du positivisme. En somme, ce volume est une bonne
contribution & Thistoire de la psychologie moderne.

Il faut féliciter l'auteur de ses excellentes intentions et
aussi de certaines idées, trop oubliées dans son milieu et qu'il
remet en lumiere. Non seulement il veut étudier les sciences
modernes et accepter ce qu'elles démontrent réellement, mais
encore: «Il n'’est pas un philosophe catholique, dit-il, qui ne
fit prét a sacrifier une idée vieille de plusieurs siécles, du jour
ol elle contredirait un fait observé» (p. 455). Il rappelle que,
dans l'homme, «les fonctions supérieures sont avec les fonc
tions inférieures en relation de réelle dépendance; qu'il n'y a
pas chez I'homme une seule démarche intérieure qui n'ait son
corrélatif physique, pas une idée sans image, pas une volition
sans émotion sensible» (p. 456). On voit que l'auteur ne veut
pas séparer la psychologie de la physiologie. Cet esprit scien-
tifique est excellent.

Mais, sur d’autres points, il me parait difficile de donner
raison a lauteur. Par exemple, il parle tantot «de I'union subs-
tantielle du corps et de 'ame» (p. 425), tantdt « de 1'unité subs-
tantielle de I'nomme» (p. 295). L'union et l'unité sont deu_X
choses différentes. [.'auteur admet-il 1'union seulement, a savolr
que 'ame et le corps sont unis hypostatiquement, de maniér'e
a former une scule personne? L'union substantielle dont il
parle est-elle autre chose qu'une union kypostatique? Si c'est
autre chose, implique-t-elle que les substances de I'ame et du
corps ne sont plus deux substances, mais une seule? Ne '1‘?
croirait-on pas, lorsqu’on entend l'auteur parler de « I'unite



— 403 —

substantielle » de l'homme, et dire que 'homme est non seu-
lement une personne, mais une substance composée de matiere
et d’une ame immatérielle? » (p. 456). Ne sommes-nous pas alors
en plein monophysisme humain? Et ce monophysisme absorbe-
til le corps au profit de 'dme, ou I'ame au profit du corps?
Se résout-il en idéalisme ou en matérialisme? De plus, com-
ment, dans ce systeéme de «1l'unité substantielle », 'immortalité
de 'ame est-elle sauvegardée ? Que devient I'ame, quand «'unité
substantielle » de I’homme se dissout?

Ce n'est pas tout. Tantot auteur déclare qu'il veut «con-
fronter la sagesse des adges passés avec les conquétes scienti-
fiques nouvelles» (p. V); tantot, qu’il veut «étudier les décou-
vertes modernes d’aprés la méthode d’Aristote » (p. VI). Or, il
me semble peu scientifique de ne pas étudier les découvertes
modernes d'aprés les méthodes scientifigues modernes, qui sont
certainement supéricures a celle d’Aristote, et de leur pré-
férer celle d’Aristote. Ce retour a des sciences défectueuses et
erronées n'est-il pas un anachronisme et un paralogisme ? N'est-ce
pas une plaisanterie de louer «la méthode expérimentale et
l'expérimentation » des scolastiques (p. 451)? Allons-nous revenir
& I'expérimentation des quatre éléments, de la matiére premiére
et des formes substantielles? L’auteur ne craint pas de définir
lame une «entéléchie »; quelle clarté! quelle méthode! «L'étre
de I'ame, dit-il, est comme(!) la forme d’un corps naturel ayant
en puissance la vie; 'ame est 'acte premier du corps ayant
€n puissance la vie» (p. 471). Triste retour a la logomachie
obscure et creuse du moyen age.

De deux choses 1'une: ou bien Mgr Mercier veut exploiter
les sciences modernes, au profit de la scolastique qu'il s’agit
de glorifier a tout prix; et alors il perd son temps, sa peine
¢t son talent. Ou bien il veut controler les assertions physiques,
chimiques, physiologiques et psychologiques de la scolastique
aristotélicienﬂe, et les rectifier par les méthodes et les sciences
Modernes, et alors nous I'applaudirons; mais en ce dernier cas,
quil s'y résigne a l'avance, c’est la ruine de la philosophie
Scolastique, laquelle ne vaut pas mieux que la #héologie sco-
lastique,

En tout cas, nul ne suivra avec plus d'attention que nous
les explications qu'il donnera de l'unité du composé humain,



— 404 —

de la spiritualité et de I'immortalité de 'ame. Nous l'attendons
avec impatience sur ces graves questions. E. M.

L’avenir de la Philosophie, par M. H. Berr,; Paris, Hachette,
1899, in-8°, 512 p.

Cet ouvrage n'est pas seulement une exposition raisonnée
des principales ¢évolutions de la philosophie en Allemagne, en
Angleterre et en I'rance, pendant ces trois derniers siécles,
c'est encore une sorte de philosophie tirée de ces ¢volutions
mémes, une «esquisse d'une synthése des connaissances fonddée
suy Phistoive ». Ce point de vue a pour nous, anciens-catho-
liques, un intérét tout particulier: car le critérium d'aprés le-
quel nous distinguons les dogmes chrétiens d’avec les simples
spéculations théologiques, est un critérium essentiellement ob-
jectif et historique (quod ubique, quod semper, quod ab omni-
bus creditum est); et l'auteur en appelle aussi, quoique d'une
autre maniére, & 'histoire. «Il v a une méthode, dit-il, pour
savoir si I'esprit humain est capable de vérité, et cette méthode
est historique. La vérité n'étant accessible 4 lindividu que si
elle 'est & 'humanité, il faut commencer par réfléchir la ré-
flexion des philosophes, par repenser la Pensée humaine et
prendre conscience de son histoire (p. 444)... L’histoire est le
noeud de la science et de la vie. Ce qu'est la psychologie a
la conception de la science, I'Histoire I'est a la direction de la
Synthese... Le probléeme philosophique se résout par la synthese
dans l'histoire » (p. 446).

Cependant, malgré ce point de vue qui me semble fort
juste, je ne saurais approuver toutes les opinions de l'auteur.
Il cite (p.498) un texte du Rév. Minot J. Savage ot il est
question d'une «religion de I'avenir, qui s’assimilera les ten-
dances artistiques du paganisme, 'idéal moral du christianisme
et le culte cosmique de l'univers». Je le regrette pour le Rév.
Minot, mais la religion de l'avenir me semble déja fondée:
c’est le christianisme méme. J'y trouve le sublime et le divin.
Que les générations humaines varient, suivant le progres des
sciences et de la philosophie, les explications théologiques et
les applications sociales des dogmes éternellement vrais du
christianisme, rien de mieux: car St. Paul nous dit que nous



devons croitre dans la science de Dieu (crescentes in scientia
Dei), et que le corps de I'Eglise doit croitre i augmentum
Dei (Coloss. II, 19). Mais ce n’est pas 1a fonder une religion
nouvelle. Le Christ était hier, il est aujourd’hui et il sera dans
les siecles des siecles (Hébr. XIII, 8). Sa religion admet toutes
les sciences et tous les progrés des sciences; il n'y a donc
pas & constituer une religion nouvelle avec la science; encore
moins peut-on dire que «la religion et la philosophie tendent
a s'évanouir pour ne laisser subsister que la science et la
morale » (p. 502). Cette derni¢re phrase me surprend d’autant
plus sous la plume de l'auteur qu'il semble d’ailleurs com-
prendre Timportance et la nécessité de la religion. Qu'il me
permette de relever une autre proposition qui me parait erroncée.
«La Réforme, dit-il, avait rejeté 1'Eglise, c’est-a-dire la révé-
lation permanente et 'autorité visible » (p. 39). Or, ni Luther
ni Calvin n'ont songé a «rejeter 'Eglise»; en outre, 1'Eglise
n'est pas «la révélation permanente»; enfin, si la papauté,
que la Réforme a rejetée, est considérée par M. Berr comme
«l'autorité visible » de 'Eglise, il se trompe également sur ce point.

Le savant professeur de philosophie touche & trop de
questions dans son volumineux ouvrage pour que je puisse
ici lui indiquer toutes les opinions qui m'ont paru discutables.
Je préfere dire avec quel vif intérét j'ai suivi sa pensée, méme
dans les parties les plus touffues de son ceuvre. Une des choses
qui m'ont le plus frappé, c’est la place considérable qu'occupe
la théodicée dans la pensée humaine depuis Descartes. L'auteur
n'a nullement songé a Pamoindrir, et en cela il n'a été qu'exact.
On remarquera particulitrement le chapitre intitulé: Résultats,
ot il expose des inductions historiques et des inductions phi-
losophiques, et out il démontre «que le matérialisme est ab-
surde », ainsi que l'idéalisme (celui oll la pensée et son objet
ne font qu'un), le phénoménisme et le scepticisme absolu (p. 297
4 299). L’auteur est moins sévere envers le monisme, qu'il
Caractérise ainsi: «Seul d’entre les systeémes possibles, le mo-
nisme subsiste, mais comme hypothése & prouver et non comme
Vérité établie» (p. 444). On remarquera également la critique
que lauteur fait des problémes métaphysiques, ce qu'il dit de
la substance, de I'infini, de la causalité, de la liberté et de la
rjaison (p. 386-408); enfin les pages intitulées: Synthese et Re-
ligion (p. 494-507).



— 406

Espérons que cet ouvrage si savant et si suggestif aura
plusieurs éditions; que l'auteur en supprimera quelques lon-
gueurs et quelques inutilités (sur le Ballon d’Alsace); que, par
contre, il développera les jugements trop condensés sur cer-
tains systémes; qu'il mettra encore plus d’ordre didactique
dans chacune des trois phases dans lesquelles il a divisé le
dix-neuvieéme siecle. Espérons surtout que cet ouvrage n’est
qu'un apercu général et une introduction. L’auteur est de ceux
qui peuvent construire un édifice, et non seulement un por-
tique. E. M.

II. Deutsche Bibliographie.

Die theologische Litteratur der griechischen Xirche im sech-
zehnten Jahrhundert. 17t ciner allgemeinen Hinleitung von
Dr. theol. PH. MEYER, Konsistorialrat in Hannover. (Studien zur
Greschichte der Theologie und der Kirche, herausgegeben von
N. Bowwetsch und R. Seeberg. III. Band, Heft 6, Leipzig,
Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, Theodor Weicher, 1899. XI
wnd 179 S. 8. (Preis M. 4. —.)

Der Verfasser, durch seine frither verdffentlichten Studien
zur Geschichte der griechischen theologischen Litteratur und
der neuern griechischen Kirche (Artikel in verschiedenen Zeit-
schriften: Theologische Studien und Kritiken, Byzantinische
Zeitschrift, Zeitschrift fir Kirchengeschichte, Theologische Lit-
teraturzeitung ; biographische Artikel iiber griechische Theologen
in der gegenwirtig im Erscheinen begriffenen 3. Auflage VOl
Herzogs Real-Encyklopidie fiir protestantische Theologie und
Kirche; das Buch: ,Die Haupturkunden fir die (+eschichte
der Athoskloster®, Leipzig 1894) als einer der besten Kenner
dieses Gebietes unter den gegenwirtigen protestantischen Theo-
logen bekannt, geht, wie er in der Vorrede bemerkf, schon
seit der Zeit, da er in den Jahren 1881--1888 Pfarrer der
deutschen evangelischen Gemeinde zu Smyrna war, mit dem
Plane um, eine Geschichte der theologischen Litteratur'der'
neuern griechischen Kirche zu schreiben. Da bei den nétigeﬂ
zeitraubenden Vorarbeiten und der grossen Schwierigkeit, emne



— 407

einigermassen vollstdndige Kenntnis der Litteratur sich zu ver-
schaffen, die Vollendung des Ganzen voraussichtlich noch langere
Zeit in Anspruch nehmen musste, so entschloss er sich, zunéchst
in dem vorliegenden Bande den ersten Teil der Darstellung
dieser Litteratur herauszugeben. Der Inhalt des Buches schliesst
sich da an, wo Ehrhards ausgezeichnete Darstellung der byzan-
tinischen theologischen Litteratur in der 2. Auflage von Krum-
bachers Geschichte der byzantinischen Litteratur authért, wo
Autoren der Zeit nach dem Falle Konstantinopels bis ins 16, Jahy-
hundert herein nur insofern noch zu nennen waren, als sie noch
in Zusammenhang mit der letzten byzantinischen Zeit stehen.
Den Anspruch, fir den dargestellten Zeitraum etwas Ab-
schliessendes zu geben, erhebt der Verfasser nicht. So viele
Mihe er sich auch seit Jahren gab, so war es ihm doch nicht
moglich, auch nur alles, was von der Litteratur dieser Zeit
gedruckt ist, zu Gesicht zu bekommen; in der Darstellung
selbst wird tiberall genau dariiber Rechenschaft gegeben, wo
er aus eigener Anschauung urteilen kann und wo er nur auf
fremde Angaben verweisen muss, darunter teilweise auf solche,
die als zu ungenau erscheinen, um nicht noch manche Fragen
offen zu lassen. — Zunichst wird S. 1-—232 eine Einleitung ge-
geben, die nicht nur zu der vorliegenden Darstellung der Lit-
teratur des 16. Jahrhunderts, sondern zum Ganzen der neuern
theologischen Litteratur der griechischen Kirche gehort, indem
sie tiber die Periode derselben vom 16. Jahrhundert bis zur
Gegenwart orientiert und eine allgemeine Ubersicht iiber die
fir dieselbe vorliegende litterarhistorische und bibliographische
Litteratur giebt. Das 1. und umfangreichste Kapitel der Dar-
stellung der Litteratur selbst handelt von der systematischen
Theologie (S. 84-—105), die wesentlich einen polemischen Cha-
rakter hat (Fortsetzung der alten Polemik gegen die rémisch-
katholische Kirche und beginnende Polemik gegen den Prote-
Stantismus). Von den dem Verfasser selbst vorliegenden Schriften
(Exemplare der Bibliotheken von Miinchen, Géttingen, Hannover,
manehes auch in seinem Privatbesitz) giebt er, soweit dieselben
Interessant und wichtig genug erscheinen, zum Teil ausfihrliche,
sehr dankenswerte Inhaltsangaben. Dass in den Urteilen zu-
“'feﬂen der hervortretende protestantische Standpunkt die Objelk-
F}Vitat beeintréichtigt, soll nicht weiter betont werden. Auch
tber einige Inedita, von deren Handschriften der Verfasser Einsicht



- -

nehmen konnte, werden genauere Mitteilungen gemacht (zu
Pachomios Rhusanos). Kingehendere Darstellungen erfahren die
bedeutenderen Theologen: Pachomios Rhusanos (S. 38—53),
Meletios Pegas (S. 53-—69), Maximos Margunios (S. 69—178),
Gabriel Severos (S. 78—85b), der Patriarch Jeremias II. und
seine Theologen, die Verfasser der Antwortschreiben an die
Tibinger Protestanten (S. 87—100). In Bezug auf diese Send-
schreiben des Patriarchen Jeremias sind die Nachweise iiber
die darin benutzten Quellen interessant; neben einzelnen grie-
chischen Vitern sind einige Theologen des 14. und 15. Jahr-
hunderts (Symeon von Thessalonich, Nikolaos Kabasilas, Joseph
Bryennios) ausgiebig benutzt. Zu der S. 89 bemerkten Litteratur
wére vor allem noch nachzutragen: Hefele, Beitrage zur Kirchen-
geschichte, Band I (Tubingen 1864), S. 444—463 (in der Ab-
handlung: ,Versuche zur Protestantisierung der griechischen
Kirche®; zuerst in der Theologischen Quartalschrift 1843). In
der S, 96 aus zweiter Hand erwihnten Svpgolen; von Mesoloras
(Athen 1883) ist nicht nur der Text der Sendschreiben gedruckt,
sondern auch eine ausfithrliche Einleitung zu denselben gegeben,
S. 18—123.- — Weiterhin behandelt Kapitel 2 die Erbauungs-
litteratur (S. 105—137), wobei darauf hingewiesen wird, dass
iber dieses interessante Gebiet von weiteren handschriftlichen
Forschungen noch manche Aufschliisse zu erwarten seien;
Kapitel 3 die liturgische Litteratur (S. 137—157; Notizen tber
die Herausgeber und die Ausgaben der liturgischen Biicher im
16. Jahrhundert, hauptsichlich gestiitzt auf die Angaben in der
Bibliographie Hellénique von Legrand); Kapitel 4 Bibel und
Exegese (8. 157— 161 ; griechische Drucke der Bibel und einzelner
Teile derselben); Kapitel 5 Kirchengeschichte (S. 161—169);
Kapitel 6 das Kirchenrecht (S. 169—172); Kapitel 7 Ausgaben
von iltern theologischen Werken (S. 172—174). — Mage es dem
Verfasser moglich werden, der vorliegenden sehr dankenswerten
Arbeit eine Fortsetzung bald folgen zu lassen. LAUCHERT.



— 409 —

Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments,
in Verbindung mit Beer, Blass w. s. w. tibersetzt und heraus-
gegeben wvon K. KAUTZSCH, Professor der Theologie in Halle.
Subskriptionsausgabe in 24 bis 30 Lieferungen. IFreiburg i. B.,
Leipzig und Tibingen, Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
1898. 3.—6. Lieferung, S. 66—192. (Preis jeder Lieferung
M. —.50.)

Uber Plan und Einrichtung dieses Werkes und die beiden
ersten Lieferungen desselben habe ich im letzten Hefte dieser
Zeitschrift (S. 192 f.) berichtet. In den seither erschienenen
Lieferungen liegen jetzt weiter die Ubersetzungen folgender
Biicher vor: der Schluss des 1. Buches der Makkabier, iibersetzt
von Kautzsch; das 2. Buch der Makkabier, ibersetzt von 4. Kamp-
hausen (S. 81-—119, mit einer Einleitung, die einen ziemlich
radikalen kritischen Standpunkt vertritt) ; das sogenannte 3. Buch
der Makkabier, tibersetzt von Kautzsch (S. 119—135); das Buch
Tobias, nach dem Text des Codex Alexandrinus iibersetzt von
M. Lohr (S. 135—147); Judith, von demselben (S. 147—164);
das Gebet Manasses, ibersetzt von V. Ryssel (S. 166—171); die
deuterokanonischen Stiicke des Buches Daniel, iibersetzt von
W. Rothstein (S. 172—192; die Geschichte der Susanna und
von Bel und dem Drachen in doppelter Ubersetzung nach dem
Septuaginta-Text und dem des Theodotion). Bemerkenswert ist,
dass Rothstein geneigt ist, die Frage, ob hebriisches Original
anzunehmen sei, nicht nur fir das Gebet des Azarias und den
Lobgesang der drei Jinglinge, sondern auch fir die Stiicke
von Susanna und von Bel und dem Drachen zu bejahen, indem
er wenigstens darin sich gegeniiber der gewdohnlichen prote-
stantischen Ansicht die Unbefangenheit des Urteils wahrt. —
S. 86, im Texte von 2 Makk. 1, 10 L.: im 188. (statt 180.) Jahre.
S. 88, Anm. Z. b, 1.: Neguesl (statt Negdau). LLAUCHERT.

Die Adventsperikopen, exegetisch-homiletisch erklért von Dr. PAUL
WILHELM KEPPLER, Bischof von Rottenburg. (Biblische Studien,
herausgegeben von Prof. Dv. O. Bardenhewer, IV. Band, 1. Heft)
Freiburg 4. B., Herder'sche Verlagshandlung, 1899. VI und
143 8. 8°. Preis M. 2. 40.

Der hochwiirdigste Verfasser hat seit Jahren der Homilie,
ihrer Wiederbelebung und eifrigeren Pflege, von der er eine

Revue intern. de Théologie. Heft 26, 1899. 217



410 —

Regeneration der Predigt tiberhaupt erwartet, das Wort geredet
(vgl. Theologische Quartalschrift 1892, S. 179 ff.), auch einen
ausfithrlichen Unterricht tiber dieselbe verdffentlicht (in der
Zeitschrift: Der katholische Seelsorger, Bd. IV, 1892). Da aber
bei der besondern Schwierigkeit dieser Predigtweise, die ihrer
eifrigen Pflege neben der thematischen Predigt im Wege steht,
blosse Empfehlungen und theoretische Unterweisungen nicht
zum Ziele fihren, so fasste er den Plan, praktisch an den
einzelnen Perikopen zu zeigen, wie dieselben in fruchtbarer
Weise homiletisch behandelt werden kénnen, und dabei auch
besonders gegeniiber den entgegenstehenden Bedenken und
vorhandenen Schwierigkeiten zu zeigen, ,wie dieselbe Perikope
unter verschiedenen Gesichtspunkten mit verindertem Thema
und Zielpunkt behandelt werden kann; wie auch homiletisch
steril scheinende Perikopen manche Gioldader bergen; wie dem
heiligen Text ein um so reicherer Ertrag abzugewinnen ist, je
tiefer man eindringt und je emsiger man ihn verarbeitet® (S. 3).
Als einen Anfang der Ausfiihrung dieses Planes legt er in der
vorliegenden Schrift die von diesem Gesichtspunkte geleitete
Behandlung der KEvangelien und Episteln der vier Advents-
sonntage vor. In der Einleitung wird Seite 6 ff. eine kurze
kritische Ubersicht tiber die vorhandene katholische Litteratur
seit Hirscher gegeben. Der Erklirung der Adventsperikopen wird
sodann eine Darstellung der Bedeutung der Adventszeit im
Kirchenjahr, ihres Charakters, Ideengehaltes und moralischen
Zwecks vorausgeschickt (S. 10—15). Auch in der Erklirung
der Perikopen selbst ist es der durchgehende Gesichtspunkt,
dieselben nicht etwa nur als Lehrstiicke fiir sich zu behandeln,
sondern zu zeigen, wie dieselben ,sich organisch in die Liturgie
eines jeden der vier Sonntage einfiigen® (S, 15). Deshalb wird
auch in der Binleitung zu den Perikopen jedes Sonntags jeweils
cine kurze Charakterisierung des Grundgedankens der Liturgie
des betreffenden Sonntags gegeben. Sodann werden die Perikopen
zunichst exegetisch behandelt, mit griindlicher und allseitiger
Entwicklung ihres Gedankengehaltes, wobei das homiletisch
Wichtige und Brauchbare besonders beriicksichtigt wird. Der
Exegese folgt der Nachweis der Bedeutung der Perikope fur
den betreffenden Tag, im Zusammenhang mit dem ganzel
Charakter der Liturgie desselben, mit Winken fir die homl-

letische Verwendung; daran schliesst sich jeweils eine Reihe



A1 —

von Dispositionen fiir die homiletische Bearbeitung jeder Perikope
nach den verschiedenen in der vorausgehenden Erklirung ge-
wonnenen und dargelegten Gesichtspunkten. Ausgearbeitete
oder ausfuhrlich skizzierte Homilien selbst sollten nicht gegeben
werden, da die Schrift den Benutzern nicht die eigene Arbeit
ersparen, sondern dieselben zu eigener ernster und frucht-
bringender Arbeit anleiten will. Dieselbe erscheint dafir auch
in ganz vorzuglicher Weise geeignet. Moge der hochwiirdigste
Verfasser auch in seinem jetzigen hohen Amte die notige Musse
finden, der wvorliegenden schonen Gabe, wie das friiher seine
Absicht war, weitere Fortsetzungen folgen zu lassen.
LLAUCHERT.

ITII. English Bibliography.

The Doctrine of the Church of England on the Holy Com-
munion, re-stated as a guide at the present time. By the
Fev. FREDERICK MEYRICK, M. A., Rector of Blickling, Norfolk,
and  Non-Residentiary Canon of Lincoln Cathedral. Fourth
Edition. London, Longmans, 1899.

Canon Meyrick is well known to the readers of this review,
and to Old Catholic theologians. In the little book which stands
at the head of this notice, he desires to re-state for the present
generation what has unquestionably been the doctrine of the
leading Anglican theologians until the rise of the Tractarian
movement. Whether Canon Meyrick’s doctrine is the doctrine
of the Church of England, or nct, is a point which will be
energetically disputed by the disciples of D* Pusey, who held
and taught the doctrine known as the “Real Objective Pre-
§ence”, and whose teaching has frequently been summed up
I what must be confessed to be the somewhat enigmatical
formula that Christ is present in the Kucharist “in, with, or
under the form of Bread and Wine”. In this brief notice of
Cajnon Meyrick’s treatise there will be no attempt to decide
this point, or to discuss the question of the nature of Christ’s
Presence in the Eucharist. I shall content myself with sum-
Marizing the Canon’s views, which, as I have already said,



— Ay —

are the views of the great majority of the theologians of note
in our Communion up to the year 1840 or thereabouts.
Canon Meyrick first shews that the Ioly Communion, ac-
cording to the formularies of the Church of Ingland is “a
Remembrance, a Sacrifice, a means of Feeding, a means of
Incorporation, a Pledge”. Ile proceeds to deal with each of
these points in detail, citing the best known authorities in our
Church, up to the date mentioned above, in favour of his
positions. Among these authorities are Bishop Jewel, Bishop
Bilson, Bishop Andrewes, Bishop Hall, Archbishop Laud, Bishop
Cosin, Bishop Patrick, Bishop Bull, Bishop Beveridge, Bishop
Jeremy Taylor, Archbishop Wake, beside such other theologians
of note among us as Hooker, Hammond and Waterland. I may
remark in passing, that no one is competent to pass judgement
on our Church who has not at least some acquaintance with
the writings of the learned theologians just mentioned, men
who yield to none in their explicit affirmation of the truths
enshrined in the Catholic Creeds, and in acquaintance with the
writings of the great divines of the early Church. I am glad
to find this review opening its columns to short sketches of
their lives and teaching. Only by this means can the history
and position of the English Church be properly comprehended.
The Holy Communion, according to Canon Meyrick, was
“ordained to be, and serves as, a continual Remembrance,
Commemoration and Memorial of the Sacrifice of the Death of
Christ, and of the benefits that we receive thereby”. It 1s
moreover “a sacrifice of homage”, of “praise and thanks-
giving”, a “commemorative Sacrifice”, by which is meant,
according to Canon Meyrick, not “a Sacrifice commemorating
the Death of Christ”, but “a Sacrament commemorating the
Death of Christ”. He cites Aquinas in support of this view, and
adduces Dean Field’s refutation of the view of the Mass held
by Liguori and Bellarmine. He finally states (p. 83) his own
view of the sense in which the Holy Communion may be rf?—
garded as a Sacrifice, and rejects the teaching of the Council
of Trent. He next discusses the “Feeding” at considerable
length, and protests against the notion that it is carried on by
means of a Transubstantiation of the elements into the Body
and Blood of Christ. He cites the same authorities of our
Church against Transubstantiation as I have mentioned above,



— 413 —

and supports them by many other authorities not less learned
and Catholic-minded, such as Archbishop Usher, Bishop Pearson
and Mede, beside the great English martyrs of the Reformation
period, Tyndale, Cranmer, Ridley, Latimer. He discusses Tran-
substantiation in relation to Reservation, Elevation, Processions
of the Host, Fasting Communion, the Denial of the Cup, the
tenet of the eating of Christ’s Body by the wicked, the prac-
tice of “hearing Mass”, or non-communicating attendance. He
further rejects the doctrines of Consubstantiation, and of the
Real Objective Presence of Christ in the Sacrament of Holy
Communion, and decides in favour of a Real Presence in which
“the where, the how, and the when” is not defined, but which
involves a real, spiritual feeding on the Flesh and Blood of
Christ by the faithful receiver of the Sacrament. He concludes
with a brief discussion of the incorporation of the receivers of
Holy Communion into the mystical Body of Christ, and of the
question in what sense Holy Communion may be regarded by
us as “a pledge of past forgiveness, of present acceptance,
and of future inheritance”. He concludes with a brief enume-
ration of the propositions he has desired to establish, and insists
that none of the aspects of Holy Communion he has mentioned
should be taken by themselves, but that it is only by the com-
bination of them all that an adequate conception of the doctrine
of Holy Communion can be formed.

It should be added that the treatise, short as it is, and
whatever opinions there may be about the soundness of its
arguments, is marked by a wide acquaintance with the litera-
ture of the subject, and especially with the teaching of the
early Fathers. And any one who reads it will incidentally learn
a great deal about the theology of the Anglican Church, and
its continual and consistent appeal to antiquity against the
Private opinions of later theologians, and still more against
their ultimate embodiment into the theological system of the
Roman Church.

Two most important points, I must confess, strike me, as
one who has read a vast deal of modern controversy on this
Subject, as having been most strangely and almost universally
}?ft out in dealing with it. The first is the definition of the term
Presence” in relation to the Eucharist. I must have seen the
word in this connection a million times at least. I cannot re-



414 —

member ever having seen it defined. I cannot find out when
the phrase was first used, nor can I conceive of an adequate
Greek equivalent to it. The word megovuic is usually confined
to the Second Coming of Christ. I am not, I frankly admit,
a great Patristic scholar. Buf I have sometimes searched the
pages of the Greek Fathers on this subject. And I have not
come across smregovtice or any other word equivalent to pre-
sentia, in the pages of the Greek theologians. As to the word
Presence, it is used now, like Substance, chiefly in an altogether
materialistic sense,—one altogether contrary to its original
signification. He would be a great benefactor to theology who
would carefully define the word Presence, and distinguish, if
distinction be necessary, between its metaphysical and theolo-
gical, and its ordinary and colloquial sense. Were the same
thing done in reference to Substance, we might begin to under-
stand each other. But when, as at present, the same words are
used, now in one sense, now in another, and now, as it would
seem, In none at all, what wonder will it be if men go on
disputing about it to the world’s end?

The second point is that many of the Fathers, notably
Athanasiug and Chrysostom, seem to regard the Holy Com-
munion as a feeding, not on the glorified Body of Christ, but
on the Body of the Lamb as slain in sacrifice. If so, we are
feeding on what has no actual present existence. The Slain
Lamb is doubtless a fact eternally present to the Mind of God
and in the Life of His Church. But in space and time the Flesh
and Blood of the Slain Lamb have now no existence. What if,
in Holy Communion, as in Baptism, we mystically die with
Christ by faith, are raised with Him by the same faith from
death to life, and are translated with Him to the Right Hand
of the Majesty on high? He who receives Christ must needs
receive the whole Christ. He who was slain is also Risen and
glorified. But only by partaking in His humiliation, by identi-
fying ourselves with His Sacrifice, can we rise to the partici-
pation in His Victory and His Glory. What if then, after all,
the Presence of Christ in the Eucharist should prove t?
be in no sense a physical fact, but entirely and solely a spirl-
tual mystery? Holy Communion is the solemn Commemoration,
Remembrance, Memorial of the Great Sacrificial Act consunm
mated on Calvary,—an Act which, as Scripture teaches us, 15



— 415 —

ever present in the Mind of God. This it is which makes us
partakers of the Glorified Humanity of the Living and Triumph-
ant Christ, and knits us together in one Body in Him. Only
by dying with Christ can we possibly live with Him. Only
by uniting ourselves in spirit with His great act of self-immo-
lation—that supreme and final consummation of His life on
earth-—can we have any participation in the blessings it has
won for us. Only by turning our eyes from the temporal and
material to the eternal and enduring can we have Fellowship
with Christ, or be filled with the Presence of our Living Lord.
Thoughts such as these might possibly help us to abate the
violence of controversy, and tend to convert the Holy Com-
munion from the battle-field of parties into the Sacrament of
Eternal Love. J. J. LIAs.

IV. Griechische und russische Bibliographie.

Nexveeoiov Keypadd, Muyrgomoditov Hsvvamilswe xal disvIvvrod Tig

Pilageiov sxxdroracrid ¢ 6yodTe, Mddnue Hoinertixi’s woos yofow
ey pednrar e Pillageiov fxxdiGreonintc oyodis. "Ev 497 veus,
éx 10d rvmoyonqsiov A. Kedepdxn. 1898. 295 8. 8. (Preis 3 Fr.)

Der hochwiirdigste Verfasser teilt seine Pastoraltheologie
in einen allgemeinen und einen speciellen Teil. Die allgemeine
Pastoraltheologie (S. 15—13D) handelt in der 1. Abteilung von
der Kirche, den Sakramenten, der Wirde des Priesters und
des Bischofs (S. 18—97); in der 2. Abteilung von den erforder-
lichen Eigenschaften der geistlichen Hirten (S. 98—135). In der
speciellen Pastoraltheologie (S. 136-—211) wird in 3 Abteilungen
vom priesterlichen Charakter (S. 138—147), von den pastoralen
Tugenden und den entgegengesetzten Fehlern (S. 148—180)
und von den pastoralen Pflichten (S. 181—211) gehandelt. Als
Anhang folgt eine ,Pastoraltheologie der Viter“ (S. 213—263),
eine Zusammenstellung von Ausziigen aus griechischen Kirchen-
vitern, in 47 kurzen Kapiteln, und an zweiter Stelle in
30 Kapiteln geordnet eine Zusammenstellung der kirchlichen
Kanones, die sich auf das Leben und die Pfichten des Klerus
beziehen. — Die griechische theologische Litteratur ist an
Pastoraltheologischen Werken nicht reich. Das bekannteste



416 —

neuere Werk ist die 1883 erschienene Howareixy) des spétern
Erzbischofs von Patras, Nikephoros Kalogeras. Das vorliegende
Buch will dem elementareren Bediirfnis zunichst der Schiiler
der kirchlichen Schule in Athen dienen. Es ist kurz gefasst,
teilweise in Fragen und Antworten. Eine schéne und fiir den
Zweck des Buches jedenfalls sehr niitzliche Beigabe ist die
Zusammenstellung der Viterstellen. F. L.

A. WiasieIN, Skizzen aus der Geschichte des Papsttums im
11. Jahrhundert. (Hildebrand wund das Papsttum bis zum Tode
Heinvichs I111.) St. Petersburg, Druckerei W. S. Balaschew, 1898.
VI und 300 S. 8°. (Preis 2 Rubel.) (Russisch.)

Der Verfasser, Privatdocent der Geschichte an der Uni-
versitit Charkow, der seit einer Reihe von Jahren die Geschichte
und Litteratur des Gregorianischen Zeitalters zum Gegenstande
seines speciellen Studiums gemacht hat (vgl. Revue internationale
1897, S. 452 1.), setzt in dem vorliegenden Bande, seiner Magister-
Dissertation, diese Studien fort. Er giebt hier, umn das historische
Verstindnis der Lebensarbeit Gregors VII. durch genauere
Iirkenntnis der gegebenen Vorbedingungen zu fiérdern, Unter-
suchungen iiber dessen frithere Lebenszeit und iiber den Anfang
der reformatorischen Bestrebungen unter Gregor VI. und dessen
Nachfolgern bis zum Tode Kaiser Heinrichs III. Die Arbeit war
zuerst im ,Journal des Ministeriums fiir Volksaufklarung® 1898
veroffentlicht worden.

Unter dem Titel: , Eine neue Sammlung der Denkmdler der
mittelalterlichen Publizistik* (Charkow, Silberberg, 1898, 26 S,
russisch) versffentlicht derselbe Verfasser eine eingehende Be-
sprechung des in den Monumenta Germanise historica 1897
erschienenen Bandes: Libelli de lite Imperatorum et Pontificum
seeculis XI et XII conscripti, Tomus III, als Separatabdruck

- . 1 Sl
aus dem ,Journal des Ministeriums fir Volksaufklarung 1898.
F. L.



— BT

V. Librairie.

B. AiBerTi Macgni, Ratisb. ep., opera omnia, ex edit. Lugd.
excusa cura et studio Aug. Borgnet; Parisiis, 1.. Vives,
36 vol. in-4°, 1000 fr.

S. BoNAVENTURAE opera omnia, cura et studio A. C. Peltier;
Parisiis, L. Vives, 15 vol. in-4°, 400 fr.

F. BuomBERGER: Déplacement religieux et national dans la po-
pulation suisse, spécialement dans celle du canton de Fri-
bourg; Fribourg, 1899, broch. 39 p.

Rev. S. Dasovica: The Lives of the Saints and several Lec-
tures and Sermons; San Francisco, the Murdock Press, 1898,
in-18, 217 p.

D.-H. DavLton: Lasciana nebst den #ltesten evang. Synodal-
protokollen Polens 1555-61; Berlin, Reuther und Reichard,
1898, in-8°, 575 S. Preis: 12 M.

Decrer: Wie kann die neutestamentliche, eschatologische Hoff-
nung fiir das religi¢s-sittliche Leben unserer Zeit die rechte
praktische Bedeutung gewinnen? Kiel, Marquardsen, 1899, br.,

J. KoBerLe: Die Tempelsinger im A. T.; ein Versuch zur is-
raelitischen und jiidischen Cultusgeschichte; Erlangen, Junge,
1899, in-8°, 205 S., 3 M.

P.KoLeivG : Bericht des theologischen Seminariums der Briider-
gemeine in Gnadenfeld von den Studienjahren 1897-1898 und
1898-1899. Beigegeben: der Primat der Religion im mensch-

lichen Geistesleben, von Th. Steinmann; Leipzig, Jansa, 1899,
in-8° 120 S.

P-A. PaumEri: La Polemica religiosa in Oriente (Dal « Bessa-
rione»), Roma, 1898, in-8°, 142 p. — Studi bizantini: Michele
Cerulario e lo scisma d’Oriente. — II Monachismo a Costan-
tinopoli nella prima eta del medio evo (Dalla Rivista Bibl
Italiana) 1898, br.

A. PutLippor: Essai philosophique sur l'efficacité de la priere
(these présentée a la Faculté de th. prot. de Paris); Paris,
Fischbacher, 1899, in-8°, 100 p.



M8 —

R. RotrE: Briefe an einen jungen Freund mit erkldrenden An-
merkungen zu seinem hundertsten Geburtstag; Heidelberg,
Petters, 1899, br. 38 S.

Jormannis Duns ScoTr opera omnia; Parisiis, L. Vives, 26 vol.
in-4°, 800 fr.

Lic. Titwos: Luther’s Grundanschauung vom Sittlichen, verglichen
mit der Kantischen; Kiel, Marquardsen, 1899, br.

H. ZaniLer: Die Krankheit im Volksglauben des Simmenthals;
Bern, 1898, br. 141 S.

E. Z. Zur Geschichte der altkatholischen Gemeinde Miinchen;
Miinchen, Wolf, 1898, br. 78 S.

NB. Le comité ancien-catholique de la Presse, en Suisse,
a établi & Olfen, chesz le libraive H. Huber, un dépot d’ouvrages
sur la réforme ancienne-catholique, & prix trés réduits. I1 suffit
d'indiquer quelques noms: Beyschlag, Biihler, Dietschi, Fischer,
Gotz, Herzog, Kilchmann, Littledale, Meier, Michelis, Nippold,
Reinkens, Richter, Stocker, Weibel, Woker; — Abriss der
Kirchengeschichte ; Der zweite Altkatholiken-Kongress in Luzern
1892; Altkath. Volkskalender, etc.




	Bibliographie théologique

