Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)
Heft: 25

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

159 —

BIBLIOGRAPHIE THEOLOGIQUE.

I. Bibliographie francaise.

La Méthode historique en son application a I'étude des
documents de 'Hexateuque, par /e baron FrRED. DE HUGEL;
Paris, A. Picard, broch. in-8°, 35 p., 1898.

Ce compte rendu a été présenté au Congres international
des catholiques-romains tenu & Fribourg (Suisse) en 1897. C'est
une étude trés sérieuse. IL’auteur cherche a4 démontrer quelle
a ¢été la composition du Pentateuque et de sa continuation et
conclusion, le livre de Josué. 1l distingue quatre documents:
le Jéhoviste (J), 'Elohiste ou Ephraimite (E), le Deutéronomiste
(D), et le code des Prétres ou code sacerdotal (P). 11 remarque
que la distinction capitale n’est pas celle entre J et E, mais celle
entre J-E et P. Il affirme «un long développement 1égal, repré-
senté par les grand et petit Livres de I’ Alliance, par le Deu-
téronome et par le Code sacerdolal », et « que ce développement
est & concevolr comme ayant parcouru ou bien trois stades
successifs, ou bien trois stades logiques, dont les deux derniers
seraient, en partie, paralleles quant au temps ». Il ne voit au-
cune difficulté a admettre gque «c'est réellement notre Dewuié-
romome qui fut trouvé en 623 av. J.-C.»; que c'est 1a aussi
l'opinion de S. Jérome et de S. Jean Chrysostome; et que la
difficulté ne commence que lorsqu’on maintient que ce livre est
une reéédition, une réadaptation de la loi mosaigue précédente ».

L’auteur apporte dans ces questions une incontestable lar-
geur d’esprit. Il ne craint pas, par exemple, d’appeler «catho-
liques de génie» les André Maes, les Richard Simon, les Jean
Astruc (p. 2); et de dire: «Il est toujours dans l'intérét de la
verité de discuter des questions historiques selon des méthodes
purement historiques, sans permettre que des questions théolo-



— 160 —

giques s’en mélent avant que l'analyse historique soit com-
piétée. Clest 1a la raison principale du fait que des érudits,
indifférents vis-a-vis de la valeur religieuse de la Bible, ont
souvent rendu de grands services par leurs études philologiques
et historiques (p. 24).»

Pour expliquer la fusion des quatre documents susdits en
un seul, il attire V'attention sur trois faits ou groupes de faits,
«En premier lieu, dit-il, voila la Bible qui contient encore trois
exemples de livres encore distincts, mais admis partout comme
paralleles: ce sont les livres de Samuel et des Rois, avec les
livres des Chroniques,; le 1% et le II° livre des Maccabées, et
les quatre Evangiles. Si les redites et les divergences de détail
des documents de I’Hexalenque €chappent facilement a I'atten-
tion, 4 cause de leur proximité méme, en ces cas-ci les redites
et divergences analogues échappent au lecteur & cause de
leur distance. M. Girdlstone a donc fait un livre utile, en
réunissant, en des colonnes paralleles, tous les récits doubles,
se trouvant en des livres encore séparés de I"Ancien Testa-
ment du Canon hébreu?). En second lieu, des livres ou docu-
ments non bibliques, séparés a l'origine, ont maintes fois, surtout
ceux de nature religieuse, été soudés et harmonisés en un seul
texte. Par exemple, les vieux textes distincts du rite gallican
et du rite romain se trouvent actuellement fondus ensemble
dans le seul texte du rite romain moderne®); et ce document
curieux que M. Duchesne voudrait appeler la « Constitution
apostolique égyptienne», n'est certainement qu'une mosaique,
selon M. Duchesne, de trois, selon M. Harnack de quatre do-
cuments antérieurs: la doctrine des douse Apoétres (A.D. 1317),
I'Epitre de Barmabé (A. D. 130, 131), et deux autres traités
(environ A. D. 140-170), le tout fondu ensemble, avec des
additions considérables du rédacteur, vers 'an 180%). En der-
nier lieu, de telles mosaiques ont été, incontestablement, effec-
tuées avec des livres paralléles de la Bible. Prenons, comme
exemple détaillé, le Diatessaron de Tatien (p. 26).» Puis il

Y Deuterographs, Oxford, 1894. Un travail fort utile de vulgarisation analogu€
est sur le point de paraitre, encore & Oxford. Clest tout I’ Hexaleuguz, en la « Revised
English version », imprimé, pour la premiére fois, en colonnes paralltles, selon les
quatre documents J, E, D, P,

®) Origines du culte chritien de 'abbé DUCHESNE, passinm.

3) Bulletin critigue, 1886, p. 361. Altchristliche Litteratur, 11, 1, 1897, P- 53%
720, ¥21.



— 16 ==

explique la formation et le succés du Diatessaron, et il ajoute
«que I'Hexatenque est un Diatessaron de la Loi; que, tels qu'ils
s'y trouvent maintenant, les quatre documents indépendants a
lorigine furent écrits, pour le moins, a trois ¢poques diffé-
rentes; que les deux premiers, ] et E, furent les premiers
fondus ensemble, ou un peu avant, ou bientdt apres la com-
position de notre D actuel; que ces J-E et D furent soudés
ensemble encore plus tard; que I'Harmonie complete et finale
ne fut rédigée qu’environ cent ans aprés la composition du
dernier document (P), en la petite communauté juive, si petite,
locale et homogene, qui venait de rentrer de Babylone en
Terre Sainte; que le rédacteur y fit entrer, en les distribuant
parfois en de petits fragments, presque tous les doubles et
triples récits, méme lorsqu'’ils étaient identiques, ou, par contre,
divergents, et gqu’il prit le dernier document, P, pour sa Grund-
schrift, comme cadre chronologique et général pour tous ses
documents; enfin, que ces Harmonies successives parvinrent a
supplanter et & supprimer les documents séparés, 4 proportion
qu'elles les conservaient en ['état harmonisé (p. 27-28).» On
lira donc cette étude avec profit, malgré quelques hors-d'ceuvre
sur 'entomologie et la gdéologie (p. 2). E. Micuaup.

Les origines des Eglises de France et les Fastes épis-
copaux, par CH.-F. BELLET, wnouv. édil., Paris, A. Picard,
m-8°, 420 p., 1898.

Ce volume est un ouvrage de polémique tres vive et tres
détaillée. 11 est donc impossible d'en citer tous les documents
et d’en analyser tous les arguments; il faut le lire attentive-
ment pour en avoir une juste idée. Je me bornerai a indiquer
les grandes lignes du débat.

Les «traditionnels» font remonter jusqu'au I siecle un
grand nombre des Eglises des Gaules, qui, d’aprés eux, auraient
eté fondées par des disciples immédiats des apotres, disciples
envoyes par St. Pierre. Les autres historiens ne voient dans
Ces «traditions» que des légendes tardives et sans autorité,
et ils assignent 4 ces Eglises une origine beaucoup plus récente.

Cette seconde opinion est défendue par les Bollandistes de
Bruxelles, par M. Maere (voir le Muséon de Louvain), et sur-

Revue intern. de Théologie. Heft 25, 1899. 11



— 162 —

tout par 'abbé Duchesne, membre de l'Institut et Directeur de
I'Ecole francaise de Rome.

M. Duchesne a publi¢ un ouvrage intitulé: Fasies épis-
copaux de Uancienne Gaule; T. 1°*, Provinces du Sud-Esl. 11
y soutient la thése suivante: en dehors de I'Eglise de Lyon,
établie vraisemblablement au milieu du 1I° siecle, aucune autre
Eglise n'a ét¢ fondée dans les Gaules (la Narbonnaise exceptée)
avant le milieu du siécle suivant, soit vers l'an 250; jusqu’a
cette date, il n’y avait qu'un seul et unique siége épiscopal,
celui de Lyon. Tous les chrétiens épars depuis les Pyrénées
jusqu’au Rhin ne reconnaissaient qu'un seul évéque, celui de
Lyon, et cela jusque vers l'an 250; a cette derniére date appa-
rurent les Eglises de Toulouse, Vienne, Tréves et Reims; puis,
vers 'an 300, celles de Rouen, Bordeaux, Cologne, Bourges,
Paris et Sens.

M. Duchesne ne se borne pas a rappeler Launoy, Sirmond,
Tillemont, Baillet et autres critiques des X VII® et XVII1I® siecles,
qui n’admettaient aucune prédication évangélique en Gaule des
le premier siecle. Il invoque les anciennes listes épiscopales,
dont aucune, sauf celle de Lyon, ne permet de rejoindre le
“second siécle, a plus forte raison le premier; en sorte que
toute prétention & une origine apostolique doit étre ¢cartée.

M. 'abbé Bellet soutient, au contraire, 'opinion des «tra-
ditionnels ». Il prétend que 'argument tiré des fastes épiscopaux
repose sur une base précaire et contestable, parce que ces
catalogues ne peuvent servir de documents chronologiques,
dit-il. En outre, il cite des textes d’Eusebe, du pape Innocent I*
(Ve siecle), des évéques de la province d’Arles vers 450, et
surtout des textes des 1Xe siecle et suivants, ol l'origine apos-
tolique des Eglises des Gaules est affirmée. Il cherche a dé-
fendre lauthenticité des légendes de Provence, du séjour de
Marie-Madeleine dans la grotte de la Ste-Baume, etc., et &
attribuer une autorité d'historien a St. Adon, et il se glorifie
d’avoir découvert, avec Dom Grospellier, un martyrologe de
I’Eglise de Vienne remontant au VIII® siécle, antérieur par con-
séquent d’'un siecle au moins a celui d’Adon.

M. Bellet invoque le zele des apdtres et de leurs succes
seurs a quitter leur patrie, & se faire évangélistes, a «s'en aller
a 'étranger». On lui répond que cela ne prouve pas qu'ils
aient de fait ¢vangélisé la Gaule. — Il trouve que I'absence de



— 163 —

documents pendant les premiers siecles sur cette évangélisa-
tion n'est pas une raison pour conclure & la non-existence; il
voudrait que les partisans de la non-existence fissent la preuve
de la non-existence. Ceux-ci lui répliquent que c’est a lui a
faire la preuve de l'existence, et qu'il n'a pas le droit de con-
clure du silence a l'existence. — Il prétexte «le fait de pos-
session». «En matiere de tradition, dit-il (p. 245), le fait de
possession est un titre sérieux, qui équivaut & un véritable
témoignagne, lorsqu’on ne peut en attribuer avec certitude 1'ori-
gine, soit & la crédulité et a l'ignorance, soit a l'ambition, a
la vanité, a 'amour-propre ou & d’autres préoccupations plus
ou moins intéressées du cceur humain.» M. Bellet ne voit pas
que 1'époque ol apparaissent les documents sur lesquels il
s'appuie avec tant de confiance, est précisément une époque’
d’ignorance, de mensonge, de fabrication de faux, de corrup-
tion, d’ambition, etc. 11 oublie le pro pietate mentivi. C'est ici
que M. Duchesne a beau jeu contre lui. Ecoutons quelques-unes
des répliques de M. Duchesne:

« A 1'époque carolingienne, la fabrication des faux était
singulierement favorisée par le milieu intellectuel du temps,
par les dispositions d'un public fort enclin & les accepter. La
plupart des hommes de ce temps ne possédaient, en fait de
connaissances historiques, que celles qui tenaient dans les ca-
dres de I'histoire sacrée et ecclésiastique. Or, non seulement &
la maniere des enfants dont la curiosité ne se trouve jamais
satisfaite, ils éprouvent le besoin de compléter 4 tout prix les
notions que leur fournissent les sources authentiques; mais
encore, dés qu'un objet les frappe, ils sont portés a lui trouver
une place dans ces cadres auxquels ils ramenent toutes choses.
Clest peut-étre 1'histoire des ceuvres d’art qui fournit les preuves
les plus significatives de cette tendance qui explique naturelle-
ment une foule de faits: comment, par exemple, le grand camée
du Cabinet des médailles put étre considéré comme représen-
tant le triomphe de Joseph & la cour de Pharaon, tandis qu’en
réalité l'artiste y a gravé Germanicus recu par Tibere; com-
ment Pimage trés nettement caractérisée d’une déesse du pa-
ganisme put étre vénérée dans un monastére lorrain comme
la figure de la Vierge Marie; comment on transforma des em-
pereurs en apotres, des tétes de Gorgone ou de Méduse en
saintes Faces ou en Véroniques; comment on vit un vase des



— 164 —

noces de Cana dans un vase antique portant le nom de Xerxes;
comment la coupe de Chosroes conservée a Saint-Denys put
passer pour la tasse du roi Salomon. Il faudrait un long mé-
moire pour enregistrer et classer les manifestations variées de
cet état d’esprit. Visiblement, de telles identifications é&tajent
trop conformes aux habitudes et au gofit des hommes du moyen
adge pour qu'ils se soient abstenus de les transporter dans des
domaines autres que ceux de l’archéologie. Qu'ils aient ren-
contré, par exemple, un Crescent ou un Paul en téte de listes
épiscopales: par la pente naturelle de leurs idées, ils seront
amenés a4 y voir le Crescent de la deuxieme épitre 4 Timothée,
et le Sergius Paulus des Actes des apotres; et voila deux Eglises
dont la fondation est rattachée aux personnages de 1'Age apos-
tolique. Combien de légendes du moyen &age ne furent pas
mieux fondées?)!»

Et encore: «Il est manifeste que la valeur traditionnelle
de ces témoignages est entierement nulle, que toutes les com-
positions dont il s’agit sont postérieures, et quelques-unes de
beaucoup, a4 l'avenement de Charlemagne, gqu’elles s'inspirent,
non de souvenirs antérieurs, mais de prétentions présentes et
d’intéréts de clocher. Elles n’ont méme pas ce degré inférieur
d'autorité qui s'attache aux traditions populaires a quelques
siecles des événements. Ce ne sont que des conjectures artifi-
cielles, des fictions de lettrés. En tenir compte, dans quelque
mesure que ce soit, c’est aller contre les regles les plus essen-
tielles de la méthode scientifique.... Quant & I'idée de réclamer
des origines tout & fait anciennes, de se rattacher aux apotres
ou & leurs disciples immédiats, elle ne se fait jour, avant la
fin du VIII® siecle, que dans un trés petit nombre de textes.
Depuis le siecle précédent, a tout le moins, les princes franks
étaient censés descendre de Priam et des héros troyens. Le
progrés de la littérature, dans les écoles carolingiennes, ré
pandit le gott des origines antiques et mit a la portée de tout
le monde les procédés par lesquels on se les procure. Les
Eglises, les grands monasteres, furent bient6t pourvus d’ancétres
par des généalogistes plus ou moins exercés, dont les fantaisies,
converties en traditions par un usage plusieurs fois séculaire,
trouvent encore créance aupres de certaines personnes?). »

Y Bulletin eritigue, 17° année, 15 avril 1896, p. 212-213.
%) Fastes épiscopanxy, T. 1, p. 2, 57-59.



— 160 —

M. Duchesne remarque que les légendes relatives a 'apos-
tolicité doivent nous inspirer une défiance toute particulire.
«La défiance, dit-il, ne peut que redoubler quand le document
qu'il s'agit d’apprécier répond a une tendance caractéristique
du moment ol il a été produit. Appliquez cette régle de cri-
tiqgue aux légendes sur l'apostolicité qui font éclosion en ces
temps de la période carolingienne ol les réformateurs ecclé-
siastiques cherchent & s’appuyer sur le saint-siege. Alors les
personnes qui subissent leur influence ne négligent aucun moyen
de resserrer les relations qui unissent leurs Eglises & 1a chaire
du pontife romain. Bon nombre de légendes sont & leur maniere
I'expression de ce courant qui portait vers Rome le clergé de
Vempire franc?), »

Il faut 'avouer, les arguments de M. Bellet sont trés faibles;
il fait souvent des observations justes sur des détails sans con-
séquence, mais sur le fond de la thése il se trompe manifes-
tement. Ce qu'il faut reconnaitre, c’est la sincérité avec laquelle
il cite ce qui le combat, et avec laquelle il fait certains aveux,
plus graves qu'il ne pense, par exemple, lorsqu’il avoue « qu’au
moyen age les faussaires n’ont pas manqué, et que, pour cer-
tains esprits, 'histoire était un genre de littérature avec lequel
on se croyait autorisé a prendre plus d’une licence; qu'Hilduin
et méme Hincmar ont pu se donner quelque liberté vis-a-vis
des textes ou des faits». Ht aggravant singulierement la question
a son détriment, il ajoute naivement: «Et puis, la fabrication
des faux n'est pas, que nous sachions, le privilege exclusif du
moyen age; le XVII® et le XVIile siecle, le ndtre méme, en
peuvent fournir plus d'un exemple; qui nous assure que les
scrupules soient, sur ce point, plus grands aujourd’hui qu'au-
trefois? Apres tout, au point de vue de la valeur intellectuelle
et morale, il n’est pas prouvé que les hommes different beau-
coup de siecle a siecle (p. 311).»

On voit quel jour ce livre de bonne foi jette non seule-
ment sur T'histoire des origines des Eglises de France, mais
€ncore et surtout sur le peu de valeur des sources historiques
qui servent de base a lécole romaniste «traditionnelle». Ré-
Pétons-le une fois de plus, ce qu'il faut défendre c'est la tra-
dition vraie, et non 1a fausse. Quiconque renonce & une légende
€rronce pour s’attacher a la vérité, s’honore. E. M.

—_

1 . 4y .
) Bulletin critique, loco cit., p. 211.



— 166 —

L’Europe et le saint-siege a I'époque carolingienne, par
A. LapotrE, S. J.; I' Partie, le pape Jean VIII (872-882);
Paris, A. Picard, 1895, gr. in-8°, 370 p.

Le P. Lapotre a compris l'intérét qui s'attache a 1'étude
du IXe siecle: en effet, les origines du pouvoir temporel des
papes, la papauté romaine qui s'organise et de laquelle sortira
le moyen age, les innovations de Nicolas I¢*, continuées par
ses successeurs, les résistances de Photius, la fondation des
Eglises bulgares et moraves, etc., ce sont 1a des questions de
premier ordre. Déja Pauteur a publié un ouvrage intitulé: De
Anastasio bibliothecario Sedis apostolicee. En voici un second,
celui que nous annonc¢ons; et encore celui-ci n'est-il qu'une
premiére partie. Aprés 'étude sur Jean VIII viendra 1'étude
sur Formose, «qui permettra de conduire les questions a leur
fin et d’en arréter les derniéres conclusions » (p. IX). Bien plus,
lauteur annonce comme prochaine une nouvelle édition du
Registre de Jean VIII (p. X).

Attendons donc que tous ces documents soient entre nos
mains pour pouvoir nous prononcer en connaissance de cause.

Toutefois, nous pouvons déja signaler le volume sur Jean VIII
comme treés sérieux et d'une incontestable érudition. L’auteur
y cite, je crois, tous les documents de U'époque, ainsi que la
plupart des ouvrages modernes qui y sont relatifs. Je dis «la
plupart», parce que je n'y ai vu mentionnés ni la savante
« Histoire de I'Eglise romaine» de Langen, ni le «Photius»
d’Ivantzoff-Platonoff, ni les ouvrages de Guettée (Histoire géné-
rale de I'Eglise, Papauté schismatique, etc.). Le P. Lapotre a
son point de vue & lui; il attaque tantot Bruno Krusch (p. IX),
tantot Guido Levi (p. 2-3), tantot Jaffé-Ewald, Dimmler, Gre-
gorovius, tantot Friedrich (p. 125 et 156), tantot 'abbé Duchesne
(p. 256), etc. Ajoutons que, de temps en temps, il parait quelque
peu chauvin, soit dans sa maniére de montrer en Moravie
l'éveque Wiching comme représentant un parti allemand e_f
l'archeveque Méthode comme représentant un parti slave; soit
lorsqu'il dit qu'«aux yeux des Italiens modernes, pour qui rien
ne vaut I'honneur d’appartenir 4 un grand pays, la rénovation
de 'Empire romain au profit des Francs est le crime capital
de la papauté» (p. 171); soit lorsqu’il semble vouloir olorifier
en méme temps le pape Jean VIII et son grand adversaire le



— 167 —

futur pape Formose (p. 43-44). Nous savons déja qu'un jésuite
ne peut pas, comme tel, condamner un pape. Laissons donc
de coté les partialités et les cotés faibles de son livre, et ne
voyons que les choses intéressantes qu’il prétend mettre en
lumiere.

1° Le Registre de Jean V1[I Le Registre original de Jean VIII
passe aujourd’hui pour étre perdu; mais le manuscrit que 'on
possede aux archives du Vatican serait, d'aprés l'opinion recue
jusqu’ici, une compilation postérieure, formée au moyen d’'élé-
ments tirés du registre original. Le P. Lapdtre prétend, dans
un premier avis, que ce n'est pas un extrait d 4 linitiative
privée, «mais la reproduction exacte, la transcription fidéle,
gquoique laborieuse, pour les derniéres indictions » (p. 3). Cette
copie aurait ¢té faite au onzieme siécle, dans une cellule du
Mont-Cassin, d’ot1 elle aurait été transportée a Pérouse, puis
4 Assise, puis a4 Avignon et enfin au Vatican (p. 3-5). Plus loin,
le P. Lapotre devient plus catégorique et plus hardi; il dit
(p. 22): «Le vieux recueil que possédait, au XI° siecle, I'abbaye
du Mont-Cassin, n’était pas seulement, dans mon opinion, la
répétition fidele du registre original, ¢'était l'original méme,
le propre manuscrit dw Latran, primitivement dérobé aux
archives pontificales, déchiré, mutilé dans un but intéressé, et
par des mains qui, heureusement pour nous, se sont trahies.
L’histoire du registre de Jean VIII constitue, a vrai dire, un
€pisode inconnu d’une des plus épouvantables tragédies de
I'époque.» Le P. Lapdtre remarque que ce manuscrit ne ren-
ferme pas les premieres indictions du pontificat de Jean VIII,
car ce pontificat a commencé le 14 décembre 872, et le manus-
crit ne s'ouvre qu'avec la dixieme indiction, le 1°° septembre
876. Ce ne peut donc étre que la dernidre partie du registre
original. D’autre part, les compilateurs qui ont dépouillé les
archives pontificales, y ont découvert de nombreuses lettres
empruntées au registre de Jean VIII, mais toutes relatives aux
premitres indictions du pontificat et s’arrétant a la fin de la
huitieme: en sorte que I'on serait en présence de deux trongons,
entre lesquels il y aurait une lacune, la neuvieme indiction
Mmanquant. Un cahier entier a disparu. «Il n'y a pas eu seule-
ment lacération du registre, dit le P. Lapotre, il y a eu des-
truction de I'une de ses parties.» Qui a commis cette destruc-
tion? Les Formosiens. «Ceux-1a, continue l'auteur, nous les



— 168 —

connaissons bien, car ils ont fait assez de bruit dans ’histoire
de cette terrible fin du neuviéme siécle. On les nomme Formose,
plus tard pape, alors évéque de Porto; Grégoire, nomenclateur
du Saint-Siége; Georges de Aventino, maitre de la milice;
Sergius, autre maitre de la milice; Etienne, secondicier de
I'Eglise romaine; Constantina, noble patricienne et fille du
nomenclateur Grégoire; toute une fraction enfin de I'aristocratie
et du haut clergé de Rome. Clest en effet durant cette neu-
vieme indiction, au printemps de l'anné¢e 876, que le pape
Jean VIII, pour des motifs  insuffisamment pénétrés par les
historiens, se décidait a frapper un grand coup sur les plus
hautes tétes de son entourage, jugeait, excommuniait, condamnait
a lexil perpétuel ces mémes grands dignitaires qu’il avait re-
tenus jusque-la dans ses conseils et comblés de ses meilleures
faveurs., Clest au milieu de cette indiction-14 que le pontife
irrité¢, dans des lettres fameuses arrivées jusqu'a nous par leurs
expéditions, dénoncait au monde chrétien, avec les circonstances
de leur jugement, les crimes inouis dont s'étaient rendus cou-
pables les amis de Formose, et, dans une certaine mesure,
Formose lui-méme, leurs menées ambitieuses, leurs parjures,
leurs adulteres, leurs assassinats par le fer et le poison. Pour
étre juste, le monument élevé a Pinfamie de ce parti dans la
correspondance de Jean VIII était tellement écrasant, tellement
intolérable, qu'il était impossible qu'un jour ou l'autre ces flétris
ne tentassent point de le détruire, et, si la fortune les favori-
sait, qu'ils n'y. réussissent.

«La fortune les favorisa largement. Peu de temps apres
la mort de Jean VIII, Marin I°¢", son successeur, rappelait For-
mose de l'exil. Avec lui les autres condamnés de la neuvieme
indiction rentraient dans Rome, reprenaient leurs premikres
fonctions, et obtenaient ainsi, dans le palais du Latran, assez
d'acces pour atteindre le registre du pape défunt et en effacer
la trace de leur déshonneur.

« Tout d'ailleurs, jusqu'a la facon dont les auteurs de la
mutilation ont procédé dans leur ceuvre, porte la marque des
anciens proscrits de Jean VIII. S'ils ont laissé aux archives
du Latran les trois premiéres indictions du registre, c’'est que,
bien loin d'étre pour eux un monument d’ignominie, cette partie
gardait la preuve de leur fortune premiere et du crédit sin-
gulier dont ils avaient longtemps joui pres du Saint-Siége. La



— 169 —

en effet étaient enregistrées ces lettres que nous avons encore,
ot le nomenclateur Grégoire était traité de fils chéri par
Jean VIII, et Georges d’illustre maitre de la milice, ot l'on
pouvait voir les mémes personnages investis par le pontife des
missions les plus hautes et les plus délicates auprés du pouvoir
impérial.

« Peut-¢tre se demandera-t-on si ce sont eux aussi qui,
aprés avoir détruit la neuviéme indiction du registre, ont jugé
a propos d'en emporter les six derniéres, et quel motif a pu
les pousser a ce larcin. Mais ici encore se trahissent des
préoccupations trop naturelles chez Formose et ses partisans.
Formose, je le prouve ailleurs, a cru devoir, aprés comme avant
sa condamnation, adopter a 1'égard de Photius une ligne de
conduite différente de celle de son juge le pape Jean VIII. Toute
sa vie, il mit a réduire le schisme byzantin par la rigueur,
autant de constance qu'en avait mis Jean VIII a4 le ramener
par la conciliation.

«De 1a, dans Rome, deux courants d’opinion qui partagérent
longtemps les esprits et déchainérent plus d'une tempéte. Or,
si 'on veut bien considérer que toutes les lettres olt Jean VIII
accuse sa politique de conciliation a 'égard de Photius et de
son clergé étaient enregistrées dans le fragment dérobé de
son registre, qu’elles y constituaient, pour ceux qui continuaient
les mémes vues, la matiere d'un appel et d'un recours perma-
nents, il n'est pas difficile de s’expliquer pourquoi les Formo-
siens, sans aller jusqu'a détruire des documents ol leur intérét
personnel n’était pas engagé, ont cru bon cependant d'en
supprimer 'usage, en les enlevant de la bibliotheque pontificale. »

2° Libellus de imperatoria potestate in urbe Roma. Le P.
Lapotre formule aussi sur ce Libelle des conclusions ingénieuses
quil faut connaitre. Illes résume ainsi: « Quinze années s'étaient
a peine ¢écoulées depuis la mort de Jean VIII, que commencgait
contre I'état de choses créé par lui, une violente campagne de
réaction, dont une pitce importante est parvenue jusqu’'a nous.
Dans cet écrit célebre, que les historiens ont I'habitude de
désigner sous le nom de Libellus de imperatoria potestate in
urbe Roma, mais qu’il vaudrait mieux, je pense, appeler le
Libelle impérialiste de Spoléte — je dirai tout & 'heure pour-
quoi — la convention arrachée par Jean VIII a la faiblesse de
Pempereur Charles le Chauve était dénoncée comme illégale



e (70—

et pernicieuse, comme ayant causé tous les malheurs récents
de I'ltalie, et violé du méme coup les droits de l'autorité im-
périale, ceux de la couronne d'Italie et les privileges du duché
de Spolete. Aux termes de ce pacte, 'Empire, lisait-on dans

~

le Libelle, n’avait plus ni & intervenir dans les ¢élections ponti-
ficales, ni a exercer la justice sur les Romains par l'inter-
médiaire de mussi permanents, ni a4 percevoir le cens de cer-
taines abbayes fiscales, comme Sainte-Marie de Farfa, Saint-
Sauveur et Saint-André du mont Soracte; la royauté d'ltalie,
de son coOté, se voyait privée d'une partie considérable de son
domaine par la cession au Saint-Siege du duché de Spolete
et des cités du territoire bénéventain. Quant au duc de Spolete,
par sa subordination au pape, il perdait sa vieille situation
privilégiée, 'honneur qu’il avait eu jusque-la d’étre, aupres des
Romains, 'agent et le représentant officiel du pouvoir impérial
et royal. Or, tout cela, assurait-on, ¢était contraire a la consti-
tution primitive, 4 la tradition, & la pratique constamment en
vigueur depuis la fondation de 'Empire romain et a travers
toutes les évolutions de son histoire. Tout cela, par conséquent,
ne pouvait avoir gu'un caractere passager, révolutionnaire,
sans force juridique ni consistance légale. Enfin — et c'¢tait
1a que tendait finalement 'auteur du Lzbelle — tout cela devait
étre modifié et ramené a l'ancien état de choses: U'Empire
devait recommencer & se méler des élections pontificales, 2
rendre la justice chez les Romains et a toucher les redevances
des trois grandes abbayes fiscales; la couronne d'Italie devait
reprendre ses terres, le duché de Spolete, son rang et son rdle»
(p. 174-175).

Et encore: «Ce qu'on appelait le Libellus de imperaforia
potestate in wurbe Roma est une ccuvre de 'année 897 ou du
commencement de l'année 898, composée par un [.ombard tres
probablement originaire de Rieti, sous U'inspiration de I'impéra-
trice Ageltrude et au profit de la maison impériale, royale et
ducale de Spolete. Quinze anndes seulement en séparent la
rédaction de la mort de Jean VIII; et 'auteur est un contem-
porain qui s'adresse a4 des contemporains. Je n’étonnerai per-
sonne en disant que lintroduction de ces données nouvelles
est de nature a modifier sensiblement l'aspect du combat qui
se livre depuis si longtemps autour de la politique impériale
du pape Jean VIIL. Le Libelle ¢tant le seul ouvrage ol aient



— 171 —

été consignées en détail et de facon explicite les clauses du
pacte conclu par ce pontife avec 'Empire, c’est la base méme
de la discussion qui se trouve ainsi consolidée. Jusqu'ici, il
était ais€é de se débarrasser d'un témoignage qui, assurait-on,
ne remontait gueére au deld du milieu du dixiéme siécle, dont
Pincompétence par conséquent devait égaler la partialité, S'il
reste vral que nous avons affaire a4 un écrivain de tendance,
disposé naturellement a altérer la vérité lorsqu’elle le géne
— nous constaterons nous-méme plus tard ou sont ces erreurs
et combien grandes - du moins savons-nous ou se trouve le
domaine de sa compétence. Connaissant mieux par ailleurs
son but et ses intéréts, il v a chez lui des faits dont nous
pouvons dire avec certitude qu'il n'a pu ni voulu les dénaturer.
De cette catégorie sont évidemment les concessions faites a
Jean VIII par Charles le Chauve; car lintérét de sa cause
conseillait a4 'avocat impérialiste d’amoindrir plutét que d’exa-
gérer les droits alors acquis par le Saint-Siege, tandis que sa
position lui permettait de les connaitre suffisamment » (p. 196-197).

Naturellement le P. Lapdtre n'admet pas la these de 'auteur
du Libelle, puisqu’elle tend & «démontrer que 'état de choses
créé par Jean VIII a bouleversé I'ancienne constitution de 'Em-
pire et rompu les traditions établies depuis des siécles». Le
P.Lapodtre accuse l'auteur « d'ignorer le passé ou de le connaitre
mal» (p. 202).

3° Jean VIII. L'auteur, sans se demander si le patriarche
de Rome avait des droits sur les territoires des Bulgares et
des Moraves, suppose naturellement ce point de droit ecclésias-
tique résolu en faveur de Rome. Toutefois, dans cet ordre
d'idées, il se montre trés modéré envers Photius, non certes
pour glorifier Photius, mais uniquement pour glorifier Jean VIII,
quon a accusé de faiblesse envers Photius. P’auteur étudie
longuement la politique occidentale et la politique orientale de
Jean VIIT. Clest surtout celle-ci qui doit étre remarquée, dans
les chapitres consacrés aux Bulgares et aux Moraves. Selon
le P. Lapotre, le parti allemand était soutenu par Formose,
¢véque de Porto, par Georges de Aventino, maitre de la milice,
ete,, tandis que Jean VIII était pour le parti slave. En Moravie
méme, T'éveéque Wiching représentait le parti allemand, et
larcheveque Méthode le parti slave. Wiching osa fabriquer
une fausse lettre de Jean VIII a Swatopluk contre Méthode



— 172 —

mais la supercherie fut découverte dans une grande assemblée
des chefs moraves. Alors Wiching, excommunié par Méthode
et abandonné par Swatopluk, s'esquiva de la Moravie et chercha
un refuge vraisemblablement en Carinthie, prés du roi Arnolf,
son protecteur et son ami.

Mais, d’autre part, & Rome, «les choses changeaient de
face, dit l'auteur, et le terrain devenait de jour en jour plus
favorable & un coup de surprise contre l'ceuvre de Méthode.
Tous les témoins qui auraient eu le moyen ou la volonté de
démasquer l'imposture de Wiching disparaissaient les uns apreés
les autres, en méme temps que descendait peu a peu sur la
ville éternelle cette affreuse nuit morale qui devait 'obscurcir
dans les derniéres années du neuviéme siécle et recéler dans
son ombre de si épouvantables forfaits. Jean VIII n’était plus.
LLa mort avait enfin terrassé l'intrépide pontife dans les derniers
jours de l'année 882, le 15 décembre. D’aprés un bruit qui
courut alors, Jean VIII aurait été empoisonné par un de ses
parents, par Grégoire, superista du palais pontifical. Il y aurait
méme eu 12 une scéne atroce. Impatienté de ce que le poison
ne faisait pas son ceuvre assez vite, Grégoire se serait jeté
sur le vieux pape et l'aurait achevé a coups de marteau. Mais
quoique cette version, recueillie par le chroniqueur de Ratis-
bonne, ait généralement trouvé créance parmi les historiens,
elle n’est pas digne, ce me semble, de servir de base a un
jugement solide. Dans mon opinion, elle n’a été imaginée que
pour excuser le meurtre de ce méme parent de Jean VIII,
assassiné quelques jours aprés, sur le parvis de Saint-Pierre,
par le superista du nouveau pape, Marin I*.

«Ce qui est bien certain, par contre, c’est que la mort de
Jean VIII avait été le signal d’une réaction contre certaines
parties de sa politique intérieure et extérieure. Marin I*
(882-884) avait signalé son court pontificat en rompant ouverte-
ment avec Photius et en rappelant avec éclat Formose et tous
les anciens proscrits. Apres Iui était venu un pontife, Hadrien I
(884-885), qui avait cru pouvoir concilier des politiques oppos€es
et tenir la balance égale entre les partis, laissant & leur poste
les Formosiens et se remettant en relations avec Photius,
également impitoyable aux perturbateurs des deux camps,
ordonnant de crever les yeux a 'ancien ennemi juré de Jean VIII,
au trop fameux Georges de Aventino, et faisant battre de



verges une parente de ce méme pape, la propre veuve du
superista Grégoire, assassiné a l'avénement de Marin I°.

« Au moment ou nous touchons au dénouement de cette
histoire, c'est-a-dire vers la fin de l'année 885, l'arrivée au
pouvoir du pape Etienne V venait de rendre toute sa vivacité
au mouvement de réaction un instant interrompu» (p. 161-163).

On voit combien ces questions sont intéressantes. Je regrette
que la place me manque pour signaler les excellentes réflexions
et les précieux aveux que fait Pauteur, ¢a et 13, sur le triste
état des archives romaines, méme encore au treizieme siecle
(p. B); sur le peu de créance que méritent les écrivains romains
au neuvieme siécle, car «c’est I'époque ol toute vie intellec-
tuelle semble s’arréter autour du Latran» (p. 16); sur les res-
trictions que Uon doit faire aux éloges du ZLiber pontificalis,
et pourquoi (p. 135); sur les falsifications que les évéques
mémes ne craignent pas de commettre, témoin 'évéque Wiching
(p. 149-159); sur les mceeurs scandaleuses du clergé romain et
de la cour romaine (p. 182, etc.); sur I'évéque Arsenius et son
fils Anastase le Bibliothécaire (p. 40-42, 111-113); sur la con-
fusion des idées théologiques, confusion telle que le pape Jean VIIL
lui-méme a pu déclarer nuls les mariages des Romaines avec
les étrangers (p. 186); etc.

On remarquera aussi U'¢tude sur la papesse Jeamme, qui
termine le volume. Selon l'auteur, il n'y a jamais eu de papesse
Jeanne; et c’est une «ineptie» de rapprocher de cette légende
la mémoire du grand pape que fut Jean VIIL. Il incline &
croire que la premiere origine de la légende d'une papesse
serait le bruit qui circulait en Italie, des le Xe siécle, qu'une
femme aurait gouverné le patriarcat de Constantinople pendant
un an et demi. Les Italiens auraient attribué a2 Rome ce qui
€tait arrivé a Constantinople, et ils auraient donné a cette
papesse le nom de Jeanne, parce que, selon Benoit de St-André,
Rome aurait été gouvernée, & 'avenement de Jfean X/, par une
femme, donc par une Jeamme. Telle est lexplication du P.
Lapotre. E. M.



e TP =

Documents relatifs aux rapports du clergé avec la
royauté, de 1682 a 170y, publiés par Lion MENTION; Paris,
A. Prcard, in-8°, 186 p., 1893.

C’est une excellente pensée qu’a eue M. L. Mention de
recueillir en volume les documents susdits. Ces documents sont
groupés sous les cing titres suivants: 1. Douze sur la Régale
et sur les Libertés gallicanes, p. 1-67; — 2. Quatre sur affaire
des Franchises, p. 68-112; — 3. L'édit de 1695 sur la juridic-
tion ecclésiastique, p. 113-134; — 4, Dix sur Uaffaire des Maximes
des Saints, p. 135-161; — 5. Quatre sur le jansénisme en 1705,
p. 162-183,

Sans doute, ces pieces sont connues; mais elles étaient
dispersées, et il est bon de les avoir toutes sous la main; il
est bon aussi de rappeler a 'Eglise ultramontaine, qui se pré-
tend toujours catholique et qui affirme qu'elle n’a jamais changé
sa croyance dogmatique, i1 est bon, dis-je, de lui rappeler les
documents authentiques qui constatent le contraire. Qu'il nous
soit permis d'ajouter qu’en ce qui concerne la Déclaration de
1682, les droits de I'Eglise gallicane, la Régale, T'affaire des
Franchises, lesambassades du duc d'Estrées, du cardinal d’Estrées,
du marquis de Lavardin, du duc de Chaulnes, etc., nous avons
publi¢, dans notre ouvrage sur Lowis XIV et Innocent XI'),
une quantité d’autres piéces noan moins importantes et méme
plus caractéristiques encore, tirées des archives du ministere
des affaires étrangeres de France.

M. Mention annonce un second recueil qui comprendra les
documents de 1705 a 1789. Nous Pattendons avec impatience,
et nous profitons de la circonstance pour rappeler a l'attention
de nos lecteurs la « Collection de textes pour servir a I'étude
et a lenseignement de lhistoire», publiée par la maison A.
Picard et fils, libraire des Archives nationales et de la Société
de U'Ecole des Chartes (Paris, 82, rue Bonaparte). E. M.

1) Paris, Charpentier, 4 vol. in-8°, 30 fr.



— B —

Mémoires de I'abbé Baston, chanoine de Rouen, par
MM. J. Lotn et Cu. VERGER; 1. I®, 1741-1792; Paris, A.
Picard, in-8°, 1897.

L’abbé Baston naquit 4 Rouen en 1741. Il fut professeur
de théologie, vicaire général de Rouen, évéque de Séez, baron
de U'Empire; il assista au Concile national de 1811 comme
théologien du cardinal Cambacéres. Ses opinions, alors galli-
canes, lui firent approuver le décret du 5 aolt relatif a la
nomination des évéques, décret portant que, sile pape n'avait
pas accordé linstitution canonique aux évéques élus, aprés six
mois, le métropolitain ou, & son défaut, le plus ancien évéque
de la province ecclésiastique procéderait a linstitution de
I'évéque nommé, et que, s'il s’agissait d’instituer le métropo-
litain, le plus ancien évéque de la province conférerait 1'insti-
tution.

L’abbé Baston a laissé, parait-il, 42 ouvrages imprimés,
volumes ou brochures, et nombre de manuscrits. Il est, avec
I'abbé Tuvache de Vertville, auteur de la Théologie de Rouen
(Lectiones theologice), en 10 vol. in-12, parus de 1779 a 1784
et réimprimés en 1818. Clest lui qui composa les traités sui-
vants: 1° De Deo et de divinis attributis; 2° De Ecclesia; 3°
De Gratia; 4° De SS. Trinitate; 5° De Incarnatione; 6° De an-
gelis; 7° De Sacramentis in genere; 8° De matrimonio.

S'il devint quelque peu gallican sous 'Empire, il parait
avoir été ultramontain auparavant, assez pour étre attaqué par
les Nouwvelles ecclésiastigues, qui criblerent de critiques sa Théo-
logie. On peut le croire sans peine a la fagou passionnée dont
il jugea la Constitution civile du clergé et dont il traita les
prétres constitutionnels. Il fut du nombre des réfractaires qui
quitterent la France; il passa d’abord en Angleterre, puis
s'établit de 1794 a 1803 a Coesfeld, en Allemagne. Clest la
qu'il commenca a écrire ses Mémoires, qu'il termina 2 Rouen
en 1818. Il mourut en 1825, dans sa 84¢ année.

Ce sont ces Mémoires qu'on publie aujourd’hui pour la
premiere fois, mais en en «sacrifiant la moitié, c’est-a-dire tout
Cé qui est étranger a Ihistoire», nous disent les éditeurs. M.
I'abbé Loth manifeste dans son Introduction une telle horreur
du gallicanisme qu'on se demande involontairement siles doc-
trines gallicanes dont 'abbé Baston a été imbu sous 'Empire,



— 176 —

n'ont pas été supprimées comme «étrangeres a l'histoire». Ce
serait cependant le plus intéressant, pour l'histoire des doc-
trines, qui vaut bien celle des faits.

Ce premier volume se termine au départ du héros pour
I’Angleterre, en 1792, Il contient des longueurs, des inutilités
et méme des banalités, et il pourrait avantageusement étre
abrégé des deux tiers. L'abbé Baston était trop partial en
faveur de l'ultramontanisme et du cléricalisme, pendant la pé-
riode dont il g’agit; il avait encore trop peu l'expérience des
hommes, des choses et méme des doctrines, pour pouvoir faire
un tableau fidele des opinions et des moeurs du clergé a cette
époque. Son hostilité contre la Camuwuse (C'est ainsi qu'il appelle
la Constitution civile du clergéd, qui fut en grande partie 'ceuvre
de Camus) est trés superficiellement motivée. Encore est-il
oblig¢ d’avouer — il faut lui en savoir gré — que des parti-
sans de cette Camuse ont été « des hommes d’esprit, de bonne
conduite, et, pour les connaissances, fort au-dessus de la plu-
part de leurs semblables» (p. 324), «des hommes pleins de
candeur et d'aménité, pieux, mais ardents» (p. 327); que
I'évéque Charrier de la Roche, & Rouen, «avait des vertus,
que jamais il ne tracassa les inassermentés; qu’'il eut compas-
sion des religieuses soulevées d’opinion contre son autorité,
qu’a bien des égards ses adversaires 'eussent jugé digne du
rang qu'il occupa s'il ne l'elit pas usurpé» (p. 352); qu'il était
«partisan de la morale sévere» (p. 363); que I'évéque Gratien,
son successeur, était «doux et tolérant», qu’il avait une con-
duite «modeste et tranquille»; que «ses meeurs ¢étaient irré-
prochables» (p. 365); etc. Ce sont 1a des aveux de prix.

L’abbé Baston donne encore d’autres détails intéressants.
Par exemple, & propos de la nécessité out I'on était de laisser
en place des prétres qui refusaient de se soumettre a I'évéque
constitutionnel, il fait la curieuse réflexion suivante: «C'est que,
dans beaucoup d’endroits, le peuple n'était pas encore parvenu
& la hawteur nécessaire pour se passer entiévement de culle
el de munistres» (p. 329). Les éditeurs remarquent que, dans
le diocese de Rouen, sur 2000 prétres environ, 600 prétérent
le serment; que 100 religieux le préterent aussi; que le clergé
constitutionnel fut ainsi, dans le seul diocese de Rouen, de 700
ecclésiastiques.



177 —

L’abbé Baston raconte aussi comment se faisaient de son
temps les études théologiques en France: c'était pauvre, bien
que moins misérable que maintenant. Quoique formé dans
l'ultramontanisme, il réfuta lui-méme, en 1821, les ouvrages du
comte de Maistre: Du pape, et De I'Eglise gallicane dans son
rapport avec le souverain poniife, et en 1823, 1'Essai sur I'in-
diffévence de Lamennais.

Au sujet de la validité des «ordinations anglicanes», il
raconte ainsi comment elle était attaquée en Sorbonne: « Un
P. Courayer, Génovéfain, mais hardi, et qui sur plusieurs points
n'était peut-étre pas aussi catholique qu’il T'efit fallu, s’avisa
un jour de dire que ces ordinations n'étaient pas moins valides
que celles de I'Eglise romaine, et d'imprimer plusieurs volumes
pour appuyer sa proposition. Grande rumeur contre celui qui
lavait avancée, livres contre livres; un Révérend Pére domi-
nicain et quelques autres écrivains entassérent raisons sur
raisons pour démontrer, & ce qu'ils croyaient, que ces dites
ordinations sont nulles et gqu'en Angleterre les évéques ne sont
point évéques, ni les prétres, prétres, mais tout simplement
des ministres sans caractére, Tout le Paris théologique {fut
obligé, je ne sais pourquoi, d'en passer par la, d'adopter ce
sentiment. Courayer se sauva en Angleterre, oil le sujet qui
le faisait persécuter en France lui procura de 1'éclat, des pro-
tections et du revenu. L'Université d'Oxford lui conféra ses
honneurs, je veux dire le docforat, et quand il mourut, la re-
connaissance ou l'envie de nous causer quelque dépit lui éleva
un monument dans 1'église de Westminster, ol reposent des
cendres qui valaient encore moins que la sienne. Or, point de
liciencié qui ne mit dans sa thése mineure que les ordinations
anglaises sont nulles. On n’aurait permis a personne d’en sou-
tenir la wvalidité. On se serait méme rendu suspect en suppri-
mant entierement la question: il fallait en parler, et dans le
sens recu. On les attaquait de deux manieres, en fait et en
droit. L’attaque du fait consistait a dire qu'un certain Parker,
archevéque de Cantorbéry, de qui tout le caractere actuel de
I'Eglise anglicane est provenu et tient tout ce qu'il a d’ordre
et de caractére, n'avait pas été lui-méme ordonné. On contait
4 ce sujet une histoire d’auberge ou taverne qui répandait bien
des nuages sur la consécration de ce consécrateur, L’attaque
du droit était de dire que la forme de l'ordination, telle qu’elle

Revue intern, de Théologie, Heft 25, 1899, 12



178 —

est dans le livre des Prieres communes, composé et introduit
par les calvinistes durant la minorité d'Edouard VI, avait été
substantiellement altérée et qu’elle différait in essentialibus de
la forme du Pontifical romain; & ce moyen, elle ne suffisait ni
a la collation du sacrement ni & la production du caractére. A
deux titres donc, les évéques anglicans n’étaient point évéques;
a deux titres, les prétres de cette Eglise avaient le nom de
prétres sans en avoir la chose. Ils avaient été ordonnés tous
avec un rite insuffisant; et si le rite efit été suffisant, ’homme
duquel dérive leur épiscopat et leur prétrise n’ayant pas é&té
validement ordonné, méme suivant le rituel d’Edouard, ils
n'avalent rien recu d'une main qui, n'ayant rien, n'avait rien
a leur communiquer. Telles étaient les assertions dont reten-
tissaient, a DParis, toutes les voftes théologiques contre les
ordinations anglicanes. Je n’ai jamais bien conc¢u quel intérét
pouvait avoir la Sorbonne a se déclarer si nettement et si
aprement sur un sujet qui aurait pu, ce semble, comme tant
d'autres, et sans le moindre inconvénient, dormir jusqu'a ce
qu’il s’agit sérieusement d'une réunion de 1'Angleterre avec
Rome, événement qu’il n’était guére permis de regarder comme
prochain ni méme comme probable, quoiqu'il en ait été question
depuis (p. 92-93). »

Nous espérons que les volumes suivants seront plus inté-
ressants et plus substantiels. E. M.

Histoire générale du IV® siécle a nos jours, publide sous
la divection de MM. Lavisse el Rambaud; 7. X, les mo-
narchies constitutionnelles, 1815-1847; Paris, Colin, gv.
m-8°, 12 fr., 1898.

La partie religieuse, ou plutdt politico-ecclésiastique, de
ce volume est fort instructive, en ce qu'elle montre les déve-
loppements de la Congrégation, ses visées politiques, ses intrigues,
ses succes. Aidée par les Missions de France et par les Mission-
naires de la Foi, elle finit par diriger le parti des ultras, dont
la politique ecclésiastique est connue. On connait aussi lﬁf
réaction qui s’opéra, en 1826, contre les jésuites et le «partl
prétre », les efforts de Montlosier, les efforts, en sens contraire,
de Lamennais, qui alors était encore attaché au systeme ultra-



— 179 —

montain et qui publiait «la Religion considérée dans ses rapports
avec lordre politique et social». L’auteur de ce chapitre, M.
A. Malet, ne raconte rien de neuf sur ces luttes, non plus que
sur la révolution de juillet et sur le régne de Louis-Philippe;
mais l'exposé qu'il en fait est impartial, clair et intéressant.
C’est une legcon pour ceux qui savent comprendre l'histoire,

Le chapitre de M. Rambaud sur la Russie a cette époque
est aussi plein de lecons importantes, ainsi que son chapitre
sur la Pologne. Signalons également le chapitre de M. de Crue
sur la Suisse, notamment sur le Sonderbund et la constitution
de 1848.

Toutefois, celui qui mérite le plus d’attention pour les
lecteurs de cette KRevwe, est celui de M. Chénon sur I'Eglise
et les cultes. L’auteur y étudie: 1° la restauration de I'Eglise
en Europe (France, Italie, Espagne, Allemagne, Pays-Bas,
Suisse); le concordat francais de 1817 et la convention de 1822,
le concordat bavarois de 1817, les concordats avec la Prusse
(1821) et le Hanovre (1824), les concordats avec les Pays-Bas
(1827) et la Suisse (1828); — 2° I'Eglise en Europe de 1830 a
1846, — 3° 'état intérieur de 1'Eglise (Hermes, Lamennais,
Bautain; Chatel, Helsen, Ronge ; ordres religieux, associations,
prédications, missions); — 4° les cultes non catholiques (protes-
tantisme et judaisme). — Malheureusement, M. Chénon ne voit
les faits, les personnes et les choses qu'a travers ses préjugés
ultramontains, et il appelle «persécutions» toutes les mesures
prises contre Rome et contre le parti jésuitique par les gou-
vernements qui veulent défendre leurs droits et leur autonomie.
Cette partialité criante oOte a4 son récit une grande partie de
sa valeur. Clest piti¢ de le voir faire, par exemple, le proces
d'Hermes, qu'il exécute en quelques lignes et avec 'aplomb des
juges qui «ne posent méme pas la question». Au contraire,
les moines de toutes robes et de toutes couleurs sont énumérés
et exaltés avec une joie naive. Le protestantisme, quoique
reconnu comme «particulierement compliqué», est traité en
un tour de bras: en Suisse, par exemple, la fondation de I'Eglise
libre de Lausanne (sic) a été, pour I'Eglise officielle, «le com-
mencement de la décadence ». Voila les lecteurs bien renseignés!
La Bibliographie qui termine le volume est tres caractéristique,
€n ce sens qu'elle montre une fois de plus la méthode ultra-
montaine, méthode de parti pris, qui écarte les sources qui Iai



— 180 —

déplaisent, fussent-elles de premiere valeur, et qui accueille les
documents les plus suspects et les plus erronés, des qu'ils
favorisent l'ultramontanisme.

Les lecteurs se dédommageront dans les beaux chapitres
de M. Faguet sur la littérature francaise, de M. Pingaud sur
I'Ttalie, de MM. Michel et Lavoix sur l'art en Burope, de M.
Tannery sur les sciences en Europe, etc. E. M.

Grecs et Turcs, par TErDjuMAN EFFENDI; Marseille, Aubertin,
in-18, 5 fr. 1899.

Ce volume, d'un Grec qui se voile d'un pseudonyme pour
exprimer ses opinions avec plus de liberté, est un recueil
d’études historiques disparates, mais tendant toutes cependant
a démontrer que «le panhellénisme pourrait encore étre opposé
comme un rempart contre I’Orientalisme, comme un boulevard
et une garantie de la sécurité de 'Europe dans l'avenir, que
tant de causes rendent obscur et redoutable». I’auteur entend
par Orientalisme l'invasion du musulmanisme en Occident. Tout
homme civilisé, tout chrétien ne peut qu'applaudir aux nobles
intentions de l'auteur, qui est par-dessus tout un chrétien. On
pourrait diviser ses ¢études en deux catégories: celles qui sont
historiques et celles qui rentrent plutdt dans la simple politique
contemporaine. Celles-12 seront ¢étudiées avec intérét par les
historiens : Vislam dans ses rapports avec la civilisation, les
causes de la dépopulation chrétienne dans 'empire ottomat
apres la conquéte musulmane, les Grecs de 1'’Asie Mineure, les
Albanais, le premier siege de Constantinople par les Arabes
(673-679). Les études de la seconde catégorie sont inspirées
par un patriotisme plein d’humanité et infiniment respectable,
touchant méme, mais qui n'apporte aucune solution pratique
a la question. Gémir sur un passé qui n'est plus n’est que la
moitié de la vérité; l'autre moitié consisterait & aviser auX
moyens pratiques de sortir noblement des difficultés, et de
rendre a la race grecque l'influence civilisatrice qu'elle pourrait
encore exercer en religion et en politique. Cette seconde moitié
est beaucoup plus difficile que la premitre, mais aussi plus
féconde. Que l'auteur entre dans cette voie nouvelle, il rendra
4 son pays le plus signalé des services, et fournira un heureux



— 181 —

complément, d'un autre genre, & son chapitre des Héros ano-
nymes. E. M.

Les meilleurs écrivains francais, apologistes de la foi
chrétienne, par M. MazugL; Bruges, Desclée, 1898, gr. in-8°,
380 p.

Recueillir les pages favorables a la religion en général
et au christianisme en particulier, pages ¢crites par les meilleurs
écrivains classiques et modernes, est une ceuvre fort louable,
Le volume de M. le prof. Mazuel est donc une ceuvre a la
fois religieuse et littéraire. Quoique ce ne soit pas un traité
dogmatique, cependant l'auteur a suivi un plan. Il s’est placé
d’abord au point de vue d’un indifférent ou méme d'un incré-
dule, et c’est & I'incrédulité, quand elle est dans ses moments
de franchise, qu'il a commencé par s'adresser pour en tirer
des aveux. Apreés ces préliminaires, il a recueilli des passages
relatifs aux «vérités de raison »: Dieu, la création, 1'ame, le
libre arbitre, l'immortalité de 'ame, etc.; puis des passages
relatifs aux «vérités de foi»: la foi et la raison, le surnaturel,
la trinité, le péché originel, la grace, 'incarnation, la rédemption,
J.-C., Teucharistie, 1a confession, le mariage, les fins dernigres, etc.

D'un co6té, de simples philosophes, comme Lamarck,
Broussais, Cousin, Jouffroy, Littré, Havet, Proudhon, Taine,
etc.; de lTautre, des Peres de I'Eglise, commme St. Justin,
St. Grégoire de Nazianze, St. Augustin, St. Vincent de Lérins,
St. Bernard, etc. La, Bossuet, Pascal, Fénelon, Malebranche;
ici, des protestants, comme Guizot, E. Naville, de Pressensé,
Schérer. Plus loin, des romantiques, comme Chateaubriand,
Lacordaire, Ozanam, Gerbet, Gratry, voire méme Lamennais.
Donc l'auteur a montré de la largeur d'esprit dans ses choix.
Aussi son livre est-il un livre recommandable et utile.

La matiere est loin d’étre épuisée. On pourrait encore
composer d’autres volumes sur d’autres plans, qui ne seraient
pas moins utiles que celui-ci, et qui formeraient une sorte
d’apologie chrétienne & l'usage des gens du monde, apologie
sans doute trés superficielle, mais suffisante pour beaucoup
d’esprits, les penseurs qui approfondissent sérieusement les
questions religieuses étant trés rares. E. M.



— 182 —

Destinée de 'homme, par M. 'abbé C. Piat; Paris, F. Alcan,
in-8°, 244 p., 1898; 5 fr.

Nos lecteurs connaissent déja le savant ouvrage de M. Piat
sur la Personne humaine’). Celui que nous annoncons n’est
pas moins important. L’auteur y établit d’abord des faits cer-
taims, A savoir: que la pensée n’est pas un acte divisible, qu’elle
est tout ce qu’elle est, que la diviser serait l'anéantir (p. 6);
que dans tous nos états d’ame, joie ou souffrance, notre moi
se sent un et indivisible; que le sentiment et la volition sont,
comme la pensée, indivisibles, d'aprés le témoignage méme de
la conscience (p. 8); que 'ame ne se rompt pas, qu’elle s’étend
plutot et se déploie, comme une force douée d’¢lasticité, dans
espace, dans le corps qu'elle anime; que I'esprit humain
differe de la nature physique et qu'il la dépasse, puisqu'il la
pense (p. 15); qu'un dans sa vivante complexité, le moi humain
est aussi permanent (p. 20}; que, sous et dans les phénomenes,
il v a un sujet simple et fixe, un moi métempirique, & la fois
indivisible et permanent (p. 29); que l'esprit a une vie qui lui
est propre et qui englobe a la fois la pensée et ses représen-
tations; qu'un souvenir de soixante-dix ans, dans un corps qui
se renouvelle plusieurs fois matériellement dans ce laps de
temps, est inexplicable s'il n'y a pas 12 un sujet permanent
autre que le corps (p. 51); que les représentations mentales et
les mouvements sensoriels forment deux séries de faits, dont
la seconde prépare la premiére, mais qui ne s’identifient pas
plus que des lignes paralléles; que nous percevons nos images,
nos concepts et nos raisonnements, non dans notre cerveat,
mais dans une région a part, que le travail du cerveau con-
court a nous révéler; que notre esprit a son espace, son temps
et son ciel a lui; qu'il vit dans un monde que les circonvolu-
tions ne contiennent pas et qui est le sien (p. 54). Tel est le
résumé du premier livre, intitulé: Certitudes.

Le second est intitulé: Mécomples. Mécomptes pour les
spiritualistes et les matérialistes: pour les spiritualistes, qui
concluaient jusqu’ici de la simplicité de I'ame a sa spiritualité
et de sa spiritualité a son immortalité (p. 55-57), mais qui nele
peuvent pas logiquement, dit-il, dans 'état actucl des sciences,
pour les matérialistes, qui croyaient pouvoir, par des arguments

1 Voir le n® XXII de la Revue, avril 1898, p. 429-430.



— 183 —

scientifiques, renverser le dogme de I'immortalité de P'ame.
«Si l'ontologie de 1'ame, dit M. Piat, ne suffit pas a fonder le
dogme de l'immortalité, 'ontologie de la matiere suffit encore
moins & le ruiner. Les preuves que l'on tire des phénomenes
physiques et physiologiques pour ébranler la croyance en la
vie future, sont plus faibles encore que celles qu'on tire des
opérations mentales pour I'établir. Ce ne sont pas seulement
les spiritualistes qui péchent par exceés de confiance en la
métaphvsique; les matérialistes commettent la méme faute et
avec des circonstances aggravantes: sans cesse ils nous ré-
petent qu'ils ne dépassent pas lexpérience, et sans cesse ils
se laissent emporter au dela» (p. 102).

Le chapitre oti M. Piat réfute les matérialistes me semble
irréfutable. Ceux oil il examine, & la lumiére des sciences ac-
tuelles, la nature des passions, la nature de l'idée et la nature
de la liberté, ne me semblent pas aussi forts, en ce sens que
Pauteur aurait pu, je crois, tirer un plus grand parti des «cer-
titudes » pour conclure 2 la certitude de 'au dela. Peut-étre
pourrait-on l'accuser de s’étre laissé trop ébranler par les dif-
ficultés et d'avoir laissé les téneébres trop affaiblir 1'éclat de sa
lampe. En ce qui concerne les passions, son argumentation
est celle-ci: il y a en elles de l'inconnaissable; donc «elles ne
nous apprennent pas si notre Ame est radicalement distincte
ou non de tout le reste» (p. 66 et 243). En ce qui concerne
I'idée, M. Piat observe que «1'éternité de l'idée n’implique pas
I'éternité de la pensée humaine »; que la théorie de la raison
impersonnelle «n’est pas démontrable»; que la théorie «tho-
miste », d'apres laquelle notre intelligence doit étre immaté-
rielle puisqu'elle se fait de tout ce qui est matériel un symbole
immatériel, intérieur et vivant, «n'est pas encore démontrée »:
et que, par conséquent, «il est difficile, & 1"heure actuelle, de
conclure de la nature de 'idée a la spiritualité de I'ame » (p. 75
a 77, 81-82, 87-90). Enfin, en ce qui concerne la liberté, M. Piat
enseigne «qu’elle enveloppe toujours du potentiel et par 1a
meéme de linconscient; qu’elle ne nous permet donc pas non
plus de pénétrer jusqu'aux confins de notre étre mental». En
vain dit-on que, si notre adme agit d’elle-méme, c'est qu’elle
existe en elle-méme, et que l'indépendance de 'action suppose
lindépendance de l'étre. M. Piat, pour pouvoir conclure & I'im-
mortalité de 1'ame, voudrait savoir de science psycho-métaphy-



e B e

sique ol 'ame plonge ses racines, ol elle trouve son étre et
sa vie; et comme il ne le sait pas, il déclare que les preuves
métaphysiques que l'on tire de notre activité intérieure en fa-
veur de la croyance a l'immortalité, ne sont pas péremptoires;
il les traite méme de «scandale intellectuel» (p. 101).

Est-ce une raison pour que le professeur de 1'Ecole des
Carmes renonce a démontrer l'immortalité de 1'ame? Nulle-
ment. S'il abandonne momentanément les prétendues preuves
psycho-métaphysiques, il déclare qu’il y en a de «trés solides »,
celles qui viennent de la téléologie et «dont la force ne peut
que s’accroitre avec le temps». IFondé sur ce principe qu’a
toute fonction biologique correspond un objet qui lui est adapté,
M. Piat remarque que notre pensée a toujours de I'éternel en
perspective, et il en conclut qu'elle ne peut avoir quelque pro-
portion avec son objet que si elle dure a lindéfini. 11 remarque
que le sentiment de l'insuffisance de la vie est un fait & peu
pres général; que notre amour déborde au dela de la nature,
et que, par conséquent, il doit exister quelque part une source
éternelle du pur bonheur vers laquelle il est orienté et a la-
quelle il devra atteindre. Il remarque que la nature, qui ne
suffit ni 4 notre pensée ni & notre amour, ne suffit pas davan-
tage A notre action morale; qu'il y a donc au dela de la vie
présente, quelques progres qu'on y réalise, une autre vie oll
notre action morale sera satisfaite.

Certes, cette troisieme partie («les Croyances») est solide.
Mais je regrette d'y avoir trouvé des longueurs, des considé-
rations quelque peu détournées du but, et surtout une théorie,
absolument fantaisiste, pour ne rien dire de plus, de la pré-
tendue perfection du monde «a sa premidre heure», et de la
prétendue perfection du premier homme. «L.e monde, & sa pre-
miere heure, sortit des mains de Dieu tout brillant de lumiere,
de vie et d’harmonie; le ciel en était toujours pur... L’homme
était le roi de ce paradis de la terre: innocent comme le ceeur
de Dieu(!), doué d’une science adéquate(!) & la nature et d'une
puissance d’action adéquate & sa science, il commandait aux
éléments mieux encore que chacun de nous ne commande &
son corps(!)», etc. Et c’est cette explication que M. Piat trouve
«sans contredit la plus plausible » (p. 142-143)! Je 'avoue, cette
page, sous la plume d'un penseur et d’'un savant, me parait
incompréhensible; heureusement, elle est isolée et elle n’infirme
en rien la thése méme. E. M.



— 185 —

II. Deutsche Bibliographie.

Ignaz von Dollinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nuachlasses dargestellt von J. FRIEDRICH. Erster Teil; von der
Geburt bis zum Ministerium Abel 1799—1837. Minchen 1899 ;
C. H. Becksche Verlagsbuchhondlung, 506 S.

Dollingers Leben konnte nur Friedrich schreiben, der
grosste Schiiler des grossen Meisters, der Haus- und Fach-
genosse Dollingers, der Geschichtschreiber des vatikanischen
Konzils, der Herausgeber des ,Janus“. Das im ersten Band
vorliegende Werk ist ein Denkmal, das ebenso dem Schopfer
zur Ehre gereicht, wie dem, zu dessen Ruhm es errichtef ist.

Friedrich will das Urteil dariiber, ob er der Personlichkeit
Dollingers gerecht geworden sei, dem Leser iiberlassen. Obwohl
wir im vorliegenden Band nur das Bild des jungen Dollinger
vor uns haben, wird doch auch derjenige, der einzig den Greis
gekannt hat, gern anerkennen, dass er alle charakteristischen
Zige des unvergesslichen Mannes bereits vorfinde. Nichts ist
verdeckt, nichts vertuscht. Vielmehr geht der Verfasser mit
besonderer Genauigkeit und Ausfibrlichkeit gerade auf solche
Dinge ein, auf welche sich romische Schriftsteller zu berufen
pflegen, wenn sie sagen, der junge Dollinger sehe dem alten
gar nicht &ahnlich. Aber tberall ldsst er das authentische
Material, das ihm in reichster Fiulle zur Verfligung stand, zur
(Geltung kommen.

»Als ein Ergebnis dieses Teils steht bereits die Thatsache
fest, dass Dollinger nie Kurialist oder Papalist war, nie die
Jesuitische Doktrin und Glaubigkeit zu der seinigen gemacht
hat.* So erklart in der Vorrede der Verfasser selbst. Wir
konnen die volle Richtigkeit dieses Satzes nur bestiitigen. Schon
1826 begreitt Dollinger, damals noch Professor an der theolo-
gischen Fakultdt zu Aschaffenburg, gar nicht, wie La Mennais
dazu kommen konnte, die mittelalterliche Lehre von der pipst-
lichen Allgewalt wieder ,aufzuwirmen (S. 161 f.). Zum Wesen
der Katholizitit gehort ihm die Urspriinglichkeit und Unver-
dnderlichkeit der Lehre (S. 168 £.). Einige Jahre spiter pflegte
er in seinen Vorlesungen an der Universitit Miinchen die Frage,
was Christi Lehre sei, als eine historische zu bezeichnen; sie
heisse: ,was ist immer in der Kirche von den Aposteln an



— 186 —

gelehrt worden? wie lautet die allgemeine, immerwéahrende
Uberlieferung 2* (S. 462.) , Wenn eine Lehre spiter aufkam, so
ist sie falsch, weill sie, wenn sie eine christliche ware, immer
hitte da sein missen® (S. 463). Ein okumenisches Konzil ist
ithm ,eine allgemeine, legitime, von der ganzen Kirche gebil-
ligte und angenommene Kirchenversammlung®. Die IEntschei-
dung geht von den Synoden selbst, nicht vom Papste aus.
Die letzte Instanz ist ein ockumenisches Konzil (S. 465). Von
Anfang an unterschied Dollinger scharf zwischen wirklichem
Dogma und theologischer Meinung (S. 441). Die Jesuiten, die
fruchtbarsten Erfinder ,theologischer Meinungen®, waren nie
seine Ireunde (S. 275 ff.). Wenn sich Dollinger in seinen alten
Tagen der Anfinge seiner theologischen Lehrthitigkeit er-
innerte, pries er namentlich Mohler, der ,aus dem Schutte und
der Uberwucherung spiterer Zeiten ein frisches lebendiges
Christentum* entdeckt habe, und er erklarte: ,Es schwebte
uns als Ziel eine von den Méngeln und Missbrauchen gereinigte,
dem Ideal der alten moglichst #hnliche Kirche vor; der Auf-
schwung der theologischen Wissenschaft sollte nach unserer
Meinung notwendig die Reform der Kirche nach sich ziehen®
(S. 150).

Diesem Ideal ist Déllinger treu geblieben bis an sein Ende.
Dass ihn dieses Ideal in einen unversohnlichen Gegensatz zur
pépstlichen Hierarchie bringen werde, konnte er sich in seiner
Jugend ebensowenig vorstellen, wie viele andere, die erst um
Jahrzehnte spiter in den priesterlichen Dienst traten. Er sah
die katholische Kirche in der von dieser Hierarchie regierten
Gemeinschaft, und da er von Anfang an die redliche Absicht
hatte, die katholische Kirche zu Ehren bringen zu helfen
(3. 77), musste er auch wiinschen, die herrschenden Einrich-
tungen rechtfertigen zu kénnen. In dieser IHinsicht ist das
(estandnis, das er in seinem Schreiben vom 1. Mérz 1887 an
den Erzbischof Steichele von Miinchen ablegt, geradezu er-
schiitternd. Der alte, mit der ,grossen pépstlichen Exkom-
munikation* beladene Dollinger schreibt dem Erzbischof, der
ihn zur Unterwerfung aufeefordert hatte, u. a.: ,Ich gestehe
Ibnen, dass es fir mich eine Zeit gab — in den Jahren nach
1836 — in welcher ich selbst aufrichtig winschte, das sogenannte
Papalsystem annehmen und beweisen zu konnen. Damals sall
ich namlich, dass der Jesuiten-Orden mit seiner ganzen, rasch



— 187 —

wachsenden Macht diese Dokfrin zur ausschliesslichen Geltung
zu bringen strebte, und dabei von Rom und einem grossen
Teile des Episkopats unterstiitzt und ermuntert wurde... Ich
empfand das Bediirfnis, zu meiner eigenen Belehrung und
Sicherstellung, der Frage ein grindliches und umfassendes
Studium zu widmen und vor allem die Quellen selbst zu stu-
dieren ... So habe ich denn in vieljihriger, anhaltender Arbeit
ein Material zusammengebracht, viel umfangreicher und voll-
standiger, als es in irgend einem gedruckten Werke zu finden
ist. Ich glaube nicht, dass mir irgend ein Zeugnis von einigem
Gewicht entgangen sei. Das Resultat war das Bewusstsein,
dass ich diese Materie in ihrem anderthalbtausendjihrigen Ver-
lauf und Entwicklungsgange klar tiberschaue und es zu jener
Gewissheit gebracht habe, welche auf geschichtlichem Gebiete
iberhaupt erreichbar ist, — sodann die Uberzeugung, dass ich
dem Plan einer Papstgeschichte entsagen miisse; denn das
Buch wére sicher sofort auf den Index gekommen, und ich
hitte dann, geméss der neuen, unter Herrn von Scherr (Vor-
géinger des Lirzbischofs Steichele) eingefiihrten Praxis, entweder
einen ligenhaften Widerruf leisten oder meine akademische
Lehrthatigkeit, an der ich mit ganzer Seele hing, aufgeben
missen.“ (8. 442. Vgl. Briefe und Erklarungen, S. 133 f.)

Der vorliegende Band fiithrt ung bis zum Jahre 1837. Schon
damals war Dollinger ein Gelehrter européischen Rufes, der
anerkannte Fiithrer der ,katholischen Bewegung, die die katho-
lische Kirche zu neuen Ehren bringen sollte. Seine Geschichte
ist ein grosses Stiick der Geschichte der katholischen Kirche
im neunzehnten Jahrhundert. Das Jahr 1870 brachte den
Triumph der jesuitischen Bestrebungen, ,diese nie mehr aus-
zutilgende Schmach der occidentalischen Kirche, vor der man
sein Haupt in Schmerz und Trauer verhiillen mochte* (Briefe,
S. 132). Dass der Triumph der Jesuiten kein endgiiltiger sein
wird, haben wir in erster Linie dem grossen Déllinger zu ver-
danken, den Gottes Vorsehung von Anfang an in einer Weise
ausristete und leitete, dass er schon heute in den Augen aller
Sehenden gegentiber dem triumphierenden Jesuitismus als Sieger
dasteht. TLangsam scheint uns bisweilen die Entwicklung der
Menschheit vor sich zu gehen. Déllingers Leben veranschau-
licht uns das Gegenteil. Dollinger (geboren 28. Februar 1799)
hatte bei seiner Taufe die Namen seines damals noch lebenden



— 188 —

Grossvaters und Taufpathen, Johann Joseph Ignaz, erhalten.
Dieser war angehender Mediziner gewesen, als 1749 in Wiirz-
burg die medizinische Fakultdt die Frage der Jesuiten, ob es
Zauberer und Zauberkiinste gebe, mit Ja beantwortete und
damit die regelrechte Verbrennung der Iexe Maria Renata
Singerin ermoglichte (S. 10). Die Jesuiten haben sich seither
nicht geadndert; aber wiahrend des Lebens der berthmten drei
Professoren Déllinger, des Grossvaters, des Vaters und des
Sohnes, ist doch die Menschheit um ein gutes Stiick vorwéirts-
gekommen, Wohl auch in der Absicht, das zu zeigen, ist
Friedrich auf die Geschichte der Familie Dollinger zuriick-
gegangen. Mit Spannung erwarten wir die beiden folgenden
Béinde, die im Laufe des Jahres 1899 erscheinen sollen.
Schon jetzt aber zollen wir Friedrich fir das monumentale
Werk, mit dem er das Andenken Déllingers ehrt, unsere dank-
bare Bewunderung. Ddéllinger ist mit dem Troste geschieden:
,Kein einziger meiner Freunde hat mich verlassen. Nicht
einer von den Ménnern, auf deren gute Meinung von mir ich
Wert legte, hat sich von mir abgewandt. Vielmehr ist die Zahl
dieser Gonner und Freunde in stetem Wachstum begriffen, auch
in geistlichen Kreisen“ (Briefe, S. 140). So wird es auch in
Zukunft sein. Dazu trigt ganz wesentlich bei Friedrichs Werk
,lgnaz von Dollinger. HERZOG.

Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi,
von D. EMIL SCHURER, ordentl. Professor der Theologie zu Git-
tingen. 3. Auflage. II. und III. Band. Leipzig, J. C. Hinrichs'sche
Buchhandlung, 1898. VIII und 584, 562 Seiten 8°. (Preis [ir
Band II und [1I M. 24. —; gebunden M. 28.—.)

Die beiden vorliegenden Biande der neuen Auflage des ge-
lehrten und griindlichen Werkes, die dem 2. Band der 2. Auf-
lage (1886) entsprechen, erscheinen wiederum, wie es bei der
2. Auflage der Fall war, vor dem 1. Bande. Welche Sorgfalt
der Verfasser fortwithrend auf das Werk verwandt hat, zeigt
schon #usserlich der Umstand, dass durch das Anwachsen des
Umfanges eine Zerlegung des fritheren 2. Bandes in zwei Bande
notie wurde, die jetzt mit zusammen 1146 Seiten den 884 Seiten
des 2. Bandes vom Jahre 1886 gegeniiberstehen. Diese betréacht-



— 189 —

liche Erweiterung ist fast durchweg durch sachliche Ergén-
zungen des friheren Textes und der Anmerkungen mit neuem
Material herbeigefiihrt worden, unter fortwihrender Bertick-
sichtigung der in diesen letzten 12 Jahren erschienenen Littera-
tur. — Der 2. Band, ,Die inneren Zustande®, entspricht S. 1
bis 493 der 2. Auflage. Von den 9 Paragraphen dieses Bandes
haben besonders die beiden ersten (§ 22: Allgemeine Kultur-
verhiltnisse, und § 23: Verfassung, Synedrium, Hohepriester)
betrachtliche Erweiterungen erfahren; zumal ist es in § 23 der
Abschnitt iiber die hellenistischen Stadte (S. 72—175H; friher
50—131), in welchem jede Seite zahlreiche Zusitze aufzuweisen
hat, auf Grund des seitdem bekannt gewordenen neuen Materials
an Miinzen und Inschriften; so S. 88—90 tiber den Kalender
und die Ara von Gaza, woriiber Schiirer ausfiihrlicher gehandelt
hat in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie, 1896,
S. 1066—1087. Aber auch die folgenden Paragraphen bieten
manche Zusdtze in Kinzelheiten. — Im 3. Bande, ,Das Juden-
tum in der Zerstreuung und die judische Litteratur“ (= S. 493
bis 884 der 2. Auflage), hat zunichst der erste Abschnitt, § 31:
LDas Judentum in der Zerstreuung, die Proselyten® (5. 1—135),
umfangreichere und wertvolle Zusétze erhalten; neu ist S. 10
bis 19 ein Verzeichnis der Landschaften und Stidte Kleinasiens,
in welchen sich in der griechisch-romischen Zeit das Vorhanden-
sein von Juden Kkonstatieren ldsst, mit genauer Angabe der
Zeugnisse fir jeden Ort; S. 22—24 weitere Daten fiir die Ver-
breitung der Juden in Agypten; S. 51—56 Darlegung, inwiefern
sich die Verfassung der Juden in der Diaspora an die Kom-
munalverfassung der griechischen Stadte anlehnte; S. 57—61
Zeugnisse liber phonizische, 4gyptische u. a. Diasporagemeinden,
die es analog den jidischen gab; S. 63-——65 zur staatsrecht-
lichen Stellung der judischen Diasporagemeinden; S. 95—97
tiber die Feier der Neumonde und Jahresfeste durch die Juden
in der Diaspora; nebst manchen kleineren Zusiitzen. — In den
folgenden litterarhistorischen Abschnitten des 3. Bandes sind
ebenfalls, teils durch die Entdeckungen neuer Texte (hebriisches
Fragment des Buches Jesus Sirach, griechisches Stiick des
Buches Henoch u. a.), teils durch die neuere Litteratur, zahl-
reiche grossere und kleinere Zusitze veranlasst worden. Neu
ist in § 32 (,Die palastinensisch-jidische Litteratur®, S. 135 bis
504) der Abschnitt iiber das erst in neuester Zeit bekannt ge-



— 190 —

wordene slavische Henochbuch, S. 209-—-213; S. 250—252 iiber
die slavisch erhaltene Apokalypse Abrahams; S. 285—287 iiber
die ,Paralipomena Jeremige®; S. 289—292 tiber die Legenden
von Joseph und Aseneth; der Abschnitt tiber Zauberformeln und
Zauberbiicher, S. 294—304, ist sehr wesentlich erweitert. In § 33
(,Die hellenistisch-jidische Litteratur, S. 304—487) sind neu die
Stucke S. 368 f. iiber den Chronographen Thallus; S. 476—478
uber Menander; S. 483—487 iiber den Rhetor Cécilius von Calacte;
sehr erweitert ist S. 421—430 das Allgemeine tiber die Sibyllen.
Endlich ist im letzten Paragraphen, § 34: Philo (5. 487—562),
besonders die Ubersicht tiber Philos Schriften (S.490—542; in der
2. Auflage S. 833—8606) in vielen Stiicken auf Grund der neueren
Untersuchungen umgearbeitet. — Die weitzerstreute Littera-
tur tber die verschiedensten in diesen Bénden behandelten
Gegenstinde ist durchgingig mit grosser Sorgfalt und Umsicht
nachgetragen. Auch dies ist einer der wertvollsten Vorziige
des iiberhaupt fur jeden, der sich Uber diese Dinge belehren
will, unentbehrlichen Werkes, dass es tiberall mit moglichster
Vollstandigkeit iiber die vorhandene Litteratur orientiert. Die
andern Vorziige, durch welche sich das Werk vor andern
Darstellungen der ,neutestamentlichen Zeitgeschichte* aus-
zeichnet, die durchaus quellenméssigce und fortwéhrend das
wichtigste Quellenmaterial selbst beibringende Darstellung, und
die fast immer beobachtete objektive Besonnenheit in Beur-
teilung streitiger Fragen, soweit es sich um rein historische
Dinge handelt, die durch den theologischen Standpunkt des
Verfassers nicht beriihrt werden, sind ebenfalls bekannt genug.
Nur gewissen modernen Hypothesen der alttestamentlichen
Kritik gegeniiber verlisst ihn die sonst gegeniiber neuen Hypo-
thesen beobachtete vorsichtige Zuriickhaltung. So, wenn bei der
Darstellung von Priestertum und Kultus, soweit bei der Grund-
legung in die éltere Zeit zurlickgegriffen wird, die Reuss-Well-
hausensche Hypothese von der Entstehung des Pentateuchs
als unfehlbare Wahrheit vorausgesetzt wird. Desgleichen, wenu
in dem litterarhistorischen Abschnitt das kanonische Buch Daniel
unter den ,prophetischen Pseudepigraphen“ behandelt wird (H‘L
186—190), als eine fromme Félschung der Makkabierzeif,
wihrend diejenigen, die sich zu dieser Anschauung nicht auf-
schwingen konnen, als ,schlechterdings durch dogmatische
Grinde gebunden® bezeichnet werden (S. 188). Man darf aber



— 191 -

wohl die Frage stellen, ob denn nicht diejenigen, welche die
Echtheit des Buches verwerfen, weil es nach ihren Voraus-
setzungen keine wahren Weissagungen geben kann, damit eben
ihrerseits prinzipiell auf dem Standpunkte einer gewissermassen
»dogmatischen Gebundenheit® stehen, die ihnen eine vorurteils-
lose Wirdigung des Uberlieferten unmoglich macht. — Noch
einige Nachtrige zu den Litteraturangaben: Zu Bd. II, S. 14,
Anmerkung 41: J. Grimm, Die Samariter und ihre Stellung in
der Weltgeschichte, Miinchen 18b4. Zu Bd. III, S. 150, Zeile
10 von unten: Himpel, Uber angeblich makkabaische Psalmen;
Theologische Quartalschrift 1870, S. 403—447. Bd. III, S. 543,
zu der Litteratur tber die Lehre Philos: Staudenmaicr, Die
Philosophie des Christentums, I, S. 360—462. — Uber den Seiten
sind am innern Rande auch die Seitenzahlen der 2. Auflage-
angegeben, was bei einem so viel citierten Werk erwiinscht

ist. — Der I. Band, der dann auch das Register zum ganzen
Werke enthalten wird, soll, wie der Verfasser in Aussicht stellt,
in nicht allzulanger Frist folgen. LAUCHERT.

Der Prophet Amos, nach dem Grundtexte erkilivt von Dr. K. HAr-
TUNG, k. 0. 6. Professor am kiniglichen Lycewm in Bambery.
(Biblische Studien, herausgegeben won Professor Dr. O. Bayden-
hewer, IIl. Band, 4. Heft,) Freiburg i. B., Herder'sche Verlags-
handlung, 1898. VIII und 169 Seiten 8°. (Preis M. 4.60,)

Da der Prophet Amos zu denjenigen unter den kleinen
Propheten gehort, denen, abgesehen von den Gesamtkommen-
taren zu den kleinen Propheten, in den letzten Jahrzehnten
weniger Interesse von seiten der Exegeten zugewendet wurde,
so ist ein eingehenderer specieller Kommentar zu demselben,
wie er hier vorliegt, eine erwiinschte Gabe. Das vorliegende
Buch ist eine griindliche Arbeit, die in der Wort- und Sach-
erklarung aut alles der Erklirung Bediirftige sorgfiltig ein-
geht und daftir von den neuesten Hiilfsmitteln umsichtig Ge-
brauch macht. — Wahrend abweichende Ansichten anderer
Erkldrer sonst immer berticksichtigt werden, fiel mir auf, dass
dies 8. 61 zu Amos 2, 13 nicht geschieht. Rin specielles
Verzeichnis der Litteratur tber Amos, woftir S. 15 nur auf
andere Werke verwiesen wird, wire meines Erachtens wiinschens-



wert gewesen. Zum Schluss einige kleine Berichtigungen: S. 15,
Zeile 10, lies S. 188 (statt 180) —190. — S. 18 fehlen in der
Ubersetzung von 1, 1 hinter: ,des Jerobeam“ die Worte: ,des
Sohnes des Joas“. — S. 16, zu 2, 13: hinter: ,der Séhne Am-
mons“ fehlt: ,und wegen vier®. — S. 26, Zeile 5 von unten,
lies: ,des Konigs von Edom* (statt Moab). — S. 106, Zeile 12,
lies: 137 S. 107 fehlt in der Ubersetzung am Schlusse von
5, 18: ,Er ist Finsternis und nicht Licht.“ Ibidem in Vers 19,
nach: ,nach Hause kommt*: ,und stitzt seine Hand an die
Wand“, — 8. 125, in der Ubersetzung von 6, 14, hinter ,Volk*
fehlt: ,Haus Israel“. LAUCHERT.

Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments
in Verbindung mit Beer, Blass, Clemen, Deissmann, Fuchs,
Gunkel, Guthe, Kamphausen, Kittel, Littmann, Lohr, Rothstein,
Ryssel, Schnapp, Siegfried, Wendland iibersetzt und heraus-
gegeben wvon L. KAaurzsch, Professor der Theologie in Halle.
Freiburg i. B., Leipzig und Tibinger, Verlag von J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1898. Subskriptionsausgabe in 24 bis 30 Liefe-
rungen ¢ M. —.50. 1. und 2. Lieferung, IV S. und S. 1—64.

Das Werk schliesst sich als eine Ergénzung an das von
Kautzsch herausgegebene Bibelwerk: ,Die heilige Schrift des
Alten Testaments® (1894; 2. Auflage 1896) an, sowohl dusser-
lich in Format und Druckeinrichtung, als in den fir die Uber-
setzung der Texte massgebenden Grundsitzen. Der Band soll
die deuterokanonischen Biicher (von den Protestanten sogenannte
Apokryphen) des Alten Testaments und die folgenden Apokryphen
(Pseudepigrapha) enthalten: Gebet des Manasse, 3. und 4. Buch
Esdras, 3. und 4. Buch der Makkabéer, Buch Henoch, Martyrium
Jesajae, Himmelfahrt Moses, Leben Adams und Evas (Apoca-
lypsis Moses), Psalmen Salomos, Buch der Jubilden, Apokalypse
des Baruch, Testamente der 12 Patriarchen, dazu noch das 3. bis
5. Buch der Sibyllinischen Orakel und den Aristeasbrief. Da die
Ausgaben der genannten apokryphen oder pseudepigraphischen
Schriften in den Originaltexten vielfach schwer zugénglich und
diese Schriften auch bis jetzt nirgends in diesem ganzen Um-
fange zusammengestellt sind, so ist besonders mit Riicksicht
auf diesen Teil des gegenwirtigen Unternehmens dasselbe frew
dig zu begriissen. Aber auch die neue Ubersetzung der deutero



— 193 —

kanonischen Biicher wird bei dem festgehaltenen Grundsatz,
dass der Leser bei den einzelnen Btichern tiberall genau er-
fahren soll, welcher Text zu Grunde gelegt ist, und dass von
den Abweichungen von demselben in Anmerkungen Rechen-
schaft gegeben wird, ein sehr verdienstliches Unternehmen sein.
Die mitgeteilten Namen der Mitarbeiter lassen fiir das Ganze
eine solide Arbeit erwarten. Den einzelnen Biichern werden
specielle, zumTeil umfangreiche litterarisch-kritische Einleitungen
vorausgeschickt. Kine vom Herausgeber verfasste allgemeine
Einleitung wird zuletzt erscheinen; ebenso wird derselbe aus-
fithrliche Register beigeben. — Die bis jetzt vorliegenden beiden
ersten Lieferungen enthalten das ,3. Buch Esra“, tibersetzt von
Professor H. Guthe in Leipzig, und das 1. Buch der Makkabéer
bis 10, 74, tbersetzt von Kautzsch. — Der Fall, dass man aus
dem Buche selbst nicht erfahrt, wie sich die gegebene Uber-
setzung zu dem tberlieferten griechischen Texte im einzelnen
verhélt, fritt ein in den im 3. Buche Esdras enthaltenen Namen-
listen (in Kap. b, 8, 9), wo (tuthe statt des vielfach abweichen-
den griechischen Textes den wvon ihm kritisch bearbeiteten
Text des hebrédischen FEsdras zu Grunde legt und auf seine
Ausgabe desselben (The Books of Ezra and Nehemiah) fiir die
naheren Nachweise verweist; es wire aber meines Krachtens
doch wiinschenswert gewesen, wenn auch hier in Anmerkungen
im einzelnen Rechenschaft gegeben worden wire., In 3 Esdras
4, 60 (S. 10) ist ool ouodoyd nicht zu tbersetzen: ,dir bekenne
ich es“, sondern: ,dich preise ich“. 5, 63 (S. 14) wird der Text
durch Einfiigung von ,nur* wohl nicht verstiindlicher. — Wie
die Verlagshandlung mitteilt, ist das Erscheinen des Werkes
innerhalb Jahresfrist gesichert; es wird in 24—30 Lieferungen
vollendet sein. LAUCHERT.

Stellung und Aufgabe der Kirchengeschichte in der Gegenwart.
Akademische Antrittsrede gehalten am 10. Oktober 1898 won
Dr. ALBERT BHRHARD, o. §. Professor der Kirchengeschichte an

der k. k. Universitit in Wien. Stuttgart, Jos. Roth’sche Verlags-
handlung, 1898. 42 8. 8°.

De.l’" gelehrte Kirchenhistoriker entwickelt in der nach
seiner Ubersiedelung von Wiirzburg nach Wien an der Wiener
Universitit gehaltenen Anfrittsrede von hohen und idealen

Revue intern. dec Théologie. Heft 25, 1899. 13



— 194 —

Gesichtspunkten aus das Programm fiir die Aufgaben der
Kirchengeschichte in der Gegenwart, wie er dasselbe auch
bisher selbst in seiner Wiirzburger Lehrthétigkeit befolgt hatte,
Drei Fragen werden in der gehaltreichen und weite Ausblicke
eroffnenden Schrift erortert: 1. die Frage nach der Stellung
der Kirchengeschichte innerhalb der Weltgeschichte, im Rahmen
der Geschichtswissenschaft tiberhaupt; 2. die Frage nach ihrer
Stellung im Ganzen der theologischen Wissenschaft, in welchem
Zusammenhange auch das historische und innere Recht der
Theologie tberhaupt, als die erste der Wissenschaften der
christlichen Volker anerkannt zu werden, mit Entschiedenheit
betont wird; 3. die Frage, welche Eigenschaften die Kirchen-
geschichte besitzen muss, um ihrer Aufgabe in der Gegenwart
gerecht werden zu konnen. In diesem 3. Teil wird nach prin-
zipiellen Auseinandersetzungen mit den Gegnern der christlichen
und katholischen Weltanschauung besonders noch ausgefiihrt,
in welcher Weise sich der Fortbildungstrieb und der Forschungs-
drang auf dem Gebiete der Kirchengeschichte fussern miisse,
in der Erfillung der Aufgaben, die sie in der Gegenwart als
Wissenschaft zu erfillen hat, in der gestellten Aufgabe, die
Kirchengeschichte zur historischen Theologie auszubilden; was
fiir den allgemeinen Aufbau des Gebdudes im grossen, wie fir
den Ausbau des Hinzelnen auf speciellen Seiten des das ganze
Leben der Kirche in allen seinen Bethitigungen umfassenden
Gebietes noch zu thun und am dringendsten zu wiinschen ist,
wird in einem kurzen Uberblick eindringlich hervorgehoben.
Moge es dem Verfasser vergénnt sein, mit seiner umfassenden
Gelehrsamkeit und seiner bisher erwiesenen bewunderungs-
wiirdigen Arbeitskraft in seinem neuen Wirkungskreise noch
lahge Jahre an dem Ausbau der von ihm mit so vieler Liebe
und Hingabe ergriffenen Wissenschaft mitzuarbeiten.
LAUCHERT.
Die neuen Funde aufdem Gebiete deriiltesten Kirchengeschichte.
(1889—1898.) Von GusTav KRUGER, Professor der Theologie
in Giessen. (Vortrdge der theologischen Konferenz in Giessen
14. Folge,) Giessen, J. Ricker'sche Verlagsbuchhandlung, 1898.
30 8. 8. (Preis M. —. 6G.)

Der Vortrag giebt eine sehr dankenswerte Ubersicht uber
die wahrend der letzten 10 Jahre gemachten neuen Entdeckungen



— 195 —

auf dem C(ebiete der altchristlichen Litteratur, und ist allen,
die nicht in der Lage sind, die Textpublikationen und die sich
an dieselben anschliessende Litteratur selbst fortwihrend ver-
folgen zu konnen, zur Orientierung sehr zu empfehlen. Bei
einzelnen Texten von grosserer Wichtigkeit oder allgemeinerem
Interesse hilt sich der Verfasser etwas langer auf, so bel den
von Grenfell und Hunt entdeckten Aéywe Tnoot, dem Petrus-
evangelium und der Petrusapokalypse, der Apologie des Ari-
stides, von deren litterarischem Charakter durch Ubersetzungs-
proben ein Begriff gegeben wird. Dem Vortrag folgen Anmer-
kungen (S. 26—30), welche besonders die genauen bibliogra-
phischen Angaben iiber die Textpublikationen und die wichtigste
Litteratur enthalten. F. L.

Richard Rothe. Sein Charakter, Leben und Denken. Zur Feier
seines hundertsten Geburistages dargestellt von WILHELM HONIG,
Pfarrer in Heidelberg. Berlin, C. A. Schwetschke & Sohn, 1898.
VI und 227 S. 8°. (Preis M. 2. —.)

Die aus Veranlassung des bevorstehenden 100. Geburtstages
(28. Januar 1899) erscheinende Schrift tiber den bekannten
protestantischen Theologen zerfidllt, dem Titel entsprechend, in
drei Abteilungen: eine allgemeine Charakteristik seiner Per-
sonlichkeit (S. 1-—31), ein Lebensbild (S. 32—192) und eine Dar-
stellung der ,Grundziige des Rotheschen Denkens* (S. 192—227),
Fiir das Biographische ist besonders die grosse Biographie Rothes
von Nippold mit dem darin enthaltenen reichen Briefmaterial
benutzt. Der Verfasser schreibt vom Standpunkt eines begeisterten
friheren Schiilers Rothes und Anhingers der von demselben
~vertretenen Bestrebungen im Sinne des Protestantenvereins,
dessen Mitbegriinder Rothe war. Eine interessante Personlichkeit
ist der eigenartige, unter den Theologen freiprotestantischer
Richtung eine Sonderstellung einnehmende Theologe jedenfalls
auch fiur diejenigen, die iiber den Wert seiner theologischen
Richtung und iiber seine in den spatern Jahren entwickelte
Parteithatigkeit anders urteilen; und die vorliegende Schrift
giebt ein anschauliches Bild seiner Entwicklung und des schliess-
lichen Resultates derselben, wenn auch durch die in der Schrift
vertretene Tendenz die Lektiire fiir Andersdenkende stellen-
weise unerquicklich wird. Beigegeben ist auch ein Bild Rothes.

F. L.



= A0F ==

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben vorn H. HOLTZMANN
und G. KRUGER. XVII Band, enthaltend die Litteratur des
Jahves 1897. 4. Abteilung, Praktische Theologie und kivchliche
Kunst. Berlin und Braunschweig, C. A. Schwetschke & Sohn,
1898. 8. 677—840, gr. 8°. '

Mit dem vorliegenden Hefte liegt der Jahresbericht fiir
1897, abgesehen von dem noch ausstehenden alphabetischen
Register, vollstindig vor. Dasselbe umfasst die Abschnitte:
Katechetik, bearbeitet von F. Marbach, S. 677—T04; Pastoral-
theologie, von C. Liélmann, S. 7050—117; Kirchenrecht und
Kirchenverfassung, von ZI'h. Woltersdorf, 5. 1718—147; Kirchliches
Vereinswesen und christliche Liebesthéitigkeit, von O. Hering,
S. 1483—7T80; Die Predigt, ihre Theorie und Praxis, und die
Erbauungslitteratur, von O. Hverling, S. 781—804; Kirchliche
Kunst, von 4. Hasenclever, S. 805—817; Liturgik, von F. Spitta,
S. 818—832. Darauf folgen noch Nachtriige zu den exegetischen
und kirchengeschichtlichen Abteilungen, S. 833—840. Uber das,
wag auf diesen verschiedenen (ebieten im Protestantismus im
Jahre 1897 litterarisch geleistet worden ist, wird eine Ubersicht
gegeben, die wohl erschopfend sein wird, unentbehrlich fir den,
der sich, ohne die Litteratur selbst verfolgen zu kénnen, dariiber
orientieren will. Im tbrigen sind die Vorzige der Bericht-
erstattung und die mit dem theologischen Standpunkte der
Referenten zusammenhingenden Schattenseiten derselben wesent-
lich die gleichen wie in den friheren Abteilungen. F. L.

III. English Bibliography.

Ministerial Priesthood, Chapters on the Rationale of Ministry
and the Meawing of Christian Priesthood with an Appendix upon
Roman Criticism of Anglican Orders by R. C. MOBERLY, D. D-;'
Regius Professor of Pastoral Theology in the University of
Oxford, Canon of Christ Church. (London 1897.)

Thirty years ago, when the late Bishop Lightfoot sent the
proofs of his celebrated Dissertation on the Christian Ministry
to Dr. Hort, the latter wrote as follows: —“As far as my very
imperfect knowledge goes, your historical account seems to me



197 —

substantially the true one, though I have ventured to criticise
some details. I wish we were more agreed on the doctrinal
part: but you know I am a staunch sacerdotalist, and there is
not much profit in arguing about first principles.” This note is
no doubt characteristic of that frame of mind that made
Dr. Hort continually shrink from putting his ideas into shape
and giving them to the world lest he should prematurely
commit himself to some statements short of perfect accuracy,
but the decision he came to is not the less to be regretted.
Lightfoot’s Essay in spite of its great learning and all the genius
and power of clear expression of the author, has been widely
misunderstood and consequences deduced from it in various
quarters, that Lightfoot himself was driven in his later years
to repudiate. In his eyes it was essentially a defence of the
statement in the Preface to our Ordinal that—“It is evident
unto all men diligently reading the holy scriptures and ancient
Authors that from the Apostles’ time there have been these
orders of Ministers in Christ’s Church: Bishops, Priests and
Deacons.” On the other hand it has been appealed to by dis-
senters of various kinds and, out of respect to truth T must
add, some so-called Broad Churchmen, as a proof that there
is no divinely appointed ministry in the Church at all but
that the Church is at liberty at all times to appoint such mi-
nisters as may seem expedient under the circumstances of the
time being. Iow are we to account for such discrepancy as
this? I think there can be no doubt that it arises from the
fact that Lightfoot’s Essay contains no discussion of First prin-
ciples, an omission of which the Bishop might have seen the
importance if Dr. Hort had not shrunk from entering on the
discussion and so the Church in after years been saved from
a good deal af controversy and disquiet. The truth is that the
meaning which the facts—very fragmentary facts be it remem-
bered—of the early history of the Church bear in our eyes
depends very largely on the first principles that are in our
minds either consciously or unconsciously when we approach
the study of them. This fact of course is often utterly over-
looked. Men profess to come to the study of the facts with no
preconceived ideas, simply seeking to ascertain the meaning
that the facts themselves suggest. Let it be remembered once
for all that to do so is to attempt what is at once utterly im-



— 198 —

possible and entirely unscientific. In support of the first I may
refer to what seems to me to be a very remarkable illustration
which came recently under my notice. Prof. Allen of Cambridge,
Mass., in his learned work on Christian Institutions quotes the
following passage from Cyprian’s 67th. KEpistle:—“You must
diligently observe and keep the practice, delivered from divine
tradition and apostolic observance,—which is also maintained
among us, and almost throughout all the Provinces,—that for
the proper celebration of ordinations, all the neighbouring bi-
shops of the same province should assemble with that people
for which a prelate is ordained: and the bishop should be
chosen, in the presence of the people, who have most fully
known the life of each one, and have looked info the doings
of each one as respects his individual conduct” (pp. 115, 116).
He then goes on solemnly to argue that because Cyprian makes
no mention of the Laying on of hands in the consecration of
the Bishop it formed in his view no essential part of the cere-
mony! The absurdity of this conclusion is surely sufficiently
evident. Cyprian was writing to certain Dioceses in Spain which -
were troubled by the rival claims of men who were equally
in valid Episcopal Ordres. He lays down the principle on
which the choice of Bishops should be made so that things may
be done in order and such troubles avoided. He says of course
nothing about the actual consecration of the persons so chosen
because the matter was not in dispute and therefore there was
no cause.

But 1 said that the attempt to examine the facts with no
preconceived ideas is not only impossible but is unscientific.
No progress in Science is made by examining a mass of facts
with no preconceived ideas in the mind. Some how or other
an idea suggests itself to the human mind. The scientific man
takes it up as a working hypothesis: he tests it by all the
facts within reach that bear on it and as it is found to be
consistent with an ever widening circle of facts it gradually
passes out of the sphere of hypothesis into that of accepted
theory. As in science then so in Christian doctrine. If we are
to arrive at fruitful conclusions we must begin by clearing our
first principles and then go on to study all the facts o0 fa,1'* &3
we know them in the light of them. Let me add a cautiom.
The facts include the whole of the contents of Scripture and



— 199 —

the history of the Christian Church in all ages: they are not
merely, as seems sometimes to be assumed, the very broken
light that may be gathered from the very fragmentary writings
of the fathers of the first two centuries.

It is this much needed discussion of first principles that
Prof. Moberly has undertaken in the book now before me.
Let me say at once that I believe he has laid not only the
Church of England but all thoughtful Christians throughout
the world under a load of obligation to him for his labour.
The book of course is not one that will ever be popular. It is
for the thoughtful few who are prepared to sit down and think
pretty hard. But those who will do so will reap a rich re-
ward. It is of course quite impossible in a short notice to at-
tempt to give any adequate idea of the contents of a large
book like this packed closely as it is with continuous argu-
ment; but the following seem to me to be the leading princi-
ples insisted on and worked out in more or less detail:—

1. The unity of the Church is inherent in her constitution
from the first. The Church is essentially a single organism
planted in the world by Christ and growing continually by
absorbing individuals into the oneness of her life. It is not
that her oneness is attained by a process of unification forced
on individuals or separate groups of Christians by its manifest
advantages for the maintenance of discipline and action on
the world.

2. The commission to discharge any ministerial act, such
as delivering a message from God to man or administering a
Sacrament, must come from above and not from below. The
individual to receive such a commission may be selected by
human agencies and human methods, he may after his com-
mission be intrusted with any number of functions in addition
to the special work he is commissioned to do, but that com-
mission must come from God himself and it must be conveyed
by some means which can be sure evidence to the man him-
self and to the Church at large that it does so come. This
involves the principle of Apostolic succession, that is the prin-
ciple that no man can convey a commission to another, not
only that he has not himself received, but that he has not
received the commission to convey. If therefore there are in
the Church today any men duly qualified to discharge minis-



— 200 —

terial functions, their commission must have come to them by
unbroken succession from the Apostles who were commissioned
by the Lord.

3. When we go on to examine the question as to how far
the Church can truely be described as a priestly or sacerdotal
body and the Christian ministry as a priesthood, it is very ne-
cessary to examine carefully what the true meaning and im-
port of the words used really is. The two ideas of Priest and
Sacrifice are undoubtedly inseparably united together. A Priest
must of necessity have somewhat to offer. If the Church is
priestly, if every member of the Church shares in her priestly
character, the Church must continually offer sacrifice and every
member of the Church must have their part in the offering.
Further if there is a special ministerial priesthood, that priest-
hood must be intrusted in some special way with the offering
of sacrifice. What are the true meanings of the words priest
and sacrifice here used? It is common to go for their meaning
to the Old Testament. To regard the Sacrifices and priesthood
that we find there as expressing the real significance of these
words and fo test the claims of all other sacrifices and priest-
hoods by enquiring how far they agree with the Old Testa-
ment pattern. This Prof. Moberly strongly insists is a funda-
mental mistake. The priesthood and sacrifice of the Old Testa-
ment are essentially typical. True priesthood and true sacrifice are
those of Christ alone. The sacrifice and priesthood of the Church
are real so far as they are one with those of her Lord. The
sacrifice of Christ is not something finished by the death on
the Cross. In a world of sin death may be the necessary con-
dition of all sacrifice, but true sacrifice does not consist in the
death of the victim but in the offerring up of the life to God.
The sacrifice of Christ is never finished. The life laid down
on the Cross is presented continually to the Father in the true
Holy of Holies. The Church, which is Christ in a true sense,
offers up her life, which is His life, by a continuous willing
service. The Ministerial Priesthood crowns this offering by the
Eucharistic sacrifice—a sacrifice which is in no sense a repe
tition of, but is one with, the sacrifice on Calvary.

But again the death of Christ is the laying down by tl%e
Good Shepherd of His life for the Sheep. That characterisiic
too must be reproduced in the Christian Priesthood. It may



NI /. -

find its highest expression in the offering of the Sacred Mys-
teries, but that can never be separated from the pastoral life
i, e. the life devoted to the work of bringing souls to glory.
The pastoral devotion which is thus necessary may shew itself
in various ways. In all it involves the work of continual inter-
cession. In the case of an invalid priest it may be almost
confined to this or this added to the influence of a Christian
pattern of suffering borne with resignation. In the case of a
priest in active work it finds its expression in all those various
labours that help to influence men and women for good and
to build up the body of Christ.

Prof. Moberly shews that the idea of Apostolic Succession
and of priesthood thus set forth is in truth imbedded in the
teaching of Scripture and that it is not inconsistent with the
broken lights that have come down to us as to the organisa-
tion of the early Church, but his strenght lies, as he would
himself at once admit, not so much in historic discussion as
in the setting forth of first principles, and if I may make a
selection where all is so good I would say that the most va-
luable part of his book is that in which he sets forth this idea
of priesthood. It is always difficult to grasp such an idea in
its fulness: men continually fall into the error of exaggerating
one side at the expense of another. The Ordinals of the Middle
Ages fell into this mistake. They contained indeed implicitly
if not explicitly all the elements that go to make the true idea
of priesthood, but the thought of offering the Holy Sacrifice had
gradually come, through the addition of various ceremonies to
the comparatively simple rites of early days, not only to occupy
the chief place but to dwarf the idea of the pastoral office and
almost to eliminate it in the eyes of ordinary Christians. This
loss of the true proportion of things reached its climax in the
decree of Kugenius IV which made the essential matter of
Orders consist in the comparatively recent rite of the Porrectio
Instrumentorum. The compilers of the English Ordinal took in
hand to remedy this loss of proportion. In doing so they swung,
as it is only natural they should do, to the opposite side. They
brought forward with great emphasis the pastoral idea of the
priestly office and in doing so no doubt to some extent obs-
cured the thought of the commission to offer the holy sacrifice.
That they had no intention of doing away with this idea has



— 202 —

been abundantly shown in the literature that has arisen round
the recent Bull and notably in the Letter of the Archbishops
on the subject, but in spite of all that has been said, it
seems to me that Prof. Moberly has succeeded in setting the
matter in a clearer light than it has ever been in before.

I have run on at greater length than T intended. The
importance of the subject and the great value of this parti-
cular book must be my apology for doing so. I have tried to
indicate the chief points of the discussion. There is much more
in the book that I should like to dwell upon. While most of
it seems to me sound and true there are of course some points
that I should criticise had I time and space. Particularly the
condemnation which Prof. Moberly passes on Dr. Hort for
maintaining that the authority of the Apostles in the early
Church was entirely a moral authority seems to me to be at
least exaggerated and to call for some modification. But points
such as this take very little from the book as a whole. IHere
I leave it, recommending all who would see what modern
English Theclogy can be at its best to get it and study it.

A. J. C. ALLEN.

IV. Griechische Bibliographie.

1. @sohoyinei diavoifed vmo” A. dwwiidovs Kvoiaxotd, A. ®. xai xad)-
ynrod wic @eoloyiae &v v EYvieg Hevemornuio. "By Ao,
&x Tod Twmoygagsiov THv rerecrnudtoy Avéorny Kwvorevvwidoev.
1898. 350 8. 8% (Preis 5,50 Drachmen.)

2. Eyyetoidiov Hargoloyieg Yiror i6Togiag vay mwatripwy xel éxxAnoi-

~ , -~ =) s / ~ -~ 2/
OTIGY GVyyoagiwy TAY Svva meuTwy 100 XooTieviGuod arevay,
o A, Awopidovg Kvowexod. Ev Ad7veug 1898. 267 8. 8% (Preis
5,50 Drachmen.)

1. In dem Bande seiner , Theologischen Studien® stellt Herr
Prof. Kyriakos diejenigen seiner frither in verschiedenen Zeit-
schriften gedruckten kleinern Arbeiten zusammen, die noch
nicht entweder in seinen 1883 vercffentlichten Meléren oder iri
seinen 1893 erschienenen, das Polemische umfassenden dveiwarmixd
enthalten sind. Der mannigfaltige Inhalt des Bandes, 28 Nummert
grossern oder geringern Umfanges, bietet sowohl an und fur




— 203 —

sich als auch im besonderen fir die Leser dieser Zeitschrift,
die hier Bekanntes und noch nicht Bekanntes bequem vereinigt
finden, viel Interessantes. — Die einzelnen Aufsiétze sind die
folgenden: 1) Uber religiése Toleranz (1890), S. 5h—-28. —
2) Uber den Geist der Religion (1889), S. 29—49. — 3) Das
Beste in der Welt, S. 50—75: eine freie Ubersetzung der be-
kannten Schrift von H. Drummond, zuerst 1891 in der ,Ana-
plasis¢ veroffentlicht. — 4) Uber den Kid (1886), S. 76—91. —
5) Antwort an die tiirkische Zeitschrift ,Hakikat* (1890),
S. 92—103; Zuriickweisung muhammedanischer Angriffe auf
das Christentum und die europiische Civilisation. — 6) Bildung
und Religion (1895), S. 104—115; vgl. davon den vom Verfasser
bearbeiteten deutschen Auszug, Revue internationale, 1895,
S. 520—5H25. — T) Ansprache an die Theologen in Jena (1889),
S. 116—124; zuerst deutsch verodffentlicht in den ,Jahrbiichern
fiir protestantische Theologie“, XVI. Jahrg., 1890, S. 149—157,
unter dem Titel: ,Das Verhaltnis der griechisch-orthodoxen
Kirche zum deutschen Protestantismus®. — 8) Uber die deutsche
Theologie (1892), S. 125—148; eine Ubersicht tiber die Geschichte
der protestantischen Theologie in Deutschland. — 9) Karl Hase
(1890), S. 149—1bH5; Nekrolog. — 10) Die orthodoxe Kirche
steht in der Mitte zwischen der katholischen und der prote-
stantischen Kirche, S. 156—162; zuerst deutsch versffentlicht,
Revue internat., 1897, S. 818, — 11) Uber die anglikanische
Kirche (1898), S. 163—166. — 12) Verteidigung der Altkatholiken,
S. 167T—197; zuerst in der ,Anaplasis“, 1896 (nicht 1890, wie
S. 167 Anm. gedruckt ist); vgl. den Auszug davon, Revue
internat., 1896, S. 321—329. — 13) Der 4. internationale Alt-
katholiken-Kongress in Wien, S. 198—230; zuerst im , Neologos¥,
1898; nach dem in Nr. 21 der Revue internat. (1898) veroffent-
lichten Kongressbericht; vgl. Revue 1898, S. 417—419. —
14) Rektoratsrede tiber die alexandrinischen Theologen und
besonders liber Origenes, S. 231—257 ; zuerst in der ,Anaplasis¥,
1895 (in der Uberschrift S. 231 1. 8. Dezember 1895 statt 1896
ebenso in der Note 1. 1895 statt 1896); davon ein Auszug in
der Revue internat., 1896, S. 333—340. — 15) Akademische
Festrede (1889), S. 2568—266. — 16—24) S. 267-—321: Kleine
Aufsitze tiber die kirchlichen Zustinde in Griechenland und
Uber verschiedene specielle Fragen (Sonntagsruhe [16]; Religions-
unterricht [17]; Theologische Fakultit in Athen [18], vgl. Revue



internat., 1898, 5. 209 {.; Kalender-Reform [24], vgl. Revue 1898,
S. 210; 21 und 22 tiber das Vorurteil gegen die Juden)., —
26—-28) Zwei Karfreitagspredigten (1888 und 1889) und zwel
Gelegenheitspredigten (1886, 1876), S. 322—350.

2. Gleichzeitig mit dem eben besprochenen Sammelbande
und in rascher Folge nach seiner in unserm letzten Hefte be-
sprochenen dreibandigen Kirchengeschichte liess der unermiidlich
thitige Verfasser sein ,Handbuch der Patrologie® erscheinen,
das in seiner kurzen Fassung dem Zweck entsprechen will, als
Lehrbuch fir den Unterricht in der Patrologie zu dienen; der
Verfasser will damit eine Liicke in der griechischen theologischen
Litteratur ausfiillen, da die in griechischer Sprache bisher vor-
handenen Werke (Kontogonos, Christodulos) bei umfangreicherer
Anlage nicht das ganze patristische Zeitalter umfassen. Verfasst
ist das Buch im wesentlichen auf Grundlage der Patrologie von
Alzog, mit Beriticksichtigung auch von Méhler, Bardenhewer
und der griechischen Vorarbeiten. Der praktischen Bestimmung
des Buches entsprechend, sind die lateinischen Viiter im Ver-
haltnis kiirzer behandelt als die griechischen. e Lo

The Holy Orthodox Chufch, or the Ritual, Services, and
Sacraments of the Eastern Apostolic (Greek-Russian) Church,
by the Rev. SesasTiaN Dasovicu; San Francisco, br. 85 p.,
1898.

L’auteur a dédié cet ouvrage a la mémoire de feu le
métropolitain Michel, de Serbie, et il fait remarquer qu'il a €té
examiné et approuvé par le censeur de I'Eglise, Uarchiprétre
Alexis Toth. Dans la préface, il dit qu'il n’écrit que pour forti
fier les fideles dans la foi, et non pour leur offrir des theses
savantes sur la science liturgique ou la théologie. Donc il se
contente des enseignements de la foi. Il faut le louer d’autant
plus de cette modération que plusieurs liturgistes ou théologiens
de son Eglise cherchent & imposer au nom de la foi leurs
élucubrations liturgiques ou théologiques.

Lauteur attaque énergiquement les superstitions de I'Eglise
romaine, a propos du sacrement de pénitence (p. 56-57). Sur
l'eucharistie, qu'il appelle simplement «the Sacrament of Com-
munion », il se borne 1° 4 recommander la doctrine et les formes



— 205 —

de 'Eglise primitive indivisée; 2° & condamner les innovations
déraisonnables qui ont été commises contre la doctrine et les
formes de I'Eglise primitive; 3° & mentionner, parmi ces inno-
vations déraisonnables, 'abandon du pain fermenté, 'abandon
du calice par les fideles et I'abandon de la communion des
enfants. C'est tout. L’auteur ne dit pas un mot des contro-
verses relatives a la maniere dont J.-C. est présent dans I'eu-
charistie et dont la communion a lieu; et il a bien raison de
ne pas les méler a4 la doctrine de la foi. Il ne dit pas un mot
non plus de la transsubstantiation, qu'il semble ignorer entiere-
ment. Nous sommes heureux de voir qu'il y a des théologiens,
dans I'Eglise gréco-russe, qui savent enseigner la foi sur l'eu-
charistie sans prononcer le mot de transsubstantiation et sans
faire la moindre allusion a la chose, chose et mot étrangers
en effet a la foi de Vancienne Eglise orthodoxe. E. M.

V. Librairie.

E. ComBa : Histoire des Vaudois, nouv. édit.; Paris, Fischbacher,
in-12, 3 fr. 50,

G. Duranp (évéque de Mende, XIII® siecle): Rational, ou Manuel
des divins offices; trad. par Ch. Barthélemy, 5 vol, in-8°;
Paris, Vives, 13 rue Delambre; prix 30 fr. (Sera étudié pro-
chainement.)

E. FourniEre: L’idéalisme social; Paris, F. Alcan, in-8°, 1898, 6 fr.

A. Gavarp: Histoire de la Suisse au XIXe siecle (avec illus-
trations); La Chaux-de-Fonds, Zahn, in-4°, 1899, 20 fr. —.
Voir particulierement les passages relatifs aux luttes reli-
gieuses de 1833 a 1836 (p. 207-220), & la guerre du Sonder-

bund (p. 225-266), au Kulturkampf & la suite du concile du
Vatican (p. 314-320), etc.

G. Guicue: Le Livre des confreres de la Trinité de Lyon,
1306-1792; Paris, Lechevalier, in-8°, 7 fr. 50.

Rev. Uco Janni: Il socialismo scientifico ed il materialismo;
San Remo, Biancheri, broch., 1898.



— 206 —

Pfarrer W. Romer und Dr. W, Joos: Innocenz’ III. sechs Biicher
von den Geheimnissen der Messe; Schaffhausen, C. Schoch
1898, in-8°, 157 S,

)

G. Maspero: Etudes de mythologie et d’archéologie égyptiennes.
T. I, in-8°; Paris, Leroux, 15 fr.

TH. MENnzI: Der Materialismus vor dem Richterstuhl der Wissen-
schaft; Ziirich, Fr. Schulthess, 1898, 218 S.; 2 fr. 80.

Rev. E. PEtaver, D. D.: Immortality : one step further. An open
letter to Prof. J. Agar Beet; London, Digby, br.

Rev. G. Ross-LEwin: Lord Scudamore (1601-1671); Beverley,
J. Wright, br.

W. ScuirMER: Sursum corda! Konstanz, E. Ackermann, in-8e,
64 S., 1899, — Die in dem Biichlein enthaltenen 31 kurzen
Betrachtungen sind in der seelsorgerlichen Thitigkeit des
Verfassers entstanden, um Leidende und Trostbediirftige auf
den Trost des Christentums hinzuweisen. Die gesammelten
Trostworte will er nun als «Trostblichlein» allen Trost-
bediirftigen in die Hand geben. Das Biichlein ist hiibsch
ausgestattet.

Marius SepeT: Saint Louis; Paris, Lecoffre, in-18, 2 fr.

Cu. Uran: L’abbé Ledieu, historien de Bossuet; Paris, Colin,
in-8°, 78 p.

ZwWINGLIANA, Nr. 4; Ziirich, Ziircher & Furrer, br., 1898.




	Bibliographie théologique

