
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 25

Buchbesprechung: Bibliographie théologique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159 —

BIBLIOGRAPHIE THÉOLOGIQUE.

I. Bibliographie française.

La Méthode historique en son application à l'étude des
documents de l'Hexateuque, par le baron Fréd. de Hügel;
Paris, A. Picard, broch. in-8°, 35 p., 189S.

Ce compte rendu a été présenté au Congrès international
des catholiques-romains tenu à Fribourg (Suisse) en 1897. C'est
une étude très sérieuse. L'auteur cherche à démontrer quelle
a été la composition du Pentateuque et cle sa continuation et
conclusion, le livre cle Josué. Il distingue quatre documents :

le Jéhoviste (J), l'Elohiste ou Ephraïmite (E), le Deutéronomiste
(D), et le code des Prêtres ou code sacerdotal (P). Il remarque
que la distinction capitale n'est pas celle entre J et E, mais celle
entre J-E et P. Il affirme « un long développement légal, représenté

par les grand et petit Livres de l'Alliance, par le Deuter

onome et par le Code sacerdotal », et «que ce développement
est à concevoir comme ayant parcouru ou bien trois stades
successifs, ou bien trois stades logiques, dont les deux derniers
seraient, en partie, parallèles quant au temps». Il rie voit
aucune difficulté à admettre que « c'est réellement notre Deuté-
ronome qui fut trouvé en 623 av. J.-C. » ; que c'est là aussi
l'opinion de S. Jérôme et de S. Jean Chrysostome; et que la
difficulté ne commence que lorsqu'on maintient que ce livre est
une réédition, une réadaptation de la loi mosaïque précédente ».

L'auteur apporte clans ces questions une incontestable
largeur d'esprit. Il ne craint pas, par exemple, d'appeler « catholiques

de génie » les André Maes, les Richard Simon, les Jean
Astruc (p. 2) ; et de dire : « Il est toujours dans l'intérêt de la
vérité de discuter des questions historiques selon des méthodes
purement historiques, sans permettre que des questions théolo-



— 160 —

giques s'en mêlent avant que l'analyse historique soit
complétée. C'est là la raison principale du fait que des érudits,
indifférents vis-à-vis de la valeur religieuse de la Bible, ont
souvent rendu de grands services par leurs études philologiques
et historiques (p. 24). »

Pour expliquer la fusion des quatre documents susdits en

un seul, il attire l'attention sur trois faits ou groupes de faits.
« En premier lieu, dit-il, voilà la Bible qui contient encore trois
exemples de livres encore distincts, mais admis partout comme
parallèles : ce sont les livres de Samuel et des Rois, avec les
livres des Chroniques ; le Ier et le IIe livre des Maccabées; et
les quatre Evangiles. Si les redites et les divergences de détail
des documents de VHexateuque échappent facilement à l'attention,

à cause de leur proximité même, en ces cas-ci les redites
et divergences analogues échappent au lecteur à cause de

leur distance. M. Girdlstone a donc fait un livre utile, en

réunissant, en des colonnes parallèles, tous les récits doubles,
se trouvant en des livres encore séparés cle l'Ancien Testament

du Canon hébreu*). En second lieu, des livres ou
documents non bibliques, séparés à l'origine, ont maintes fois, surtout
ceux de nature religieuse, été soudés et harmonisés en un seul

texte. Par exemple, les vieux textes distincts du rite gallican
et du rite romain se trouvent actuellement fondus ensemble

dans le seul texte du rite romain moderne2) ; et ce document
curieux que M. Duchesne voudrait appeler la « Constitution
apostolique égyptienne», n'est certainement qu'une mosaïque,
selon M. Duchesne, de trois, selon M. Harnack de quatre
documents antérieurs: la doctrine des douse Apôtres (A. D. 131?),

l'Epître de Barnabe (A. D. 130, 131), et deux autres traités

(environ A. D. 140-170), le tout fondu ensemble, avec des

additions considérables du rédacteur, vers l'an 180 3). En
dernier lieu, de telles mosaïques ont été, incontestablement,
effectuées avec des livres parallèles de la Bible. Prenons, comme

exemple détaillé, le Diatessaron de Tatien (p. 26). » Puis il

J) Deulerographs, Oxford, 1894. Un travail fort utile de vulgarisation analogue

est sur le point de paraître, encore à Oxford. C'est tout VIIexateuque, en la « Revised

English version», imprimé, pour la première fois, en colonnes parallèles, selon les

quatre documents J, E, D, P.

2) Origines du culte chrétien de l'abbé Duchesne, passim.
3) Bulletin critique, 1886, p. 361. Altchristliche Litteratur, II, I, l8ç;7i P- 532>

720, 721.



- 161 —

explique la formation et le succès du Diatessaron, et il ajoute
« que VHexateuque est un Diatessaron de la Loi ; que, tels qu'ils
s'y trouvent maintenant, les quatre documents indépendants à

l'origine furent écrits, pour le moins, à trois époques
différentes; que les deux premiers, J et E, furent les premiers
fondus ensemble, ou un peu avant, ou bientôt après la
composition de notre D actuel; que ces J-E et D furent soudés
ensemble encore plus tard ; que l'Harmonie complète et finale
ne fut rédigée qu'environ cent ans après la composition du
dernier document (P), en la petite communauté juive, si petite,
locale et homogène, qui venait de rentrer de Babylone en
Terre Sainte ; que le rédacteur y fit entrer, en les distribuant
parfois en de petits fragments, presque tous les doubles et
triples récits, même lorsqu'ils étaient identiques, ou, par contre,
divergents, et qu'il prit le dernier document, P, pour sa Grund-
schrift, comme cadre chronologique et général pour tous ses

documents; enfin, que ces Harmonies successives parvinrent à

supplanter et à supprimer les documents séparés, à proportion
qu'elles les conservaient en l'état harmonisé (p. 27-28). » On
lira donc cette étude avec profit, malgré quelques hors-d'oeuvre
sur l'entomologie et la géologie (p. 2). E. Michaud.

Les origines des Eglises de France et les Fastes
épiscopaux, par Ch.-F. Bellet; nouv. édit., Paris, A. Picard,
in-8°, 420 p., 1898.

Ce volume est un ouvrage de polémique très vive et très
détaillée. Il est donc impossible d'en citer tous les documents
et d'en analyser tous les arguments; il faut le lire attentivement

pour en avoir une juste idée. Je me bornerai à indiquer
les grandes lignes du débat.

Les « traditionnels » font remonter jusqu'au Ier siècle un
grand nombre des Eglises des Gaules, qui, d'après eux, auraient
été fondées par des disciples immédiats des apôtres, disciples
envoyés par St. Pierre. Les autres historiens ne voient dans
ces « traditions » que des légendes tardives et sans autorité,
et ils assignent à ces Eglises une origine beaucoup plus récente.

Cette seconde opinion est défendue par les Bollandistes de

Bruxelles, par M. Maere (voir le Aluséon de Louvain), et SUr-

Revue intern, de Théologie. Heft 25, 1899. H



— 162 —

tout par l'abbé Duchesne, membre de l'Institut et Directeur de

l'Ecole française de Rome.
M. Duchesne a publié un ouvrage intitulé: Fastes

épiscopaux de l'ancienne Gaule; T. Ier, Provinces du Sud-Est. Il
y soutient la thèse suivante: en dehors de l'Eglise de Lyon,
établie vraisemblablement au milieu du IIe siècle, aucune autre
Eglise n'a été fondée dans les Gaules (la Narbonnaise exceptée)
avant le milieu du siècle suivant, soit vers l'an 250; jusqu'à
cette date, il n'y avait qu'un seul et unique siège episcopal,
celui de Lyon. Tous les chrétiens épars depuis les Pyrénées
jusqu'au Rhin ne reconnaissaient qu'un seul évêque, celui de

Lyon, et cela jusque vers l'an 250 ; à cette dernière date
apparurent les Eglises de Toulouse, Vienne, Trêves et Reims; puis,

vers l'an 300, celles de Rouen, Bordeaux, Cologne, Bourges,
Paris et Sens.

M. Duchesne ne se borne pas à rappeler Launoy, Sirmond,
Tillemont, Baillet et autres critiques des XVIIe et XVIIIe siècles,

qui n'admettaient aucune prédication évangélique en Gaule dès

le premier siècle. Il invoque les anciennes listes épiscopales,
dont aucune, sauf celle de Lyon, ne permet cle rejoindre le

second siècle, à plus forte raison le premier; en sorte que

toute prétention à une origine apostolique doit être écartée.
M. l'abbé Bellet soutient, au contraire, l'opinion des

«traditionnels». Il prétend que l'argument tiré des fastes épiscopaux
repose sur une base précaire et contestable, parce que ces

catalogues ne peuvent servir de documents chronologiques,
dit-il. En outre, il cite des textes d'Eusèbe, du pape Innocent Ier

(Ve siècle), des évêques de la province d'Arles vers 450, et

surtout des textes des IXe siècle et suivants, où l'origine
apostolique des Eglises des Gaules est affirmée. Il cherche à

défendre l'authenticité des légendes de Provence, du séjour de

Marie-Madeleine dans la grotte de la Ste-Baume, etc., et à

attribuer une autorité d'historien à St. Adon, et il se glorifie
d'avoir découvert, avec Dom Grospellier, un martyrologe de

l'Eglise de Vienne remontant au VIIIe siècle, antérieur par
conséquent d'un siècle au moins à celui cl'Adon.

M. Bellet invoque le zèle des apôtres et cle leurs successeurs

à quitter leur patrie, à se faire évangélistes, à « s'en allei

à l'étranger». On lui répond que cela ne prouve pas qu'ils

aient de fait évangélisé la Gaule. — Il trouve que l'absence de



— 163 —

documents pendant les premiers siècles sur cette evangelisation

n'est pas une raison pour conclure à la non-existence ; il
voudrait que les partisans de la non-existence fissent la preuve
de la non-existence. Ceux-ci lui répliquent que c'est à lui à

faire la preuve de l'existence, et qu'il n'a pas le droit de
conclure du silence à l'existence. — Il prétexte «le fait de
possession». «En matière de tradition, dit-il (p. 245), le fait de

possession est un titre sérieux, qui équivaut à un véritable
témoignagne, lorsqu'on ne peut en attribuer avec certitude l'origine,

soit à la crédulité et à l'ignorance, soit à l'ambition, à

la vanité, à l'amour-propre ou à d'autres préoccupations plus
ou moins intéressées du coeur humain. » M. Bellet ne voit pas
que l'époque où apparaissent les documents sur lesquels il
s'appuie avec tant de confiance, est précisément une époque
d'ignorance, de mensonge, de fabrication de faux, de corruption,

d'ambition, etc. Il oublie le pro pietate mentiri. C'est ici
que M. Duchesne a beau jeu contre lui. Ecoutons quelques-unes
des répliques de M. Duchesne :

« A l'époque carolingienne, la fabrication des faux était
singulièrement favorisée par le milieu intellectuel du temps,
par les dispositions d'un public fort enclin à les accepter. La
plupart des hommes de ce temps ne possédaient, en fait de
connaissances historiques, que celles qui tenaient dans les
cadres de l'histoire sacrée et ecclésiastique. Or, non seulement à
la manière des enfants dont la curiosité ne se trouve jamais
satisfaite, ils éprouvent le besoin de compléter à tout prix les
notions que leur fournissent les sources authentiques ; mais
encore, dès qu'un objet les frappe, ils sont portés à lui trouver
une place dans ces cadres auxquels ils ramènent toutes choses.
C'est peut-être l'histoire des oeuvres d'art qui fournit les preuves
les plus significatives de cette tendance qui explique naturellement

une foule de faits : comment, par exemple, le grand camée
du Cabinet des médailles put être considéré comme représentant

le triomphe de Joseph à la cour de Pharaon, tandis qu'en
réalité l'artiste y a gravé Germanicus reçu par Tibère;
comment l'image -très nettement caractérisée d'une déesse du
paganisme put être vénérée dans un monastère lorrain comme
la figure de la Vierge Marie ; comment on transforma des
empereurs en apôtres, des têtes de Gorgone ou de Méduse en
saintes Faces ou en Véroniques ; comment on vit un vase des



— 164 —

noces de Cana dans un vase antique portant le nom de Xerxès;
comment la coupe de Chosroès conservée à Saint-Denys put
passer pour la tasse du roi Salomon. Il faudrait un long
mémoire pour enregistrer et classer les manifestations variées de

cet état d'esprit. Visiblement, de telles identifications étaient
trop conformes aux habitudes et au goût des hommes du moyen
âge pour qu'ils se soient abstenus de les transporter clans des

domaines autres que ceux de l'archéologie. Qu'ils aient
rencontré, par exemple, un Crescent ou un Paul en tête de listes
épiscopales : par la pente naturelle de leurs idées, ils seront
amenés à y voir le Crescent de la deuxième épître à Timothée,
et le Sergius Paulus des Actes des apôtres ; et voilà deux Eglises
dont la fondation est rattachée aux personnages de l'âge
apostolique. Combien de légendes du moyen âge ne furent pas
mieux fondées *) »

Et encore : « Il est manifeste que la valeur traditionnelle
cle ces témoignages est entièrement nulle, que toutes les
compositions dont il s'agit sont postérieures, et quelques-unes de

beaucoup, à l'avènement de Charlemagne, qu'elles s'inspirent,
non de souvenirs antérieurs, mais de prétentions présentes et

d'intérêts de clocher. Elles n'ont même pas ce degré inférieur
d'autorité qui s'attache aux traditions populaires à quelques
siècles des événements. Ce ne sont que des conjectures
artificielles, des fictions de lettrés. En tenir compte, dans quelque

mesure que ce soit, c'est aller contre les règles les plus
essentielles de la méthode scientifique Quant à l'idée de réclamer
des origines tout à fait anciennes, de se rattacher aux apôtres
ou à leurs disciples immédiats, elle ne se fait jour, avant la

fin du VIII0 siècle, que dans un très petit nombre de textes...

Depuis le siècle précédent, à tout le moins, les princes franks

étaient censés descendre de Priam et des héros troyens. Le

progrès de la littérature, dans les écoles carolingiennes,
répandit le goût des origines antiques et mit à la portée de tout

le monde les procédés par lesquels on se les procure. Les

Eglises, les grands monastères, furent bientôt pourvus d'ancêtres

par des généalogistes plus ou moins exercés, dont les fantaisies,

converties en traditions par un usage plusieurs fois séculaire,

trouvent encore créance auprès de certaines personnes2). »

a) Bulletin critique, 176 année, 15 avril 1896, p. 212-213.
2) Fastes épiscopaux, T. I, p. 2, 57-59-



— 165 —

M. Duchesne remarque que les légendes relatives à l'apos-
tolicité doivent nous inspirer une défiance toute particulière.
« La défiance, dit-il, ne peut que redoubler quand le document
qu'il s'agit d'apprécier répond à une tendance caractéristique
du moment où il a été produit. Appliquez cette règle de

critique aux légendes sur l'apostoliche qui font éclosion en ces

temps de la période carolingienne où les réformateurs
ecclésiastiques cherchent à s'appuyer sur le saint-siège. Alors les

personnes qui subissent leur influence ne négligent aucun moyen
de resserrer les relations qui unissent leurs Eglises à la chaire
du pontife romain. Bon nombre de légendes sont à leur manière
l'expression de ce courant qui portait vers Rome le clergé de

l'empire franc ]). »

Il faut l'avouer, les arguments de M. Bellet sont très faibles;
il fait souvent des observations justes sur des détails sans
conséquence, mais sur le fond de la thèse il se trompe manifestement.

Ce qu'il faut reconnaître, c'est la sincérité avec laquelle
il cite ce qui le combat, et avec laquelle il fait certains aveux,
plus graves qu'il ne pense, par exemple, lorsqu'il avoue « qu'au
moyen âge les faussaires n'ont pas manqué, et que, pour
certains esprits, l'histoire était un genre de littérature avec lequel
on se croyait autorisé à prendre plus d'une licence ; qu'Hilduin
et même Hincmar ont pu se donner quelque liberté vis-à-vis
des textes ou des faits». Et aggravant singulièrement la question
à son détriment, il ajoute naïvement: «Et puis, la fabrication
des faux n'est pas, que nous sachions, le privilège exclusif du
moyen âge; le XVIIe et le XVIIIe siècle, le nôtre même, en
peuvent fournir plus d'un exemple ; qui nous assure que les
scrupules soient, sur ce point, plus grands aujourd'hui
qu'autrefois? Après tout, au point de vue de la valeur intellectuelle
et morale, il n'est pas prouvé que les hommes diffèrent beaucoup

de siècle à siècle (p. 311).»
On voit quel jour ce livre de bonne foi jette non seulement

sur l'histoire des origines des Eglises de France, mais
encore et surtout sur le peu de valeur des sources historiques
qui servent de base à l'école romaniste «traditionnelle». Ré-
pétons-le une fois de plus, ce qu'il faut défendre c'est la
tradition vraie, et non la fausse. Quiconque renonce à une légende
erronée pour s'attacher à la vérité, s'honore. E. M.

*) Bulletin critique, loco cit. p. 211.



166

L'Europe et le saint-siège à l'époque carolingienne, par
A. Lapotre, S. /./ /r0 Partie, le pape Jean VIII (872-882);
Paris, A. Picard, 1895, gr. in-8", 370 p.

Le P. Lapôtre a compris l'intérêt qui s'attache à l'étude
du IX* siècle : en effet, les origines du pouvoir temporel des

papes, la papauté romaine qui s'organise et de laquelle sortira
le moyen âge, les innovations de Nicolas Ier, continuées par
ses successeurs, les résistances de Photius, la fondation des

Eglises bulgares et moraves, etc., ce sont là des questions de

premier ordre. Déjà l'auteur a publié un ouvrage intitulé : De

Anastasio bibliothecario Sedis apostolicœ. En voici un second,
celui que nous annonçons ; et encore celui-ci n'est-il qu'une
première partie. Après l'étude sur Jean VIII viendra l'étude
sur Formose, « qui permettra de conduire les questions à leur
fin et d'en arrêter les dernières conclusions » (p. IX). Bien plus,
l'auteur annonce comme prochaine une nouvelle édition du

Registre de Jean VIII (p. X).
Attendons donc que tous ces documents soient entre nos

mains pour pouvoir nous prononcer en connaissance de cause.

Toutefois, nous pouvons déjà signaler le volume surJean VIII
comme très sérieux et d'une incontestable érudition. L'auteur

y cite, je crois, tous les documents de l'époque, ainsi que la

plupart des ouvrages modernes qui y sont relatifs. Je dis «la

plupart», parce que je n'y ai vu mentionnés ni la savante
« Histoire de l'Eglise romaine » de Langen, ni le « Photius »

d'Ivantzoff-Platonoff, ni les ouvrages de Guettée (Histoire générale

de l'Eglise, Papauté schismatique, etc.). Le P. Lapôtre a

son point de vue à lui ; il attaque tantôt Bruno Krusch (p. IX),

tantôt Guido Levi (p. 2-3), tantôt Jaffé-Ewald, Dùmmler, Gre-

gorovius, tantôt Friedrich (p. 125 et 156), tantôt l'abbé Duchesne

(p. 256), etc. Ajoutons que, de temps en temps, il paraît quelque

peu chauvin, soit dans sa manière cle montrer en Moravie

l'évêque Wiching comme représentant un parti allemand et

l'archevêque Méthode comme représentant un parti slave ; soit

lorsqu'il dit qu'«aux yeux des Italiens modernes, pour qui rien

ne vaut l'honneur d'appartenir à un grand pays, la rénovation

de l'Empire romain au profit des Francs est le crime capital

de la papauté» (p. 171); soit lorsqu'il semble vouloir glorifier

en même temps le pape Jean VIII et son grand adversaire le



— 167 —

futur pape Formose (p. 43-44). Nous savons déjà qu'un jésuite
ne peut pas, comme tel, condamner un pape. Laissons donc
de côté les partialités et les côtés faibles de son livre, et ne

voyons que les choses intéressantes qu'il prétend mettre en
lumière.

1° Le Registre de Jean VIII. Le Registre original de Jean VIII
passe aujourd'hui pour être perdu; mais le manuscrit que l'on
possède aux archives du Vatican serait, d'après l'opinion reçue
jusqu'ici, une compilation postérieure, formée au moyen
d'éléments tirés du registre original. Le P. Lapôtre prétend, dans
un premier avis, que ce n'est pas un extrait dû à l'initiative
privée, « mais la reproduction exacte, la transcription fidèle,
quoique laborieuse, pour les dernières indictions » (p. 3). Cette
copie aurait été faite au onzième siècle, dans une cellule du
Mont-Cassin, d'où elle aurait été transportée à Pérouse, puis
à Assise, puis à Avignon et enfin au Vatican (p. 3-5). Plus loin,
le P. Lapôtre devient plus catégorique et plus hardi ; il dit
(p. 22) : « Le vieux recueil que possédait, au XIe siècle, l'abbaye
du Mont-Cassin, n'était pas seulement, dans mon opinion, la
répétition fidèle du registre original, c'était l'original même,
le propre manuscrit du Latran, primitivement dérobé aux
archives pontificales, déchiré, mutilé dans un but intéressé, et
par des mains qui, heureusement pour nous, se sont trahies.
L'histoire du registre de Jean VIII constitue, à vrai dire, un
épisode inconnu d'une des plus épouvantables tragédies de

l'époque. » Le P. Lapôtre remarque que ce manuscrit ne
renferme pas les premières indictions du pontificat de Jean VIII,
car ce pontificat a commencé le 14 décembre 872, et le manuscrit

ne s'ouvre qu'avec la dixième indiction, le 1er septembre
876. Ce ne peut donc être que la dernière partie du registre
original. D'autre part, les compilateurs qui ont dépouillé les
archives pontificales, y ont découvert de nombreuses lettres
empruntées au registre de Jean VIII, mais toutes relatives aux
premières indictions du pontificat et s'arrêtant à la fin de la
huitième: en sorte que l'on serait en présence de deux tronçons,
entre lesquels il y aurait une lacune, la neuvième indiction
manquant. Un cahier entier a disparu. « Il n'y a pas eu seulement

lacération du registre, dit le P. Lapôtre, il y a eu
destruction de l'une de ses parties. » Qui a commis cette destruction?

Les Formosiens. «Ceux-là, continue l'auteur, nous les



— 168 —

connaissons bien, car ils ont fait assez de bruit dans l'histoire
de cette terrible fin du neuvième siècle. On les nomme Formose,
plus tard pape, alors évêque de Porto ; Grégoire, nomenclateur
du Saint-Siège; Georges de Aventino, maître de la milice;
Sergius, autre maître de la milice ; Etienne, secondicier de

l'Eglise romaine; Constantina, noble patricienne et fille du
nomenclateur Grégoire; toute une fraction enfin de l'aristocratie
et du haut clergé de Rome. C'est en effet durant cette
neuvième indiction, au printemps de l'année 876, que le pape
Jean VIII, pour des motifs insuffisamment pénétrés par les

historiens, se décidait à frapper un grand coup sur les plus
hautes têtes de son entourage, jugeait, excommuniait, condamnait
à l'exil perpétuel ces mêmes grands dignitaires qu'il avait
retenus jusque-là dans ses conseils et comblés de ses meilleures
faveurs. C'est au milieu de cette indiction-là que le pontife
irrité, dans des lettres fameuses arrivées jusqu'à nous par leurs

expéditions, dénonçait au monde chrétien, avec les circonstances
de leur jugement, les crimes inouïs dont s'étaient rendus
coupables les amis de Formose, et, dans une certaine mesure,
Formose lui-même, leurs menées ambitieuses, leurs parjures,
leurs adultères, leurs assassinats par le fer et le poison. Pour

être juste, le monument élevé à l'infamie de ce parti dans la

correspondance de Jean VIII était tellement écrasant, tellement
intolérable, qu'il était impossible qu'un jour ou l'autre ces flétris
ne tentassent point de le détruire, et, si la fortune les favorisait,

qu'ils n'y réussissent.
« La fortune les favorisa largement. Peu de temps après

la mort de Jean VIII, Marin Ier, son successeur, rappelait
Formose de l'exil. Avec lui les autres condamnés de la neuvième

indiction rentraient dans Rome, reprenaient leurs premières
fonctions, et obtenaient ainsi, dans le palais du Latran, assez

d'accès pour atteindre le registre du pape défunt et en effacer

la trace de leur déshonneur.
« Tout d'ailleurs, jusqu'à la façon dont les auteurs de la

mutilation ont procédé dans leur œuvre, porte la marque des

anciens proscrits de Jean VIII. S'ils ont laissé aux archives

du Latran les trois premières indictions du registre, c'est que,

bien loin d'être pour eux un monument d'ignominie, cette partie

gardait la preuve de leur fortune première et du crédit
singulier dont ils avaient longtemps joui près du Saint-Siège. Là



— 169 —

en effet étaient enregistrées ces lettres que nous avons encore,
où le nomenclateur Grégoire était traité de fils chéri pat-
Jean VIII, et Georges d'illustre maître de la milice, où l'on
pouvait voir les mêmes personnages investis par le pontife des
missions les plus hautes et les plus délicates auprès du pouvoir
impérial.

«Peut-être se demandera-t-on si ce sont eux aussi qui,
après avoir détruit la neuvième indiction du registre, ont jugé
à propos d'en emporter les six dernières, et quel motif a pu
les pousser à ce larcin. Mais ici encore se trahissent des

préoccupations trop naturelles chez Formose et ses partisans.
Formose, je le prouve ailleurs, a cru devoir, après comme avant
sa condamnation, adopter à l'égard de Photius une ligne de

conduite différente de celle de son juge le pape Jean VIII. Toute
sa vie, il mit à réduire le schisme byzantin par la rigueur,
autant de constance qu'en avait mis Jean VIII à le ramener
par la conciliation.

« De là, dans Rome, deux courants d'opinion qui partagèrent
longtemps les esprits et déchaînèrent plus d'une tempête. Or,
si l'on veut bien considérer que toutes les lettres où Jean VIII
accuse sa politique de conciliation à l'égard de Photius et de

son clergé étaient enregistrées dans le fragment dérobé de

son registre, qu'elles y constituaient, pour ceux qui continuaient
les mêmes vues, la matière d'un appel et d'un recours permanents,

il n'est pas difficile de s'expliquer pourquoi les Formosiens,

sans aller jusqu'à détruire des documents où leur intérêt
personnel n'était pas engagé, ont cru bon cependant d'en
supprimer l'usage, en les enlevant de la bibliothèque pontificale. »

2° Libellus de imperatoria potestate in urbe Roma. Le P.

Lapôtre formule aussi sur ce Libelle des conclusions ingénieuses
qu'il faut connaître. Il les résume ainsi : « Quinze années s'étaient
à peine écoulées depuis la mort de Jean VIII, que commençait
contre l'état de choses créé par lui, une violente campagne de

réaction, dont une pièce importante est parvenue jusqu'à nous.
Dans cet écrit célèbre, que les historiens ont l'habitude de

désigner sous le nom de Libellus de imperatoria potestate in
urbe Roma, mais qu'il vaudrait mieux, je pense, appeler le
Libelle impérialiste de Spolète — je dirai tout à l'heure pourquoi

— la convention arrachée par Jean VIII à la faiblesse de

l'empereur Charles le Chauve était dénoncée comme illégale



— 170 —

et pernicieuse, comme ayant causé tous les malheurs récents
de l'Italie, et violé du même coup les droits de l'autorité
impériale, ceux de la couronne d'Italie et les privilèges du duché
de Spolète. Aux termes de ce pacte, l'Empire, lisait-on dans
le Libelle, n'avait plus ni à intervenir dans les élections
pontificales, ni à exercer la justice sur les Romains par
l'intermédiaire de missi permanents, ni à percevoir le cens de
certaines abbayes fiscales, comme Sainte-Marie de Farfa, Saint-
Sauveur et Saint-André du mont Soracte ; la royauté d'Italie,
de son côté, se voyait privée d'une partie considérable de son
domaine par la cession au Saint-Siège du duché de Spolète
et des cités du territoire bénéventain. Quant au duc de Spolète,

par sa subordination au pape, il perdait sa vieille situation
privilégiée, l'honneur qu'il avait eu jusque-là d'être, auprès des

Romains, l'agent et le représentant officiel du pouvoir impérial
et royal. Or, tout cela, assurait-on, était contraire à la constitution

primitive, à la tradition, à la pratique constamment en

vigueur depuis la fondation de l'Empire romain et à travers
toutes les évolutions de son histoire. Tout cela, par conséquent,
ne pouvait avoir qu'un caractère passager, révolutionnaire,
sans force juridique ni consistance légale. Enfin — et c'était
là que tendait finalement l'auteur du Libelle — tout cela devait
être modifié et ramené à l'ancien état de choses : l'Empire
devait recommencer à se mêler des élections pontificales, à

rendre la justice chez les Romains et à toucher les redevances
des trois grandes abbayes fiscales ; la couronne d'Italie devait

reprendre ses terres, le duché de Spolète, son rang et son rôle »

(p. 174-175).
Et encore : « Ce qu'on appelait le Libellus de imperatoria

potestate in urbe Roma est une œuvre de l'année 897 ou du

commencement cle l'année 898, composée par un Lombard très

probablement originaire de Rieti, sous l'inspiration de l'impératrice

Ageltrude et au profit de la maison impériale, royale et

ducale de Spolète. Quinze années seulement en séparent la

rédaction de la mort de Jean VIII ; et l'auteur est un contemporain

qui s'adresse à des contemporains. Je n'étonnerai
personne en disant que l'introduction de ces données nouvelles

est de nature à modifier sensiblement l'aspect du combat qui

se livre depuis si longtemps autour de la politique impériale
du pape Jean VIII. Le Libelle étant le seul ouvrage où aient



— 171 -
été consignées en détail et de façon explicite les clauses du

pacte conclu par ce pontife avec l'Empire, c'est la base même
de la discussion qui se trouve ainsi consolidée. Jusqu'ici, il
était aisé de se débarrasser d'un témoignage qui, assurait-on,
ne remontait guère au delà du milieu du dixième siècle, dont
l'incompétence par conséquent devait égaler la partialité. S'il
reste vrai que nous avons affaire à un écrivain de tendance,
disposé naturellement à altérer la vérité lorsqu'elle le gêne
— nous constaterons nous-même plus tard où sont ces erreurs
et combien grandes ¦— du moins savons-nous où se trouve le
domaine de sa compétence. Connaissant mieux par ailleurs
son but et ses intérêts, il y a chez lui des faits dont nous
pouvons dire avec certitude qu'il n'a pu ni voulu les dénaturer.
De cette catégorie sont évidemment les concessions faites à

Jean VIII par Charles le Chauve ; car l'intérêt de sa cause
conseillait à l'avocat impérialiste d'amoindrir plutôt que d'exagérer

les droits alors acquis par le Saint-Siège, tandis que sa
position lui permettait de les connaître suffisamment » (p. 196-197).

Naturellement le P. Lapôtre n'admet pas la thèse cle l'auteur
du Libelle, puisqu'elle tend à « démontrer que l'état de choses
créé par Jean VIII a bouleversé l'ancienne constitution de l'Empire

et rompu les traditions établies depuis des siècles». Le
P. Lapôtre accuse l'auteur « d'ignorer le passé ou de le connaître
mal » (p. 202).

3° Jean VIII L'auteur, sans se demander si le patriarche
de Rome avait des droits sur les territoires des Bulgares et
des Moraves, suppose naturellement ce point de droit ecclésiastique

résolu en faveur de Rome. Toutefois, dans cet ordre
d'idées, il se montre très modéré envers Photius, non certes
pour glorifier Photius, mais uniquement pour glorifier Jean VIII,
qu'on a accusé de faiblesse envers Photius. L'auteur étudie
longuement la politique occidentale et la politique orientale de
Jean VIII. C'est surtout celle-ci qui doit être remarquée, dans
les chapitres consacrés aux Bulgares et aux Moraves. Selon
le P. Lapôtre, le parti allemand était soutenu par Formose,
évêque de Porto, par Georges de Aventino, maître de la milice,
etc., tandis que Jean VIII était pour le parti slave. En Moravie
même, l'évêque Wiching représentait le parti allemand, et
l'archevêque Méthode le parti slave. Wiching osa fabriquer
une fausse lettre de Jean VIII à Svratopluk contre Méthode ;



— 172 —

mais la supercherie fût découverte dans une grande assemblée
des chefs moraves. Alors Wiching, excommunié par Méthode
et abandonné par Swatopluk, s'esquiva de la Moravie et chercha
un refuge vraisemblablement en Carinthie, près du roi Arnolf,
son protecteur et son ami.

Mais, d'autre part, à Rome, « les choses changeaient de

face, dit l'auteur, et le terrain devenait de jour en jour plus
favorable à un coup de surprise contre l'œuvre de Méthode.
Tous les témoins qui auraient eu le moyen ou la volonté de

démasquer l'imposture de Wiching disparaissaient les uns après
les autres, en même temps que descendait peu à peu sur la
ville éternelle cette affreuse nuit morale qui devait l'obscurcir
dans les dernières années du neuvième siècle et receler dans

son ombre de si épouvantables forfaits. Jean VIII n'était plus.
La mort avait enfin terrassé l'intrépide pontife dans les derniers
jours de l'année 882, le 15 décembre. D'après un bruit qui
courut alors, Jean VIII aurait été empoisonné par un de ses

parents, par Grégoire, superista du palais pontifical. Il y aurait
même eu là une scène atroce. Impatienté de ce que le poison
ne faisait pas son œuvre assez vite, Grégoire se serait jeté
sur le vieux pape et l'aurait achevé à coups de marteau. Mais

quoique cette version, recueillie par le chroniqueur de Ratis-

bonne, ait généralement trouvé créance parmi les historiens,
elle n'est pas digne, ce me semble, de servir de base à un
jugement solide. Dans mon opinion, elle n'a été imaginée que

pour excuser le meurtre de ce même parent de Jean VIII,
assassiné quelques jours après, sur le parvis de Saint-Pierre,

par le superista du nouveau pape, Marin Ier.

« Ce qui est bien certain, par contre, c'est que la mort de

Jean VIII avait été le signal d'une réaction contre certaines

parties de sa politique intérieure et extérieure. Marin. Ier

(882-884) avait signalé son court pontificat en rompant ouvertement

avec Photius et en rappelant avec éclat Formose et tous
les anciens proscrits. Après lui était venu un pontife, Hadrien III
(884-885), qui avait cru pouvoir concilier des politiques opposées
et tenir la balance égale entre les partis, laissant à leur poste
les Formosiens et se remettant en relations avec Photius,

également impitoyable aux perturbateurs des deux camps,
ordonnant de crever les yeux à l'ancien ennemi juré de Jean VIII,
au trop fameux Georges de Aventino, et faisant battre de



— 173 —

verges une parente de ce même pape, la propre veuve du
superista Grégoire, assassiné à l'avènement de Marin Ier.

« Au moment où nous touchons au dénouement de cette
histoire, c'est-à-dire vers la fin de l'année 885, l'arrivée au
pouvoir du pape Etienne V venait de rendre toute sa vivacité
au mouvement de réaction un instant interrompu» (p. 161-163).

On voit combien ces questions sont intéressantes. Je regrette
que la place me manque pour signaler les excellentes réflexions
et les précieux aveux que fait l'auteur, çà et là, sur le triste
état des archives romaines, même encore au treizième siècle
(p. 5) ; sur le peu de créance que méritent les écrivains romains
au neuvième siècle, car « c'est l'époque où toute vie intellectuelle

semble s'arrêter autour du Latran» (p. 16); sur les
restrictions que l'on doit faire aux éloges du Liber pontificalis,
et pourquoi (p. 135) ; sur les falsifications que les évêques
mêmes ne craignent pas de commettre, témoin l'évêque Wiching
(p. 149-159); sur les mœurs scandaleuses du clergé romain et
de la cour romaine (p. 182, etc.); sur l'évêque Arsenius et son
fils Anastase le Bibliothécaire (p. 40-42, 111-113); sur la
confusion des idées théologiques, confusion telle que le papeJean VIII
lui-même a pu déclarer nuls les mariages des Romaines avec
les étrangers (p. 186); etc.

On remarquera aussi l'étude sur la papesse Jeanne, qui
termine le volume. Selon l'auteur, il n'y a jamais eu de papesse
Jeanne ; et c'est une « ineptie » de rapprocher de cette légende
la mémoire du grand pape que fut Jean VIII. Il incline à
croire que la première origine de la légende d'une papesse
serait le bruit qui circulait en Italie, dès le Xe siècle, qu'une
femme aurait gouverné le patriarcat de Constantinople pendant
un an et demi. Les Italiens auraient attribué à Rome ce qui
était arrivé à Constantinople, et ils auraient donné à cette
papesse le nom de Jeanne, parce que, selon Benoît de St-André,
Rome aurait été gouvernée, à l'avènement de Jean XI, par une
femme, donc par une Jeanne, Telle est l'explication du P.

Lapôtre. E. M.



174

Documents relatifs aux rapports du clergé avec la
royauté, de 1682 à 1705, publiés par Léon Mention; Paris,
A. Picard, in-8", 186 p., 1893.

C'est une excellente pensée qu'a eue M. L. Mention de

recueillir en volume les documents susdits. Ces documents sont
groupés sous les cinq titres suivants : 1. Douze sur la Régale
et sur les Libertés gallicanes, p. 1-67 ; — 2. Quatre sur l'affaire
des Franchises, p. 68-112; — 3. L'édit de 1695 sur la juridiction

ecclésiastique, p. 113-134 ; — 4. Dix sur l'affaire des Maximes
des Saints, p. 135-161 ; — 5. Quatre sur le jansénisme en 1705,
p. 162-183.

Sans doute, ces pièces sont connues ; mais elles étaient
dispersées, et il est bon de les avoir toutes sous la main ; il
est bon aussi de rappeler à l'Eglise ultramontaine, qui se
prétend toujours catholique et qui affirme qu'elle n'a jamais changé
sa croyance dogmatique, il est bon, dis-je, de lui rappeler les

documents authentiques qui constatent le contraire. Qu'il nous
soit permis d'ajouter qu'en ce qui concerne la Déclaration de

1682, les droits de l'Eglise gallicane, la Régale, l'affaire des

Franchises, les ambassades du duc d'Estrées, du cardinal d'Estrées,
du marquis de Lavardin, du. duc de Chaulnes, etc., nous avons
publié, dans notre ouvrage sur Louis XIV et Innocent XI1),
une quantité d'autres pièces non moins importantes et même

plus caractéristiques encore, tirées des archives du ministère
des affaires étrangères de France.

M. Mention annonce un second recueil qui comprendra les

documents de 1705 à 1789. Nous l'attendons avec impatience,
et nous profitons de la circonstance pour rappeler à l'attention
de nos lecteurs la « Collection de textes pour servir à l'étude

et à l'enseignement de l'histoire», publiée par la maison A.

Picard et fils, libraire des Archives nationales et de la Société

de l'Ecole des Chartes (Paris, 82, rue Bonaparte). E. M.

*) Paris, Charpentier, 4 vol. in-8°, 30 fr.



175

Mémoires de l'abbé Baston, chanoine de Rouen, par
MM. J. Loth et Ch. Verger; T. P*, 1741-1792; Paris, A.
Picard, in-8", 1897.

L'abbé Baston naquit à Rouen en 1741. Il fut professeur
de théologie, vicaire général de Rouen, évêque de Séez, baron
de l'Empire; il assista au Concile national cle 1811 comme
théologien du cardinal Cambacérès. Ses opinions, alors
gallicanes, lui firent approuver le décret du 5 août relatif à la
nomination des évêques, décret portant que, si le pape n'avait
pas accordé l'institution canonique aux évêques élus, après six
mois, le métropolitain ou, à son défaut, le plus ancien évêque
de la province ecclésiastique procéderait à l'institution de

l'évêque nommé, et que, s'il s'agissait d'instituer le métropolitain,

le plus ancien évêque cle la province conférerait l'institution.

L'abbé Baston a laissé, paraît-il, 42 ouvrages imprimés,
volumes ou brochures, et nombre de manuscrits. Il est, avec
l'abbé Tuvache de Vertville, l'auteur de la Théologie de Rouen
(Lectiones theologicœ), en 10 vol. in-12, parus de 1779 à 1784
et réimprimés en 1818. C'est lui qui composa les traités
suivants: 1° De Deo et de divinis attributis; 2° De Ecclesia; 3°

De Gratia ; 4° De SS. Trinitate ; 5° De Incarnatone ; 6° De an-
gelis ; 7° De Sacramentis in genere ; 8° De matrimonio.

S'il devint quelque peu gallican sous l'Empire, il paraît
avoir été ultramontain auparavant, assez pour être attaqué parles

Nouvelles ecclésiastiques, qui criblèrent de critiques sa Théologie.

On peut le croire sans peine à la façon passionnée dont
il jugea la Constitution civile du clergé et dont il traita les
prêtres constitutionnels. Il fut du nombre des réfractaires qui
quittèrent la France; il passa d'abord en. Angleterre, puis
s'établit de 1794 à 1803 à Coesfeld, en Allemagne. C'est là
qu'il commença à écrire ses Mémoires, qu'il termina à Rouen
en 1818. Il mourut en 1825, clans sa 84e année.

Ce sont ces Mémoires qu'on publie aujourd'hui pour la
première fois, mais en en « sacrifiant la moitié, c'est-à-dire tout
ce qui est étranger à l'histoire», nous disent les éditeurs. M.
l'abbé Loth manifeste dans son Introduction une telle horreur
du gallicanisme qu'on se demande involontairement si les
doctrines gallicanes dont l'abbé Baston a été imbu sous l'Empire,



— 176 —

n'ont pas été supprimées comme «étrangères à l'histoire». Ce

serait cependant le plus intéressant, pour l'histoire des

doctrines, qui vaut bien celle des faits.

Ce premier volume se termine au départ du héros pour
l'Angleterre, en 1792. Il contient des longueurs, des inutilités
et même des banalités, et il pourrait avantageusement être
abrégé des deux tiers. L'abbé Baston était trop partial en

faveur de l'ultramontanisme et du cléricalisme, pendant la
période dont il s'agit; il avait encore trop peu l'expérience des

hommes, des choses et même des doctrines, pour pouvoir faire
un tableau fidèle des opinions et des mœurs du clergé à cette

époque. Son hostilité contre la Camuse (c'est ainsi qu'il appelle
la Constitution civile chi clergé, qui fut en grande partie l'œuvre
de Camus) est très superficiellement motivée. Encore est-il

obligé d'avouer — il faut lui en savoir gré — que des partisans

de cette Camuse ont été « des hommes d'esprit, de bonne

conduite, et, pour les connaissances, fort au-dessus de la
plupart de leurs semblables » (p. 324), « des hommes pleins de

candeur et d'aménité, pieux, mais ardents» (p. 327); que

l'évêque Charrier de la Roche, à Rouen, «avait des vertus;
que jamais il ne tracassa les inassermentés ; qu'il eut compassion

des religieuses soulevées d'opinion contre son autorité;
qu'à bien des égards ses adversaires l'eussent jugé digne du

rang qu'il occupa s'il ne l'eût pas usurpé» (p. 352); qu'il était
« partisan de la morale sévère » (p. 353) ; que l'évêque Gratien,
son successeur, était «doux et tolérant», qu'il avait une
conduite « modeste et tranquille » ; que « ses mœurs étaient
irréprochables » (p. 365) ; etc. Ce sont là des aveux de prix.

L'abbé Baston donne encore d'autres détails intéressants.
Par exemple, à propos de la nécessité où l'on était de laisser

en place des prêtres qui refusaient de se soumettre à l'évêque

constitutionnel, il fait la curieuse réflexion suivante : « C'est que,

dans beaucoup d'endroits, le peuple n'était pas encore parvenu
à la hauteur nécessaire pour se passer entièrement de culte

et cle ministres » (p. 329). Les éditeurs remarquent que, dans

le diocèse de Rouen, sur 2000 prêtres environ, 600 prêtèrent
le serment; que 100 religieux le prêtèrent aussi ; que le clergé

constitutionnel fut ainsi, dans le seul diocèse de Rouen, de 700

ecclésiastiques.



__ 177 —

L'abbé Baston raconte aussi comment se faisaient de son

temps les études théologiques en France: c'était pauvre, bien

que moins misérable que maintenant. Quoique formé dans

l'ultramontanisme, il réfuta lui-même, en 1821, les ouvrages du
comte de Maistre: Du pape, et De l'Eglise gallicane dans son
rapport avec le souverain pontife; et en 1823, VEssai sur
Vindifférence de Lamennais.

Au sujet cle la validité des «ordinations anglicanes», il
raconte ainsi comment elle était attaquée en Sorbonne : « Un
P. Courayer, Génovéfain, mais hardi, et qui sur plusieurs points
n'était peut-être pas aussi catholique qu'il l'eût fallu, s'avisa
un jour de dire que ces ordinations n'étaient pas moins valides
que celles de l'Eglise romaine, et d'imprimer plusieurs volumes
pour appuyer sa proposition. Grande rumeur contre celui qui
l'avait avancée, livres contre livres; un Révérend Père
dominicain et quelques autres écrivains entassèrent raisons sur
raisons pour démontrer, à ce qu'ils croyaient, que ces dites
ordinations sont nulles et qu'en Angleterre les évêques ne sont
point évêques, ni les prêtres, prêtres, mais tout simplement
des ministres sans caractère. Tout le Paris théologique fut
obligé, je ne sais pourquoi, d'en passer par là, d'adopter ce
sentiment. Courayer se sauva en Angleterre, où le sujet qui
le faisait persécuter en France lui procura cle l'éclat, des
protections et du revenu. L'Université d'Oxford lui conféra ses

honneurs, je veux dire le doctorat, et quand il mourut, la
reconnaissance ou l'envie de nous causer quelque dépit lui éleva
un monument dans l'église de Westminster, où reposent des
cendres qui valaient encore moins que la sienne. Or, point de

liciencié qui ne mît dans sa thèse mineure que les ordinations
anglaises sont nulles. On n'aurait permis à personne d'en
soutenir la validité. On se serait même rendu suspect en supprimant

entièrement la question: il fallait en parler, et dans le
sens reçu. On les attaquait de deux manières, en fait et en
droit. L'attaque du fait consistait à dire qu'un certain Parker,
archevêque de Cantorbéry, de qui tout le caractère actuel de

l'Eglise anglicane est provenu et tient tout ce qu'il a d'ordre
et de caractère, n'avait pas été lui-même ordonné. On contait
à ce sujet une histoire d'auberge ou taverne qui répandait bien
des nuages sur la consécration de ce consécrateur. L'attaque
du droit était de dire que la forme de l'ordination, telle qu'elle

Revue intern, de Théologie. Heft 25,1899. 12



— 178 —

est dans le livre des Prières communes, composé et introduit
par les calvinistes durant la minorité d'Edouard VI, avait été
substantiellement altérée et qu'elle différait in essentialibus de

la forme du Pontifical romain; à ce moyen, elle ne suffisait ni
à la collation du sacrement ni à la production du caractère. A
deux titres donc, les évêques anglicans n'étaient point évêques ;

à deux titres, les prêtres de cette Eglise avaient le nom de

prêtres sans en avoir la chose. Ils avaient été ordonnés tous

avec un rite insuffisant ; et si le rite eût été suffisant, l'homme
duquel dérive leur épiscopat et leur prêtrise n'ayant pas été

validement ordonné, même suivant le rituel d'Edouard, ils
n'avaient rien reçu d'une main qui, n'ayant rien, n'avait rien
à leur communiquer. Telles étaient les assertions dont
retentissaient, à Paris, toutes les voûtes théologiques contre les

ordinations anglicanes. Je n'ai jamais bien conçu quel intérêt
pouvait avoir la Sorbonne à se déclarer si nettement et si

âprement sur un sujet qui aurait pu, ce semble, comme tant
d'autres, et sans le moindre inconvénient, dormir jusqu'à ce

qu'il s'agît sérieusement d'une réunion de l'Angleterre avec

Rome, événement qu'il n'était guère permis de regarder comme

prochain ni même comme probable, quoiqu'il en ait été question
depuis (p. 92-93). »

Nous espérons que les volumes suivants seront plus
intéressants et plus substantiels. E. M.

Histoire générale du IVe siècle à nos jours, publiée sous

la direction de MM. Lavisse et Rambaud ; T. X, les
monarchies constitutionnelles, 1815-1847; Paris, Colin, gr.
in-8", 12 fr., 1898.

La partie religieuse, ou plutôt politico-ecclésiastique, de

ce volume est fort instructive, en ce qu'elle montre les

développements de Ì&. Congrégation, ses visées politiques, ses intrigues,
ses succès. Aidée par les Missions de France et par les Missionnaires

de la Foi, elle finit par diriger le parti des ultras, dont

la politique ecclésiastique est connue. On connaît aussi la

réaction qui s'opéra, en 1826, contre les jésuites et le «parti

prêtre », les efforts de Montlosier, les efforts, en sens contraire,

de Lamennais, qui alors était encore attaché au système ultra-



— 179 —

montain et qui publiait « la Religion considérée dans ses rapports
avec l'ordre politique et social». L'auteur de ce chapitre, M.
A. Malet, ne raconte rien de neuf sur ces luttes, non plus que
sur la révolution de juillet et sur le règne de Louis-Philippe;
mais l'exposé qu'il en fait est impartial, clair et intéressant.
C'est une leçon pour ceux qui savent comprendre l'histoire.

Le chapitre de M. Rambaud sur la Russie à cette époque
est aussi plein de leçons importantes, ainsi que son chapitre
sur la Pologne. Signalons également le chapitre de M. de Crue
sur la Suisse, notamment sur le Sonderbund et la constitution
de 1848.

Toutefois, celui qui mérite le plus d'attention pour les
lecteurs de cette Revue, est celui de M. Chénon sur l'Eglise
et les cultes. L'auteur y étudie: 1° la restauration de l'Eglise
en Europe (France, Italie, Espagne, Allemagne, Pays-Bas,
Suisse); le concordat français de 1817 et la convention de 1822,
le concordat bavarois de 1817, les concordats avec la Prusse
(1821) et le Hanovre (1824), les concordats avec les Pays-Bas
(1827) et la Suisse (1828); — 2° l'Eglise en Europe de 1830 à

1846; — 3° l'état intérieur de l'Eglise (Hermès, Lamennais,
Bautain; Châtel, Helsen, Ronge ; ordres religieux, associations,
prédications, missions) ; — 4° les cultes non catholiques
(protestantisme et judaïsme). — Malheureusement, M. Chénon ne voit
les faits, les personnes et les choses qu'à travers ses préjugés
ultramontains, et il appelle « persécutions » toutes les mesures
prises contre Rome et contre le parti jésuitique par les
gouvernements qui veulent défendre leurs droits et leur autonomie.
Cette partialité criante ôte à son récit une grande partie de
sa valeur. C'est pitié de le voir faire, par exemple, le procès
d'Hermès, qu'il exécute en quelques lignes et avec l'aplomb des
juges qui «ne posent même pas la question». Au contraire,
les moines de toutes robes et de toutes couleurs sont énumérés
et exaltés avec une joie naïve. Le protestantisme, quoique
reconnu comme «particulièrement compliqué», est traité en
un tour de bras : en Suisse, par exemple, la fondation de l'Eglise
libre de Lausanne (sic) a été, pour l'Eglise officielle, «le
commencement de la décadence ». Voilà les lecteurs bien renseignés
La Bibliographie qui termine le volume est très caractéristique,
en ce sens qu'elle montre une fois de plus la méthode
ultramontaine, méthode de parti pris, qui écarte les sources qui lui



— 180 —

déplaisent, fussent-elles de première valeur, et qui accueille les
documents les plus suspects et les plus erronés, dès qu'ils
favorisent l'ultramontanisme.

Les lecteurs se dédommageront dans les beaux chapitres
de M. Faguet sur la littérature française, de M. Pingaud sur
l'Italie, de MM. Michel et Lavoix sur l'art en Europe, de M.

Tannery sur les sciences en Europe, etc. E. M.

Grecs et Turcs, par Terdjuman Effendi ; Marseille, Aubertin,
in-18, 5 fr. 1899.

Ce volume, d'un Grec qui se voile d'un pseudonyme pour
exprimer ses opinions avec plus de liberté, est un recueil
d'études historiques disparates, mais tendant toutes cependant
à démontrer que « le panhellénisme pourrait encore être opposé
comme un rempart contre l'Orientalisme, comme un boulevard
et une garantie de la sécurité de l'Europe clans l'avenir, que
tant de causes rendent obscur et redoutable ». L'auteur entend

par Orientalisme l'invasion du musulmanisme en Occident. Tout
homme civilisé, tout chrétien ne peut qu'applaudir aux nobles

intentions de l'auteur, qui est par-dessus tout un chrétien. On

pourrait diviser ses études en deux catégories : celles qui sont

historiques et celles qui rentrent plutôt dans la simple politique
contemporaine. Celles-là seront étudiées avec intérêt par les

historiens : l'islam dans ses rapports avec la civilisation, les

causes de la dépopulation chrétienne dans l'empire ottoman

après la conquête musulmane, les Grecs de l'Asie Mineure, les

Albanais, le premier siège de Constantinople par les Arabes

(673-679). Les études de la seconde catégorie sont inspirées

par un patriotisme plein d'humanité et infiniment respectable,
touchant même, mais qui n'apporte aucune solution pratique
à la question. Gémir sur un passé qui n'est plus n'est que la

moitié de la vérité ; l'autre moitié consisterait à aviser aux

moyens pratiques de sortir noblement des difficultés, et de

rendre à la race grecque l'influence civilisatrice qu'elle pourrait
encore exercer en religion et en politique. Cette seconde moitié

est beaucoup plus difficile que la première, mais aussi plus

féconde. Que l'auteur entre dans cette voie nouvelle, il rendra
à son pays le plus signalé des services, et fournira un heureux



__ 181 —

complément, d'un autre genre, à son chapitre des Héros
anonymes. E. M.

Les meilleurs écrivains français, apologistes de la foi
chrétienne, par M. Mazuel ; Bruges, Desclêe, 1898, gr. in-8°,
380 p.

Recueillir les pages favorables à la religion en général
et au christianisme en particulier, pages écrites par les meilleurs
écrivains classiques et modernes, est une œuvre fort louable.
Le volume de M. le prof. Mazuel est donc une œuvre à la
fois religieuse et littéraire. Quoique ce ne soit pas un traité
dogmatique, cependant l'auteur a suivi un plan. Il s'est placé
d'abord au point de vue d'un indifférent ou même d'un incrédule,

et c'est à l'incrédulité, quand elle est dans ses moments
de franchise, qu'il a commencé par s'adresser pour en tirer
des aveux. Après ces préliminaires, il a recueilli des passages
relatifs aux « vérités de raison » : Dieu, la création, l'âme, le
libre arbitre, l'immortalité de l'âme, etc. ; puis des passages
relatifs aux « vérités de foi » : la foi et la raison, le surnaturel,
la trinité, le péché originel, la grâce, l'incarnation, la rédemption,
J.-C, l'eucharistie, la confession, le mariage, les fins dernières, etc.

D'un côté, cle simples philosophes, comme Lamarck,
Broussais, Cousin, Jouffroy, Littré, Havet, Proudhon, Taine,
etc. ; de l'autre, des Pères de l'Eglise, commme St. Justin,
St. Grégoire de Nazianze, St. Augustin, St. Vincent de Lérins,
St. Bernard, etc. Là, Bossuet, Pascal, Fénelon, Malebranche;
ici, des protestants, comme Guizot, E. Naville, de Pressensé,
Schérer. Plus loin, des romantiques, comme Chateaubriand,
Lacordaire, Ozanam, Gerbet, Gratry, voire même Lamennais.
Donc l'auteur a montré de la largeur d'esprit dans ses choix.
Aussi son livre est-il un livre recommandable et utile.

La matière est loin d'être épuisée. On pourrait encore
composer d'autres volumes sur d'autres plans, qui ne seraient
pas moins utiles que celui-ci, et qui formeraient une sorte
d'apologie chrétienne à l'usage des gens du monde, apologie
sans doute très superficielle, mais suffisante pour beaucoup
d'esprits, les penseurs qui approfondissent sérieusement les
questions religieuses étant très rares. E. M.



— 182 —

Destinée de l'homme, par M. l'abbé C. Piat; Paris, F. Alcan,
in-8", 244 p., 1898; 5 fr.

Nos lecteurs connaissent déjà le savant ouvrage de M. Piat
sur la Personne humaine v). Celui que nous annonçons n'est
pas moins important. L'auteur y établit d'abord des faits
certains, à savoir: que la pensée n'est pas un acte divisible, qu'elle
est tout ce qu'elle est, que la diviser serait l'anéantir (p. 6);

que dans tous nos états d'âme, joie ou souffrance, notre moi
se sent un et indivisible ; que le sentiment et la volition sont,
comme la pensée, indivisibles, d'après le témoignage même de

la conscience (p. 8); que l'âme ne se rompt pas, qu'elle s'étend

plutôt et se déploie, comme une force douée d'élasticité, dans

l'espace, clans le corps qu'elle anime ; que l'esprit humain
diffère de la nature physique et qu'il la dépasse, puisqu'il la

pense (p. 15); qu'un dans sa vivante complexité, le moi humain
est aussi permanent (p. 20) ; que, sous et dans les phénomènes,
il y a un sujet simple et fixe, un moi métempirique, à la fois

indivisible et permanent (p. 29) ; que l'esprit a une vie qui lui
est propre et qui englobe à la fois la pensée et ses représentations;

qu'un souvenir de soixante-dix ans, dans un corps qui
se renouvelle plusieurs fois matériellement dans ce laps de

temps, est inexplicable s'il n'y a pas là un sujet permanent
autre que le corps (p. 51); que les représentations mentales et

les mouvements sensoriels forment deux séries de faits, dont

la seconde prépare la première, mais qui ne s'identifient pas

plus que des lignes parallèles ; que nous percevons nos images,
nos concepts et nos raisonnements, non dans notre cerveau,
mais dans une région à part, que le travail du cerveau
concourt à nous révéler; que notre esprit a son espace, son temps
et son ciel à lui; qu'il vit dans un monde que les circonvolutions

ne contiennent pas et qui est le sien (p. 54). Tel est le

résumé du premier livre, intitulé : Certitudes.
Le second est intitulé: Mécomptes. Mécomptes pour les

spiritualistes et les matérialistes : pour les spiritualistes, qui

concluaient jusqu'ici de la simplicité de l'âme à sa spiritualité
et de sa spiritualité à son immortalité (p. 55-57), mais qui ne le

peuvent pas logiquement, dit-il, dans l'état actuel des sciences;

pour les matérialistes, qui croyaient pouvoir, par des arguments

]) Voir le n° XXII de la Revue, avril 1898, p. 429-43C



— 183 —

scientifiques, renverser le dogme de l'immortalité de l'âme.
«Si l'ontologie de l'âme, dit M. Piat, ne suffit pas à fonder le

dogme de l'immortalité, l'ontologie de la matière suffit encore
moins à le ruiner. Les preuves que l'on tire des phénomènes
physiques et physiologiques pour ébranler la croyance en la
vie future, sont plus faibles encore que celles qu'on tire des

opérations mentales pour l'établir. Ce ne sont pas seulement
les spiritualistes qui pèchent par excès de confiance en la
métaphysique ; les matérialistes commettent la même faute et

avec des circonstances aggravantes: sans cesse ils nous
répètent qu'ils ne dépassent pas l'expérience, et sans cesse ils
se laissent emporter au delà» (p. 102).

Le chapitre où M. Piat réfute les matérialistes me semble
irréfutable. Ceux où il examine, à la lumière des sciences
actuelles, la nature des passions, la nature de l'idée et la nature
de la liberté, ne me semblent pas aussi forts, en ce sens que
l'auteur aurait pu, je crois, tirer un plus grand parti des «

certitudes » pour conclure à la certitude de l'au delà. Peut-être
pourrait-on l'accuser de s'être laissé trop ébranler par les
difficultés et d'avoir laissé les ténèbres trop affaiblir l'éclat de sa
lampe. En ce qui concerne les passions, son argumentation
est celle-ci : il y a en elles de l'inconnaissable ; donc « elles ne
nous apprennent pas si notre âme est radicalement distincte
ou non de tout le reste » (p. 66 et 243). En ce qui concerne
Vidée, M. Piat observe que «l'éternité de l'idée n'implique pas
l'éternité de la pensée humaine » ; que la théorie de la raison
impersonnelle « n'est pas démontrable » ; que la théorie «

thomiste », d'après laquelle notre intelligence doit être immatérielle

puisqu'elle se fait de tout ce qui est matériel un symbole
immatériel, intérieur et vivant, «n'est pas encore démontrée»;
et que, par conséquent, « il est difficile, à l'heure actuelle, de
conclure de la nature de l'idée à la spiritualité de l'âme » (p. 75
à 77, 81-82, 87-90). Enfin, en ce qui concerne la liberté, M. Piat
enseigne « qu'elle enveloppe toujours du potentiel et par là
même de l'inconscient; qu'elle ne nous permet donc pas non
plus de pénétrer jusqu'aux confins de notre être mental». En
vain dit-on que, si notre âme agit d'elle-même, c'est qu'elle
existe en elle-même, et que l'indépendance de l'action suppose
l'indépendance de l'être. M. Piat, pour pouvoir conclure à
l'immortalité de l'âme, voudrait savoir de science psycho-métaphy-



— 184 —

sique où l'âme plonge ses racines, où elle trouve son être et
sa vie ; et comme il ne le sait pas, il déclare que les preuves
métaphysiques que l'on tire de notre activité intérieure en
faveur de la croyance à l'immortalité, ne sont pas péremptoires;
il les traite même de «scandale intellectuel» (p. 101).

Est-ce une raison pour que le professeur de l'Ecole des

Carmes renonce à démontrer l'immortalité de l'âme? Nullement.

S'il abandonne momentanément les prétendues preuves
psycho-métaphysiques, il déclare qu'il y en a de «très solides»,
celles qui viennent de la teleologie et « dont la force ne peut
que s'accroître avec le temps». Fondé sur ce principe qu'à
toute fonction biologique correspond un objet qui lui est adapté,
M. Piat remarque que notre pensée a toujours de l'éternel en

perspective, et il en conclut qu'elle ne peut avoir quelque
proportion avec son objet que si elle dure à l'indéfini. Il remarque
que le sentiment de l'insuffisance de la vie est un fait à peu

près général ; que notre amour déborde au delà de la nature,
et que, par conséquent, il doit exister quelque part une source
éternelle du pur bonheur vers laquelle il est orienté et à

laquelle il devra atteindre. Il remarque que la nature, qui ne

suffit ni à notre pensée ni à notre amour, ne suffit pas davantage

à notre action morale ; qu'il y a donc au delà de la vie

présente, quelques progrès qu'on y réalise, une autre vie où

notre action morale sera satisfaite.
Certes, cette troisième partie («les Croyances ») est solide.

Mais je regrette d'y avoir trouvé des longueurs, des considérations

quelque peu détournées du but, et surtout une théorie,
absolument fantaisiste, pour ne rien dire de plus, de la
prétendue perfection du monde «à sa première heure», et de la

prétendue perfection du premier homme. « Le monde, à sa
première heure, sortit des mains de Dieu tout brillant de lumière,
de vie et d'harmonie; le ciel en était toujours pur... L'homme
était le roi de ce paradis de la terre : innocent comme le cœur

de Dieu(!), doué d'une science adéquate à la nature et d'une

puissance d'action adéquate à sa science, il commandait aux

éléments mieux encore que chacun de nous ne commande à

son corps (!)», etc. Et c'est cette explication que M. Piat trouve

«sans contredit la plus plausible» (p. 142-143)! Je l'avoue, cette

page, sous la plume d'un penseur et d'un savant, me paraît

incompréhensible ; heureusement, elle est isolée et elle n'infirme

en rien la thèse même. E. M.



— 185 —

II. Deutsche Bibliographie.

Ignaz von Döllinger. Sein Leben auf Grund seines schriftlichen
Nachlasses dargestellt von J. Feiedeich. Erster Teil; von der
Geburt bis zum Ministerium Abel 1799—1837. München 1899;
C. IL Becksche Verlagsbuchhandlung, 506 S.

Döllingers Leben konnte nur Friedrich schreiben, der
grösste Schüler des grossen Meisters, der Haus- und
Fachgenosse Döllingers, der Geschichtschreiber des vatikanischen
Konzils, der Herausgeber des „Janus". Das im ersten Band
vorliegende Werk ist ein Denkmal, das ebenso dem Schöpfer
zur Ehre gereicht, wie dem, zu dessen Ruhm es errichtet ist.

Friedrich will das Urteil darüber, ob er der Persönlichkeit
Döllingers gerecht geworden sei, dem Leser überlassen. Obwohl
wir im vorliegenden Band nur das Bild des jungen Döllinger
vor uns haben, wird doch auch derjenige, der einzig den Greis
gekannt hat, gern anerkennen, dass er alle charakteristischen
Züge des unvergesslichen Mannes bereits vorfinde. Nichts ist
verdeckt, nichts vertuscht. Vielmehr geht der Verfasser mit
besonderer Genauigkeit und Ausführlichkeit gerade auf solche
Dinge ein, auf welche sich römische Schriftsteller zu berufen
pflegen, wenn sie sagen, der junge Döllinger sehe dem alten
gar nicht ähnlich. Aber überall lässt er das authentische
Material, das ihm in reichster Fülle zur Verfügung stand, zur
Geltung kommen.

„Als ein Ergebnis dieses Teils steht bereits die Thatsache
fest, dass Döllinger nie Kurialist oder Papalist war, nie die
jesuitische Doktrin und Gläubigkeit zu der seinigen gemacht
hat." So erklärt in der Vorrede der Verfasser selbst. Wir
können die volle Richtigkeit dieses Satzes nur bestätigen. Schon
1826 begreift Döllinger, damals noch Professor an der
theologischen Fakultät zu Aschaffenburg, gar nicht, wie La Mennais
dazu kommen konnte, die mittelalterliche Lehre von der päpstlichen

Allgewalt wieder „aufzuwärmen" (S. 161 f.). Zum Wesen
der Katholizität gehört ihm die Ursprünglichkeit und Unver-
änderlichkeit der Lehre (S. 168 f.). Einige Jahre später pflegte
er in seinen Vorlesungen an der Universität München die Frage,
was Christi Lehre sei, als eine historische zu bezeichnen ; sie
heisse: „was ist immer in der Kirche von den Aposteln an



— 186 —

gelehrt worden? wie lautet die allgemeine, immerwährende
Überlieferung?" (S. 462.) „Wenn eine Lehre später aufkam, so

ist sie falsch, weil sie, wenn sie eine christliche wäre, immer
hätte da sein müssen" (S. 463). Ein ökumenisches Konzil ist
ihm „eine allgemeine, legitime, von der ganzen Kirche gebilligte

und angenommene Kirchenversammlung". Die Entscheidung

geht von den Synoden selbst, nicht vom Papste aus.
Die letzte Instanz ist ein ökumenisches Konzil (S. 465). Von
Anfang an unterschied Döllinger scharf zwischen wirklichem
Dogma und theologischer Meinung (S. 441). Die Jesuiten, die
fruchtbarsten Erfinder „theologischer Meinungen", waren nie
seine Freunde (S. 275 ff.). Wenn sich Döllinger in seinen alten
Tagen der Anfänge seiner theologischen Lehrthätigkeit
erinnerte, pries er namentlich Möhler, der „aus dem Schutte und
der Überwucherung späterer Zeiten ein frisches lebendiges
Christentum" entdeckt habe, und er erklärte: „Es schwebte
uns als Ziel eine von den Mängeln und Missbräuchen gereinigte,
dem Ideal der alten möglichst ähnliche Kirche vor; der
Aufschwung der theologischen Wissenschaft sollte nach unserer
Meinung notwendig die Reform der Kirche nach sich ziehen"
(S. 150).

Diesem Ideal ist Döllinger treu geblieben bis an sein Ende.
Dass ihn dieses Ideal in einen unversöhnlichen Gegensatz zur
päpstlichen Hierarchie bringen werde, konnte er sich in seiner

Jugend ebensowenig vorstellen, wie viele andere, die erst um

Jahrzehnte später in den priesterlichen Dienst traten. Er sah

die katholische Kirche in der von dieser Hierarchie regierten
Gemeinschaft, und da er von Anfang an die redliche Absicht

hatte, die katholische Kirche zu Ehren bringen zu helfen
(S. 77), musste er auch wünschen, die herrschenden Einrichtungen

rechtfertigen zu können. In dieser Hinsicht ist das

Geständnis, das er in seinem Schreiben vom 1. März 1887 an

eleu Erzbischof Steichele von München ablegt, geradezu
erschütternd. Der alte, mit der „grossen päpstlichen
Exkommunikation" beladene Döllinger schreibt dem Erzbischof, der

ihn zur Unterwerfung aufgefordert hatte, u. a. : „Ich gestehe

Ihnen, dass es für mich eine Zeit gab — in den Jahren nach

1836 — in welcher ich selbst aufrichtig ivünschte, das sogenannte

Papalsystem annehmen und beweisen zu können. Damals sab

ich nämlich, class der Jesuiten-Orden mit seiner ganzen, rasch



— 187 —

wachsenden Macht diese Doktrin zur ausschliesslichen Geltung
zu bringen strebte, und dabei von Rom und einem grossen
Teile des Episkopats unterstützt und ermuntert wurde Ich
empfand das Bedürfnis, zu meiner eigenen Belehrung und
Sicherstellung, der Frage ein gründliches und umfassendes
Studium zu widmen und vor allem die Quellen selbst zu
studieren So habe ich denn in vieljähriger, anhaltender Arbeit
ein Material zusammengebracht, viel umfangreicher und
vollständiger, als es in irgend einem gedruckten Werke zu finden
ist. Ich glaube nicht, class mir irgend ein Zeugnis von einigem
Gewicht entgangen sei. Das Resultat war das Bewusstsein,
dass ich diese Materie in ihrem anderthalbtausendjährigen Verlauf

und Entwicklungsgange klar überschaue und es zu jener
Gewissheit gebracht habe, welche auf geschichtlichem Gebiete
überhaupt erreichbar ist, — sodann die Überzeugung, dass ich
dem Plan einer Papstgeschichte entsagen müsse; denn das
Buch wäre sicher sofort auf den Index gekommen, und ich
hätte dann, gemäss der neuen, unter Herrn von Seherr
(Vorgänger des Erzbischofs Steichele) eingeführten Praxis, entweder
einen lügenhaften Widerruf leisten oder meine akademische
Lehrthätigkeit, an der ich mit ganzer Seele hing, aufgeben
müssen." (S. 442. Vgl. Briefe und Erklärungen, S. 133 f.)

Der vorliegende Band führt uns bis zum Jahre 1837. Schon
damals war Döllinger ein Gelehrter europäischen Rufes, der
anerkannte Führer der „katholischen Bewegung", die die katholische

Kirche zu neuen Ehren bringen sollte. Seine Geschichte
ist ein grosses Stück der Geschichte der katholischen Kirche
im neunzehnten Jahrhundert. Das Jahr 1870 brachte den
Triumph der jesuitischen Bestrebungen, „diese nie mehr
auszutilgende Schmach der occidenfalischen Kirche, vor der man
sein Haupt in Schmerz und Trauer verhüllen möchte" (Briefe,
S. 132). Dass der Triumph der Jesuiten kein endgültiger sein
wird, haben wir in erster Linie dem grossen Döllinger zu
verdanken, den Gottes Vorsehung von Anfang an in einer Weise
ausrüstete und leitete, dass er schon heute in den Augen aller
Sehenden gegenüber dem triumphierenden Jesuitismus als Sieger
dasteht. Langsam scheint uns bisweilen die Entwicklung der
Menschheit vor sich zu gehen. Döllingers Leben veranschaulicht

uns das Gegenteil. Döllinger (geboren 28. Februar 1799)
hatte bei seiner Taufe die Namen seines damals noch lebenden



— 188 —

Grossvaters und Taufpathen, Johann Joseph Ignaz, erhalten.
Dieser war angehender Mediziner gewesen, als 1749 in Würzburg

die medizinische Fakultät die Frage der Jesuiten, ob es

Zauberer und Zauberkünste gebe, mit Ja beantwortete und
damit die regelrechte Verbrennung der Hexe Maria Renata
Singerin ermöglichte (S. 10). Die Jesuiten haben sich seither
nicht geändert ; aber während des Lebens der berühmten drei
Professoren Döllinger, des Grossvaters, des Vaters und des

Sohnes, ist doch die Menschheit um ein gutes Stück
vorwärtsgekommen, Wohl auch in der Absicht, das zu zeigen, ist
Friedrich auf die Geschichte der Familie Döllinger
zurückgegangen. Mit Spannung erwarten wir die beiden folgenden
Bände, die im Laufe des Jahres 1899 erscheinen sollen.

Schon jetzt aber zollen wir Friedrich für das monumentale
Werk, mit dem er das Andenken Döllingers ehrt, unsere dankbare

Bewunderung. Döllinger ist mit dem Tröste geschieden:
„Kein einziger meiner Freunde hat mich verlassen. Nicht
einer von den Männern, auf deren gute Meinung von mir ich
Wert legte, hat sich von mir abgewandt. Vielmehr ist die Zahl
dieser Gönner und Freunde in stetem Wachstum begriffen, auch

in geistlichen Kreisen" (Briefe, S. 140). So wird es auch in
Zukunft sein. Dazu trägt ganz wesentlich bei Friedrichs Werk
„Ignaz von Döllinger". Heezog.

Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi,
von D. Emil Schüeee, ordenti. Professor der Theologie zu
Göttingen. 3. Auflage. IL und LLL. Band. Leipzig, J. C. Ilinrichs''sehe

Buchhandlung, 1898. Vili und 584, 562 Seiten 8°. (Preis für
Band II und III M. 24.—; gebunden M. 28.—.)

Die beiden vorliegenden Bände der neuen Auflage des

gelehrten und gründlichen Werkes, die dem 2. Band der 2.

Auflage (1886) entsprechen, erscheinen wiederum, wie es bei der

2. Auflage der Fall war, vor dem 1. Bande. Welche Sorgfalt
der Verfasser fortwährend auf das Werk verwandt hat, zeigt

schon äusserlich der Umstand, dass durch das Anwachsen des

Umfanges eine Zerlegung des früheren 2. Bandes in zwei Bände

nötig wurde, die jetzt mit zusammen 1146 Seiten den 884 Seiten

des 2. Bandes vom Jahre 1886 gegenüberstehen. Diese beträcht-



__ 189 —

liehe Erweiterung ist fast durchweg durch sachliche
Ergänzungen des früheren Textes und der Anmerkungen mit neuem
Material herbeigeführt worden, unter fortwährender
Berücksichtigung der in diesen letzten 12 Jahren erschienenen Litteratur.

— Der 2. Band, „Die inneren Zustände", entspricht S. 1

bis 493 der 2. Auflage. Von den 9 Paragraphen dieses Bandes
haben besonders die beiden ersten (§ 22: Allgemeine Kultur-
verhältnisse, und § 23: Verfassung, Synedrium, Hohepriester)
beträchtliche Erweiterungen erfahren ; zumal ist es in § 23 der
Abschnitt über die hellenistischen Städte (S. 72—175; früher
50—131), in welchem jede Seite zahlreiche Zusätze aufzuweisen
hat, auf Grund des seitdem bekannt gewordenen neuen Materials
an Münzen und Inschriften; so S. 88—90 über den Kalender
und die Ära von Gaza, worüber Schürer ausführlicher gehandelt
hat in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie, 1896,
S. 1066—1087. Aber auch die folgenden Paragraphen bieten
manche Zusätze in Einzelheiten. — Im 3. Bande, „Das Judentum

in der Zerstreuung und die jüdische Litteratur" S. 493
bis 884 der 2. Auflage), hat zunächst der erste Abschnitt, § 31 :

„Das Judentum in der Zerstreuung, die Proselyten" (S. 1—135),
umfangreichere und wertvolle Zusätze erhalten ; neu ist S. 10

bis 19 ein Verzeichnis der Landschaften und Städte Kleinasiens,
in welchen sich in der griechisch-römischen Zeit das Vorhandensein

von Juden konstatieren lässt, mit genauer Angabe der
Zeugnisse für jeden Ort; S. 22—24 weitere Daten für die
Verbreitung der Juden in Ägypten ; S. 51—56 Darlegung, inwiefern
sich die Verfassung der Juden in der Diaspora an die
Kommunalverfassung der griechischen Städte anlehnte; S. 57—61
Zeugnisse über phönizische, ägyptische u. a. Diasporagemeinden,
die es analog den jüdischen gab ; S. 63—65 zur staatsrechtlichen

Stellung der jüdischen Diasporagemeinden; S. 95—97
über die Feier der Neumonde und Jahresfeste durch die Juden
in der Diaspora ; nebst manchen kleineren Zusätzen. — In den
folgenden literarhistorischen Abschnitten des 3. Bandes sind
ebenfalls, teils durch die Entdeckungen neuer Texte (hebräisches
Fragment des Buches Jesus Sirach, griechisches Stück des
Buches Henoch u. a.), teils durch die neuere Litteratur,
zahlreiche grössere und kleinere Zusätze veranlasst worden. Neu
ist in § 32 („Die palästinensisch-jüdische Litteratur", S. 135 bis
304) der Abschnitt über das erst in neuester Zeit bekannt ge-



— 190 —

wordene slavische Henochbuch, S. 209—213 ; S. 250—252 über
die slavisch erhaltene Apokalypse Abrahams ; S. 285—287 über
die „Paralipomena Jeremise" ; S. 289—292 über die Legenden
von Joseph und Aseneth ; der Abschnitt über Zauberformeln und
Zauberbücher, S. 294—304, ist sehr wesentlich erweitert. In § 33

(„Die hellenistisch-jüdische Litteratur", S. 304—487) sind neu die
Stücke S. 368 f. über den Chronographen Thallus ; S. 476—478
über Menander ; S. 483—487 über den Rhetor Cäcilius von Calacte ;

sehr erweitert ist S. 421—430 das Allgemeine über die Sibyllen.
Endlich ist im letzten Paragraphen, § 34: Philo (S. 487—562),
besonders die Übersicht über Philos Schriften (S. 490—542 ; in der
2. Auflage S. 833—866) in vielen Stücken auf Grund der neueren
Untersuchungen umgearbeitet. — Die weitzerstreute Litteratur

über die verschiedensten in diesen Bänden behandelten
Gegenstände ist durchgängig mit grosser Sorgfalt und Umsicht
nachgetragen. Auch dies ist einer der wertvollsten Vorzüge
des überhaupt für jeden, der sich über diese Dinge belehren

will, unentbehrlichen Werkes, dass es überall mit möglichster
Vollständigkeit über die vorhandene Litteratur orientiert. Die

andern Vorzüge, durch welche sich das Werk vor andern

Darstellungen der „neutestamentlichen Zeitgeschichte"
auszeichnet, die durchaus quellenmässige und fortwährend das

wichtigste Quellenmaterial selbst beibringende Darstellung, und

die fast immer beobachtete objektive Besonnenheit in
Beurteilung streitiger Fragen, soweit es sich um rein historische

Dinge handelt, die durch den theologischen Standpunkt des

Verfassers nicht berührt werden, sind ebenfalls bekannt genug.
Nur gewissen modernen Hypothesen der alttestamentlichen
Kritik gegenüber verlässt ihn die sonst gegenüber neuen
Hypothesen beobachtete vorsichtige Zurückhaltung. So, wenn bei der

Darstellung von Priestertum und Kultus, soweit bei der
Grundlegung in die ältere Zeit zurückgegriffen wird, die Reuss-Well-

hausensche Hypothese von der Entstehung des Pentateuchs

als unfehlbare Wahrheit vorausgesetzt wird. Desgleichen, wenn

in dem ütterarhistorischen Abschnitt das kanonische Buch Daniel

unter den „prophetischen Pseudepigraphen" behandelt wird (IIb
186—190), als eine fromme Fälschung der Makkabäerzeit,

während diejenigen, die sich zu dieser Anschauung nicht
autschwingen können, als „schlechterdings durch dogmatische

Gründe gebunden" bezeichnet werden (S. 188). Man darf aber



— 191 —

wohl die Frage stellen, ob denn nicht diejenigen, welche die
Echtheit des Buches verwerfen, weil es nach ihren
Voraussetzungen keine wahren Weissagungen geben kann, damit eben
ihrerseits prinzipiell auf dem Standpunkte einer gewissermassen
„dogmatischen Gebundenheit" stehen, die ihnen eine vorurteilslose

Würdigung des Überlieferten unmöglich macht. — Noch
einige Nachträge zu den Litteraturangaben: Zu Bd. II, S. 14,

Anmerkung 41 : J. Grimm, Die Samariter und ihre Stellung in
der Weltgeschichte, München 1854. Zu Bd. IH, S. 150, Zeile
10 von unten: Himpel, Über angeblich makkabäische Psalmen;
Theologische Quartalschrift 1870, S. 403—447. Bd. Ill, S. 543,
zu der Litteratur über die Lehre Philos: Staudenmaier, Die
Philosophie des Christentums, I, S. 360—462. — Über den Seiten
sind am innern Rande auch die Seitenzahlen der 2. Auflage '

angegeben, was bei einem so viel citierten Werk erwünscht
ist. — Der I. Band, der dann auch das Register zum ganzen
Werke enthalten wird, soll, wie der Verfasser in Aussicht stellt,
in nicht allzulanger Frist folgen. Laucheet.

Der Prophet Arnos, nach dem Grundtexte erklärt von Dr. K.
HÄUTUNG, k. o. ö. Professor am königlichen Lyceum in Bamberg.
(Biblische Studien, herausgegeben von Professor Dr. 0. Barde-n-
hewer, III. Band, 4. Heft.) Freiburg i. B., Herder'sehe
Verlagshandlung, 1898. VIII und 169 Seiten 8°. (Preis M. 4. 60.)

Da der Prophet Arnos zu denjenigen unter den kleinen
Propheten gehört, denen, abgesehen von den Gesamtkommentaren

zu den kleinen Propheten, in den letzten Jahrzehnten
weniger Interesse von seiten der Exegeten zugewendet wurde,
so ist ein eingehenderer specieller Kommentar zu demselben,
wie er hier vorliegt, eine erwünschte Gabe. Das vorliegende
Buch ist eine gründliche Arbeit, die in der Wort- und
Sacherklärung auf alles der Erklärung Bedürftige sorgfältig
eingeht und dafür von den neuesten Hülfsmitteln umsichtig
Gebrauch macht. — Während abweichende Ansichten anderer
Erklärer sonst immer berücksichtigt werden, fiel mir auf, dass
dies S. 61 zu Arnos 2, 13 nicht geschieht. Ein specielles
Verzeichnis der litteratur über Arnos, wofür S. 15 nur auf
andere Werke verwiesen wird, wäre meines Erachtens wünschens-



— 192 —

wert gewesen. Zum Schluss einige kleine Berichtigungen: S. 15,

Zeile 10, lies S. 188 (statt 180) —190. — S. 18 fehlen in der
Übersetzung von 1, 1 hinter: „des Jerobeam" die Worte: „des
Sohnes des Joas". — S. 16, zu 2, 13: hinter: „der Söhne
Amnions" fehlt: „und wegen vier". — S. 26, Zeile 5 von unten,
lies: „des Königs von Edom" (statt Moab). — S. 106, Zeile 12,

lies: p> — S. 107 fehlt in der Übersetzung am Schlüsse von
5, 18: „Er ist Finsternis und nicht Licht." Ibidem in Vers 19,

nach: „nach Hause kommt": „und stützt seine Hand an die

Wand". — S. 125, in der Übersetzung von 6, 14, hinter „Volk"
fehlt: „Haus Israel". Laucheet.

Die Apokryphen und Pseiulepigraplien des Alten Testaments
in Verbindung mit Beer, Blass, Clemen, Deissmann, Fuchs,

Gunkel, Guthe, Kamphausen, Kittel, Littmann, Lahr, Rothstein.

Ryssel, Schnapp, Siegfried, Wendland übersetzt und
herausgegeben von E. KaüTZSCH, Professor der Theologie in Halle.

Freiburg i. B., Leipzig und Tübingen, Verlag von J. C. B. Mohr

(Paul Siebeck), 1898. Subskriptionsausgabe in 24 bis 30

Lieferungen à M. —. 50. 1. und 2. Lieferung, IV S. und S. 1—64.

Das Werk schliesst sich als eine Ergänzung an das von
Kautzsch herausgegebene Bibelwerk: „Die heilige Schrift des

Alten Testaments" (1894; 2. Auflage 1896) an, sowohl äusserlich

in Format und Druckeinrichtung, als in den für die
Übersetzung der Texte massgebenden Grundsätzen. Der Band soll

die deuterokanonischen Bücher (von den Protestanten sogenannte

Apokryphen) des Alten Testaments und die folgenden Apokryphen
(Pseudepigrapha) enthalten: Gebet des Manasse, 3. und 4. Buch

Esdras, 3. und 4. Buch der Makkabäer, Buch Henoch, Martyrium
Jesajae, Himmelfahrt Moses, Leben Adams und Evas (Apoca-

lypsis Moses), Psalmen Salomos, Buch der Jubiläen, Apokalypse
des Baruch, Testamente der 12 Patriarchen, dazu noch das 3. bis

5. Buch der Sibyllinischen Orakel und den Aristeasbrief. Da die

Ausgaben der genannten apokryphen oder pseudepigraphischen
Schriften in den Originaltexten vielfach schwer zugänglich und

diese Schriften auch bis jetzt nirgends in diesem ganzen
Umfange zusammengestellt sind, so ist besonders mit Rücksicht

auf diesen Teil des gegenwärtigen Unternehmens dasselbe freudig

zu begrüssen. Aber auch die neue Übersetzung der deutero-



— 193 —

kanonischen Bücher wird bei dem festgehaltenen Grundsatz,
dass der Leser bei den einzelnen Büchern überall genau
erfahren soll, welcher Text zu Grunde gelegt ist, und dass von
den Abweichungen von demselben in Anmerkungen Rechenschaft

gegeben wird, ein sehr verdienstliches Unternehmen sein.

Die mitgeteilten Namen der Mitarbeiter lassen für das Ganze
eine solide Arbeit erwarten. Den einzelnen Büchern werden
specieile, zumTeil umfangreiche litterarisch-kritische Einleitungen
vorausgeschickt. Eine vom Herausgeber verfasste allgemeine
Einleitung wird zuletzt erscheinen; ebenso wird derselbe
ausführliche Register beigeben. — Die bis jetzt vorliegenden beiden
ersten Lieferungen enthalten das „3. Buch Esra", übersetzt von
Professor H. Guthe in Leipzig, und das 1. Buch der Makkabäer
bis 10, 74, übersetzt von Kautzsch. — Der Fall, dass man aus
dem Buche selbst nicht erfährt, wie sich die gegebene
Übersetzung zu dem überlieferten griechischen Texte im einzelnen
verhält, tritt ein in den im 3. Buche Esdras enthaltenen Namenlisten

(in Kap. 5, 8, 9), wo Guthe statt des vielfach abweichenden

griechischen Textes den von ihm kritisch bearbeiteten
Text des hebräischen Esdras zu Grunde legt und auf seine
Ausgabe desselben (The Books of Ezra and Nehemiah) für die
näheren Nachweise verweist; es wäre aber meines Erachtens
doch wünschenswert gewesen, Avenn auch hier in Anmerkungen
im einzelnen Rechenschaft gegeben worden wäre. In 3 Esdras
4, 60 (S. 10) ist aol ofioloyiä nicht zu übersetzen: „dir bekenne
ich es", sondern: „dich preise ich". 5, 63 (S. 14) wird der Text
durch Einfügung von „nur" wohl nicht verständlicher. — Wie
die Verlagshandlung mitteilt, ist das Erscheinen des Werkes
innerhalb Jahresfrist gesichert ; es wird in 24—30 Lieferungen
vollendet sein. Laucheet."

Stellung und Aufgabe der KirchengeschicMe in der Gegenwart.
Akademische Antrittsrede gehalten am 10. Oktober 1898 von
Dr. Albeet Ehehaed, o. ö. Professor der Kirchengeschichte an
der k. k. Universität in Wien. Stuttgart, Jos. Roth'sche
Verlagshandlung, 1898. 42 S. 8°.

Der gelehrte Kirchenhistoriker entwickelt in der nach
seiner Übersiedelung von Würzburg nach Wien an der Wiener
Universität gehaltenen Antrittsrede von hohen und idealen

Revue intern, do Théologie. Heft 25, 1899. 13



_ 194 —

Gesichtspunkten aus das Programm für die Aufgaben der
Kirchengeschichte in der Gegenwart, wie er dasselbe auch
bisher selbst in seiner Würzburger Lehrthätigkeit befolgt hatte.
Drei Fragen werden in der gehaltreichen und weite Ausblicke
eröffnenden Schrift erörtert: 1. die Frage nach der Stellung
der Kirchengeschichte innerhalb der Weltgeschichte, im Rahmen
der Geschichtswissenschaft überhaupt ; 2. die Frage nach ihrer
Stellung im Ganzen der theologischen Wissenschaft, in welchem
Zusammenhange auch das historische und innere Recht der

Theologie überhaupt, als die erste der Wissenschaften der
christlichen Völker anerkannt zu werden, mit Entschiedenheit
betont wird; 3. die Frage, welche Eigenschaften die
Kirchengeschichte besitzen muss, um ihrer Aufgabe in der Gegenwart
gerecht werden zu können. In diesem 3. Teil wird nach
prinzipiellen Auseinandersetzungen mit den Gegnern der christlichen
und katholischen Weltanschauung besonders noch ausgeführt,
in welcher Weise sich der Fortbildungstrieb und der Forschungsdrang

auf dem Gebiete der Kirchengeschichte äussern müsse,

in der Erfüllung der Aufgaben, die sie in der Gegenwart als

Wissenschaft zu erfüllen hat, in der gestellten Aufgabe, die

Kirchengeschichte zur historischen Theologie auszubilden ; was

für den allgemeinen Aufbau des Gebäudes im grossen, wie für
den Ausbau des Einzelnen auf speciellen Seiten des das ganze
Leben der Kirche in allen seinen Bethätigungen umfassenden
Gebietes noch zu thun und am dringendsten zu wünschen ist,

wird in einem kurzen Überblick eindringlich hervorgehoben.
Möge es dem Verfasser vergönnt sein, mit seiner umfassenden

Gelehrsamkeit und seiner bisher erwiesenen bewunderungswürdigen

Arbeitskraft in seinem neuen Wirkungskreise noch

lange Jahre an dem Ausbau der von ihm mit so vieler Liebe

und Hingabe ergriffenen Wissenschaft mitzuarbeiten.
Lauchert.

Die neuen Funde aufdem Gebiete der ältesten Kirchengeschichte.
(1889—1898.) Von Gustav Keügee, Professor der Theologie

in Giessen. (Vorträge der theologischen Konferenz in Giessen,

14. Folge.) Giessen, J. Ricker'sehe Verlagsbuchhandlung, 1898.

30 S. 8°. (Preis M. —. 60.)

Der Vortrag giebt eine sehr dankenswerte Übersicht über

die Avährend der letzten 10 Jahre gemachten neuen Entdeckungen



— 195 —

auf dem Gebiete der altchristlichen Litteratur, und ist allen,
die nicht in der Lage sind, die Textpublikationen und die sich

an dieselben anschliessende Litteratur selbst fortwährend
verfolgen zu können, zur Orientierung sehr zu empfehlen. Bei
einzelnen Texten von grösserer Wichtigkeit oder allgemeinerem
Interesse hält sich der Verfasser etwas länger auf, so bei den

von Grenfell und Hunt entdeckten Aóyia 'Irfiov, dem Petrus-

evangelium und der Petrusapokalypse, der Apologie des

Aristides, von deren litterarischem Charakter durch Übersetzungsproben

ein Begriff gegeben wird. Dem Vortrag folgen Anmerkungen

(S. 26—30), welche besonders die genauen bibliographischen

Angaben über die Textpublikationen und die wichtigste
Litteratur enthalten. F. L.

Richard Rothe. Sein Charakter, Leben und Denken. Zur Feier
seines hundertsten Geburtstages dargestellt von Wilhelm Honig,
Pfarrer in Heidelberg. Berlin, C. A. Schwetschke & Sohn, 1898.
VL und 227 S. 8°. (Preis M. 2. —.)

Die aus Veranlassung des bevorstehenden 100. Geburtstages
(28. Januar 1899) erscheinende Schrift über den bekannten
protestantischen Theologen zerfällt, dem Titel entsprechend, in
drei Abteilungen: eine allgemeine Charakteristik seiner
Persönlichkeit (S. 1—31), ein Lebensbild (S. 32—192) und eine
Darstellung der „Grundzüge des Rotheschen Denkens" (S. 192—227).
Für das Biographische ist besonders die grosse Biographie Rothes
von Nippold mit dem darin enthaltenen reichen Briefmaterial
benutzt. Der Verfasser schreibt vom Standpunkt eines begeisterten
früheren Schülers Rothes und Anhängers der von demselben
vertretenen Bestrebungen im Sinne des Protestantenvereins,
dessen Mitbegründer Rothe war. Eine interessante Persönlichkeit
ist der eigenartige, unter den Theologen freiprotestantischer
Richtung eine Sonderstellung einnehmende Theologe jedenfalls
auch für diejenigen, die über den Wert seiner theologischen
Richtung und über seine in den spätem Jahren entwickelte
Parteithätigkeit anders urteilen; und die vorliegende Schrift
giebt ein anschauliches Bild seiner Entwicklung und des schliess-
lichen Resultates derselben, Avenn auch durch die in der Schrift
vertretene Tendenz die Lektüre für Andersdenkende stellen-
Aveise unerquicklich Avird. Beigegeben ist auch ein Bild Rothes.

F. L.



— 196 —

Theologischer Jahresbericht. Herausgegeben von H. Holtzmann
und G. IvEÜGEE. XVII. Band, enthaltend die Litteratur des

Jahres 1897. 4. Abteilung, Praktische Theologie und kirchliche
Kunst. Berlin und Braunschioeig, G A. Schwetschke & Sohn,
1898. S. 677—840, gr. 8°.

Mit dem vorliegenden Hefte liegt der Jahresbericht für
1897, abgesehen von dem noch ausstehenden alphabetischen
Register, vollständig vor. Dasselbe umfasst die Abschnitte:
Katechetik, bearbeitet von F. Marbach, S. 677—704;
Pastoraltheologie, A'on C. Lülmann, S. 705—717; Kirchenrecht und

Kireheiwerfassung, Aron Th. Woltersdorf, S. 718—747 ; Kirchliches
Vereinswesen und christliche Liebesthätigkeit, von 0. Hering,
S. 748—780; Die Predigt, ihre Theorie und Praxis, und die

Erbauungslitteratur, A'on 0. Everting, S. 781—804; Kirchliche
Kunst, \ron A. Hasenclever, S. 805—817; Liturgik, \Ton F. Sputa,
S. 818—832. Darauf folgen noch Nachträge zu den exegetischen
und kirchengeschichtlichen Abteilungen, S. 833—840. Über das,

was auf diesen A^erschiedenen Gebieten im Protestantismus im

Jahre 1897 litterarisch geleistet Avorden ist, Avird eine Übersicht

gegeben, die Avohl erschöpfend sein Avird, unentbehrlich für den,

der sich, ohne die Litteratur selbst verfolgen zu können, darüber

orientieren will. Im übrigen sind die Vorzüge der
Berichterstattung und die mit dem theologischen Standpunkte der

Referenten zusammenhängenden Schattenseiten derselben wesentlich

die gleichen wie in den früheren Abteilungen. F. L.

III. English Bibliography.

Ministerial Priesthood, Chapters on the Rationale of Ministry
and the Meaning of Christian Priesthood with an Appendix upon

Roman Criticism of Anglican Orders by R. C. Mo-BEELY, D. A-,

Regius Professor of Pastoral Theology in the University of

Oxford, Canon of Christ Church. (London 1897.)

Thirty years ago, when the late Bishop Lightfoot sent the

proofs of his celebrated Dissertation on the Christian Ministry

to Dr. Hort, the latter wrote as follows: —" As far as my very

imperfect knowledge goes, your historical account seems to me



— 197 —

substantially the true one, though I have ventured to criticise
some details. I wish Ave Avere more agreed on the doctrinal
part: but you know I am a staunch sacerclotalist, and there is

not much profit in arguing about first principles." This note is

no doubt characteristic of that frame of mind that made

Dr. Hort continually shrink from putting his ideas into shape
and giving them to the world lest he should prematurely
commit himself to some statements short of perfect accuracy,
but the decision he came to is not the less to be regretted.
Lightfoot's Essay in spite of its great learning and all the genius
and poAver of clear expression of the author, has been Aridely
misunderstood and consequences deduced from it in various
quarters, that Lightfoot himself was driven in his later years
to repudiate. In his eyes it was essentially a defence of the
statement in the Preface to our Ordinal that—"It is evident
unto all men diligently reading the holy scriptures and ancient
Authors that from the Apostles' time there have been these
orders of Ministers in Christ's Church: Bishops, Priests and
Deacons." On the other hand it has been appealed to by
dissenters of various kinds and, out of respect to truth I must
add, some so-called Broad Churchmen, as a proof that there
is no divinely appointed ministry in the Church at all but
that the Church is at liberty at all times to appoint such
ministers as may seem expedient under the circumstances of the
time being. How are Ave to account for such discrepancy as
this? I think there can be no doubt that it arises from the
fact that Lightfoot's Essay contains no discussion of First
principles, an omission of which the Bishop might have seen the
importance if Dr. Hort had not shrunk from entering on the
discussion and so the Church in after years been saved from
a good deal af controversy and disquiet. The truth is that the
meaning which the facts—very fragmentary facts be it
remembered—of the early history of the Church bear in our eyes
depends very largely on the first principles that are in our
minds either consciously or unconsciously when Ave approach
the study of them. This fact of course is often utterly
overlooked. Men profess to come to the study of the facts with no
preconceived ideas, simply seeking to ascertain the meaning
that the facts themselves suggest. Let it be remembered once
for all that to do so is to attempt Avhat is at once utterly im-



— 198 —

possible and entirely unscientific. In support of the first I may
refer to AAiiat seems to me to be a very remarkable illustration
which came recently under my notice. Prof. Allen of Cambridge,
Mass., in his learned work on Christian Institutions quotes the

following passage from Cyprian's 67th. Epistle:—"You must
diligently observe and keep the practice, delivered from divine
tradition and apostolic observance,—which is also maintained
among us, and almost throughout all the Provinces,—that for
the proper celebration of ordinations, all the neighbouring
bishops of the same province should assemble with that people
for AAdiich a prelate is ordained : and the bishop should be

chosen, in the presence of the people, who have most fully
known the life of each one, and have looked into the doings
of each one as respects his individual conduct " (pp. 115, 116).

He then goes on solemnly to argue that because Cyprian makes

no mention of the Laying on of hands in the consecration of

the Bishop it formed in his AieAAr no essential part of the
ceremony! The absurdity of this conclusion is surely sufficiently
evident. Cyprian was writing to certain Dioceses in Spain Avhich

Avere troubled by the rival claims of men Avho were equally
in valid Episcopal Ordres. He lays down the principle on

which the choice of Bishops should be made so that things may
be done in order and such troubles avoided. He says of course

nothing about the actual consecration of the persons so chosen

because the matter was not in dispute and therefore there was

no cause.
But I said that the attempt to examine the facts AAith no

preconceived ideas is not only impossible but is unscientific.

No progress in Science is made by examining a mass of facts

Avith no preconceiAred ideas in the mind. Some how or other

an idea suggests itself to the human mind. The scientific man

takes it up as a working hypothesis: he tests it by all the

facts within reach that bear on it and as it is found to be

consistent with an ever widening circle of facts it gradually

passes out of the sphere of hypothesis into that of accepted

theory. As in science then so in Christian doctrine. If we are

to arrive at fruitful conclusions we must begin by clearing our

first principles and then go on to study all the facts so far as

we knoAv them in the light of them. Let me add a caution.

The facts include the whole of the contents of Scripture and



— 199 —

the history of the Christian Church in all ages: they are not

merely, as seems sometimes to be assumed, the very broken

light that may be gathered from the very fragmentary writings
of the fathers of the first two centuries.

It is this much needed discussion of first principles that
Prof. Moberly has undertaken in the book now before me.

Let me say at once that I believe he has laid not only the
Church of England but all thoughtful Christians throughout
the Avorld under a load of obligation to him for his labour.
The book of course is not one that aaìII ever be popular. It is

for the thoughtful feAV who are prepared to sit down and think
pretty hard. But those Avho will do so Arili reap a rich
reward. It is of course quite impossible in a short notice to
attempt to give any adequate idea of the contents of a large
book like this packed closely as it is AAith continuous
argument; but the folloAving seem to me to be the leading principles

insisted on and Avorked out in more or less detail:—
1. The unity of the Church is inherent in her constitution

from the first. The Church is essentially a single organism
planted in the Avorld by Christ and growing continually by
absorbing individuals into the oneness of her life. It is not
that her oneness is attained by a process of unification forced
on individuals or separate groups of Christians by its manifest
advantages for the maintenance of discipline and action on
the AArorld.

2. The commission to discharge any ministerial act, such
as delivering a message from God to man or administering a
Sacrament, must come from above and not from beloAV. The
individual to receive such a commission may be selected by
human agencies and human methods, he may after his
commission be intrusted with any number of functions in addition
to the special Avork he is commissioned to do, but that
commission must come from God himself and it must be conveyed
by some means which can be sure eAidence to the man himself

and to the Church at large that it does so come. This
involves the principle of Apostolic succession, that is the principle

that no man can convey a commission to another, not
only that he has not himself received, but that he has not
received the commission to convey. If therefore there are in
the Church today any men duly qualified to discharge minis-



— 200 —

terial functions, their commission must have come to them by
unbroken succession from the Apostles who were commissioned
by the Lord.

3. When Ave go on to examine the question as to Iioav far
the Church can truely be described as a priestly or sacerdotal
body and the Christian ministry as a priesthood, it is very
necessary to examine carefully what the true meaning and
import of the words used really is. The two ideas of Priest and
Sacrifice are undoubtedly inseparably united together. A Priest
must of necessity Inure someAvhat to offer. If the Church is

priestly, if eA7ery member of the Church shares in her priestly
character, the Church must continually offer sacrifice and every
member of the Church must haATe their part in the offering.
Further if there is a special ministerial priesthood, that priesthood

must be intrusted in some special Avay Avith the offering
of sacrifice. What are the true meanings of the words priest
and sacrifice here used It is common to go for their meaning
to the Old Testament. To regard the Sacrifices and priesthood
that Ave find there as expressing the real significance of these

words and to test the claims of all other sacrifices and priesthoods

by enquiring how far they agree Avith the Old Testament

pattern. This Prof. Moberly strongly insists is a
fundamental mistake. The priesthood and sacrifice of the Old Testament

are essentially typical. True priesthood and true sacrifice are
those of Christ alone. The sacrifice and priesthood of the Church

are real so far as they are one Avith those of her Lord. The

sacrifice of Christ is not something finished by the death on

the Cross. In a world of sin death may be the necessary
condition of all sacrifice, but true sacrifice does not consist in the

death of the victim but in the offerring up of the life to God.

The sacrifice of Christ is never finished. The life laid down

on the Cross is presented continually to the Father in the true

Holy of Holies. The Church, which is Christ in a true sense,

offers up her life, which is His life, by a continuous willing
service. The Ministerial Priesthood crowns this offering by the

Eucharistie sacrifice—a sacrifice which is in no sense a
repetition of, but is one with, the sacrifice on Calvary.

But again the death of Christ is the laying doAvn by the

Good Shepherd of His life for the Sheep. That characteristic

too must be reproduced in the Christian Priesthood. It may



— 201 —-

find its highest expression in the offering of the Sacred
Mysteries, but that can never be separated from the pastoral life
i. e. the life devoted to the Avork of bringing souls to glory.
The pastoral devotion which is thus necessary may shew itself
in various ways. In all it involves the Avork of continual
intercession. In the case of an invalid priest it may be almost
confined to this or this added to the influence of a Christian
pattern of suffering borne with resignation. In the case of a

priest in active work it finds its expression in all those various
labours that help to influence men and women for good and
to build up the body of Christ.

Prof. Moberly shews that the idea of Apostolic Succession
and of priesthood thus set forth is in truth imbedded in the
teaching of Scripture and that it is not inconsistent with the
broken lights that have come down to us as to the organisation

of the early Church, but his strenght lies, as he would
himself at once admit, not so much in historic discussion as
in the setting forth of first principles, and if I may make a
selection Avhere all is so good I would say that the most
valuable part of his book is that in which he sets forth this idea
of priesthood. It is always difficult to grasp such an idea in
its fulness : men continually fall into the error of exaggerating
one side at the expense of another. The Ordinals of the Middle
Ages fell into this mistake. They contained indeed implicitly
if not explicitly all the elements that go to make the true idea
of priesthood, but the thought of offering the Holy Sacrifice had
gradually come, through the addition of various ceremonies to
the comparatiArely simple rites of early clays, not only to occupy
the chief place but to dAvarf the idea of the pastoral office and
almost to eliminate it in the eyes of ordinary Christians. This
loss of the true proportion of things reached its climax in the
decree of Eugenius IV which made the essential matter of
Orders consist in the comparatively recent rite of the Porrectio
Instrumentorum. The compilers of the English Ordinal took in
hand to remedy this loss of proportion. In doing so they swung,
as it is only natural they should do, to the opposite side. They
brought forward Avith great emphasis the pastoral idea of the
priestly office and in doing so no doubt to some extent
obscured the thought of the commission to offer the holy sacrifice.
That they had no intention of doing away Avith this idea has



— 202 —

been abundantly shown in the literature that has arisen round
the recent Bull and notably in the Letter of the Archbishops
on the subject, but in spite of all that has been said, it
seems to me that Prof. Moberiy has succeeded in setting the
matter in a clearer light than it has ever been in before.

I haATe run on at greater length than I intended. The

importance of the subject and the great Aralue of this
particular book must be my apology for doing so. I have tried to

indicate the chief points of the discussion. There is much more
in the book that I should like to dwell upon. While most of

it seems to me sound and true there are of course some points
that I should criticise had I time and space. Particularly the

condemnation Avhich Prof. Moberiy passes on Dr. Hort for

maintaining that the authority of the Apostles in the early
Church Avas entirely a moral authority seems to me to be at

least exaggerated and to call for some modification. But points
such as this take very little from the book as a whole. Here

I leaA^e it, recommending all Avho would see what modern

English Theology can be at its best to get it and study it.
A. J. C. Allen.

IV. Griechische Bibliographic
1. Ofoloyixal oiccTQißal vnò'A. Jiofirjâovç Kvgiaxov, A. $>. xal xa&r]-

yqcov tfjç Qeoloylaç sv %m 'Etlvixm IlaveTiKSTrpiim. 'Ev Ad-rjvcaç,

éx tov rvTCoyqaipsiov twv xaTaOrrjfiaTWV Avertir] KmvÖxavrivlSov.

1898. 350 S. 8°. (Preis 5,50 Drachmen.)

2. 'Ey%siQÎêiov IlavQoXoyiaç tjtoi iGTogiaç toIv naxbQWV xal sxxlrjOicc-

Orixwv OvyyQacpsav tmv svvsa tcqoAcov tov XciOTiaviGfiov aiwvwv,

imo A. Jiourjâovç KvQiaxov. 'Ev 'AArjraig 1898. 267 S. 8°. (Preis

5,50 Drachmen.)

1. In dem Bande seiner „Theologischen Studien" stellt Herr

Prof. Kyriakos diejenigen seiner früher in verschiedenen
Zeitschriften gedruckten kleinern Arbeiten zusammen, die noch

nicht entAveder in seinen 1883 veröffentlichten MsXstui oder in

seinen 1893 erschienenen, das Polemische umfassenden 'Âvunanixa

enthalten sind. Der mannigfaltige Inhalt des Bandes, 28 Nummern

grössern oder geringern Umfanges, bietet sowohl an und für



— 203 —

sich als auch im besonderen für die Leser dieser Zeitschrift,
die hier Bekanntes und noch nicht Bekanntes bequem vereinigt
finden, viel Interessantes. — Die einzelnen Aufsätze sind die

folgenden: 1) Über religiöse Toleranz (1890), S. 5—28. —
2) Über den Geist der Religion (1889), S. 29—49. — 3) Das
Beste in der Welt, S. 50—75 ; eine freie Übersetzung der
bekannten Schrift von H. Drummond, zuerst 1891 in der
„Anaplasis" veröffentlicht. — 4) Über den Eid (1886), S. 76—91. —
5) Antwort an die türkische Zeitschrift „Hakikat" (1890),
S. 92—103; Zurückweisung muhammedanischer Angriffe auf
das Christentum und die europäische Civilisation. — 6) Bildung
und Religion (1895), S. 104—115; vgl. davon den vom Verfasser
bearbeiteten deutschen Auszug, Revue internationale, 1895,
S. 520—525. — 7) Ansprache an die Theologen in Jena (1889),
S. 116—124; zuerst deutsch Areröffentücht in den „Jahrbüchern
für protestantische Theologie", XVI. Jahrg., 1890, S. 149—157,
unter dem Titel: „Das Verhältnis der griechisch-orthodoxen
Kirche zum deutschen Protestantismus". — 8) Über die deutsche
Theologie (1892), S. 125—148 ; eine Übersicht über die Geschichte
der protestantischen Theologie in Deutschland. — 9) Karl Hase
(1890), S. 149—155; Nekrolog. — 10) Die orthodoxe Kirche
steht in der Mitte ZAvischen der katholischen und der
protestantischen Kirche, S. 156—162; zuerst deutsch veröffentlicht,
Revue internat., 1897, S. 8—13. — 11) Über die anglikanische
Kirche (1898), S. 163—166. — 12) Verteidigung der Altkatholiken,
S. 167—197; zuerst in der „Anaplasis", 1896 (nicht 1890, AAie

S. 167 Anm. gedruckt ist) ; vgl. den Auszug claAron, Revue
internat., 1896, S. 321—329. — 13) Der 4. internationale Alt-
katholiken-Kongress in Wien, S. 198—230 ; zuerst im „Neologos",
1898; nach dem in Nr. 21 der Revue internat. (1898) veröffentlichten

Kongressbericht; vgl. Revue 1898, S. 417—419. —
14) Rektoratsrede über die alexandrinischen Theologen und
besonders über Origenes, S. 231—257 ; zuerst in der „Anaplasis",
1895 (in der Überschrift S. 231 1. 3. Dezember 1895 statt 1896 ;

ebenso in der Note 1. 1895 statt 1896); davon ein Auszug in
der Revue internat., 1896, S. 333—340. — 15) Akademische
Festrede (1889), S. 258—266. — 16—24) S. 267—321: Kleine
Aufsätze über die kirchlichen Zustände in Griechenland und
über verschiedene specieile Fragen (Sonntagsruhe [16] ;

Religionsunterricht [17] ; Theologische Fakultät in Athen [18], vgl. Revue



— 204 —

internat., 1898, S. 209 f. ; Kalender-Reform [24], vgl. Revue 1898,
S. 210; 21 und 22 über das Vorurteil gegen die Juden). —
25—28) Zwei Karfreitagspredigten (1888 und 1889) und zwei
Gelegenheitspredigten (1886, 1876), S. 322—350.

2. Gleichzeitig mit dem eben besprochenen Sammelbande
und in rascher Folge nach seiner in unserm letzten Hefte
besprochenen dreibändigen Kirchengeschichte liess der unermüdlich
thätige Verfasser sein „Handbuch der Patrologie" erscheinen,
das in seiner kurzen Fassung dem ZAveck entsprechen will, als

Lehrbuch für den Unterricht in der Patrologie zu dienen ; der
Verfasser will damit eine Lücke in der griechischen theologischen
Litteratur ausfüllen, da die in griechischer Sprache bisher Aror-

handenen Werke (Kontogonos, Christodulos) bei umfangreicherer
Anlage nicht das ganze patristische Zeitalter umfassen. Verfasst
ist das Buch im Avesentüchen auf Grundlage der Patrologie Aron

Alzog, mit Berücksichtigung auch Aron Möhler, BardenheAver
und der griechischen Vorarbeiten. Der praktischen Bestimmung
des Buches entsprechend, sind die lateinischen Väter im
Verhältnis kürzer behandelt als die griechischen. F. L.

The Holy Orthodox Church, or the Ritual, Services, and

Sacraments of the Eastern Apostolic (Greek-Russian) Church,

by the Rev. Sebastian Dabovich; San Francisco, br. 85 p.,
1898.

L'auteur a dédié cet ouvrage à la mémoire de feu le

métropolitain Michel, de Serbie, et il fait remarquer qu'il a été

examiné et approuvé par le censeur de l'Eglise, l'archiprêtre
Alexis Toth. Dans la préface, il dit qu'il n'écrit que pour fortifier

les fidèles dans la foi, et non pour leur offrir des thèses

savantes sur la science liturgique ou la théologie. Donc il se

contente des enseignements de la foi. Il faut le louer d'autant

plus de cette modération que plusieurs liturgistes ou théologiens
de son Eglise cherchent à imposer au nom de la foi leurs

élucubrations liturgiques ou théologiques.
L'auteur attaque énergiquement les superstitions de l'Eglise

romaine, à propos du sacrement de pénitence (p. 56-57). Sur

l'eucharistie, qu'il appelle simplement «the Sacrament of
Communion », il se borne 1° à recommander la doctrine et les formes



— 205 —

de l'Eglise primitive indivisée ; 2° à condamner les innovations
déraisonnables qui ont été commises contre la doctrine et les

formes de l'Eglise primitive ; 3° à mentionner, parmi ces
innovations déraisonnables, l'abandon du pain fermenté, l'abandon
du calice par les fidèles et l'abandon de la communion des

enfants. C'est tout. L'auteur ne dit pas un mot des controverses

relatives à la manière dont J.-C. est présent dans
l'eucharistie et dont la communion a lieu; et il a bien raison de

ne pas les mêler à la doctrine de la foi. Il ne dit pas un mot
non plus de la transsubstantiation, qu'il semble ignorer entièrement.

Nous sommes heureux de voir qu'il y a des théologiens,
dans l'Eglise gréco-russe, qui savent enseigner la foi sur
l'eucharistie sans prononcer le mot de transsubstantiation et sans
faire la moindre allusion à la chose, chose et mot étrangers
en effet à la foi de l'ancienne Earlise orthodoxe. E. M.

V. Librairie.

E. Comba : Histoire des Vaudois, nouv. édit. ; Paris, Fischbacher,
in-12, 3 fr. 50.

G. Durand (évêque de Mende, XIIIe siècle) : Rational, ou Manuel
des divins offices; trad, par Ch. Barthélémy, 5 vol. in-8°;
Paris, Vives, 13 rueDelambre; prix 30 fr. (Sera étudié
prochainement.)

E. Fournière: L'idéalisme social; Paris, F. Alcan, in-8°, 1898, 6 fr.

A. Gavard: Histoire de la Suisse au XIXe siècle (avec
illustrations) ; La Chaux-de-Fonds, Zahn, in-4°, 1899, 20 fr. —.
Voir particulièrement les passages relatifs aux luttes
religieuses de 1833 à 1836 (p. 207-220), à la guerre du Sonderbund

(p. 225-266), au Kulturkampf à la suite du concile du
Vatican (p. 314-320), etc.

G. Guigue: Le Livre des confrères de la Trinité de Lyon,
1306-1792; Paris, Lechevalier, in-8°, 7 fr. 50.

Rev. Ugo Janni : Il socialismo scientifico ed il materialismo ;

San Remo, Biancheri, broch., 1898.



— 206 —

Pfarrer W. Romer und Dr. W. Joos : Innocenz' III. sechs Bücher
von den Geheimnissen der Messe ; Schaffhausen, C. Schoch,
1898, in-8°, 157 S.

G. Maspero : Etudes de mythologie et d'archéologie égyptiennes.
T. Ill, in-8°; Paris, Leroux, 15 fr.

Th. Menzi : Der Materialismus vor dem Richterstuhl der Wissenschaft;

Zürich, Fr. Schulthess, 1898, 218 S., 2 fr. 80.

Rev. E. Petavel, D. D. : Immortality: one step further. An open
letter to Prof. J. Agar Beet ; London, Digby, br.

Rev. G. Ross-Leavin: Lord Scudamore (1601-1671); Beverley,
J. Wright, br.

W. Schirmer : Sursum corda Konstanz, E. Ackermann, in-8°,
64 S., 1899. — Die in dem Büchlein enthaltenen 31 kurzen

Betrachtungen sind in der seelsorgerlichen Thätigkeit des

Verfassers entstanden, um Leidende und Trostbedürftige auf
den Trost des Christentums hinzuweisen. Die gesammelten
Trostworte Avili er nun als « Trostbüchlein » allen
Trostbedürftigen in die Hand geben. Das Büchlein ist hübsch

ausgestattet.

Marius Sepet: Saint Louis; Paris, Lecoffre, in-18, 2 fr.

Ch. Urbain : L'abbé Ledieu, historien de Bossuet ; Paris, Colin,

in-8°, 78 p.

Zwingliana, Nr. 4; Zürich, Zürcher & Furrer, br., 1898.


	Bibliographie théologique

