
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Rubrik: Chronique

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 869 —

CHRONIQUE

THÉOLOGIQUE ET ECCLÉSIASTIQUE.

*A lire: — Dans Y Altkatholisches Volksblatt (August und
September): Am Ende des 19. Jahrhunderts (Antonius von Padua
und Aberglaube); Prof. Dr. Nippold über den Altkatholizismus;
der «Index» in rechtem Lichte; das Kopernikanische Weltsystem
und der Index; der Fuldaer Hirtenbrief vom 6. September 1869;
das vatikanische Konzil in seiner Wirkung auf Deutschland.

— Dans YAmerican Journal of theology (Chicago), July: Has
the Gospel of the Reformation become antiquated by prof. Loofs ;

Personality from the monistic point of view, by G. Genung; the
so-called Ebed-Jahweh Songs and the meaning of the term
Servant of Jahweh in Isaiah, ch. 40-55 ; the Essay contra Nova-
tianum, by prof. C. R. Gregory; Some Aspects of Paul's theology
in the Philippian Epistle II, by prof. M. Vincent.

— Dans le Catholique français (Paris), juillet, etc. : le sacerdoce

chrétien -, les sacrifices qu'exige notre foi.

— Dans le Catholique national (Berne), juillet-septembre: le

joug romain ; le système des nonciatures ; le rôle social du
christianisme; l'Union au point de vue ancien-catholique; chez les papes;
la décadence par Rome; l'esprit ultramontain; individualisme ou
raison

— Dans le Chrétien français (juillet, etc.) : société française
d'évangélisation par les anciens prêtres ; l'esprit catholique anglican,
par J.-J. Lias ; en pays chrétien (l'Angleterre) ; les officialités.

— Dans le Church Times, du Ier septembre: le Manifeste de

Lord Halifax, et l'article intitulé: The Layman's Point of view;—
8 sept.: the new Reformation.

— Dans la Contemporary Review, sept. : the Archbishops and
Ritualists, by Dr. Guinness Rogers.



— 870 —

— Dans le Deutscher Merkur (Juli-Sept.) : Aus der Geschichte
der römischen Kirche (Nikolaus I.) ; der Ablass ; die altkath.
Litteratur des Jahres 1898; die Reformation innerhalb der römischen
Kirche. Joseph Müller : Bischof Strossmayer als nationaler Bischof
zur Nachahmung für Ultramontane gezeichnet; kirchliche Zustände
Deutschlands im Anfange des 16. Jahrhunderts.

— Dans le Deutsches Protestantenblatt (Juli) : Rede bei der
Einführung der neuen Mitglieder des homiletisch-katechetischen
Seminars in Jena (2. Kor. 8, 9), von Prof. Nippold.

— Dans les Echos d'Orient (juillet): L. Petit, vie et ouvrages
de Néophyte le Reclus ; M. Théarvic, l'Eglise bulgare ; G. Rousseau,

les historiens musulmans et la troisième croisade : J. Pargoire,
un mot sur les acémètes.

— Dans la Foreign Church Chronicle (sept.) : The anglo-continental

Society (Italy) ; the sacrifice of the Mass ; the festival of
the Sacred Heart.

— Dans la Grande Encyclopédie (Paris, rue de Rennes, 61),
dernières livraisons: Parole, parsisme, le P. Robert Parsons (f 1610),
les papes du nom de Pascal, Biaise Pascal et sa sœur Jacqueline,
Et. Pasquier, Passaglia, passion, passional et passionistes, pasteurs,
patenostre, le P. Patouillet (f 1779), patriarche, St. Patrick, patron,
St. Paul (par M. Vernes), les autres personnages religieux du nom
de Paul, Pauliciens, Paulin d'Aquilée et Paulin de Noie, Paulus

(fi85i), paupérisme, Pavillon d'Aleth (f 1677), le card. Pazmani
(t I637), Pearson (j- 1686), péché, P. L. Péchenard, la Peschitto,
pectoral, pédagogie, Pédézert, peine, Pelage et pélagianisme (par
Vollet), les papes du nom de Pelage, pèlerinage, le card. Pellevé
(t I594)> Pellican (Kürschner, f 1556), pénitence et pénitents (par
Vollet).

— Dans le Journal des savants (1899): V. Henry, Nouvelles
études de mythologie par Max Müller ; G. Maspéro, manuscrits
coptes du Deir Amba Shenouda ; l'Abrégé des merveilles ; P. Janet,
la correspondance de Descartes ; M. Bréal, Volney orientaliste et
historien ; L. Delisle, le formulaire de Clairmarais ; H. Wallon,
entrevue de François Ier avec Henri VIII par le P. Hamy, jésuite;
Berthelot, les merveilles de l'Egypte et les savants alexandrins ;

H. Weil, les dieux des Grecs; L. Delisle, manuscrit du comte
d'Ashburnham ; G. Maspéro, F dr el Bahari ; P. Janet, J. Stuart
Mill.

— Dans le Katholik (Bern), Juli-September: Erinnerungen an
Dr. Weibel sei. ; « Katholische » Waren-Lotterie ; zur Los von Rom-



— 871 —

Bewegung; Römischer Katholizismus auf Puerto Rico; ein
protestantischer Wallfahrtsort; zur katholischen Bewegung in der Kirche
Englands; zur geistigen Rückständigkeit der Römischen; Jesus-
Christus dargestellt in Äusserungen bekannter Prediger Deutschlands.

— Dans la Nouvelle Revue (15 juillet): les jansénistes sous le
consulat et l'empire, par L. Séché.

— Dans la Revue d'histoire littéraire de la France (juillet) :

P. Brun, la satire religieuse au XVIIe siècle (Tallemant des Réaux).

— Dans la Revue de Paris (juillet) : le duc de Choiseul, mon
ambassade à Rome.

— Dans la Revue de théol. et de phil. (Lausanne), juillet: le
péché, par Bordage.

— Dans le Russian Orthodox American Messenger (juillet) :

the Office for the Reception into the orthodox Faith of those who
have never before been orthodox ; on Orthodoxy, by Archpriest
P. Smirnoff.

— Dans le Theolog. Jahresbericht (Schwetschke), XVIII. Band;
— IL Abth. (Historische Theologie, bearbeitet von Lüdemann,
Preuschen, Ficker, Lcesche, Kohlschmidt und Tiele) ; voir, en
particulier, p. 420-428: Die innerkatholische Reform- und
Unionsbewegung des Altkatholizismus; — III. Abth. (Systematische Theologie,

bearbeitet von Mayer, Troeltsch, Sülze und Dreyer).

* Programme du Congrès international d'Histoire des
religions (à Paris, du 3 au 9 septembre 1900). Voir la Revue d'avril
dernier, p. 432-433. Ce programme comprend 8 sections: i°
religions des non-civilisés ; religions des civilisations américaines
précolombiennes (5 questions) ; 20 Histoire des religions de l'Extrême-
Orient (5 questions) ; 30 Histoire des religions de l'Egypte (4

questions); 40 Histoire des religions dites sémitiques (15
questions) ; 50 Histoire des religions de l'Inde et de l'Iran (8 questions) ;

6° Histoire des religions de la Grèce et de Rome (6 questions) ;

70 Religions des Germains, des Celtes et des Slaves ; archéologie
préhistorique de l'Europe (8 questions) ; 8° Histoire du christianisme:

— A. Les premiers siècles: i° L'essénisme peut-il être
considéré comme un des facteurs du christianisme originel —
2° Quelle contribution à la connaissance de l'évolution des idées

et des rites du christianisme primitif ont pu apporter les nouveaux
textes chrétiens découverts depuis trente ans environ? — 30 Quelle
est la part des antécédents grecs et celle des antécédents juifs



— 872 —

dans l'élaboration de l'ancienne eschatologie chrétienne? — 40

Quelle est aujourd'hui notre connaissance positive des origines et
de l'histoire du gnosticisme? — 50 Est-il possible de concilier
l'exposé du système de Basilide d'après Irénée et l'exposé parallèle
d'Hippolyte? — B. Le moyen âge: i° Les sources antiques (grecques,

latines, arabes, juives et byzantines) auxquelles ont puisé le
plus les théologiens de l'Occident au moyen âge. — 2° Des
rapports de Byzance avec la Russie païenne au IX6 siècle et en
particulier de la fondation des premières églises chrétiennes en Russie.
— C. Temps modernes: L'influence de la philosophie de Kant et
de celle de Hegel sur la critique historique appliquée aux origines
du christianisme.

Certes, il y a, dans ce programme, des questions intéressantes
et importantes; mais qu'il nous soit permis, étant données la
valeur et la supériorité de l'Histoire du christianisme, de trouver
insuffisant le programme de la huitième section.

* A. Kiréeff und der Altkatholizismus. Der bewährte Freund
des Altkatholizismus, General A. Kiréeff in Pavlovsk bei St. Petersburg,
der mitunter den besten Blick hat für unsere altkatholische Kirche
und das eindringendste Verständnis für unser Verhältnis zur Orthodoxie

des Ostens, ergreift in der Julinummer des Petersburger
< Theologischen Boten » unsere Partei gegen die Angriffe, die
Herr Maltzew in Berlin als Vertreter der orthodoxen Kirche in dem
Hauptorgan des deutschen Romanismus, der Berliner « Germania »,

geren uns zu richten für gut befand und die er dann in neuer
Auflage im Organ des Synod, der « Kirchenzeitung *, erbrachte.
Theologische Klopffechtereien sind nicht nach unserem Geschmacke
und eine Antwort in der « Kirchenzeitung », zu der diese den
Altkatholiken den Raum freundlichst zur Verfügung gestellt hätte,
ist darum unterblieben. Um so freudiger begrüssen wir es, dass
ein Mann wie Kiréeff, der sich vor Maltzew vor allem durch
historischen Blick und historisches Verständnis auszeichnet und nicht alles

nur durch die Brille des engsten Konfessionalismus sieht, in dem
erwähnten Aufsatz Punkt für Punkt ruhig und sachlich die hämischen
Invektiven Maltzews gegen unsere Katholizität zurückweist und den

Gegner mit den einfachen Waffen der geschichtlichen Wahrheit
auf den Sand setzt. Es wäre sehr zu wünschen, dass der treffliche
Aufsatz in der Revue internationale übersetzt und abgedruckt
würde, da selten so knapp und so richtig die in Betracht kommenden
Fragen behandelt wurden. Mit Recht, um das zu erwähnen, macht
Kiréeff bittere Bemerkungen über die morgenländisch-orthodoxen
Christen wie Herr Maltzew, die sich gegen die abendländisch-
orthodoxen Christen, d. h. gegen die Altkatholiken, zu Bundes-



— 873 -
genossen des Romanismus hergeben, und zwar weniger manchmal
aus sachlichen als aus persönlichen Gründen. Vollauf wahr ist
auch, wie Kiréeff ausführt, dass, als 1874—1875 zu Bonn die
Unionskonferenzen stattfanden, man zu einer Union zwischen Altkatholizismus

und Orthodoxie nur die volle Einheit im Dogma der alten
ungeteilten Kirche der ersten sieben allgemeinen Konzilien für
notwendig ansah.

Neuerdings aber, sagt Kiréeff mit Recht, verlangt man ortho-
doxerseits (gewisse Theologen wenigstens, wie Maltzew, Gusev),
von den Altkatholiken zur Vorbereitung einer Union auch die
Annahme verschiedener — nicht altkirchlicher Glaubenslehren
sondern — theologischer Meinungen, Gebräuche, man stellte gegen
1874—1875 ganz andere, weit über die früheren hinausgehende
Bedingungen zur Union auf, die nicht in der Sphäre der Lehre
der orthodoxen allgemeinen Kirchenlehre liegen. Den Theologen
gegenüber, die wie Maltzew alles zum verbindlichen Dogma rechnen,
die Menge des angewendeten Weihrauchs so gut wie die
Menschwerdung Christi, lehrt Kiréeff am Schluss seiner sehr klar
verfassten und verdienstvollen Abhandlung, dass man, d. h. gewisse
orthodoxe Theologen, das allgemein Verpflichtende nicht vermengen
solle mit dem fakultativ zu Gebrauchenden, den Kern nicht mit
der Schale, dass man unterscheiden müsse zwischen Dogma,
Theologiemeinung und theologischer Meinung. Eine weitere grössere
Abhandlung Kiréeffs im Juliheft der Petersburger Zeitschrift « Christliche

Lektüre » ist die letzte Antwort des Verfassers an einen
andern russischen Theologen, Gusev, der auch gern über das
dogmatisch als verpflichtend Feststehende hinaus die Altkatholiken
zu seiner specifischen Anschauung in der Trinitäts- und Trans-
substantiationsfrage und dgl. bekehren bzw. darauf verpflichten
möchte. Auch von Gusev gilt, was Kiréeff über den Unterschied
von Dogma und theologischer Meinung sagt. Die Akten über diese

Fragen sind wie für Kiréeff so auch für uns Altkatholiken
geschlossen. {Altkatholisches Volksblatt, 8. September, S. 171.)

* Ein Hirtenbrief des Bischofs Kozlowski. Aus Chicago
erfahren wir erfreuliche Nachrichten über den langsamen aber stets
wachsenden Fortschritt der dortigen altkatholischen Bewegung
unter der Leitung des Bischofs Kozlowski. Die « Reforma » vom
24. Juli dieses Jahres teilt den Hirtenbrief mit, welchen der Bischof
an seine zahlreichen Gläubigen erlassen hat. In diesem
Hirtenschreiben geisselt der Bischof die verheerenden Missbräuche, welche
die römischen Geistlichen mit den hl. Sakramenten treiben;
insbesondere weist er auf die Schändung hin, mit welcher sie die hl.
Messe herabwürdigen, indem sie für jede hl. Messe so viel Geld



— 874 —

als möglich von den Leuten zu erpressen suchen. Er beruft sich
hierin auf vielfach erlassene Dekrete der römischen Päpste, Schriftsteller

und anderer in dieser Kirche anerkannten Gelehrten, welche
das Handeln mit der hl. Messe als Simonie kennzeichnen. Bischof
Kozlowski fordert deshalb seine Geistlichen auf, alle bei ihnen
bestellten Messen unentgeltlich zu verrichten, sowie überhaupt für
kirchliche Handlungen keinen Lohn zu beanspruchen, indem die
Gemeinden gewiss Sorge dafür tragen werden, dass der bei ihnen
funktionierende Geistliche den nötigen Unterhalt habe. Ferner
fordert der Bischof seine Gläubigen auf, dafür zu sorgen, dass

die von den römischen Geistlichen irregeführten Landsleute sich
von diesem schändlichen Treiben mit den heiligsten Sachen
losmachen. Indem er am Schlüsse des Hirtenbriefes schon jetzt darauf
hinweist, dass im Mai 1900 die zweite Synode der altkatholischen
Kirche von Nordamerika stattfindet, bittet er alle, die mit ihm
vereint sind, sich fleissig im Gebete zu üben und Gott zu bitten,
er möchte die Entheiligung, wie sie in der römischen Kirche
herrscht, dadurch wegschaffen, dass die Gläubigen sich immer
zahlreicher der unverfälschten Kirche anschliessen. Indem er noch
bemerkt, dass auf der nächsten Synode die zu treffenden
Massregeln gegen derartige Missbräuche mit den heiligsten Sachen Gottes
entsprechende, auf Grund der hl. Schrift gestützte Anträge gestellt
werden sollten, ruft er den Segen Gottes herab auf alle diejenigen,
die wie er selbst in der Wahrheit leben und darin verharren
wollen.

Dass dieser Hirtenbrief unter dem römichen Klerus viel Staub
aufgewirbelt hat, wie die « Reforma » mitteilt, ist begreiflich, wurden
doch die schändlichsten Missbräuche darin gegeisselt, wie sie vom
Volke nie geahnt wurden, obwohl sie von den römischen Geistlichen
in rohester Weise getrieben werden. Laut «Reforma» bewahren
die einfachen Leute diesen Hirtenbrief wie eine Reliquie und lesen
ihn oft immer wieder mit grosser Verehrung. Wie die « Reforma »

sagt, muss der Bischof mit diesem seinem Plirtenbrief in ein Wespennest

gestochen haben, weil die römischen Blätter mit Ungestüm
über den Bischof herfallen. {Altkatholisches Volksblatt, 8 September,
S. 171-172.)

* Orthodoxes russes et Anglicans dans l'Amérique du Nord.
On lit dans le "Russian Orth. American Messenger" du 15/27
juillet: "On the 17th (29th) of June the foundation was laid of the
new Anglican-Episcopal church in Sitka, dedicated in the name of
"St. Peter by the Sea"... The projected church is to be quite a small
building, after the model common to most Episcopal places of worship:
a parallelogram with a pointed roof and a small superstructure



— 875 —

for the bell. It is to be of wood on a stone foundation, and is to
seat at least fifty persons. The function took place a 4 p. m. It
was opened and conducted by the Right Rev. P. T. Rowe, Bishop
of Alaska, according to the following programme, consisting of
twelve numbers: Processional hymn "The Church's One
Foundation";—Psalm 132;—Gloria Tibi;—the Creed (llFilioque" omitted);
—etc. The following particulars of the ceremony will not be found
uninteresting. When the Bishop opened the iron casket, he took
out of it some wheat, wine and oil, spilt some of each upon the
foundation-stone, and returned the rest to the casket, adding thereto
the documents recording the event and a few American coins.
In this case, and as a memento of the time and place, a small
Russian copper coin, the humble kopek, was added to the others
and given a place in the monument. It was handed to the Bishop
by the Rector of the Orthodox Church. After the corner stone
had been established in its place, the Rev. Partridge delivered a
lengthy address on the joy of the Episcopal community on this
auspicious occasion. This was followed by an hymn, and this
again by an address of welcome, from the Bishop himself, and
by the concluding Benediction. The first to offer congratulations
to the Bishop and his clergy was the Rector of the Russian
Mission... After the ceremony, the Bishop and the Russian clergy.
at the cordial invitation of Lieutenant Emmons, of the U. S. Navy,
proceeded to his house, where the most hospitable reception
awaited them."

* Le patriarche orthodoxe de Jérusalem et les Anglicans.
Le Church Times du 21 juillet dernier a publié une lettre signée
A. H. H., dans laquelle on lit: "Within the last month I received
a letter from a Greek arch-priest saying that there is more in
common between the Anglican and the Roman than between the
Anglican and Greek Churches ; but his having gone over from us
to the Greek is sufficient to explain his opinion. Within about
the same time I received a letter from Australia asking me to
withdraw a statement, which I made in my "Greek Church", that
the Patriarch of Jerusalem had, at a time when there was no
resident Greek priest in Melbourne, authorised the Anglican
chaplain to haptize and even to communicate members of the
Orthodox Communion, and thad the Bishop of Melbourne had
given his consent, so long as nothing was done contrary to the
spirit of the Prayer Book. My correspondent informed me that
documents were in the possession of Cardinal Vaughan which
would disprove the statement. His Eminence has treated me
with much courtesy, but in two letters (ten days apart) informs me



— 876 —

that he could not find and knew nothing of the documents. I have
no doubt that my Australian correspondent, an entire stranger to
me, wrote in good faith; but from different letters which I am
receiving, I am convinced that every link which is being forged
in the connecting chain of the Greek and Anglican Churches is

regarded with no friendly feeling in certain quarters."
Ce même correspondant a publié ensuite, dans le numéro du

8 September, une seconde lettre ainsi conçue: "Sir, I received
this morning a letter which may interest your readers, as placing
beyond doubt the most important connexion which of late years
has taken place between the Anglican and Greek Churches—viz.,
an Anglican clergyman, under the sanction of the Patriarch of
Jerusalem, baptizing and communicating members of the Orthodox
Greek Church. When I, quoting the authority of the Times
newspaper, made that statement, I was told it was untrue, and was
asked to withdraw it. The letter to which I refer as received by
me this morning, was written on board the s. s. Roumelia, off
Algiers, on August 15, by a clergyman who was on his way to
resume his duties as English chaplain at Constantinople, and had

got my statement before him. He writes:—"The late Patriarch
(Gerasimus) was informed of these Syrians by myself, and I acted

according to his instructions in Melbourne, Sydney", etc. He adds
another interesting fact, which may be known to your readers,
but was unknown to me, that he is carrying back with him an
interesting letter from the Archbishop of Canterbury to the
Patriarch of Constantinople, and that he is accompanied by a mechanic,
who is going to put up the "Theodore Memorial Press" (doubtless
the Greek Archbishop of Canterbury, the great organizer of the
English Church), for which one thousand pounds have been
contributed."

* Une «Chronique» des «Echos d'Orient». Dans les Echos
d'Orient de juillet dernier, M. S. Pétridès a publié une chronique
qui suinte la haine dite religieuse, et que nous ne signalons que
comme spécimen. L'auteur rappelle que « la fête de l'orthodoxie »

que célèbre l'Eglise d'Orient, a été instituée pour célébrer la
restauration du culte des images et non pour accuser d'hérésie l'Eglise
romaine. C'est vrai; mais, depuis le VIIIe siècle, l'Eglise romaine
a commis tant d'hérésies qu'il est bien permis à l'Eglise orthodoxe
d'étendre aujourd'hui le sens et la portée de la fête susdite. Cela
n'a rien d'hétérodoxe. — L'auteur ajoute malicieusement qu'en ce

temps-là on ne redoutait pas encore les « innovations liturgiques ».

Il oublie qu'il y a innovations et innovations: telle est conforme
aux dogmes, et telle autre contraire. Dans l'Eglise romaine, les



— 877 —

innovations liturgiques contraires aux dogmes abondent, par exemple,
celles relatives à l'eucharistie, au sacré-cœur, à l'immaculée-conception,

etc. Quant aux innovations conformes aux dogmes, l'Eglise
orthodoxe universelle ne les a jamais prohibées. — M. Pétridès
affirme que, d'après le Catéchisme chrétien orthodoxe de Mgr Va-
fidis, « St. Jean affirme que le St-Esprit procède du Père seul. »

S'il en est ainsi, Mgr Vafidis se trompe : car ni St. Jean ni l'Eglise
orthodoxe n'enseignent le mot seul (voir p. 699 de cette livraison).
— M. Pétridès demande s'il y a un seul des sept conciles
œcuméniques qui ait jamais condamné l'enseignement actuel de l'Eglise
romaine. Certainement. Chacun des sept conciles œcuméniques a
enseigné une doctrine contraire, sur plusieurs points, à la doctrine
actuelle de l'Eglise romaine (voir Discussion sur les sept conciles
œcuméniques, par E. Michaud). — L'auteur, oublieux de l'ignorance
théologique du clergé romaniste, ainsi que des scandales effroyables
qu'il donne chaque jour et du mercantilisme simoniaque auquel il
se livre, demande la réforme du clergé orthodoxe. Medice, cura
teipsum. — L'auteur est scandalisé que les arméniens-grégoriens
(non romains) et les orthodoxes déclarent professer la même foi;
il trouve que cet accord sent «l'influence des idées protestantes».
Vieux cliché: est protestant quiconque n'est pas ultramontain!
L'auteur ne s'aperçoit pas que, loin de discréditer le protestantisme,
il le rend recommandable. — Il trouve qu'« il y a de quoi rendre
rêveur un théologien occidental, lorsqu'il voit le saint-synode russe
déclarer qu'une princesse monténégrine peut légitimement se faire
catholique pour épouser un prince catholique! ou le synode de

Constantinople admettre le baptême luthérien, toujours pour les

princesses, quand il refuse d'admettre le baptême latin. » Nos amis
répondront. Pour nous, nous ne connaissons ni cette décision du
saint-synode de Russie, ni cette décision du saint-synode de
Constantinople.

* La Société biblique britannique et étrangère. — Le Rev.
W. Haswell Norman, agent de cette Société, a présenté à Genève,
en mai dernier, un Rapport dans lequel on lit: «L'année 1898 a
été pour la Société biblique une des années les plus florissantes

qu'elle ait connues. Jamais autant d'exemplaires des Ecritures
n'avaient été mis en circulation. Le chiffre des exemplaires placés
dépasse 4,250,000. — Pour YLtalie, ce chiffre s'est élevé à 6,899
Bibles, 19,233 Nouveaux Testaments et 96,929 portions détachées
des Ecritures; il a été distribué, en outre, 47,193 volumes parmi
les Italiens de Londres, Paris, Berlin, etc. — En dehors de l'Italie,
c'est en Russie que la Société accomplit son œuvre la plus
intéressante. Le gouvernement de ce pays libère les ballots de la

Revue intern, de Théologie. Heft 28,1889. 57



_ 878 —

Société des droits cle douane et accorde à ses colporteurs des billets
de circulation gratuite. Le nouveau chemin de fer traversant la
Sibérie est maintenant ouvert sur un parcours de 2000 milles, et
des dépôts de la Société se trouvent tout le long de ce parcours.
A Perm, l'évêque russe a logé deux colporteurs avec leurs Bibles
et, à leur départ, il leur a donné sa bénédiction. Le D1' Baedeker,
l'évangéliste bien connu, a ses entrées libres dans toutes les prisons
de Sibérie, et il en a déjà visité trois cents. Un jour qu'il était à

bord d'un des vapeurs qui naviguent sur les grands fleuves de la
Sibérie, le propriétaire du bateau dit à ses hommes : « Pesez les
caisses de ce passager » Or, le docteur emportait plusieurs caisses
de Bibles en diverses langues, car cinquante dialectes différents
sont parlés dans le vaste empire russe. Les caisses ayant été pesées,
M. Bsedeker dit au propriétaire: «Ne me ferez-vous pas un rabais
à cause du contenu de mes caisses?» — « Qu'est-ce donc qu'elles
contiennent ?» — « Des Bibles. » — « A qui sont-elles destinées »

— « Aux prisonniers de Sibérie. » — « Voulez-vous dire que vous
visiterez les prisons et que vous donnerez ces livres aux pauvres
déportés ?» — « Oui, c'est précisément là mon œuvre. » — « Dans
ce cas, je ne vous demande rien ; c'est un honneur pour moi que
de vous aider dans cette belle œuvre. » M. Bsedeker rapporta plus
tard le fait au propriétaire d'un autre bateau sibérien. «J'en ferai
autant», repartit celui-ci. — Passons en Espagne. Le chiffre des

ventes est ici de 90,000 exemplaires, ce qui est une augmentation
de 11,000 exemplaires sur le chiffre de l'année précédente. — Un
mot maintenant des Philippines. Pendant plus de trois cents ans,
elles ont été sous le joug espagnol, et ce joug a été si lourd, le

pouvoir de l'Eglise catholique si absolu que, pendant ce long
espace de temps, aucun fragment de la Bible n'a été traduit dans

aucune des treize langues parlées dans l'archipel. Certains gouverneurs

ont protesté contre ce régime, mais on leur a répondu par
la prison. Avant la dernière guerre, les prêtres exigeaient jusqu'à
150 francs pour bénir le mariage d'un pauvre ouvrier qui ne gagnait
que 300 francs par an, et ils demandaient jusqu'à 175 francs pour
un simple enterrement. Il y a dix ans, la Société biblique
britannique et étrangère envoya à Manille deux Espagnols : l'un était
un prêtre converti et l'autre un colporteur. Le prêtre, connaissant
une des langues du pays, avait traduit presque tout le Nouveau
Testament; mais on surveilla tous les mouvements de ces deux
envoyés, leur serviteur n'étant qu'un espion des Jésuites. Il paraît
qu'on les empoisonna. L'ex-prêtre mourut au bout de onze jours ;

le colporteur, étant plus vigoureux, se remit, mais il fut emprisonné
et il dut quitter l'île. — Depuis la guerre, la Société biblique jouit
de toutes les libertés désirables. Son agent vend l'Ecriture en quatre



— 879 —

langues, avec un succès extraordinaire. — Suivons maintenant les

pas d'un autre ouvrier qui, depuis de longues années, travaille au
milieu des tribus indiennes de YAmérique centrale. Dans une ville
de l'Etat de Costa-Rica, il s'établit un jour au marché et déposa
ses livres sur une. table. Passe un curé qui le dénonce comme un
suppôt de Satan, arrache les exemplaires vendus des mains de
leurs possesseurs et les brûle sur place. Le colporteur ne put
sauver qu'une seule Bible; il fut cité en justice et accusé de répandre
des livres révolutionnaires. On le jeta en prison et il fut condamné
à une amende. Mais la propagande ne fit que s'accroître. — En
Chine, la Bible est offerte à toutes les classes de la société, et les
occasions de la répandre dépassent les efforts des ouvriers employés.
Jamais le Céleste Empire n'a réclamé un nombre aussi considérable
d'exemplaires des Saintes Ecritures. L'attitude de la population a

changé. »

* Une décision de l'archevêque de Canterbury. — On lit
dans le Journal de Geneve (protestant) du 3 août: «Le primat
d'Angleterre vient d'interdire, contre les ritualistes, l'usage de l'encens
et des cierges dans les églises. C'est par ces pratiques extérieures,
surtout appréciées par les femmes et que leur influence avait mises
à la mode comme un nouveau snobisme, que le catholicisme romain
opérait peu à peu sa rentrée offensive dans l'Eglise anglicane en
attendant de pouvoir dire aux protestants évangéliques: C'est à

vous d'en sortir! De vives protestations s'étaient produites, elles
s'étaient même fait entendre jusque dans la Chambre des communes
et un grand mouvement d'opinion s'était prononcé contre ces
innovations. L'attitude énergique de l'archevêque-primat répond donc
à un état particulier de l'opinion et nous croyons qu'elle sera
généralement approuvée. »

* The Bishop of Norwich on Disestablishment. — On lit
dans le Church Times du 18 août: "The Bishop of Norwich, preaching

at the consecration service of the new chancel of St. John
the Baptist, Felixstowe, on Wednesday last, said he regretted that
a few clergymen who were disappointed with the recent decision
of the Archbishops on matters of ceremonial had expressed their
determination to strive for the disestablishment of the Church.
Some advantages might accrue to the Church from Disestablishment,

but what they had to consider was the duty of the Church
towards the people of the country. It was a sad and humiliating
avowal to make that Disestablishment would be followed not only
by Disendowment, which could be got over, but by disruption.
Instead of a great national Church they would have two or more



— 880 —

sects which had become separated under a sense of bitterness, and
with feelings of antagonism. The result would be disastrous to
the great work the Church was carrying on with ever-increasing
success in large towns, disastrous to her splendid missionary enterprise,

and most disastrous to the cause of religion and morality
among the poor of the rural districts. And for what were all these
sacrifices to be made? For questions of ceremonial only, which
could have no essential relation to the fundamental doctrines of
the Gospel of salvation. There were thousands of the clergy and
hundreds of thousands of the laity who held that for such a case
as this the great and historic Church of England should not be
broken up into isolated and perhaps antagonistic fragments. If
such a thing should happen the melancholy moral would be
analogous to a verdict of suicide—that the Church was slain by the
sad mistakes and differences of her own children."

* Le récent article de l'évêque de Salisbury sur «les
controverses actuelles dans l'Eglise d'Angleterre». — Voir la Revue
de juillet dernier, p. 569-576. — On lit dans le Church Times du
8 septembre: "In an article contributed to the Revue Internationale
de Théologie, the Bishop of Salisbury sums up the "true lesson"
of the recent agitation in the Church of England. It is that the
Church needs greater autonomy, the acquisition of which would
seem to have been brought within the range of practical politics
by Mr. Balfour's recent declaration in the House of Commons. As
the Bishop points out, the House of Commons having ceased to-
be composed exclusively of Churchmen, it has become more and
more difficult to obtain legislative authority for measures of practical

utility affecting the Church. He would propose, therefore, to
delegate the ordinary powers of Parliament to an assembly of
Churchmen, clerical and lay, leaving to Parliament the right of
veto on any legislation which might be held by the majority to
be unjust or revolutionary. Though opinion might differ as to the
merits of the Bishop's suggestion, there is at any rate this to be
said, that the emancipation of the Church from State control is

an idea no longer intolerable to the episcopal mind. The Bishop
of Salisbury goes further, and criticises the Judicial Committee of
the Privy Council in language ^which, on the lips of a mere
presbyter, would have been thought almost a blasphemy. Its judgments,
his lordship remarks, may and do represent the opinion of able
lawyers, but even they are creatures of rule and precedent, and
it is their tendency to ask, in any given case, not what is the
law of the Church, but what have lawyers previously inferred about
it? "But it is impossible to say that this is the judgment of the



— 881 —

Kingdom of Christ. " We need not despair, if our episcopal rulers
in time come, with the Bishop of Salisbury, to these sound
conclusions. "

* The Dean of Rochester and the English Church Union.
— The Dean of Rochester has addressed the following letter to
Lord Halifax:—

Caunton-Manor, Newark, Aug. 31.
My dear Lord Halifax,—Convinced that, as president of the

English Church Union, you have lost a great opportunity for the
promotion of order and peace by advising the lay members to
"stand by and help those priests who may feel that they must
resist the officers of the Church," which simply means that the
laity must obey, but that the clergy may disobey, those who are
set over them in the Lord ; that the soldiers must follow the
captains, but that the captains may follow their own imaginations, I
am constrained to notify to the secretaries and to others my
withdrawal from the Union.

I shall never lose my grateful appreciation on the work which
you have done in the past, and I hope to retain in the future the
privilege of your friendship.

Yours very sincerely,
S. Reynolds Hole.

* Le Rev. W. Hawskley Westall et l'Ancien-catholicisme.
— Le Rev. W. H. Westall ayant attaqué l'Eglise ancienne-catholique

dans la Conférence anglicane de Lausanne, ses attaques
indignes ont été relevées par le Catholique national du Ier juillet
dernier (p. 51). M. Westall s'est prétendu l'offensé, et dans Y Anglican

Church Magazine de septembre dernier (p. 355-361), il a
renouvelé et aggravé ses attaques contre notre Eglise, contre nos
doctrines, contre notre épiscopat, contre nos ordres, contre nos
théologiens, etc. Il a montré de nouveau, dans ce nouvel article,
qu'il ignore absolument l'abc de la question catholique, du dogme
catholique et de l'ecclésiologie catholique. Donc tout ce qui est

signé « Westall » est nul à nos yeux. Si nous mentionnons cet
article, c'est uniquement parce qu'il a été publié dans Y Anglican
Church Magazine et parce que l'auteur affirme (p. 360) que "the
majority of members of the Anglican Community do not agree
with the Old Catholic position". Bien entendu, nous prenons note
de ce document erroné et perfide, et nous attendons des explications,

non de M. Westall, mais des théologiens anglicans compétents.

— Le cas de M. Westall nous est quelque peu expliqué par
ce que M. Henri Jacottet, écrivain protestant dont le nom fait



— 882 —

autorité dans les questions anglaises, vient de publier dans A Semaine-
littéraire (2 septembre 1899, p. 410), sur l'instruction théologique
d'une partie du clergé anglican. Voici ses propres paroles:

« Un futur clergyman n'apprend là-bas (à Oxford ou à

Cambridge) ni l'exégèse, ni l'homilétique, ni la dogmatique, ni la morale,
ni l'histoire ecclésiastique, comme le studiosns theologiœ de Suisse

ou d'Allemagne. C'est parmi les lauréats de dissertation latine ou
de vers grecs, que se recrutent les dignitaires de l'Eglise anglicane.
La plupart commencent leur carrière comme directeurs de grandes
écoles. Sa Seigneurie Archibald Campbell Tait, qui occupait, lors
de mon passage à la King's School, le siège archi-épiscopal de

Canterbury, avait été, si je m'en souviens bien, headmaster de

Rugby. L'archevêque Benson, qui lui succéda, le propre père de
l'auteur de Dodo, avait également dirigé un grand internat, destiné,
je crois me le rappeler, aux fils de militaires. Où tous ces futurs
pasteurs apprennent-ils la théologie Chez eux, je suppose, et dans
les loisirs que leur laissent leurs autres études ou leur enseignement.

Mais le résultat est médiocre, au moins pour la moyenne du
clergé anglican, qui ne sait pas grand'chose et qui fait de très

ennuyeux sermons. »

Si nous reproduisons ce jugement, ce n'est nullement parce
que nous verrions d'autres Westall dans « la majorité » des
théologiens anglicans, mais c'est uniquement dans le but d'obtenir de

nos amis d'Angleterre des renseignements, devenus nécessaires, sur
les études théologiques qui se font dans leur Eglise, sur les
méthodes qui y sont suivies, sur les sources qui y font autorité, etc.
Le succès actuel des idées papistes dans cette Eglise et la crise

qu'elle traverse pourraient bien, peut-être, avoir leur explication
dans le mal signalé par M. Jacottet. La question nous semble

grave.
Elle nous semble d'autant plus grave que la Church Gazette

elle-même, organe de la Broad Church, a publié récemment des

aveux significatifs sur l'insuffisance des études théologiques en
Angleterre. Voir, par exemple, dans le n° du 17 juin 1899: "Are
the Clergy deteriorating " au sujet d'un article du Nineteenth
Century, intitulé: "Falling-off in the Quantity and Quality of the
Clergy." Et, quelques pages plus loin, les articles intitulés : "We
don't want Prigs and Bigots"; "They produce desiccated
Intellects"; "Is the Tendency of Theological Colleges Wholesome?"
Et dans le n° du 24 juin: "Any Training which narrows is
defective"; " The Theological Course is not sufficient."

* Les anciens-catholiques et l'Eglise de Rome. — On lit
dans le Catholique national du 26 août (p. 67-68) : « On nous dit



souvent que la vraie réforme de l'Eglise ne peut se faire que dans
l'Eglise, et que, dès lors, nous avons eu tort, nous anciens-catholiques,

de sortir de l'Eglise pour la réformer. — Cette objection
part d'un bon naturel, mais que de confusions elle suppose dans
l'esprit de ses partisans

D'abord, de quelle Eglise parle-t-on Est-ce de l'Eglise
universelle ou seulement de l'Eglise romainer Ensuite, de quelle
Eglise prétend-on que nous sommes sortis On veut probablement
dire que c'est de fEglise catholique ; et dans ce cas, on se trompe.
Les anciens-catholiques ont simplement rompu avec la hiérarchie
romaine, parce que celle-ci a d'abord rompu avec le vrai catholicisme

et avec la véritable Eglise catholique. La hiérarchie romaine,
aujourd'hui toute jésuitisée, enseigne hérésie sur hérésie et pratique
superstition sur superstition. C'est pour rester fidèles à l'Eglise
catholique que les anciens-catholiques, excommuniés par Rome,
ont organisé leur Eglise, qui est une Eglise catholique particulière
et qui n'est nullement en dehors de l'Eglise universelle, puisqu'elle
professe officiellement la foi de l'Eglise universelle et non la foi
hérétique de l'Eglise romaine. L'objection suppose que l'Eglise
romaine est IEglise, comme si en dehors de l'Eglise romaine il
n'y avait pas d'autres Eglises! Quelle naïveté! Qu'il faille être
dans l'Eglise universelle pour réformer une Eglise particulière, nous
le croyons aussi. Mais qu'il faille être clans l'Eglise romaine pour
réformer l'Eglise romaine, c'est une erreur. Voyez les faits : les

Vaudois et les Albigeois, au moyen âge, ont voulu réformer l'Eglise
romaine, mais en vain, et l'Eglise romaine les a excommuniés.
Les protestants, au XVIe siècle, ont d'abord voulu rester dans

l'Eglise romaine tout en voulant la réformer, mais ils n'ont pas
réussi. Lamennais a demandé aussi la réforme de Rome, mais il
a dû rompre avec Rome qui l'a condamné. De nos jours, les
Ireland, les Schell, les Klein, les Charbonnel ont voulu aussi réformer
l'Eglise, y répandre un « esprit nouveau », mais le pape leur a
donné le choix: ou renoncer à la réforme, ou sortir de l'Eglise
romaine. M. Charbonnel en est sorti (et aussi, je crois, de l'Eglise
catholique); les trois autres ont renoncé à la réforme. Donc, on
le voit, il est impossible de réaliser la réforme dans .l'Eglise romaine
en restant dans son intérieur. Donc l'objection n'a aucune valeur,
et les anciens-catholiques ont suivi la seule voie pratique qui leur
fût offerte : rester dans l'Eglise vraiment catholique, et rompre avec
la hiérarchie de l'Eglise romaine. »

';: Questions protestantes. — Ala « Société pastorale suisse»
des 29-30 août, a été discutée la question suivante: «Le principe
protestant de l'autorité de la Bible a-t-il été modifié par les résultats



— 884 —

de la théologie biblique » M. le prof. E. Martin a répondu
négativement, et M. le prof. Fornerod affirmativement. Voici comment
le «Progrès religieux de Genève», du 2 septembre, a résumé ces
deux rapports : « M. Martin ne croit pas que la conception historique

de la Bible ait atteint l'autorité de la Bible : car, selon lui,
l'autorité de la Bible, dans le protestantisme, n'est pas législative et
judiciaire, mais d'ordre pédagogique; pour les réformateurs, la Bible
a seulement l'autorité du témoignage rendu à l'œuvre de Dieu pour
le salut, par ceux qui ont accepté cette œuvre. Les résultats de
la théologie biblique ont changé des habitudes et des connaissances,
mais cette science est d'accord avec le principe protestant de
l'autorité de la Bible, puisque sa tâche est de raconter l'histoire
de la Révélation du Dieu saint à ses créatures déchues. La théologie

biblique travaille à mettre au jour cette histoire, à dégager
la suite des appels de Dieu des réponses humaines, qui y sont
mêlées dans les documents bibliques. Pour être féconde et
salutaire, il faut que la théologie biblique soit dirigée et éclairée par
la Foi en Jésus-Christ Contrairement à M. Martin, M. Fornerod
déclare que les résultats de la théologie biblique ont modifié le
principe protestant de l'autorité de la Bible. Il montre que, pour
les réformateurs, la Bible n'avait pas seulement une autorité
pédagogique, mais une autorité législative et judiciaire, qu'elle était
une norme dogmatique. C'est en suivant cette direction qu'on a
abouti dans le protestantisme à la théopneustie. La théologie
biblique, qui était en germe dans la Réforme, ne date cependant que
du dix-huitième siècle ; elle a battu en brèche la théorie de la
théopneustie, qui est de plus en plus abandonnée, et a conféré à

la Bible, non plus une autorité législative et judiciaire, mais une
autorité morale, éducative, pédagogique. La plupart des théologiens
modernes admettent cette notion de l'autorité, seulement les uns
se rattachent plutôt à un christianisme statique, d'une valeur
permanente et absolue, les autres à un christianisme dynamique, qui
développe à mesure toutes les virtualités qu'il contient en germe.
Aussi chaque époque conçoit-elle le christianisme selon sa mentalité;
c'est ce qu'ont fait entre autres les apôtres, mais nous ne sommes
pas obligés de conserver les mêmes cadres. >

— M. le pasteur E. Morel a rapporté sur cette question :

« Comment développer dans la piété réformée le sentiment de

l'adoration et les manifestations de ce sentiment?»

— Dans le <t Colloque pastoral romand » du 29 août, il a été
rendu compte d'un concours sur la question suivante : « Quels sont
les points faibles et les points forts de la notion calvinienne de

l'Eglise »



— 885 —

* Un ouvrage du colonel Moritz d'Egidy. — Cet ouvrage qui
porte le nom du colonel de cavalerie, M. d'Egidy, et du capitaine
d'artillerie, G. Moch, est intitulé : l'Ere sans violence. Rappelons
que M. d'Egidy a publié en 1890 un volume intitulé: Ernste
Gedanken (Pensées sérieuses), puis une Suite et développement des
Pensées sérieuses, puis le Vouloir sérieux; et en 1894, il a dirigé
une Revue qu'il a appelée Conciliation. Son idée maîtresse était
l'union de toutes les religions dans la religion, ramenée à l'esprit
religieux et à l'Evangile; il voulait que la religion cessât d'être
à côté de la vie, et que « notre vie même fût une religion » ; il
entendait par « conciliation » la conciliation sur tous les terrains,
dans les mœurs et dans les sentiments ; il indiquait l'éducation
comme le moyen de la réaliser, en ce sens que par une bonne
éducation on peut déterminer tout homme à se dire : « Je veux
être bon, et je le veux parce que je ne saurais faire autrement. »

* Une demande d'expulsion des Jésuites de France. — Le
journal le Siècle a pris, sous la direction de M. Yves Guyot,
l'initiative d'une pétition ayant pour but l'expulsion des jésuites. Cette
expulsion ne serait que la mise à exécution des décrets du 30 mars
1880, qui n'ont pas été rapportés. Plusieurs Conseils généraux
réclament aussi cette exécution. Plusieurs autres, convaincus des

dangers que fait courir à la République l'enseignement donné par
les « Frères » ou les « bons Pères » aux officiers, aux fonctionnaires,
demandent que les seuls jeunes gens ayant terminé leurs études
dans les lycées ou les collèges soient admis dans les administrations

de l'Etat, dans l'armée et dans la marine. Ce sont là des

questions dont le Parlement devra être prochainement saisi. On

saura, par les solutions qu'il leur donnera, s'il est bien résolu à

défendre la République contre des ennemis coalisés, ou s'il est

incapable, désormais, de l'énergie nécessaire pour repousser leurs
assauts. Attendons.

* Encore l'affaire Dreyfus et le cléricalisme. — L'étude
publiée sur ce sujet dans la dernière livraison (p. 653-684), doit être

corrigée et complétée. Elle doit être corrigée sur deux points: i°
Il a été dit que M. le pasteur Combe a été privé de son traitement

par le ministère Dupuy pour avoir écrit en faveur de Dreyfus
et de Picquart (p. 656). Le fait est exact. Mais il faut ajouter qu'un
des premiers actes du ministère Waldeck-Rousseau a été de

réparer cette iniquité. — 20 II a été dit que le bordereau a été écrit

«par ordre» (p. 661). C'est l'assertion d'Esterhazy, auteur du
bordereau. Mais il paraît, d'après les démonstrations faites par les
hommes les plus compétents, que cette assertion est mensongère



et cette explication inadmissible1;. Je la rejette donc, en faisant
d'ailleurs remarquer qu'elle ne touche en rien au fond clérical de
la question, c'est-à-dire à la volonté, de la part de l'ex-ministre
Mercier et de l'état-major, de se débarrasser à tout prix du juif
Dreyfus et de le perdre.

Cela fait, complétons d'abord la liste des faits incroyables et
des raisonnements inouïs, relatifs à cette affaire.

i° Quelques faits: — On a vu citer comme témoins, au procès
de Rennes, non seulement des individus qui, comme Mercier, étaient
des accusés, mais encore la veuve d'un faussaire et d'un des

principaux acteurs de cette monstruosité, et, de plus, des gens de sac
et de corde, ramassés en France et à l'étranger, voire même un
Cernuschi, perdu de dettes, à peu près aliéné, etc. — Et tous ces
témoins de l'accusation, anciens ministres de la guerre, généraux,
militaires et autres, au lieu de témoigner en citant des faits, comme
tout vrai témoin doit le faire, n'ont cité aucun fait tendant à

prouver la culpabilité de l'accusé, mais se sont bornés à exprimer
leur sentiment, leur propre opinion, sur sa prétendue culpabilité.
De fait, tous ces témoins se sont transformés en juges, du
consentement du président du tribunal, le colonel Jouaust, qui les a
laissés intervenir à leur gré dans le cours des dépositions, pour se
venir en aide les uns aux autres quand ils se sentaient perdus.
Quelle étrange procédure! Juges et parties en même temps! —
Et le président du tribunal, au lieu de demander aux témoins les

preuves qu'ils avaient que Dreyfus avait livré les documents
mentionnés dans le bordereau (seule question formulée par la cour de

cassation), les a laissés divaguer à leur gré, essayer de tout brouiller,
pour échapper à la vraie question; en sorte que, de fait, les juges
n'ont pas examine une seule fois la question sur laquelle iis avaient
à répondre! — En outre, le président a montré, à presque toutes
les séances, la plus révoltante partialité: on l'a vu permettre à

l'accusation tous les procédés les plus scandaleux et les plus
indignes, même l'introduction d'un nouveau faux dans le dossier
secret, comme en 1894; et, par contre, on l'a vu refuser de poser
les questions de la défense qui auraient ruiné l'accusation ; on l'a
vu presser la défense d'abréger ses interrogatoires2); on l'a vu re-

v) Voir le Siècle du 28 juillet et du 27 août 189g, et VAurore du 2 août.
2) On lit dans le Journal de Genève du 23 août 1899: «L'attitude du président

des débats continue à être partiale pour l'attaque et dédaigneuse pour la
défense. Il laisse les généraux débiter tant qu'il leur plaît tous les contes bleus qui
étonnent le monde, et quand le colonel Picquart se lève pour leur répondre, il dit:
«Encore!» avec un accent de surprise et de fatigue qui en dit long. On sait qu'il
ne veut pas que les juges, de peur de se laisser influencer, sachent rien de l'enquête
de la cour de cassation; qu'ils se croient en toute bonne foi, car on le leur a dit,



— 887 —

fuser un sursis de quatre jours à la défense après l'assassinat de
l'avocat Labori; on l'a vu en appeler à son «pouvoir discrétionnaire

» pour admettre le témoin étranger Cernuschi à déposer, et

pour refuser la déposition de MM. Schwarzkoppen et Panizzardi,
déposition qui aurait confirmé officiellement, une fois de plus,
l'innocence de l'accusé. — Les mots « odieuse comédie » ont été

employés pour caractériser la conduite du commandant Esterhazy,
en fuite à Londres et refusant de comparaître, et celie du colonel
du Paty de Clam, refusant également de comparaître sous prétexte
de maladie1). — De plus, on a vu des témoins se parjurer, pris
en flagrant délit d'usage de faux, coupables de forfaiture, de vol
de documents et de faux témoignages, et laissés en liberté par le
« pouvoir discrétionnaire » du président, lorsque, d'après les lois,
ils auraient dû être immédiatement mis sous les verroux s) — On a

vu le même président permettre aux membres de l'état-major, ses

amis, de se servir à leur gré des onze faux connus de toute
l'Europe, pour essayer de démontrer la prétendue culpabilité de

l'accusé3)! N'est-ce pas phénoménal? — Ce n'est pas tout. Les
cinq juges militaires qui ont condamné l'accusé en dépit de toutes
les démonstrations de son innocence, l'ont condamné sans dire
pourquoi, sans indiquer un seul motif de leur condamnation.
Excellent moyen d'éviter une réfutation, mais procédure et conduite
iniques. Aussi le Journal de Geneve, en annonçant la condamnation
de l'innocent, a-t-il ajouté cette réflexion: «Ce jugement rendu le

jour même où l'Allemagne proclamait dans le Reichsanzeiger
l'innocence du condamné, connue d'ailleurs de toute Europe, restera
dans l'histoire ïéternelle honte de ceux qui l'ont rendu. »

2° Quelques raisonnements : — Le président Jouaust, le
commandant Carrière et les militaires de l'accusation ont raisonné ainsi:

obligés de refaire sans l'avoir lue, ce qui est un comble; oui, sans l'avoir lue, car
le colonel Jouaust a dit, comme une chose honnête, naturelle et allant de soi, que
tous les exemplaires de l'enquête de la cour criminelle envoyés aux membres du
conseil de guerre avaient été mis sous clef, comme les mauvais romans qu'on adresse
du dehors à des écoliers. Lui seul a gardé le sien, et il ajoute qu'il l'a lu. Mais

grâce à cette opportune «mise sous clef», ses collègues ont été préservés de la
tentation de se renseigner. Il faut qu'ils corrigent sans avoir lu. Cela rappelle le fameux

juge de Rabelais qui, pour plus d'impartialité, remettait au sort des dés le jugement
des procès. Quelle autorité pourrait avoir un verdict de condamnation rendu dans
de telles conditions L'opinion publique française l'accepterait-elle, nous entendons
celle qui, pour s'éclairer, a voulu se renseigner, celle qui a lu et qui sait Si l'on
croit qu'un tel verdict ramènera la paix et sera accepté sans protestation, on fait
tort à l'honneur de la France et au bon sens du genre humain. »

r) Voir le Siècle du 27 août 1899: Une odieuse comédie.

2) Voir VAurore du 21 août 1899.
3) Voir le Figaro du 19 août 1899.



— 888 —

«Dreyfus est capable d'avoir appris ou d'avoir vu telle chose;
donc il est coupable! Il a pu faire telle chose; or de la possibilité
à la présomption il n'y a qu'un pas; donc il y a présomption, et
même certitude, qu'il a commis cette chose 1). — Le commandant
Carrière a répondu cette parole incroyable, à l'avocat Démange
qui le priait d'attendre que l'avocat Labori fût guéri: «Les choses
concernant la défense sont d'ordre secondaire! » — Ce même
Carrière, commissaire du gouvernement, a dit encore: «Je n'ai
étudié l'affaire que depuis deux mois, Me Démange la connaît
depuis plus longtemps, donc il n'est pas nécessaire d'attendre le
rétablissement de Me Labori. » — Ce même commissaire a répondu
à une question gênante de M6 Démange : « Il ne faut pas entrer
dans cette question ; car ce serait contraire à tout esprit de

discipline!» — Le président Jouaust a dit au colonel Picquart qui
voulait fortifier son témoignage, ce mot étrangement caractéristique:
«N'abusez pas!» Et il laissait, au contraire, les adversaires de

Picquart et de Dreyfus prononcer à leur aise tous les réquisitoires
de leur fabrique. — Les journaux hostiles à Dreyfus ont publié
la déclaration suivante: «Le conseil de guerre aura beau acquitter
Dreyfus, Dreyfus sera toujours pour la France un coupable » A
quoi le Journal de Genève du 13 août a répliqué: «Que dire?
Rien, sinon qu'il n'y a rien de plus odieux ni de plus vil. C'est
la négation du sens moral, du droit, du vrai, de tout ce qu'il y a
de respectable en ce monde, de tout ce qui est à la base de la
société humaine. Car cela veut dire qu'il n'y a plus de lois, plus
de règles de procédure, plus personne chargé de les appliquer ;

chacun est juge du droit, et s'il l'est pour les autres il l'est aussi

pour lui-même. C'est le retour à l'état de nature. S'il est vrai,
comme les uns l'en accusent tandis que d'autres lui en font
honneur, que M. Jules Lemaître, président de la « Ligue de la patrie
française », ait écrit cette phrase burinée en forme de maxime, son
seul châtiment sera qu'elle reste attachée à son nom à tout jamais,
au moins aussi longtemps que ce nom vivra dans la mémoire des

*) 12Aurore àv. 2,1 août a ainsi relevé ce grotesque argument: « Possibilités. Le
général Gonse emprunte au président du conseil de guerre le procédé d'accusation

que le colonel avait emprunté lui-même au jésuite Roget. Il donne des possibilités
comme présomptions, ensuite comme preuves. «L'accusé aurait pu... L'accusé a pu...
Il n'est pas impossible que l'accusé...» Conclusion: l'accusé a commis l'acte. Si le
capitaine Dreyfus n'était pas hypnotisé encore par les galons et les plumes
d'autruche, il aurait beau jeu pour répondre à tous ces généraux de débâcle : — Pardon
En 1870, vous auriez pu défendre la patrie contre l'envahisseur... En 1870, vous
avez pu vaincre ou mourir... En 1870, il ne vous était pas impossible de combattre
avec les centaines de milliers de braves soldats que vous avez livrés à l'ennemi. Ça
ne prouve pas que vous l'avez fait »



hommes ; et ce ne sera pas un très long supplice. Ces rapides
visions de la pensée intime de nos moralistes ont quelque chose
de déconcertant et... d'effrayant. Ce qu'on y trouve le plus c'est
l'esprit de parti, ce qu'on y rencontre le moins c'est le sens moral
et le goût de la vérité. »

— Quelques enragés ont déclaré que « l'étranger ne doit jamais
être cru; car il ne peut, disent-ils, laisser condamner ceux qui ont
commis un crime dont il profite». Sur quoi M. Cornély a remarqué:
« C'est une théorie aussi monstrueuse que celle du commandant
Carrière affectant de croire que l'accusé doit faire la preuve de
son innocence, alors que c'est l'accusation qui doit faire la preuve
de la culpabilité de l'accusé. »

— VEcho de Paris a écrit textuellement : « Me montrât-on
les notes dont parle le bordereau écrites de la main d'Esterhazy,
miraculeusement conservées par les attachés militaires d'Allemagne
et d'Italie et remises à la famille Dreyfus par un esprit chevaleresque,

que je ne m'en embarrasserais pas. » A quoi M. G.
Clemenceau a répliqué dans Y Aurore du 29 août: «St. Thomas voulut
toucher les plaies de son Maître. Mais au moins, quand il y eut
mis le doigt, il se rendit. Le chrétien de YEcho de Paris est d'une
autre école. Si on lui montre les notes du bordereau écrites de la
main d'Esterhazy, il continuera de dire qu'elles sont de Dreyfus.
Au moins voilà qui est parlé, et la franchise de ce déraisonnement
a le grand avantage de couper court à la discussion, en montrant
que le mot « preuve » n'a plus de sens, et que l'appel à l'évidence
doit être désormais remplacé par l'abrutissement sous le sabre. On
nous propose de revenir à la mentalité de la jungle. Il ne s'agit
plus que de savoir si la France en est arrivée à ce degré de
déchéance. » — Etc., etc.

Telles sont les insanités et les criminalités inspirées, perpétrées
et propagées par le cléricalisme.

30 L'affaire Dreyfus et le pape. Vers le 20 août, c'est-à-dire
lorsque toute l'Europe était convaincue que la condamnation de

Dreyfus était moralement impossible, tant son innocence était
éclatante, c'est alors seulement, dis-je, que le pape commença à craindre
la colère du monde civilisé. A cette date, la Correspondance
politique publia, en effet, la note suivante: «D'après nos nouvelles de

Rome, on confirme en lieu bien informé que l'ardeur passionnée
avec laquelle une partie de la presse catholique continue à

discuter l'affaire Dreyfus n'est aucunement approuvée par le saint-

père. Léon XIII désirerait, dit-on, que cette affaire dans sa phase
actuelle ne fût plus traitée comme une question de parti, mais

comme une question de vérité et de justice, et qu'on laissât de



— 890 —

côté toute considération personnelle et politique, pour s'occuper
exclusivement de savoir s'il a été commis ou non une erreur
judiciaire en 1894. »

Puis, le 1e1' septembre, la « modération » du pape s'accentua.
Pour quels motifs la justice, la vérité, la charité? Nullement! Mais
uniquement l'intérêt et la crainte. Voici la dépêche du Daily Mail
de Londres, à la date susdite: «Le pape a eu aujourd'hui une
conférence sur l'affaire Dreyfus avec le Père Martin, supérieur
général des jésuites. Sa Sainteté serait alarmée de la tournure des
événements survenus en France. Elle craint que, si Dreyfus est de

nouveau condamné par le conseil de guerre, cette condamnation
ne soit immédiatement suivie par une violente campagne contre
les ordres religieux. En vue de prévenir cette campagne, le pape
a conseillé au clergé français, et surtout aux jésuites, d'adopter
une attitude modérée et de s'abstenir de toute parole violente
contre Dreyfus et ses partisans. L'encyclique papale sur Yantisé-
mitisme est prête, mais la date de sa publication n'est pas encore
fixée. Léon XIII suit avec le plus grand intérêt les débats du
procès de Rennes. Un service spécial de dépèches fonctionne entre
Rennes et les bureaux du secrétaire d'Etat. Tous les journaux
catholiques de Rome, y compris la Voce della Verità, l'organe des

jésuites, engagent le peuple français au calme. Mgr Lorenzelli,
nonce du pape à Paris, a reçu du cardinal Rampolla des instructions

en vue d'user de toute son influence auprès de certains journaux

catholiques, dont le langage ne tend à rien moins qu'à semer
la haine et la discorde. »

Voilà la conduite de celui qu'on nomme « Sa Sainteté » et qui
se prétend « le vicaire de Jésus-Christ sur la terre » Il ne faut pas
oublier non plus l'abominable «joie» du cardinal Rampolla en

apprenant l'infâme sentence de Rennes. (Voir l'Aurore du 16

septembre.)

4° L'affaire Dreyfus et le clergé papiste. Les journaux
cléricaux n'ont cessé de faire rage contre Dreyfus, et les journaux
anticléricaux n'ont cessé de le leur reprocher. Dans Y Aurore du
3 septembre, M. G. Clemenceau a émis les réflexions suivantes,
au sujet de l'archevêque de Paris intervenant auprès du gouvernement

en faveur des violateurs des lois, et gardant le plus profond
silence en faveur du juif innocent: « Tous les représentants des haines de

l'Eglise déjà sentent la défaite prochaine, et M. le cardinal Richard,
pour couvrir la retraite, s'employe à émouvoir M. Waldeck-Rous-
seau des malheurs de M. Jules Guérin. Nul ne s'étonnera de voir
le mandataire de Léon XIII prendre officiellement sous son aile le
chef le plus autorisé du mouvement antisémite, auquel nous
devons l'affaire Dreyfus. Le pape n'a pas répondu à la lettre de



— 891 —

Mme Dreyfus implorant sa pitié. Cinquante mois de torture inouïes,
qu'est-cela pour un juif? Tandis que pour Jules Guérin, chrétien
estampillé, quinze jours d'emprisonnement volontaire sont un
supplice dont s'afflige toute l'Eglise. Et le pieux cardinal vient
apporter doucereusement la sommation de Rome à la République
française. Que Sébastien Faure soit emprisonné pour le crime
d'avoir pris le tramway, M. le cardinal Richard y consent. Que
Dreyfus, comme juif, voie se dresser devant lui toute une meute
aboyante au nom de la charité de Jésus, Son Eminence n'a pas
un mot à dire, et trouve bon que toute la presse romaine réclame

pour l'hérétique le bûcher. Mais que Jules Guérin s'enferme en sa
maison pour braquer de là ses fusils sur la loi, le cœur de l'apôtre
Richard se fend à ce spectacle, et la croix et la mitre se jettent
clans la bataille. Pour défendre qui La loi Non, le rebelle. Rome
accourant au secours des haines religieuses Toute l'histoire atteste
cette tradition meurtrière. »

Il faut lire aussi, dans le même journal (4 septembre),
l'éloquente protestation de Fr. de Pressensé, intitulée : Le cléricalisme,
ainsi que, dans la Revue chrétienne (septembre, p. 235-240),
l'excellent article de M. Frank Puaux, et dans ie Figaro du 8

septembre le superbe article cle M. Cornély, intitulé: Et après? et
flétrissant « cette horde cle Canaques, ces détritus de haines, de

calomnies, de mensonges, ces heures de folie qui ont transformé
quelques Français en véritables bêtes féroces». Il faut lire aussi,
dans le Journal de Geneve, les remarquables articles des 12, 13 et

14 septembre, sur le jugement de Rennes.
La Liberté de Fribourg, du 12 septembre, a écrit: «Le conseil

de guerre a prononcé, la cause est finie; qu'on n'en parle plus. »

C'est ce que les ultramontains on dit aussi après le concile du
Vatican : « Le concile a prononcé, la cause est finie ; qu'on n'en
parle plus. » La Liberté oublie que le conseil de guerre qui a
condamné Dreyfus en 1894 avait prononcé, et que cependant la cause
n'était pas finie ; elle oublie que le conseil de guerre qui a
innocenté Esterhazy avait aussi prononcé, et que la cause n'était pas
finie ; elle oublie qu'il en sera de même du conseil de Rennes. Les
ultramontains veulent aussi oublier que le concile du Vatican s'est
conduit comme le conseil de Rennes : qu'il a étouffé les discours
des opposants et leurs non placet; qu'il a refusé d'entendre les

Dœllinger et autres témoins antiinfaillibilistes qui « savaient » la
chose, comme le conseil de Rennes a refusé d'entendre les Schwarzkoppen

et les Panizzardi qui « savaient » l'innocence de Dreyfus.
Mêmes iniquités et mêmes monstruosités dans les deux cas. La
Liberté ose ajouter: «Rien n'a été épargné à Rennes pour faire la
lumière. Le souci de la vérité était chez ces soldats, on le sentait,



— 892 -

le sentiment dominant. » Voilà comment les ultramontains écrivent
l'histoire! Ce qui fait l'indignation de l'Europe et du monde civilisé,

fait l'admiration de la Liberté. Et quand tout ce qu'il y a
d'honnête en France demande la grâce de l'innocent, la Croix de
Paris déclare que « si le gouvernement fait gracier le traître, il ira
à l'encontre du sentiment national le plus accentué1)». N'est-ce

pas monstrueux, et de la part d'un journal ecclésiastique et con-
gréganiste

Il faut rendre justice au « Comité catholique pour la défense
du droit», qui a déploré l'erreur judiciaire commise à Rennes. Ce
comité est composé de juristes, qui ont résisté au fanatisme du

clergé. La conduite de ce dernier n'en est que plus horrible.
Torquemada vit toujours.

L'esprit ultramontain s'est donc montré dans tout son jour, il faut
le reconnaître, dans cette monstrueuse affaire : esprit de mensonge,
de falsification, de cruauté, de barbarie, et, ce qui est plus encore,
de joie féroce dans la perpétration de ces abominables crimes. La
Croix i).) de Paris a, sous ce rapport, dépassé toute mesure, en

publiant une chanson sur l'assassinat du noble Labori, chanson
où on lit le couplet suivant:

On court chercher pour l'extraire (la balle)
L'émment docteur Reclus;
Secondé par un confrère,
Il lui fait des fouilles dans le... dos! (Sic)

Au refrain:
As-tu vu

Le trou d'ball', le trou d'ball',
As-tu vu

Le trou d'ball à Labori

A quoi le Journal de Genève du 2 septembre a ajouté : « Et
ce sont ces hommes-là qui catéchisent les enfants et confessent
les femmes Ce sont des prêtres » — Voir aussi le Catholique
national du 26 août (p. 66-67).

Pour nous qui croyons à la puissance de la vérité, au triomphe
final de la justice, à la déchéance de quiconque commet le
mensonge et l'iniquité, nous croyons par cela même et avec la même
force que le châtiment qui attend l'Eglise romaine et le parti
clérical (car c'est tout un), en France et ailleurs, sera terrible. Nous
en avons pour garant la parole de St. Paul: Nolite errare: Deus

non ìrrìdetur (Galat. VI, 7). Tôt ou tard, îa justice de Dieu punit
et corrige les injustices des hommes. E. M.

') Voir le Siècle du 15 septembre.


	Chronique

