Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Le pape d'aprés S. Francgois de Sales
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PAPE
D’APRES S. FRANCOIS DE SALES.

I. — De la valeur de St. Francois de Sales
comme théologien.

Francois de Sales a ¢t¢ regardé comme un écrivain d'ima-
gination gracieuse et comme un directeur spirituel dévot. Rien
de plus. Son autorité comme théologien n'a jamais ¢été prise
au sérieux parmi les hommes compétents. Ce n’est qu'a P'occa-
sion de l'infaillibilité du pape que M. Mermillod, lui aussi évéque
de Gentve, a songé, par vanité, a profiter de 'occasion pour
se mettre en relief derriere et & travers le nom de son pré-
décesseur, et pour essayer de le grandir d’autant plus comme
théologien qu'il le faisait passer en méme temps pour infailli-
biliste. L’intrigue réussit. La Congrégation des rites prit la
balle au bond. Le 7 juillet 1877, elle lanca une déclaration
dans laquelle on lit: «Ce n'est pas seulement dans la théologie
mystique que brille PTadmirable doctrine de Francois de Sales,
mais encore dans l'explication juste et claire (!) de beaucoup
de passages obscurs de la Ste-Ecriture... Les nombreuses ho-
mélies du saint évéque de Geneéve, ses Traités, ses Disser-
tations, ses Lettres témoignent de l'excellence de sa doctrine
dans les matieres dogmatiques... Assurément, dans les Con-
clasions ou Livres de controverses écrits par le saint évéque,
brillent avec un éclat incontestable (I) une science admirable
de la théologie, une méthode excellente, une force irrésistible
d’arguments, soit dans la réfutation des hérésies, soit dans la
démonstration de la vérité catholique, et principalement lovs-
qu’il établit U'antorité du pountife romain, sa primaulé de juvi-
diction et son infaillibilité, vérités qu'il a soutenues avec tant



de science et de clarté qu’il semble vraiment avoir préludé aux
définitions du Concile méme du Vatican.» Nous y voila, et nous
tenons tout le secret de l'affaire: d’abord faire passer Francois
de Sales pour un infaillibiliste et un précurseur du Concile du
Vatican, ensuite en conclure qu'il est un théologien éminent,
digne d'étre proclamé docteur de 1'Eglise; tel était le plan.

Les éloges emphatiques de 1a Congrégation des rites étaient
signés du préfet de la Congrégation, le cardinal Louis Bilio,
évéque de Sabine, et du secrétaire Placide Ralli. Pie IX, na-
turellement, approuva; le 19 juillet, il donna l'ordre d'expédier
le décret général urbi ef orbi, et le 16 novembre de la méme
année parut le bref conférant & Francois de Sales le titre de
«docteur de 1'Eglise»!). Guettée, avec sa finesse habituelle,
remarqua, dans 1" Union chrétienne de février 1878, p. 90, que
cette proclamation, loin d’étre due & Padmiration de 1'Eglise
universelle, et a la valeur des écrits de Francois de Sales,
n’était due qu'«aux sollicitations des amis de Marie Alacoque »,
et pour la gloire de la Congrégation de la Visitation, fondée
par Francois de Sales.

Laissons de coté le style dithyrambique de Rome et des
jésuites, et voyons les choses. D'apres 'histoire vraie et d’apres
les écrits mémes de Francois de Sales, est-il réellement, comme
le prétend la Congrégation des rites, «le vrai sel de I'Evan-
gile et le soleil du monde », ou n'est-il qu'un de ces théologiens
médiocres auxquels on fait & peu prés dire ce qu'on veut,
considérablement surfaits et spécieusement exploités par le

1) On lit dans ce bref: «Répondant aux veeux des cardinaux de la sainte
Eglise romaine, des prélats, des colleges, des académies et des fideles, et de l'avis
de la Congrégation de nos vénérables fréres, cardinaux de la sainte Eglise romaine,
préposés a la connaissance des sacrés rites, en vertu de notre autorité apostolique,
par la teneur des présentes, nous confirmons ou, en tant qu’il en soit besoin, nous
accordons et nous conférons de nouveau le titre de docteur en ’honneur de saint
Frangois de Sales, évéque de Geneve, et fondateur du saint Ordre des religieuses
de la Visitation de la B. Vierge Marie, de telle fagon que dans toute I'Eglise ca-
tholique il soit toujours tenu pour docteur, et qu’au jour de sa féte anniversaire le
clergé, tant séculier que régulicr, se conforme, dans la célébration de l'office et de
la messe, au décret susmentionné de la Congrégation des Saints-Rites. Nous décidons
en outre que, non seulement dans I'usage privé, mais en public, au scin des gym-
nases, des académies, des écoles, des colleges, dans les lectures, argumentations,
explications, discours et autres formes d’études ecclésiastiques et d’exercices chrétiens,
les livres de ce méme docteur, ses commentaires, tous ses ouvrages enfin, seront, au
méme titre que ceux des autres docteurs de I'Eglise, cités, produits et employés
comme la circonstance le demandera,»



parti jésuitico-ultramontain? Il n’est pas difficile de démontrer
que c'est cette seconde assertion qui est la vraie.

Ifrancois de Sales était, avant tout, un homme d’imagi-
nation, et, en second lieu, un homme de sentiment. J'insiste
sur cette distinction, qui est fort importante. Trop souvent on
attribue au sentiment et au coeur des choses qui n’en dérivent
qu'en apparence, et qui, en réalité, ne sont que des produits
de l'imagination. C'est le cas de Francois de Sales. Bien qu'il
ait beaucoup écrit sur 'amour de Dieu, il a été un imaginatif
plus encore qu'un sentimental. On trouve, en effet, dans ses
écrits, plus d’'images poétiques et subtiles que de vraie chaleur
et de véritable amour; c'est un analyste et un psychologue
plus «précieux» qu’'un véritable amoureux profondément épris.

De méme qu'a Port-Royal il y avait, en général et Pascal
excepte, plus de raisonnement, d'énergie et de volonté que de
ceeur, ainsi a la Visitation et partout ol I'influence de Francois
de Sales s’est fait sentir, y avait-il plus d'imagination que de
sentiment proprement dit. '

Etant donnés son caractere et sa nature, Frangois de Sales
aurait d rester dans ce cercle d’action, ainsi circonscrit: car
sa théologie était, elle aussi, une théologie d'imagination, de
subtilité scolastique, et quelquefois de sentiment. 11 ne faut y
chercher ni la science, ni méme la raison, j'entends la stricte
logique. M. Strowski dit trés justement a ce sujet: «En ce
temps-1a, philosophes, théologiens et controversistes n’avaient
pas fait Dieu aimable. Ils le considéraient, un peu trop, les
uns comme l'auteur des vérités morales, les autres comme
lauteur des principes de l'esprit et des lois de la nature. lls
ne l'acceptaient guére non plus que comme une conclusion
historique, si j'ose ainsi parler. Les mystiques, avec plus de
chaleur d'imagination, révaient Dieu plus vivant, mais ils lui
attribuaient une obscurité et une splendeur étranges, mons-
trueuses presque; leur réve est plus ou moins apocalyptique,
mais il 'est toujours un peu.

« Francois de Sales n’a pas découronné l'idée de Dieu, il
lui conserve ses attributs métaphysiques et moraux et son inac-
cessible perfection, mais 1'image qu'il se fait de la divinite
reste aimable et gracieuse en méme temps que grande. Il n’est
pas de comparaison délicate et jolie dont il ne se serve pour
dire le charme de la beauté divine. Dieu est beau. Son 7raité



790 —

de l'amour de Dien s'ouvre par la glorification de la beauté.
Et la beauté qu'il attribue & Dieu n'’est pas d'un ordre pure-
ment rationnel, la définition qu'il en a donnée semble écrite
par un pur artiste. La variété et la splendeur infinie dans
I'unité parfaité, 'harmonie irréprochable, 1'éclat rayonnant et
surtout la grace qui est «’ame de la beauté des choses vivantes »,
tels sont pour lui les éléments du Beau. Dieu est 'amour méme,.
et sa providence, qui s'exprime par des lois générales, descend
aussi dans les cas particuliers et diversifie son action autant
que son acte créateur a diversifié les individus. Dieu amour
aime & 1'infini chaque aAme en particulier et comme uniquement.

«[.'idée de Dieu, qui est la beauté parfaite et qui est 'amour
parfait, c'est la sainteté de saint Frangois de Sales. Cette idée
domine toute sa vie, en est 'Ame, en est la lumitrel). »

Malheureusement, Francois de Sales a voulu étre encore
un controversiste et un dogmatiste, sans avoir suffisamment
¢tudi¢ le dogme. Il est ainsi sorti de son vrai roéle et de ses
réelles aptitudes; il a dt se dédoubler ou plutdt se doubler,
et entrer dans une duplicit¢ de roéle et d'esprit, ott la belle
candeur de son ame a disparu, pour faire place a la subtilité,
a la diplomatie et a la ruse; bien plus, la controverse l'a
méme rendu injuste, et lui a fait écrire (le croirait-on?) des
insultes contre ses adversaires. C'est M. Strowski lui-méme, son
panégyriste, qui nous en fournira les preuves:

«Son esprit, dit-il, était subfil et souple, se plaisait aux
complications et aux finesses extrémes, il n’allait point par
des voies inflexibles... il usait de calculs raffinés, si bien qu’il
excellait & ménager toutes choses» (p. 74). Le ménagement plus
que la vérité exacte, tel était effectivement le but de Francois
de Sales, qui ¢tait, partout et en toutes choses, un opportu-
niste, un homme de circonstance et de compromis. «Il traitait
les idées avec autant de ménagement et d'habiletd que les in-
dividus, il les attaquait par mille moyens et par mille cotés,
presque jamais de front; c’est toute la finesse italienne.» Sans
doute, Franc¢ois de Sales remarque quelque part que les pa-
roles doivent étre «simples sans étre frisées»; mais c’est pour
les autres qu'il parle ainsi. Ses paroles & lui sont tres frisées:

Y St Frangois de Sales, introduction 4 ’histoire du sentiment religieux en
France au XVII® siecle, p. 78-79, deuxiéme édition; Paris, Plon, 1898.



S -

c’est de la logique de papillote et de papillotage. «Il se connait
trop bien lui-méme pour ne pas s'étre apercu de 1opposition
de ses gofits avec la nature de son esprit» (p. 75). Il y a donc
en lui de 'opposition. Tout en aimant la simplicité (il le croit),
il n'est, «de vray, nullement simple ». C’est lui-méme qui 'avoue.
Il reconnait méme qu'il ne voudrait pas «donner au serpent
les qualités de la blanche colombe, mais aux colombes les
qualités du serpent»! Il y a en lui de la colombe, son catho-
licisme chrétien; mais il y a aussi du serpent, son jésuitisme
ultramontain, Il sait, en effet, lorsqu'il le faut, dit M. Strowski,
« prendre les défours et les sentiers » (p. 76). 1l savait persuader,
parce qu'il était mielleux, mais «il ne savait pas convaincre »
(p. 130). Un jour méme il resta court dans une discussion avec
un hérétique. Cest que non seulement il ignorait beaucoup
de choses en théologie, mais encore il n’était pas logicien.
M. Strowski remarque que son pancégyrique de St. Louis est
«une suite d'idées qui ne se suivent pas», et il conclut ainsi
son chapitre sur la prédication de Francois de Sales: «La
premiere et la plus indispensable qualité d'une ceuvre d'écri-
vain, 'unité du sujet, la liaison des idées, la proportion des
développements, la beauté d’architecture du discours, manque
a l'¢loquence de saint Frangois de Sales, est exclue de sa
rhétorique et en exile avec elle tout 'art classique. De 1 fnsti-
tution chrétienne, le premier livre de philosophie écrit en francais
sur un plan méthodique, jusqu'a Du Perron, et Du Plessis et
Du Vair, il y a évolution de la prose francaise vers les mérites
de la composition. De Du Perron, qui applique ces mérites a
I'éloquence de la chaire, jusqu'a Bossuet et Bourdaloue, il y a
aussi une évolution dont l'histoire peut déterminer les moments
avec quelque certitude, mais saint Francois de Sales est en
dehors de cette évolution» (p. 162).

Ajoutons que Frangois de Sales tenait de son pere, lorsque
celui-ci, voyant le peu de succes de son fils dans le Chablais,
lui écrivait: «ILes personnes les plus sensées et les plus sages
disent hautement qu’il faut contraindre ces peuples a recevoir
la foy par la seule bouche du camon.» Le doux Francgois de
Sales a été plus d'une fois tres intolérant?). J'ai dit qu’il pra-

1Y Voir la Revue internationale de Thiologie, juillet 1899, p. 640. —- Mr. O. Douen,
dans son ouvrage sur U/wtoliramce de Fénelon (Paris, Fischbacher, 1872), publie la
remarque suivante, p. 112: « Les missions bottées et les dragonnades, ce coup de



. 792 —

tiquait méme l'insulte. En effet, dans une lettre au nonce du
pape a Turin, il traite les doctrines protestantes de «bourbiers».
Dans une réplique a La Faye, il 'appelle «un arrogant, pauvre
ministre morfondu, 4 qui la rage et la passion a 6té la raison,
téméraire, insolent, aveugle, tres impudent imposteur, charlatan,
Protée, caméléon, etc.»

On comprend aisément que, dans un tel état d'esprit et
avec de telles dispositions, il n’ait pas pu apporter, dans 1'élu-
cidation des questions ecclésiologiques et dogmatiques, toute
la science et toute la précision nécessaires. Et d'abord, il est
a4 remarquer qu’il confondait I'Eglise romaine, Eglise particu-
liere, avec l'Hglise universelle. Par exemple, dans une note
écrite par lui en 1590, il déclare qu’il veut penser comme
I'Eglise romaine, sa meére, et il ajoute, pour expliquer sa pensée,
qu’il est disposé a rejeter tout ce qui ne concorde pas avec
la foi catholigue (nec quidquam unquam dicturus sum, dum
Deus dabit intellectum, nisi quod fidei catholice conformius
videbitur). Francois de Sales avait alors vingt-trois ans, et il
ne se doutait certainement pas de la gravité de sa méprise;
bien plus, cette confusion était la base méme de sa théologie.
I1 "avait apprise chez les jésuites, ot il avait étudié de 1581
a 15688. Le P. Possevin était pour lui une autorité, et son
grand théologien était Bellarmin. « Durant cing ans, dit-il, j'ai
presché en Chablais sans autres livres que la Bible et ceux
du grand Bellarmin.» C'est donc avec raison que M. Strowski
reconnait que la portée doctrinale du livre des Controverses
de Francois de Sales a ¢&été exagérée par ses éditeurs et ses
admirateurs (p. 94). En 1595, Francois de Sales n'avait pas le
temps d’approfondir les questions théologiques; il écrivait sim-
plement ses pensées et ses arguments sur des feuilles volantes,
pour les habitants de Thonon; il ne les destinait nullement a
la publicité, parce qu'il n’était pas assez stir de leur exactitude.

génie diabolique, ne sont pas une invention de Marillac, intendant du Poitou (1681);
on les trouve déja en usage au XVIe siecle, durant la mission que fit Frangois de
Sales pour tenter de convertir le Chablais, et qui contribua le plus a le faire cano-
niser, Le duc de Savoie en envoya en 1594 dans les bailliages protestants que Fran-
gois allait évangéliser & sa maniére. Puis, comme les conversions tralnaient en lon-
gueur, malgré I'habileté avec laquelle 'apdtre déguisait les cdtés les plus repoussants
de la doctrine romaine, le duc arriva en persobne, entouré de ses glorieuses troupes,
et donna vingt-quatre heures aux récalcitrants pour abjurer ou quitter le pays.» (Voir
les Buvres de Léonard Baulacre, Genéve 1857, in-8°, I, 132.)



w
|

== QL

Et ce sont ces feuilles volantes qu'on a découvertes beaucoup
plus tard, en 1658, dans le chateau de Sales et qu'on a pu-
bliées sous le nom de Coniroverses. « Ce livre, dit M. Strowski,
n'aurait jamais pu avoir d'influence, étant d'une origine trop
provinciale et d'une trop mince étoffe théologique... Il n'y a
guere d’érudition; sans doute, les textes de I'Ecriture sacrdée
ne manquent pas, encore leur nombre est relativement restreint,
mais ils ne sont pas étudiés et discutés philologiquement.
Francois de Sales ne s’amuse pas a ces «pieds de mouche »;
il donne & chaque texte son sens vraisemblable et naturel, sans
recourir au «calepin», sans se frotter aux «broussailles de la
grammaire ». Quand on s'attendrait 4 en trouver, et qu’il en
faut vraiment, il en donne un peu, bien peu, et il va chercher
ailleurs ses ressources. Il a un jour & examiner le texte fameux
de saint Matthieu: 7 es Fetrus, et super hawmc petram cedifi-
cabo ecclesiamm meam ; et il combat le sens que lui donnent les
réformés. C'est un des lieux communs de la controverse théo-
logique, il le traite avec clarté, mais pauvrement, et sa science
parait petite & codté de celle d'un du Perron et d’'un Duplessis-
Mornay.

« [l ne fait surtout pas d’histoire; il ne se préoccupe guére de
I'usage des quatre premiers siecles, et ses controverses forment
un frappant contraste avec la foule des auteurs qui labouraient
non sans peine et non sans mérite les amples matiéres de la
théologie positivé. Lui, il s'écarte de ces chemins. Craint-il de
n'étre pas assez docte? Je le crois; il n'avait point de livres,
ai-je dit, il s’en plaint lui-méme. Mais il n’efit pas été treés
savant méme avec des livres. Cette théologie positive avait ses
spécialistes, qui ¢étaient de grands docteurs. Et ces mérites ne
s'acquéraient que par de longs travaux ol l'on s'absorbait.
L’éducation de Francgois de Sales avait été trop variée et trop
large, ses occupations avaient été ensuite trop nombreuses pour
qu’il ptt lui donner un temps suffisant. Aussi resta-t-il toute
sa vie un peu inférieur en ces matieres. Dans les Controverses,
il en donne plus d'une fois des marques et, quand il cite ses
auteurs, Genébrard, par exemple, non seulement il ne controle
pas leurs renseignements, mais il reproduit méme leurs fautes
d’impression.

«Et puis il avait une autre raison plus haute, si non plus
sérieuse, pour ne pas faire d’histoire. Les Thononiens auxquels



794 —

il s’adressait n'auraient pas été compétents pour juger et dis-
cuter ses arguments d’érudition; et ne voyant pas si ces preuves
étaient fortes ou faibles, ils «auraient eu sans cesse a la bouche
ce recours» que des gens plus savants, les ministres et les
professeurs de Geneéve, sauraient bien réfuter ses raisonnements.
Francois de Sales, pressé de triompher, voulait présenter aux
Thononiens un ensemble de raisons qu'ils pourraient, qu’ils
devraient juger eux-mémes et sans appel. Il s'adressa donc a
la chose du monde la mieux partagée, au bon sens, et il
s’adressa aussi a l'expérience. Du débat entre la Réforme et
le catholicisme, il tiche de faire une question de bon sens et
d'expérience, une de ces questions qu’on peut résoudre sans
étre savant, lorsqu’on est raisonnable et qu’on a de bons yeux.
Par 1a, les Comtroverses sont un ouvrage presque unique a c6té
des trois trés ennuyeuses Vérités de Pierre Charron. 11 faut
du coup qu'il supprime du débat tout ce qui est curiosité ou
science pure, et qu'il simplifie 'objet de la querelle. I1 le fait
naturellement et il réduit le probleme a ses points principaux;
aussi l'accusa-t-on, comme Bossuet plus tard, de n’offrir a la
discussion qu'un catholicisme fort adouci, que désavoueraient
le Pape et les évéques» (p. 102—104).

La Défense de I Efendard ne vaut pas davantage. «Au
point de vue scientifique, la valeur en est nulle, » dit M. Strowski.
M. Strowski justifie son jugement par des preuves qu'il serait
trop long de répéter'). Francgois de Sales «parait tout ignorer,
méthodes, problemes et résultats». Il n’a la plupart du temps
aucun souci du vrai sens des textes des Ecritures et des Peéres;
il se contente du sens «accommodatice», c'est-a-dire du sens
fantaisiste qui est & sa convenance. Il accusait les protestants
d'interpréter la Bible arbitrairement, et il ne voyait pas que
son interprétation «accommodatice », a lui, était beaucoup plus
arbitraire que celle des protestants.

Donc, on le voit, si Francois de Sales a une certaine
valeur comme analyste sentimental et comme moraliste, si ses
remarques psychologiques ont de la finesse, sa théologie dog-
matique est nulle. Tout ce qu'on peut y trouver d’acceptable,
c’est ce qui ne vient ni de son arbitraire ni du jésuitisme,
mais ce qu'il a hérité des anciennes traditions catholiques, &

Y Voir la Revue internationale de Théologie, juillet 18g9, p. 642—643.



e V08

savoir, par exemple: que «Dieu est la régle infaillible, rectis-
sime, premiere et éternelle de tout bien, tout droit, etc.»; que
«nous, sans la tradition et sans le magistére de 'Eglise (il ne
dit pas le pape seul), ne saurions nous déterminer du sens
que I'Ecriture doit avoir, ni des conséquences qu'on en peut
tirer pour la direction et le gouvernement du peuple chrétien » ;
que, dans les controverses, il faut chercher le sens commun,
qui devient le juge du débat (p. 105); qu'il valait mieux exposer
la foi paisiblement et aimablement que de faire de la contro-
verse dans la prédication. Sur ce dernier point, Camus, dans
son FEsprit de saint Frangois de Sales, entre dans quelques
détails intéressants: « Les disputes en matiére de religion, dit-il,
lui étaient fort a4 contre-cceur, principalement quand on les
entamait a table ou a la sortie du repas. Surtout il désapprou-
vait que Ton traitat de controverses en la prédication... La
douceur de son esprit ne pouvait admettre les disputes en
matieére de religion. Mais il aimait fort les conférences paisibles
et aimables avec les dévoyés... Avec les errants, il déduisait
brievement, nettement et fort simplement ce qui était de la
créance catholique et sans aucun esprit de contention... mais
en la maniere que l'on traite ces articles. de foi dans les
catécheses. »

Combien il est regrettable que Francois de Sales ne se
soit pas toujours tenu a cette modération!

Une derniere observation importante. Pour entrer dans
son esprit et pour étre vraiment en possession de sa pensée,
il faut ne prendre ses assertions que dans le sens qu'il leur
a lui-méme donné. Or, ce sens n’était presque jamais un sens
absolu, parce qu’il parlait toujours a un point de vue parti-
culier et restreint. Les pensées générales, qui abondent dans
ses écrits, seraient trés souvent fausses, si on leur attribuait
une signification absolue. Que de sottises, par exemple, ne
pourrait-on pas tirer comme conséquences de cette maxime:
«Il n'y a point de mal a recueillir de plusieurs fleurs le miel
qu'on ne peut trouver sur une seule.» Pour étre dans le vrai,
il ne faut voir que la pensée restreinte qu'il a eue. De méme,
quand il parle de l'autorité et de l'infaillibilité du pape, il ne
la démontre pas comme on devrait le faire si 'on en faisait
une theése absolue, il n'’en parle que comme d'un moyen com-
mode ou utile pour soumettre les hérétiques sans discussion.



796 —

Il ne songe pas a étudier a fond cette autorité prétendue in-
faillible, comme on doit le faire de toute vérité absolue; il se
borne a y recourir comme & un expédient. M. Strowski parle
de son «industrie»; le mot est encore plus vrai que joli. Il
avait effectivement plus d’industrie que d’exactitude. Il avait
méme des «ruses». L’expression est encore de M. Strowski:
«Les ruses s'il le faut, les ruses de la diplomatie, ne sont pas
étrangeéres a4 St. Francois de Sales; il tourne habilement les
décisions les plus fermes qu'on lui oppose» (p. 222).

Donc, dans cette question de l'infaillibilité du pape, comme
d’ailleurs dans toute question dogmatique dont la solution
exige des études approfondies, il est impossible d’accorder la
moindre autorité & Francois de Sales.

II. — Le volume de Ms*Mermillod sur St. Francois de Sales.

Lorsqu'il s’est agi de définir 'infaillibilité du pape, le parti
ultramontain infaillibiliste, & la recherche de tous les argu-
ments, de tous les textes et de toutes les spéciosités qui pou-
vaient favoriser de loin ou de prés son entreprise, songea a
St. Francgois de Sales. Le prince Chigi tira de sa bibliotheque
et confia & Mgr Mermillod un volume manuscrit qui avait été
envoy¢ au pape Alexandre VII, en 16568. C'étaient les feuilles
volantes («reliées en broderie »), sur lesquelles Francois de Sales,
pendant sa mission du Chablais en 15935, avait écrit, pour les
braves gens de Thonon, ses arguments pour les convertir au
catholicisme romain. C'est ce méme manuscrit que Mgr Mer-
millod a publié en 1871, en le faisant précéder d’une intro-
duction ). Distinguons lintroduction de Mgr Mermillod et le
manuscrit de Frangois de Sales.

L’ futroduction n’est remarquable que par le pathos qui
est la marque caractéristique de l'auteur. Une haute dame
ultramontaine, chez laquelle ce prélat fréquentait, disait un
jour, aprés un de ses sermons: «Aujourd’hui, monseigneur a
beaucoup crié: moins on a de choses a dire, plus on crie?)».
Or, 'Introduction en question est comme ce sermon: mounsei-

1) Le Pape par St. Frangois de Sales, avec une introduction par Mgr Mermillod;
Paris, Palmé, in-32, 1871.

%) Ce propos a été tenu & un ecclésiastique, qui me Pa répété lui-méme, Je
pourrais citer et le nom de la dame et le nom de Vecclésiastique.



— 797 —

gneur v a beaucoup crié, parce qu'il avait trés peu de choses
a dire. D’abord, ses sources et ses autorités sont d'une pau-
vreté extréme: un texte insignifiant de Bellarmin, Louis Veuil-
lot, Foisset, Dom Guéranger, le Jjournal officiel francais et le
Journal de Paris. Ensuite, ses assertions sont manifestement
irréfléchies. Par exemple, d'une part, il dit qu'«un concile ne
fait pas un dogme nouveau, mais formule et définit un dogme
révélé déja par le Rédempteur» (p. XLVI), ce qui est trés vrai;
mais, d'autre part, quelques lignes plus loin, il réclame le
«développement du symbole», parce que «la richesse crois-
sante du symbole des dogmes révélés nous approche toujours
plus ici-bas du bonheur du ciel, qui consistera dans la vision
de la vérité.» Comment monseigneur n’a-t-il pas vu que, si
un concile ne peut formuler et définir que ce que le Christ a
déja révélé, il ne peut pas accroitre, enrichir et augmenter la
révélation déja faite par le Christ, en vy ajoutant des dogmes
nouveaux? Ailleurs, il prétend que «linfaillibilité ne rencontre
~ tant de contradicteurs que parce qu'il y a trop souvent l'igno-
rance de la question» (p. XVII). La vérité n’est-elle pas, au
contraire, que, si linfaillibilité a rencontré tant de partisans,
c’est que ceux-ci ignoraient la question? Qu'on mette en pa-
rallele la science de Mermillod et celle de Decellinger, et le
débat sera tranché. A la page L, ce prélat remarque que '« on
ne rameéne pas les ames a la vérité par des subtilités théolo-
giques». Treés bien. Mais comment ne voit-il pas que l'infail-
- libilité du pape ne repose que sur des subtilités et des men-
songes? Plus loin (p. LVIII) il s’écrie: «Pourquoi tarderait-on
davantage a définir ce que toui le monde croit')?» Tout le
monde! Pour qui donc prend-il les millions de chrétiens qui
n'y croient pas? Prétendre que I'Eglise catholique a toujours
cru & linfaillibilité du pape, n'est-ce pas une indigne duperie
ou une phénoménale ignorance?

Quant au manuscrit de Francois de Sales, il est & remar-
quer qu'il a été déja publié en 1662 et plusieurs fois depuis;
et que le texte connu ne concorde pas avec celui du manus-
crit Chigi. Les deux textes offrent deux divergences. Celui de
1682 dit que «U'Eglise a toujours besoin d'un confirmateur qui

1) On voit, par cette phrase, que linfaillibilité du pape n’était pas encore dé-
finie lorsque M. Mermillod a écrit cette étude. Elle est cependant datée, dans le
volume imprimé, du 16 juin 18%71. Voir p. LXIX.

Revuc intern. de Théologie. Heft 28, 1899. 52



798 —

soit permanent», et que «les successeurs de St. Pierre ont seuls
(hors du Concile général) les privileges de ne pas conduire a
I'erreur ct de ne pas porter au mal»; tandis que le texte du
manuscrit romain dit que «I'Eglise a toujours besoin d’'un
confirmateur nzfazllible » (sic), et que «les successeurs de Saint-
Pierre ont fous ces mémes privileges.» Au lieu du mot «per-
manent », le mot «infaillible», et au lieu des mots «seuls (hors
du Concile général)», le mot «tous». Qui garantira que le
manuscrit romain soit le bon? Le grattage des textes a été
pratigué & Rome pour le moins aussi bien qu’ailleurs! Du
reste, Francois de Sales n’était-il pas homme a écrire indiffé-
remment «infaillible» et «permanent», «infaillible» dans le
sens d’«indéfectible », c'est-a-dire « permanent»?

En outre, indépendamment de cette difficulté, i1 faut re-
marquer que Francois de Sales a écrit ses feuilles volantes en
1595, apres des études de théologie trés insuffisantes. Eriger
en docteur, presque en Pere de I'Eglise, un étudiant de deuxiéme
ou troisieme année, c’est dépasser toute mesure. Aussi M. Strowski
s'éleve-t-il avec raison contre «l'importance excessive attribuée,
de nos jours, aux Controverses par des gens de bonne foi, peu
versés dans 1'histoire des discussions religieuses au XVI° siecle »
(p. 96). Et il ajoute expressément: « Quand le concile du Va-
tican agita la question de linfaillibilit¢é du pape, Mgr Mer-
millod produisit une page inédite des Comifroverses, ou cette
infaillibilit¢ se trouvait vigoureusement affirmée. On y vit le
témoignage d'un docteur de U'Eglise; on oublia que c'était
Veeuvre presque d'un jeume homume, qui écrivit awu jour le jour
contre des protestants, et qui #'avait d’autve source dinspi-
ration que les livves du jésuite Bellavmin. Prenons-le tel qu'il
est, ce manuscrit, moitié de 1'écriture du saint et moriié de
Uécriture de Roland, son secrétaive. Ne 1'étudions pas comme
une ceuvre supérieure au temps et aux circonstances qui l'ont
vu naitre.» Francois de Sales n'a pas voulu exposer la doc-
trine chrétienne dans sa vérité absolue, mais seulement, comme
il le dit lui-méme, faire un écrit «plus sortable que les autres
a la complexion de Messieurs de Thonon, car son air est du
tout savoisien, et I'une des plus prouffitables receptes et der-
niers remédes, c'est le retour a l'air naturel». Il est certain
que, pour un controversiste qui veut en finir avec les objec-
tions des protestants, la «recepte» la plus commode et la plus



— 799 —.

« prouffitable » pour couper la parole a ses adversaires et sou-
mettre leur esprit, c’est de leur faire croire qu'on ne réplique
pas au pape et que sa parole est infaillible. Ceci une fois
admis, Francois de Sales était stir de vaincre; aussi tenait-il
2 sa poudre et &4 sa «recepte».

Sa these n'a pas d'autre portée. Il s'agit du christianisme,
et I'on nous donne du bellarminisme ! Il est clair que Francois de
Sales, qui n'a pas étudié d’autre théologie que celle des jésuites,
ne saurait étre cité comme un représentant de la doctrine catho-
lique, un abime séparant le jésuitisme et le vrai catholicisme.

D’ailleurs, T'ultramontanisme de Francois de Sales est beau-
coup plus modéré qu'on ne pense généralement; nous en four-
nirons la preuve plus loin. En attendant, constatons, méme
dans le texte de M. Mermillod, quelques aveux: car, & coté
des arguments puérils du controversiste de parti, il y a aussi
les lueurs et les retours du bon sens. Par exemple:

P. 20-21 : « Nostre Seigneur donques est fondement et sainct
Pierre aussi, mays avec une sinotable difference qu’aupres de
lun lautre peut estre dict ne lestre point. Car Nostre Seigneur
est fondement et fondateur, fondement sans autre fondement,
fondement de I'Eglise naturelle, mosaique et evangelique, fonde-
ment perpetuel et immortel, fondement de la militante et triom-
phante, fondement de soy mesme, fondement de nostre foy,
esperance et charité¢ et de la valeur des sacrements.

«>ainct Pierre est fondement non fondateur de toute 1Eglise,
fondement, mays fondé sur un autre fondement qui est Nostre
Seigneur, fondement de la seule Eglise evangelique, fondement
sujet a succession, fondement de la militante non de la triom-
phante, fondement par participation, fondement ministerial non
absolu, enfin administrateur et non seigneur, et nullement
fondement de nostre foy, esperance et charité ni de la valeur
des sacrements. Ceste si grande difference faict qu'en compa-
raison lun ne soit pas apell¢ fondement aupres de lautre, qui
neanmoins pris a part peut estre appelle fondement. Affin de
laisser lieu a la proprieté des parolles sainctes ainsi quencores
quil soit le bon Pasteur, il ne laysse de nous en donner sous
luy entre lesquels et sa majesté il y a si grande difference
que luy mesme monstre quil est le seul pasteur.»

- P. 31-32: «Et quand a la promesse, je confesse que par
ces parolles: £t quodcumaque solveris, Nostre Seigneur na rien



— 800 —

plus promis a sainct Pierre quil fit aux autres par apres,
quecumaque alligaveritis super tervam etc. car les paroles sont
de mesme substance et signification en tous les deux passages. »

P. 50. Au sujet de saint Pierre repris par saint Paul, Francois.
de Sales dit: «Chacun sc¢ait qu’il est permis au moindre de
reprendre le plus grand et de ladmonester quand la charité le
requiert. Temoin nostre sainct Bernard en ces livres de Consi-
deratione. Et sur ce propos le grand sainct Gregoire dict ces
paroles toutes doreés: Faclus est sequens minorvis Sui, ut in
habitu etiam preivet, quatenus qui primus erat in apostolatus
culmine esset primus in humilitate. »

P. 88-89: «On objecte que sainct Grégoire ne vouloit estre
appelle evesque universel. Mays evesque universel se peut en-
tendre ou dun qui soit tellement evesque de lunivers que les
autres evesques ne soient que vicaires et substitues, ce qui
nest point, car les evesques sont vrayement princes spirituels
chefs et evesques non lieutenans du Pape mays de Nostre
Seigneur dont il les appelle freres. Ou on peut entendre d'un
qui est surintendant sur tous, auquel les autres qui sont sur-
intendans en particulier sont inferieurs voirement mays non
pas vicaires ni substitues, et cest ainsy que les anciens lont
appelle evesque universel. »

Plus loin (p. 98-101), Francois de Sales compare l'autorité
du pape a celle de Moise, qui n’a jamais été considéré comme
personnellement infaillible.

Certes, il est difficile de concilier ces aveux avec les doc-
trines des infaillibilistes du 18 juillet 1870. Ajoutons que, de
fait, Frangois de Sales a ¢été considéré, au XVII® siecle, comme
hostile au parti infaillibiliste. Le cardinal d’Estrées, en effet,
en mai 1682, dans une audience qu'’il eut du pape Innocent XI,
s'autorisa de la doctrine de Francois de Sales pour justifier
les quatre articles de 1682. On lit expressément, dans sa dé-
péche a Louis XIV des 2 et 3 mai 1682: «Je fortifiai mon
sentiment sur la modération qu'il (le pape) devait avoir par
celui de saint Francois de Sales, qui avait écrit au cardinal
Borghese fort prudemment la conduite qu'on devait tenir,
quand de telles contestations s'échauffaient; que ma propre
expérience m’avait appris l'importance d'un si bon conseil,
mais que le voyant autorisé par le jugement de ce grand
saint, j'osais l'appuyer avec plus de force et de confiance..



— 801 —

Jenvoie la copie de cette lettre a Votre Majesté. Clest le car-
dinal Rospigliosi qui 'a déterrée, et j'ai jugé a propos de la
faire tomber entre les mains du pape et de la rendre publique,
pour opposer & la préoccupation et a l'aigreur de cette cour
contre la déclaration de l'assemblée, parce que, quoique ce
saint parle plus favorablement des opinions de Rome, 7/ marque
nellement que ces questions sont disputables el qu’il tmporie au
saini-sicge de ne les pas approfondir').» Cette lettre était la
44° piece contenue dans le T. 283 de la Correspondance de
Fome, au ministere des affaires étrangeres de France; mais
elle a été enlevée. Par qui et comment? L’administration des
archives n’a pas su me renseigner. — De son co6té, l'abbé
Servient, dans sa dépéche du 21 mai, s'est exprimé ainsi: «Le
cardinal d’Estrées a fait courir une lettre de saint Frangois
de Sales, capable de dissuader Sa Sainteté des engagements
ot I'on voudrait la faire entrer. Favoriti dit qu’elle est in-
veniée?). »

Cette assertion de Favoriti montre la bonne foi romaine.
Quand on Iui oppose un document qui la combat, elle le dé-
truit, si elle peut; et si elle ne le peut pas, elle le déclare
«inventé»! Clest ainsi qu'a Rome on fait de 'histoire et de
la theologie scientifique!

Toujours est-il que, si en 1870 lI'évéque Mermillod en a
appelé a Francois de Sales pour soutenir la définition de l'in-
faillibilité¢ papale, en 1682 les cardinaux Rospigliosi et d'Estrées
en ont appelé a la méme autorité pour la combattre.

III. — St. Francois de Sales et les Infaillibilistes?).

Dans la regrettable polémique qui a été commencée au-
tour de la question de Tlinfaillibilité personnelle du pape, le

1) Archives des affaires étrangéres, Paris; Correspondance de Rome, manuscrit,
T. 283, p. 197-239.

) 7bid., T. 280, p. 351-352. Voir mon ouvrage sur ZLowis X/ V et Innocent XU,
T. 1V, p. 8o-83.

M Lors des agissements de M. Mermillod, qui pressait a Rome, au commen-
-cement de 1870, la définition de l'infaillibilité papale an nom des doctrines de saint
Frangois de Sales, M. 'archevéque Darboy me fit prier d’examiner la question et de
lui communiquer le résultat de mon travail. Ce travail fut terminé et remis le 2 mai
1870, Je le publie aujourd’hui comme troisieme partie de cet article, a titre de
simple document et sans y changer quoi que ce soit,



nom de saint Frangois de Sales a été déja plusieurs fois in-
voqué par les partisans de cette infaillibilité comme devant
peser, en faveur de cette opinion, de tout le poids et de toute
T'autorité que I'Eglise se plait a accorder a saint Francois
de Sales.

Pour empécher l'opinion de s'égarer a la suite de l'esprit
de parti, nous demandons simplement qu’il nous soit permis
de rapporter les passages des écrits de saint Francois de Sales,
dans lesquels il traite directement ou indirectement cette grave
question.

Il est certain, d'une part, que saint Francois de Sales, avec
le tour oratoire et poétique de son esprit, n'a pas toujours pris,
dans ses écrits de direction spirituelle, les choses au pied de
la lettre et dans leur sens absolument strict. Il est certain,
d’autre part, que vivant a une ¢époque ou l'unité de I'Eglise
était déchirée et l'autorité du pape attaquée par le protestan-
tisme, il devait étre porté, par une pente fort naturelle, non
pas a exagérer, mais a faire ressortir autant que possible 1'au-
torité du pape comme centre d’'unit¢ dans V'Eglise. La était
toute la lutte, et saint Francgois de Sales comprenait que 1a
aussi devait étre sa victoire: aussi dirigea-t-il sur ce point
tous ses efforts. Et dans ces efforts, peut-étre, employa-t-il
quelques expressions qu'il est facile, en les séparant de leur
contexte, de tourner au sens des infaillibilistes. Mais nous
maintenons qu’en les éclairant par le contexte — ce qui est
le premier principe d'une saine interprétation — il est impos-
sible & un esprit impartial de compter saint Francois de Sales
parmi les partisans de linfaillibilité personnelle du pape.

Commencons par aborder indirectement la question.

I. — Comme l'ont fait remarquer plusieurs évéques d’Amé-
riqgue dans une lettre récemment adressée par eux 4 Mgr Dupan-
loup, «les bulles des papes sur le droit de déposer les sou-
verains, de délier les sujets de leur serment de fidélité et de
transférer a leur gré un royaume d’'un prince & un autre, sont
st claires et st positives que les défenseurs de linfaillibilité
pontificale, en général, se croient forcés d'admettre la souve-
raineté temporelle du pape sur l'univers?)».

Ce point est incontestable.

1Y Voir la Gazette de France du 28 avril 18%0.



— 803 —

En sorte que, si saint Francois de Sales rejette la souve-
raineté temporelle du pape sur l'univers, il est difficile de
voir comment on pourrait le ranger dans le camp des infail-
libilistes.

Les infaillibilistes ne sauraient nous reprocher de com-
mencer par transpotrter la question sur ce terrain, car c'est,
sans contredit, sur ce terrain que saint Francois de Sales peut
paraitre le plus spécieux.

Trois documents peuvent étre consultés: 1° une lettre a
Bénigne Milletot, conseiller au Parlement de Bourgogne, qui,
ayant cru devoir prendre en main la cause de Richer contre
Bellarmin, avait envoyé & saint Frangeis de Sales louvrage
qu'il composa dans cette circonstance, sous ce titre: 7railé des
délits communs et cas privilégiés, ou de la puissance légitime
des juges séculiers suy les persommes ecclésiastiques,; 2° une
lettre a une dame qui Vavait consulté touchant l'autorité du
pape sur le temporel des royaumes et sur les Etats des sou-
verains; 3° enfin, un mémoire en date du 2 juin 1612, adressé
au cardinal Scipion Caffarelli Borghese.

Or, voici le premier document, la lettre & Bénigne Milletot:

«Mon cceur, dit-il apres un préambule plein de grice,
«VOUs envole ses pensées avec un amour qui ne violera point
«les lois du respect et un respect qui ne se séparera jamais
«du devoir de l'amour. Parlons comme il faut entre les amis
« parfaits: je vois en votre livre deux choses, la main de 'ar-
tisan et la matiere ou le sujet: je trouve votre main non
seulement bonne et louable, mais exquise et rare. Mais la
matiere me déplait, et, g'il faut dire le mot que jai dans le
ceeur, me déplait extrémement. Je hais par inclination natu-
relle, et, je pense, par inspiration célesle, toutes les conten-
tions et disputes qui se font enire les catholiques, et dont la
fin est inutile; encore plus celles dont les effets ne peuvent
étre que dissensions et différends, surtout en ce temps plein
d’esprits disposés aux controverses, aux médisances, aux
censures et a la ruine de la charité. Je n’ai pas méme trouvé
«a mon gofit certains écrits d’'un saint et trés excellent prélat
(le cardinal Bellarmin), dans lesquels il a touché du pouvoir
indirect du pape sur les princes; non que jaie jugé s’il a
«tort ou raison, mais parce qu'en cet Age ol nous avons tant
d’ennemis au dehors, nous ne devons rien émouvoir au de-

R

[¢

=R

A

«

=

A

R

«

=R

&

~

K[

¢

~

&

=

&

xR

&

~



o B0

«dans du corps de 1’Eglise. La pauvre mere-poule, qui comme
« ses petits poussins nous tient dessous ses ailes, a bien assez
«de peine a4 nous défendre du milan, sans que nous nous en-
« trebecquetions les uns les autres et que nous lui donnions des
«entorses. Enfin, quand les rois et les princes auront une
« mauvaise impression de leur pére spirituel, comme s'il voulait
«leur arracher leur autorité, que Dieu, souverain pére, prince
«et roi de tous, leur a donnée, qu'en adviendra-t-il qu'une trés
«dangereuse aversion des ceoeurs? et quand ils croiront qu'en
«agissant contre eux ! Irahit ses devoirs, ne seront-ils pas
« grandement tentés d'oublier les leurs? Je n'ai pas voulu re-
«marquer dans votre ouvrage tout plein de choses qui me
« semblent devoir étre extrémement adowucies, et me suis con-
«tenté de vous dire ainsi en gros mon petit sentiment, et,
«pour parler plus naivement, mon grand sentiment pour ce
«regard. Maintenant, monsieur, ne direz-vous point que je
«vous parle trop franchement? Voila pourtant comme je traite
«avec ceux qui veulent que je contracte une entiere amitié
«avec eux. Ah! je sais, je crois, je jure partout que vous aimes
« ' Eglise, que vous étes constamment son enfant assuré,; mais
«le zele de l'autorité temporelle, que vous avez si longuement
«et si heureusement possédée, vous a pousse uwm peu lrop
«avant. Vive Dieu! monsieur, je vous chéris avec cela de tout
«mon ceeur. »

Distinguons immédiatement le point de vue de l'oppor-
tunité et celui du fond.

Il est évident que, bien qu’il ne s'agisse pas d'une défi-
nition dogmatique, mais d'une sémple discussion, saint Francois
de Sales se déclare absolument inopportuniste; d’abord, parce
que c'est 12 une discussion «dont la fin est inuiile»; ensuite,
parce que les effets n’en peuvent étre que nuisibles, en rui-
nant la charilé, en délournant les coeurs de la papanté, ef en
tentant grandement les vois d’oublier leurs devoirs.

Quant au fond, 1° saint Francois de Sales ne se prononce
pas. «Non que jaie jugé s'il a tort ou raison», dit-il en par-
lant du cardinal Bellarmin, dont 'ouvrage intitulé « De Romano
Pontifice » et dans lequel Pauteur combat le pouvoir direct du
pape sur le temporel des rois pour n'affirmer que le pouvoir
indirect, fut mis a lUindex par Sixte V. — 2° Mais si saint
Francois de Sales ne se prononce pas explicitement, n’émet-il



- -

pas déja, indirectement, une sorte de jugement implicite, lors-
qu’il s’abstient de juger ce que Sixte V fait condamner comme
restreignant trop le pouvoir du pape? Un infaillibiliste devrait-il,
pourrait-il imiter la modération de saint Francois de Sales? —
3° Tout ce qu'il reproche au défenseur de Richer, de ce doc-
teur tant de fois déclaré scandaleux, impie et hérétique, est-ce
d’étre tombé dans des hérésies et des erreurs monstrueuses?
Non, mais seulement d'avoir avancé des choses qui semblent
a saint Francois de Sales devoir étre extrémement adoucies,
et de s'étre laissé pousser un peu trop avant. — 4° Enfin, bien
loin qu'il s’agisse ici de matiere dogmatique, saint Francois
de Sales déclare que ce ne sont 14 que des dispules enire ca-
tholiques, et il tient Bénigne Milletot, le défenseur de Richer,
pour un ewnfant assuré de !I'Eglise. « Ah! je sais, dit-il, je crois,
je jure partout que vous aimez 1'Eglise, que vous étes cous-
tamment son enfant assuré.,. Vive Dieu! je vous chéris avec
cela de tout mon cceurl). »

II. — Passons au deuxiéme document, a la lettre adressée
a une dame, lettre rapportée dans les CFuvres completes de
saint Francois de Sales, édition Vives, t. IX, p. 446-451.

« Quant & ce que vous me demandez: quelle autorité le
«pape a sur le temporel des royaumes et principautés? vous
«désirez de moi une résolution également difficile et inutile.
« Difficile, non pas certes en elleeméme; car, au contraire, elle
«est fort aisée a4 rencontrer aux esprits qui la cherchent par
«le chemin de la charité: mais difficile, parce que, en cet age
«qui redonde en cervelles chaudes, aigués et contentieuses, il
«est malaisé de dire chose qui n'offense ceux qui, faisant Jes
«bons valets soit du pape soit des princes, ne veulent que
«jamais on s’arréte hors des extrémités... Mais je dis inutile,
«parce que le pape ne demande rien aux rois et aux princes
«pour ce regard... Qu'est-il donc besoin de s'empresser a
«'examen de son autorité sur les choses temporelles, et par
«la d'ouvrir la porte a4 la dissension et a la discorde?

« Certes, ici je suis dans 1'état d'un prince qui a toujours
«fait tres particuliere profession d’honorer et révérer le Saint-
«Siege apostolique; et néanmoins nous n'entendons nullement

Y Voir la Vie de saint Frangois de Sales, par M. Ilamon, curé de Saint-Sulpice,
t. II, p. 104-107; Paris, 1854.



— 806 —

« parler que le pape se méle, ni en gros ni en détail, de 1'ad-
« ministration des choses temporelles du pays, #ni qw'il inter-
« pose ow premnne aucune autorité temporelle sur le prince, ni
« suy les officiers, ni suy les sujels, en facon quelconque: nous
«nous donnons plein et entier repos de ce coté-la et n'avons
«aucun sujet d'inquiétude. A quel propos nous imaginer des
« prétentions, pour nous porter a des contentions contre celui
« que nous devons filialement chérir, honorer, et respecter comme
«notre vrai pere et pasteur spirituel?

«Je vous le dis sincérement, j'ai une douleur extréme au
« ceeur, de savoir que cette dispute de l'autorité du pape soit
«le jouet et le sujet de la parlerie parmi tant de gens qui,
«peu capables de la résolution qu'on y doit prendre, aw lieu
«de 'éclairctr la troublent, el aw liew de la décider la déchi-
«rent, et ce qui est le pis, en la troublant troublent la paix de
« plusieurs dmes, el en la déchivanl déchivent la Itrés sainie
«unanimité des catholiques, les divertissant d autant de penser
« @ la conversion des héréligues.

«Or je vous ai dit tout ceci pour conclure que, quant a
«vous, vous ne devez, en facon quelcongue, laisser courir votre
<« esprit apreés lous ces vains discours qui se fonl indifféremment
« suy celle autorité, mais laisser toute cette imperiinenie curiosité
«aux esprits qui s'en veulent vepaitre comune les caméléons du
«went,; et pour votre repos, voici des petits retranchements
«dans lesquels vous retirerez votre esprit & 1'abri et & couvert:

«Le pape est le souverain pasfeur ¢! pcre spirituel des
« chrétiens, parce qu'il est le supréme vicaire de Jésus-Christ
«en terre; partant il a l'ordinaire souveraine autorité spiri-
« tuelle sur tous les chrétiens, empereurs, rois, princes et autres,
«qui en cette qualité lui doivent non seulement amour, hon-
«neur, révérence et respect, mais aussi aide, secours et assis-
«tance envers tous ct contre tous ceux qui l'offensent, lui ou
«'Eglise, en cette autorilé spirituelle el en ['administration
«d’'icelle. Si que, comme par droit naturel, divin et humain,
«chacun peut employer ses forces et celles de ses allids pour
«sa juste défense contre l'inique et injuste agresseur et offen-
«seur, ainsi I'Eglise ou le pape (car c’est tout un) pewt emne-
« plover ses forces et celles de I'Eglise et celles des princes
« chrétiens, ses enfants spirifuels, pour la juste défense et con-
«servation des droils de I'Eglise, contre tous ceux qui les



807 —

«voudraient violer et détruire. Et d’autant que les chrétiens,
« princes et autres, ne sont pas alliés au pape et a I'Eglise
«d'une simple alliance, mais d'une alliance la plus puissante
«en obligation, la plus excellente en dignité qui puisse étre:
«comme le pape et les autres prélats de 1'Eglise sont obligés
«de donner leur vie et subir la mort, pour donner la nourri-
« ture et pature spirituelle aux rois et aux royaumes chrétiens,
ainsi les rois et les royaumes sont tenus et redevables réci-
proquement de maintenir, aux périls de leur vie et Etats, le
pape et 'Eglise, leur pasteur et pére spirituel.

« Grande, mais réciproque obligation entre le pape et les
«rois; obligation invariable, obligation qui s'étend jusqu'a la
«mort inclusivement; et obligation naturelle, divine et humaine,
par laquelle le pape et I'Eglise doivent leurs forces spirituelles
aux rois et aux royaumes, et les rois leurs forces temporelles
au pape et a V'Eglise. Le pape et I'Eglise sont aux vois, pour
«les nourrviv, conserver et défendre emvers tous el contre tous,
« spirituellement. Les rois el les royaumes sonl a I'FEglise et
«au pape, pour les nourrir, conserver el défemdre envers ifous
«et contre tous, temporellement: car les peres sont aux en-
« fants, et les enfants aux peres.

« Les 1rois et tous les primces souverains ont pourtant une
« souveraineté tenmiporelle, en laguelle le pape ni I'Eglise ne
« préetendent rien, ni ne leur en demandent aucune sorte de
«reconnaissance temporelle. En sorte que, pour abréger, le
«pape est frés somwverain pasteur el pere spirituel, le roi est
« tres souverain prince el seigneunr temporel. L'autorité de Pun
«n’est point contraire a l'autre, mais elles s'entreportent I'une
«l'autre: car le pape et I'Eglise excommunient et tiennent pour
«hérétiques ceux qui nient 'autorité sowwveraine des rois et
«princes; et les rois frappent de leurs épées ceux qui nient
«'autorité du pape et de I'Eglise, ou, s'ils ne les frappent pas,
«c'est en attendant qu'ils s’amendent et humilient. »

Dans cette lettre, saint Francois de Sales n’est pas moins
inopportuniste que dans la précédente, et il attaque avec une
admirable franchise tous ces bons valets du pape et des princes,
qui trowublent les dmes, déchivent la sainte unanimilé de ' Eglise,
et éloignent les lidréliques de leur conversion.

Quant au fond de la doctrine, saint Francois de Sales
établit une distinction manifeste eutre l'autorité¢ gouvernemen-

<

~

A

¢

~

&

~_

&

A

&

A



— 808 —

tale, soit spirituelle, soit temporelle, d'une part, et, d’autre part,
les devoirs qui incombent, dans V'ordre purement moral, aux
dépositaires de cette double autorité.

En effet, 1° il distingue lautorité de I'Eglise et du pape
et T'autorité des rois et des princes. Ce sont, a ses yeux, deux
autorités essentiellement différentes, Celle de 1'Eglise et du
pape est spirituelle, essentiellement spirituelle; saint Francois
de Sales insiste sur ce point, jusqu’a répéter neuf fois le mot
« spirituel » dans les trois derniers paragraphes de sa lettre,
et il ne parle pas une seule fois de l'autorité de I'Eglise et du
pape sans dire qu'elle est spirituelle. Celle des tvois et des
princes est temporelle, essentiellement temporelle; saint Fran-
cois de Sales y revient a trois reprises différentes dans trois
phrases consécutives.

2° Saint Francgois de Sales enseigne non seulement la dis-
tinction et la différence essentielle des deux autorités, mais
encore leur suprématie réciproque. «Le pape, dit-il, est tres
souverain pasteur et pere spirituel,; le roi est trés souverain
prince et seigneur femporel.» C'est le mot du pape saint Gé-
lase: «L'une et lautre sont souveraines, suprema utraque.»
De méme que dans l'ordre spirituel les rois et les princes n'ont
aucune autorité, ainsi dans 'ordre temporel les papes et 'Eglise
n'ont aucune autorité: «lLes rois et tous les princes souverains,
dit-11, ont une autorité temporelle, en laquelle le pape ni I’ Eglise
ne prétendent rien, 7/ 7ne leur en demandent aucune sorie de
reconnaissaice temporelle. » — Mais, objecte-t-on, le pape, d'apreés
saint Francois de Sales, a l'ordinaire souveraine autorité sur
tous les chrétiens, empereurs et autres; donc il peut leur com-
mander & son gré et exiger d'eux tous les actes et tous les
services qu'il lui plait d'en exiger. — Non, il n'en est pas
ainsi: car saint Frangois de Sales ne reconnait pas au pape
une souveraine autorité guelcongite sur les chrétiens, mais « une
souveraine autorité spirituelle » et seulement spirituelle; par
conséquent, d'aprés saint Francois de Sales, le pape ne peut
commander aux chrétiens, empereurs et autres, que dans 'ordre
spirituel. Du reste, s'il pouvait commander aux rois dans l'ordre
temporel, ceux-ci évidemment ne seraient pas «#7¢s souverains
princes et seigneurs temporels»; ce qui serait le renversement

)

de la doctrine expresse de saint Frangois de Sales.



— 809 —

Tels sont les principes de ce saint docteur sur la nature
et sur les rapports de l'autorité ecclésiastique et papale et de
I'autorité civile et royale.

Or, est-ce la la doctrine de la Bulle Unam sanctan: et de
plusieurs autres? et comment les défenseurs de l'infaillibilité
personnelle du pape peuvent-ils logiquement regarder saint
Francois de Sales comme un des leurs?

Et méme, est-ce 14 la doctrine du pouvoir inrdirect des
papes sur le temporel des rois? N'en est-ce pas, au contraire,
le rejet implicite et formel? Dans l'opinion du pouvoir indi-
rect des papes sur le temporel des rois, on enseigne que jésus-
Christ n'a donné dzreclement au pape aucun pouvoir de gou-
verner les choses de l'ordre temporel suivant que l'exigerait
le plus grand bien de la religion, mais on enseigne qu’il lui
a conféré ce pouvoir indivectement, par cela méme qu'il lui a
donné pleine autorité pour le triomphe de lordre spirituel. En
sorte que, dans cette opinion, ce pouvoir est réellement admis,
et le pape peut réellement déposer les rois et disposer des
trones: son pouvoir n'est qu’indirect, mais les effets en sont
directs. Or, si le pape peut exercer un tel pouvoir dans l'ordre
temporel, il est ¢vident que les rois ne sont plus de «#rés sou-
verains princes ct seigneurs femporels»; c'est le pape qui est
alors leur trés souverain prince et seigneur temporel. Par con-
séquent, enseigner que les rois sont de «trés souverains princes
et seigneurs temporels », c'est enseigner la doctrine diamétra-
lement opposée aussi bien a4 Popinion du pouvoir indirect qu’a
celle du pouvoir direct, et contredire formellement plusieurs
bulles des souverains pontifes.

Qu'on juge maintenant, nous ne dirons pas de la bonne
foi, mais de la logique de certains théologiens, qui, comme
Bianchi?), comptent saint Francois de Sales parmi les défen-
seurs du pouvoir indirect.

3° Ces principes étant posés, saint Francois de Sales fait
une considération d'un ordre tout différent. Laissant de cdoté
la question du pouvoir et le point de vue gouvernemental, il
se place au point de vue purement moral, et & ce point de
vue, il déclare qu'en vertu de l'alliance qui existe entre le

—

Y)Y Bianchi, 7vaité de la puissance ecclésiastique, t. 11, p. 751 de la traduction
francaise.



— 810 —

pape ct les princes chrétiens, de méme que le pape et les
autres prélats de T'Eglise sont obligés de donner leur vie et
de subir la mort, pour donner la nourriture et pature spiri-
luelle aux rvois et aux royaumes chrétiens, ainsi les rois et
les royaumes sont tenus et redevables réciproquement de
maintenir, au péril de leur vie et Etats, le pape et I'Eglise,
leur pasteur et pere spirituel. Clest 1la de 1'équité, «du droit
naturel, divin et humain»: de par le droit naturel, divin et
humain, il faut, en effet, rendre & autrui le bien qu'on en re-
¢oit; il n'y a rien de plus puissant en obligation ni de plus
excellent en dignité. Si le pape donne sa vie et ses biens ma-
tériels pour étre vraiment «un pasteur et un peére spirituel»
a égard des rois, ses enfants spirituels, n’est-il pas juste que
ceux-ci donnent également leur vie et leurs Etats pour dé-
fendre le pape comme « pasteur et pére spirituel »? Saint Fran-
cois de Sales, sans se demander si les Etats et les royaumes
sont les propriétés des rois et si ceux-ci peuvent en disposer
comme de leur propre vie, n’émet aucun doute a ce sujet,
L'amour appelle I'amour, et le dévouement du pape comme
pere spirituel réclame le dévouement des rois, ses enfants
spirituels.

Mais ce devoir du pape et des rois repose sur la cons-
cience des uns et des autres, sur la loi d’équité qui doit régir
toute alliance, et non pas sur leur autorité réciproque. De
méme que ce n'est pas a cause de l'autorité gouvernementale
des rois que le pape est obligé détre leur pasteur spirituel
au péril de sa vie, de méme ce n'est pas a cause de l'auto-
rité gouvernementale du pape que les rois sont tenus d'étre
les enfants spirituels et les défenseurs de sa paternité spiri-
tuelle au péril de leur vie. Ce n'est pas d'une question de
pouvoir qu’il s'agit ici, mais d'un devoir moral.

Assurément, de plus amples explications seraient fort utiles.
Mais nous n'avons point entrepris d’étre ici un apologiste de
la doctrine de saint Francois de Sales; nous avons voulu seu-
lement, en simple historien et en simple logicien, constater
cette doctrine. Nous nous sommes arrété A 1'explication qui
précede, parce quelle nous semble étre la seule qui puisse
mettre saint Francois de Sales en harmonie avec lui-méme.
Que si I'on soutient que, d’apres saint Francois de Sales, c’est
en vertu de l'autorité spirituelle du pape que les rois sont



— 81l —

tenus de lui préter assistance, nous répondrons que rien, dans
la lettre de saint Frangois de Sales, n'autorise a le penser, et,
bien plus, que tout autorise a penser le contraire. Dans notre
explication, saint Francois de Sales est d'accord avec lui-méme,
tandis que, dans l'opinion de nos adversaires, saint Francois
de Sales se contredit manifestement, comme nous croyons
l'avoir démontré., Si Ton fait de saint Francois de Sales un
partisan du pouvoir indirect du pape sur le temporel des rois,
il faut retrancher de sa lettre ces deux phrases: «Le roi est
lres-souverain prince et seigneur temporel.» — «Il.es rois et tous
les princes souverains ont une souveraineté temporelle, en la-
quelle le pape ni 'Eglise ne prétendent riezz, ni ne leur en
demandent awucune sorte de reconnaissance temporelle.» Sil'on
maintient ces deux phrases, il faut, ce nous semble, sous peine
de violer la logique, renoncer a regarder saint Francois de Sales
comme un partisan de ce pouvoir indirect.

II1. — Le troisieme document dont nous avons parlé est
le mémoire du 2 juin 1612, adressé au cardinal Scipion Caffa-
relli Borgheése.

« Je vois clairement, y est-il dit, par les avis particuliers
«<que je recois de Paris et de Dijon, et par divers écrits qui
«s'impriment dans ces lieux, que la dispute ¢élevée au sujet
«de Tautorité du pape sur les rois s'étend de plus en plus,
«aussi bien que celle qui a pour objet celle des conciles com-
«parée a l'autorité des souverains pontifes; et z/ est clair que
«la plupart des parlements, des hommes d Eflat et des catho-
«liques, inclinent du coié qui est le moins favorable, ou pouy
«mienx dive, le plus contraire @ I'autorilé papale, pensant que
« cette opinion s'accorde mieux que l'autre avec les droits des
«souverains; et si les choses sont poussées en avant, il est a
«craindre qu'il n'en revienne un wnotable dommage et une dé-
« plovable division dans ce royaume... Et cette idée de secouer
«tout joug étant un mal treés contagieux, passerait d’elle-méme
«et par des degrés insensibles d'un royaume a4 un autre... Le
«danger est donc grand.

« Ce ne serait pas, ce me semble, en trouver le remede,
«que de faire discuter la question par d’habiles théologiens:
«car plus la discussion sera animée, plus les esprits s’échauf-
«feront et la division s augmeniera, outre que les raisons des



— 812 —

«adversaires flattent U'oreille des grands, non parce qu'elles
«sont vraies, mais parce qu’elles se rapportent a leurs vues;
«et il ne manquera pas de théologiens qui, par diverses consi-
« dérations, se porteront a embrasser le parti de la division,
«Le reméde le plus efficace serait donc de profiter de ce temps
«de régence de la reine meére et de son conseil pour traiter
« amiablement avec cette princesse de la part de Sa Sainteté,
«en lui témoignant sa douleur de voir que... des hommes re-
«muants, tracassiers et ennemis de la sainte union qui existe
centre Sa Sainteté et Sa Majesté trés chrétienne... réveillent
«ces disputes inuiiles el intempestives... Ces wmporitunes ct
« inutiles questions, qui, outre qu'elles ne produisent chez les
« catholiques aucumn [fruit, nous font beawucoup de mal chez les
« hérétiques, qui triomphent de nos divisions. En un mot, le
«parti &4 prendre, c'est que, d'un c¢oté comme de l'auirve, on
« étouffe dans le silemce ces disputes... Et ainsi il serait besoin
«qu’actuellement en France fous les prédicatenrs travaillassent
«doucement, et non violemment, A inculquer la nécessité de
«1'union entre tous les membres de 'Eglise et de la soumission
«de tous les catholiques au pasteur supréme, sans descendre
«au détail de Iautorité que celui-ci auvait a exevcer em parti-
« culier sur les souverains, et quant a ceux qui parlent mal
« de Vawutorité pontificale, il ne faut point leur opposer de ré-
«ponse directe, mais ne leur répondre qu'indirectement, en
« faisant voir gu'ils soulevent ces questions sans nécessité, et
«avec la maligne intention de souffler 1a haine contre le Saint-
«Siege, qui n’a que des bontés et une affection toute mater-
«nelle pour ce royaume; et au lieu de répondre a leurs asser-
«tions, il serait mieux de s’en prendre & leurs intentions...
«[1 serait bon aussi d'employer des prélats concilianis et
«vemplis de prudemce pour procurer la bonne intelligence entre
«la Sorbonne et les péres jésuites... Et pour amener cet accord,
«on pourrait encore en parler avec adresse et discrétion a la
«reine régente, en lui montrant que par ce moyen I'hérésie
« perdrait beaucoup de son crédit; ce qui est si vrai que, sl
«en France les prélats, la Sorbonne et les religieux étaient
«bien unis, 'hérésie ne resterait pas dix ans debout. Or cette
«union ne serait pas difficile 4 procurer... Ce qui pourrait
«encore y servir, ce serait de recommander la chose aux pro-
< vinciaux et aux généraux des ordres religieux, et d’écrire



— 813 —

«des lettres affectueuses aux universités et spécialement a la
« Sorbonne, comme aussi aux prélats, et d'y montrer en tout
« l'affection paternelle du saint Peére pour ce royaume...1). »

Nous ferons sur ce troisieme document la méme distinction
que sur les deux autres.

Saint Francois de Salesy déplore, non seulement comme inop-
portunes, mais comme importunes, inutiles, intempestives, scan-
daleuses et trés dangereuses, toutes les discussions dont il s’agit.

Ce point examiné, reste la question de doctrine, Ici saint
Francois de Sales admet-il le fond de Topinion du pouvoir
indivect? Pas plus que dans les lettres précédentes.

En effet, nous pouvons établir les propositions suivantes:

1° Saint Francois de Sales blame un certain parti, qui, en
effet, méritait d’étre blamé, mais il ne touche pas a la doc-
trine. Il y avait, au dix-septiéme siecle, le gallicanisme parle-
mentaire et le gallicanisme th¢ologique. L’espéce de gallica-
nisme parlemeniaire qui mettait 'Eglise sous la domination de
I’Etat, était une opinion détestable, représentée par un parti
non moins détestable; les hommes de ce parti étaient «remuants
et tracassiers, désireux de souffler la haine contre le Saint-
Siege et perturbateurs de la paix». Saint Francois de Sales
avait donc raison de les attaquer comme des «adversaires»
et comme <«le parti de la division ».

Mais, a coté de ce gallicanisme parlementaire, il y avait le
gallicanisme #théologigue, qui ne subordonnait pas I'Eglise aux
chicanes des parlements, mais qui avait la prétention de con-
cilier les droits des papes et des souverains et de défendre,
touchant la constitution de 1'Eglise, les vrais principes catho-
liques, contre les exigences, réputées ambitieuses et subver-
sives, de ce qu'on appelait déja le parti ultramontain. IL.es
défenseurs du gallicanisme théologique se croyaient fort dévoués
au Saint-Siege, mais ils refusaient de T'aduler soit en théorie
soit en pratique.

Or, ou voit-on que saint Francois de Sales attaque la doc-
trine du gallicanisme théologique? Il blame les hommes tra-
cassiers et haineux du gallicanisme parlementaire; il condamne
leur «insolence» et leur «maligne intention»; il en appelle
contre eux «a la reine mere et au conseil de régence», qui

Y FHuwres de saint? Frangois do Sales, t. IX, p. 439-446; édit. Vives, Paris 1862.

Revue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. b3



o= Bl

eussent été, il faut l'avouer, fort incompétents dans la question
du gallicanisme ?héologiquie. Voilda ce que fait saint Francois
de Sales; mais du fond théologique de la doctrine qui nous
occupe, il ne dit pas un mot. ’

Peut-étre objectera-t-on cette phrase: «Plus la discussion
sera animée, plus les esprits s'échaufferont et la division s'aug-
mentera; outre que les raisons des adversaires flattent 'oreille
des grands, non parce qu'elles soni vraies, mais parce qu'elles
se rapportent & leurs vues.» — Mais, d’abord, saint Francois
de Sales ne dit pas qu'elles ne sont pas vraies. Il constate
qu'elles flattent loreille des grands, et il examine pourquoi:
or pourquoi flattent-elles 1oreille des grands? est-ce parce
qu'elles sont vraies? non, mais parce qu'elles se rapportent a
leurs vues. Les grands, effectivement, ne se placent, en ces
sortes de choses, ni au point de vue de la vérité ni a celui
de Terreur, mais a celui de leur agrément. Fussent-elles vraies,
les raisons dont parle saint Francois de Sales n’auraient pas
flatté loreille des grands, si elles ne se fussent rapportées a
leurs vues; mais, des lors qu'elles s'y rapportaient, elles les
flattaient, indépendamment de leur vérité. Tel est le sens na-
turel et évident des paroles de saint Francois de Sales. —
Mais, ensuite, en supposant méme que saint Francois de Sales
et voulu dire que les raisons des adversaires ne sont pas
vraies, on ne saurait rien en conclure contre la doctrine du
gallicanisme #héologique, puisqu'il s’agit, comme nous l'avons
vu, des partisans du gallicanisme parlementaire.

2° En toute hypothese, en parlant, au commencement de
sa lettre, de la doctrine qui nie le pouvoir indirect du pape
sur les rois et de celle qui affirme la supériorité des conciles
sur le pape, en faisant ainsi allusion directement aux théses
soutenues a Paris par Richer, le syndic de 1"Université, et a
Dijon par Bénigne Milletot, le conseiller au Parlement de Bour-
gogne dont nous avons déja parlé, saint Francois de Sales
deéclare, non seulement que c’est une opinion, mais 'opinion
de la plupart des parlements, des hommes d'Etat, et méme
des catholiques, e & chiaro che la maggior parte dé parlamentt
et huoms di Stato e cattolici inclina, etc. Saint Francois de Sales
n'appelle les partisans de cette opinion ni des hérétiques, ni
des théologiens sentant 1'hérésie, ni des docteurs de pestilence;
ni des catholiques de foi suspecte, mais simplement «des ca-



— 815 —

tholiques». Aux yeux de saint Francois de Sales, il ne s'agit
en aucune facon de dogmes, mais uniquement d’opinions entre
vrais catholiques.

3° Si saint Francois de Sales avait estimé ces opinions
comme des erreurs, n'est-il pas évident qu'avec son zele pour
la vérité il n'aurait jamais hésité a les flétrir? Sans doute, il
aurait gardé son inaltérable douceur envers leurs partisans,
mais n’aurait-il pas déployé contre elles-mémes la rigueur d’'une
véritable condamnation? Or, c’est précisément le contraire qu’il
fait. D’une part, il blame ces « hommes remuants et tracassiers »
qu'il appelle «le parti de la division». Et, d'autre part, il
n'oppose aux opinions que mansuétude. Au lieu de les ré-
prouver, il les laisse pour ce qu'elles sont. «Au lieu de ré-
pondre a leurs assertions, dit-il, il serait mieux de s’en prendre
A leurs inlentions.» Au lieu de provoquer une décision auprés
«d'habiles théologiens», il déclare que «le parti & prendre
c'est que d'un coté comme de l'autre on étouffe dans le silence
ces disputes», et il en appelle & la reine mere et & son con-
seil. Et non content du silence d'un c6ié comme de U'autre, il
réclame «la conciliation et la bonne intelligence entre la Sor-
bonne et les peres jésuites». Mais comment faire cette conci-
liation? Est-ce la Sorbonne qui doit céder aux jésuites, ou les
jésuites a la Sorbonne? Ce point est bien délicat, mais saint
Francois de Sales, s’il est permis de s'exprimer ainsi, 'est bien
davantage, et il est facile de saisir dans la finesse de sa ré-
ponse l'opinion de son esprit. En effet, pendant qu’il conseille
aux généraux et aux provinciaux de faire des «recommanda-
tions» a leurs religieux, il demande qu'on écrive «des lettres
affecluenses aux universités et spécialement a la Sorbonmne,
comme aussi aux prélats», et que dans ces lettres on « montre
- en fout 1'affection paternelle du saint Pére pour ce royaume
et le désir ardent qu’a Sa Sainteté d’apprendre que tous ses
prétres enseignent aux peuples l'obéissance et la soumission
sinceére et véritable que les sujets doivent & celle couronne».
Si saint Francois de Sales efit été opposé a 'opinion qui main-
tenait les droits des rois en méme temps que ceux du pape,
c'est-a-dire & 'opinion du gallicanisme théologique, n’aurait-il
pas recommandé surtout I'obéissance que les catholiques doivent
au pape? Or, ce qu’il recommande, c'est précisément l'obéis-
sance que les sujels dorvent a la couronne.



— 816 —

L’opinion de saint Francois de Sales nous semble donc
certaine. Il n’admet en aucune facon la souveraineté tempo-
relle du pape sur P'univers, et par conséquent il n’appartient
pas au parti des infaillibilistes, lesquels sont forcés, par la
clarté et la précision des bulles des papes, d’admettre la sou-
veraineté temporelle du pape sur l'univers.

IV. — Toutefois ce n'est 1a qu'un argument indirect, et nous
devons maintenant étudier directement ce que saint Francois
de Sales a enseigné sur l'infaillibilité du pape.

1. — Tout d’abord, si nous ouvrons ’histoire, nous trouvons
dans les Mémoirves de Le Maitre, neveu de la mére Angélique,
le récit d'une conversation qu'elle avait eue avec saint Fran-
cois de Sales et qu'elle avait elle-méme racontée a4 son neveu.

«En 1653, le 26 avril, ¢écrit Le Maitre au moment ot il
vient d’entretenir sa tante, comme je lui parlais de la vie de
M. de Geneve, elle me dit: « Ce saint prélat m’a fort assistée,
et j'ose dire qu'il m'a autant honorée de son affection et de
sa confiance que Madame de Chantal. J'étais étonnée de la
liberté et de la bonté avec laquelle il me disait toutes ses plus
secrétes pensées, comme je lui disais et lui avais dit tout d’abord
toutes les miennes. Il est certain qu'il avait beaucoup plus de
lumieéres qu'on ne pensait pour la conduite et la discipline de
I'Eglise. C'¢était un il pur gui voyait tous les maux et tous
les désordres que le reldchement a causés dans les moeurs des
ecclésiastiques et des moines; mais il cachait tout dans le
silence et couvrait tout de la charité et de 'humilité, Il gé-
missait comme M. de Bérulle des désordres de la cour de
Rome, et me les marquait en particulier, Puis il me disait:
Ma fille, voila des sujets de larmes; car d'en parler au monde
en 1'état ol il est, c’est causer du scandale inutilement. Ces
malades aiment leurs maux et ne veulent point guérir. Les
conciles cecuméniques devvaient véformer la téle et les membres,.
étant ceriaimement par-dessus le pape. Mais les papes s'aigrissent,
lorsque I'Eglise ne plie pas toute sous eux, quoique, selon le
vrai ordre de Dieu, elle soit au-dessus d’emx, lorsque le con-
cile est universellement et canoniquement assemblé. Je sais
cela comme les docteurs qui en parlent, mais la discrétion
m’empéche d’en parler, parce que je ne vois pas de fruit &
en espérer. Il faut pleurer et prier en secret que Dieu mette



817 —

ia main ou les hommes ne la sauraient mettre; et nous devons
nous humilier sous les puissances ecclésiastiques auxquelles il
nous a soumis, et lui demander cependant qu'il les humilie et
les convertisse par la toute-puissance de son esprit...!).»

2. — Mais laissons de cdté 'histoire et interrogeons saint
Francois de Sales lui-méme.

Dans son sermon pour le jour de saint Pierre, le saint
docteur dit en parlant de saint Pierre: «Clest la pierre de
touche avec laquelle 'on connait toujours le faux or de I'hé-
résie; c'est la pierre carrée du temple de Salomon... La pre-
miere chose a quoi je vous exhorte est de remercier Dieu de
ce qu'il nous a donné une telle pierre, sur laquelle nous ap-
puyant, nous ne tomberons jamais?.» — Donc, disent les in-
faillibilistes, saint Francois de Sales admet linfaillibilité per-
sonnelle du pape, et par conséquent il est avec nous.

Rien n'est plus faux que saint Francois de Sales admette
dans ce passage linfaillibilité personmnelle et séparée du pape,
telle que l'entendent les infaillibilistes actuels. Quiconque a,
non pas étudié mais seulement lu les ouvrages de saint Fran-
¢ois de Sales, sait trés bien que saint Francgois de Sales ne
sépare jamais le pape de 1'Hglise. Comme il 'écrivait a la
dame dont nous avons déja parlé, «1I'Eglise ou le pape, c'est
tout un?)». Il est vrai que plusieurs défenseurs de l'ultramon-
tanisme contemporain entendent par la que le pape, & lui seul,
est toute I'Eglise. Mais nous verrons qu'ils s’abusent étrange-
ment et qu'ils prétent au mot de saint Francois de Sales un
sens compléetement erroné. Jamais saint Francgois de Sales n'a
fait de I'Eglise un corps sans téte, mais jamais non plus il
n'a fait du pape unc téte sans corps; pour lui, le corps ne
vivait qu'avec la téte et la téte ne vivait qu'avec le corps; le
corps et la téte, voila A ses yeux 1'étre non divisé, 'étre vrai-
ment un, Pétre réellement vivant; I'Eglise ou le pape, c'est
tout un, parce que ce n'est réellement qu'un seul corps, le
corps de Jésus-Christ. Tel est le seul sens véritable du mot de
saint Frangois de Sales.

Y Mémoires powr servir @ [lhistoire de Port-Royal, t. 11, p. 307; /Foré-Royal
par Sainte-Beuve, deuxieme édition, t. I, p. 221.

%) Buwvres complites de saint Frangois de Sales, édit. Vives, t. V, p. 121 et 123.

N 7bid., t. IX, p. 449.



— 818 —

Vovons, en effet, le contexte du passage précité. Apres
avoir dit que saint Pierre est la pierre carrée du temple de
Salomon, il ajoute: «Notre Seigneur ayant choisi notre saint
apdtre pour étre, apres lui, la premiere pierve du fondement
de son Eglise...» Effectivement, saint Frangois de Sales, avec
la sainte Ecriture, compte trois pierres dans le fondement de
I'Eglise: la pierre angulaire qui est le Christ, la pierre qui est
saint Pierre, et la pierre des apodtres; et, selon saint Frangois
de Sales, ces trois pierres ne font qu'un seul fondement d'une
seule Eglise!); si saint Pierre est séparé du Christ ou des
apotres, il n’est plus fondement de I'Eglise, il n’est plus chef;
toute sa dignité, toute sa force, toute son autorité, c'est son
union fondamentale avec le Christ et avec les apotres; et ce
n’est qu’a cette condition qu’il est la pierre de touche avec
laquelle on connait toujours le faux or de I'hérésie. Aussi,
quelques lignes plus haut?), dit-il que «notre Seigneur est tou-
jours chef de 1'Eglise, mais non pas saint Pierre», pour mon-
trer que saint Pierre n’est pas un successeur du Christ, mais
seulement son «vicaire et lieutenant général®) », et par con-
séquent qu’il ne doit point étre séparé de lui. Et il ne doit pas
davantage étre séparé des apotres et de I’'Eglise. Saint Francgois
de Sales ne fait I'éloge de sa dignité'et de son autorité, qu’en
I'associant & I'Eglise et a la foi de I'Eglise. Aprés nous avoir
dit qu'en nous appuyant sur cette pierre nous ne tomberons
jamais, il ajoute: «Je désirerais que nous fussions simples et
fermes en la foi que la sainte Eglise wnowus enseignet).» Et
quelques lignes plus bas il revient a deux reprises sur cette
pensée que le pape ne doit point étre séparé de 1'Eglise: «Ne
gardons jamais les cogitations de la foi qui ne sont pas de
Dieu, ni fondées sur la pierre de VEglise catholique; mais bri-
sons-les, et rompons leurs pointes contre cette pierre, c’est-a-
dire awvec lautorilé apostolique de 'Eglise?®).»

En vérité, qu'y a-t-il de plus clair et de plus explicite?
Saint Francois de Sales, enseignant que I'Eglise est infaillible
et ne séparant pas le pape de I'Eglise, enseigne évidemment

Y Euvres completes, t. VI, p. 373, discours XXXI.
%) fbid., t. V, p. 120.

%) Zbid., p. 120 et 121I.

Yy Jbid., p. 123.

%) lbid., p. 124 et 125.



— 819 —

que le pape est infaillible. Mais qui ne voit que cette infailli-
bilité du pape est Uinfaillibilité méme de 1'Eglise, et non point
Uinfaillibilité personnelle, séparée, distincte de celle de U Eglise
et particulicve au pape tout seul, dont parlent les infaillibilistes
actuels?

Cette interprétation, d’ailleurs, n’est pas une simple dé-
duction des enseignements de saint Francois de Sales, c'est
un enseignement formel et explicite; car il dit ailleurs: «Si
donc les portes de 'enfer ne peuvent rien contre 'Eglise, elles
ne peuvent rien contre son fondement et chef!).» Tandis que
les infaillibilistes actuels font dériver l'infaillibilité de 1'Eglise
de Tinfaillibilité personnelle du pape, saint Francois de Sales
ne déclare le pape infaillible que parce que U'Eglise lest;
selon lui, toute l'infaillibilité du pape, c’est I'infaillibilité méme
de 1'Eglise, dont il ne peut étre séparé sans cesser d'étre son
chef.

[a)

3. — Les infaillibilistes trouveront au livre des Coniro-
verses un second texte, qui tout d’abord semble les favoriser.
Le wvoici:

« Aussi notre Seigneur ayant planté cette sainte assemblée
des disciples, pria pour le chef et la racine, afin que T'eau de
la foi ne manquit point & celui qui devait en assaisonner tout
le reste, et que par l'entremise du chef la foi flit toujours con-
servée en I'Eglise?).»

Nous ferons sur ce texte la méme réflexion que sur le
précédent. Saint Francois de Sales appelle saint Pierre la ra-
cine, de la méme maniére qu'il 'a appelé le fondement et le
chef. 11 n’est pas plus racine qu'’il n’est fondement et chef; et
de méme qu'il n’est fondement et chef qu'avec Jésus-Christ et
les apotres, ainsi il n'est racine qu'avec Jésus-Christ et les
apotres. Jésus-Christ est le premier fondement, c'est lui aussi
qui est la premitre racine, suivant cette parole de I'Ecriture,
« FEgo [esus... Ego sum vadix?®).» Les apdtres sont fondement
avec Jésus-Christ et avec Pierre, de méme ils sont racine avec
Jésus-Christ et avec Pierre. Et Pierre a son tour est racine
avec eux, comme il est fondement avec eux; et de méme qu’il

Y uvres complétes, t. VIII, p. 372.
B Zbid., t. VIIL, p. 390; Discours XXXIV,
#) Apocalypse, XXII, 16.



— 820 —

a une part principale dans la fondation, ainsi il a également
une part principale dans 'assaisonnement de 1'Eglise.

Remarquons le contexte immédiat. «Il faut, dit saint Fran-
cois de Sales, que je vous dise que saint Pierre ne perdit pas
la foi, quand il nia notre Seigneur, mais la crainte lui fit
désavouer ce qu'il croyait; c'est-a-dire il ne s'oublia pas en la
foi, mais en la confession de la foi, et ne confessait pas ce qu'il
croyait.» Ces paroles sont trés significatives. D’abord, saint
Francois de Sales ne dit pas que saint Pierre fut infaillible
dans la foi, mais seulement gu'il ne perdit pas la foi; ce qui
est bien différent, car beaucoup de personnes ne perdent pas
Ia foi, qui pour cela ne sont cependant pas infaillibles. Ensuite,
saint I'rancois de Sales enseigne que, dans la confession de
la foi, non seulement saint Pierre ne fut pas infaillible, mais
encore qu'il faillit.

Or, lorsque P'on parle de linfaillibilité du pape comme
chef de T'Eglise, il est certain qu'il ne s'agit pas de sa foi
secrete ef privée, mais de sa fol confessée el publigque, ce n'est
pas par sa foi secréte et privée qu'il enseigne et dirige 1'Eglise,
mais par sa foi confessée et publique, c'est-a-dire par la con-
fession publique qu’il fait de sa foi en face de toute I'Eglise.
Si donc saint Francois de Sales enseigne que saint Pierre a
failli dans la confession de sa foi, il enseigne évidemment qu’il
a failli non d'une maniére privée et comme simple individu,
mais d'une maniére publique et comime chef, qu'il n'a pas té-
moigné ce qu’il devait témoigner comune chef,; et s'il enseigne
qu'il a failli comme chef, & plus forte raison enseigne-t-il que,
comume chef, il n'est pas infaillible.

Du reste, si le pape avait une infaillibilité personnelle et
séparée, qui ne voit que, dans Vordre de la doctrine, le pape
serait non seulement un vicaire de Jésus-Christ, mais encore
son successeur? Or, saint Francois de Sales, dans les pages
qui suivent, répéte que Jésus-Christ, «n’étant pas mort effecti-
vement, mais vivant dans le ciel, n'a pas besoin de successeur,
mais seulement d'un vicaire!)». «On ne succede, ajoute-t-il,
qu'a celui qui cede et quitte sa place, soit par déposition ou
par la mort; ce qui fait que notre Seigneur est toujours chef
et souverain pontife de 1'Eglise, et auquel personne ne suc-

Y Bwwres complites, t. VIII, p. 303.



821 —

ceéde, parce qu’'il est toujours vivant et n'a cédé ou quitté ce
sacerdoce pontifical, quoiqu’il exerce en partie par ses minis-
tres et serviteurs ici-bas en I'Eglise militante?).» Saint Fran-
cois de Sales ne dit pas que Jésus-Christ exerce en flout par
le pape, séparément des apdlres, mais qu'il exerce en pariie
par ses muinistves el servitenrs (le pape y compris) 7ci-bas en
I Eglise militante,

4. A propos des paroles de Jésus-Christ: « Tu es Pierre,
et sur cette pierre je batirai mon Eglise », saint Francois de
Sales dit ceci:

«Par ces paroles notre Seigneur montre la perpétuité et
imumnobilité de ce fondement. La pierre sur laquelle on releve
Pédifice, c’est la premieére; les autres s'affermissent sur elle.
On peut bien remuer les autres pierres sans ruiner l'édifice,
mais qui léve la fondamentale renverse la maison. S/ donc les
pories de lU'enfer ne pewvent rien conlre U'Eglise, elles ne peu-
vent vien conire son fondement ct chef, lequel elles ne sauraient
lever et renverser qu'elles ne mettent sens dessus dessous tout
le batiment?). »

Bien que saint Francois de Sales ne parle que de la per-
pétiité ct de Vinunobilitd du fondement de I'Eglise, supposons
qu'il entende également parler de son #nfaillibilité. Qu'est-ce
que le fondement de I'Eglise? Saint Francgois de Sales nous a
déja appris que le fondement de I'Eglise est un, mais com-
posé de trois pierres: Jésus-Christ, saint Pierre, les apodtres.
Lors donc que saint Frangois de Sales parle de la perpétuité,
de T'immobilité, de Vinfaillibilité du fondement de I'Eglise, il
entend évidemment parler de la perpétuité, de l'immobilité,
de Tlinfaillibilit¢ de saint Pierre uni a Jésus-Christ et aux
apotres, c'est-a-dire du pape uni a Jésus-Christ et aux succes-
seurs des apotres, mais il n’entend nullement parler de lin-
faillibilité persomnelle et séparée du pape, telle que la con-
coivent les infaillibilistes. Saint Francgois de Sales ne reconnait
au pape qu'une seule perpétuité, une seule immobilité¢, une
seule infaillibilité, celle qu'il tient de son union avec I'Eglise
et qui n’est pas autre que celle de 'Eglise elle-méme. «3i donc,
dit-il en effet, les portes de l'enfer ne peuvent rien contre
I'Eglise, elles ne peuvent rien contre son fondement et chef. »

Y Fuwres complites, t. VI, p. 396,
B Lbid., p. 372; Disconrs XXX,



822

Si saint Francois de Sales avait eu seulement le simple
soupcon qu'on pouvait imaginer une infaillibilité personmnelle
et séparée du pape, aurait-il jamais écrit, quelques pages plus
haut'), les paroles suivantes: «Je vous aviseral que notre
Seigneur n'a pas changé le nom de saint Pierre, mais a seule-
ment joint un nouveau nom & l'ancien qu'il avait, peut-&tre
afin qu'il se ressouvint en son aulforité (il ne dit pas son -
faillibilité) de ce qu’il était, de son estoc, et que la majesté
du second nom fit attrempée par 'humilité du premier. Et que
si le nom de Pierre nous le faisait reconnaitre pour chef, le
nom de Simon nous avisait qu'il »’éfail pas chef absolu, mais
chef obéissant, subalterne et maitre valel. » Et quelques pages
plus loin il ajoute que saint Pierre est «fondement par parti-
cipation, fondement munistérial, non absolu, adminisivateur et
non Seigneur, et nullement fondement de notre foi, espérance
et charité, ni de la valeur des sacrements?)». ,

En vérité, sérieusement et de bonne foi, est-ce 14 professer
l'infaillibilité personnelle du pape?

V. — Le seul argument d’apparence vraiment spécieuse que
puissent faire valoir les infaillibilistes, se trouve au Discours X.L°
des Controverses. On y lit en effet ce qui suit:

« Saint Chrysostome appelle saint Pierre os Chrisii, parce
«que ce qu'il dit pour toute I'Eglise et a toute 'Eglise comme
« chef et pasteur, ce n’est pas tant parole humaine que de
«notre Seigneur. Ameen dico vobis, qui accipil si quem misero,
«me acciprl. Donc ce qu’il disait et déterminait ne pouvait étre
«faux. Et de vrai, si le confirmateur fit tombé, tout le reste ne
« fat-il pas tombé? Si le confirmateur biaise ou chancelle, qui
«le confirmera? Si le confirmateur n’est pas ferme et stable,
«quand les autres s'affaibliront, qui les affermira? Car il est
« écrit: Si Yaveugle conduit 'aveugle, ils tomberont tous deux
«en la fosse. Si l'instable et le faible veut soutenir et rassurer
«le faible, ils donneront tous deux en terre; si que notre Sei-
« gneur donnant l'autorité et commandement a saint Pierre de
«confirmer les autres, il lui a quand et quand donné le pou-
«voir et les moyens de ce faire, autrement pour néant lui
«elit-il commandé choses impossibles. Or, les moyens néces-

D) Ewwres complétes, t. VI p. 369.
¥y 1bid., p, 375.



— 823 —

« saires pour confirmer les autres et rassurer les faibles, c’est
«de n'étre point sujet a la faiblesse soi-méme, mais d'étre
«solide et ferme comme une vraie pierre et un rocher. Tel
« était saint Pierre en tant que pasteur général et gouverneur
«de T'Eglise.

« Ainsi quand saint Pierre fut mis au fondement de I'Eglise
«et que 1'Eglise fut assurée que les portes de l'enfer ne pré-
«vaudraient point contre elle, ne fut-ce pas assez dire que
« saint Pierre comme pierre fondamentale du gouvernement et
« administration ecclésiastique ne pouvait se froisser et rompre
« par l'infidélité ou erreur, ce qui est la principale porte d’enfer?
«car qui ne sait que si le fondement renverse, si 'on y peut
«porter la sape, que tout 1'édifice renversera? De méme, si
«le pasteur supréme ministérial peut conduire les brebis dans
«des paturages vénéneux, on voit clairement que le parc est
«pour bientdot étre perdu. Car si le supréme pasteur ministé-
« térial conduit a mal, qui le redressera? s'il s’égare, qui le
«rameénera ?

« A la vérité il faut que nous ayons a le suivre simple-
«ment, non a le guider, autrement les brebis seraient pasteurs.
« Et de fait 'Eglise ne peut pas toujours étre ramassée en un
«concile général, et les trois premiéres centaines d'années il
«ne s'en fit point. Dans les difficultés donc qui surviennent
«journellement, & qui se pourrait-on mieux adresser, de qui
« pourrait-on prendre loi plus assurée, régle plus certaine, que
«du chef général et du vicaire de notre Secigneur? Or, tout
«ceci n'a pas eu seulement lieu en saint Pierre, mais en ses
«successeurs; car la cause demeurant, l'effet demeure encore.
« L'Eglise a toujours besoin d'un confirmateur infaillible au-
«quel on puisse s'adresser, d'un fondement que les portes
«d’enfer et principalement U'erreur ne puissent renverser, et
«que son pasteur ne puisse conduire a lerreur ses enfants.
«Les successeurs donc de saint Pierre ont tous ces mémes pri-
«vileges, qui ne suivent pas la personne, mais la dignité et la
«charge publique ?). »

Eh quoi! s’écrient les infaillibilistes, qu'est-il bescin de pa-
roles plus claires et plus décisives?

Notre réponse est bien simple.

V) Fuvres complétes, t. VIIL, p. 412-413.



— O

Ou saint Francois de Sales parle dans un sens strict et
prend au pied de la lettre les expressions dont il se sert; et
alors nous déclarons nettement, nous aussi, qu'il est infailli-
biliste dans le sens actuel du mot. — Ou bien il ne parle pas
dans un sens strict, rigoureusement théologique; et alors nous
déclarons nettement qu'il n'est pas infaillibiliste.

La est toute la question, nous n'osons pas dire la difficulté,
tant la solution est facile.

Non, dans ce passage du XL°® Discours, saint Francois
de Sales ne parle pas dans un sens absolument rigoureux.
Voici nos preuves:

[° Si saint Francgois de Sales parlait dans ce passage stric-
tement et rigoureusement, il serait en contradiction positive et
formelle avec lui-méme dans tous les passages précédents que
nous avons rapportés et dans tous ceux que nous rapporterons
encore. Or, il nous répugne dadmettre gratuitement qu'un
esprit comme saint Francgois de Sales se soit contredit aussi
nettement sur un aussi grave sujet.

2° Nous avons vu déja que, quelques pages plus haut, au
Discours XXXIVe, saint Francois de Sales avait déclaré que
saint Pierre avait failli «en la confession de la foi, quand il
nia notre Seigneur ) ». Or saint Francois de Sales admet-il que,
lorsque saint Pierre nia le Christ, il fut la bouche du Christ,
0os Christi? Ne serait-ce pas 12 une contradiction insensée? Et
saint Fran¢ois de Sales le comprend si bien que, lorsque avec
saint Chrysostome il appelle saint Pierre os ChwristZ, il ne dit
pas formellement, comme il devrait cependant le dire §'il par-
lait dans le sens des infaillibilistes: ce que dit saint Pierre est
la parole méme du Christ. Mais il hésite et prend un détour
qui atténue singulierement le terme de saint Chrysostome. «Ce
qu'il dit — ce sont ses propres paroles — ce w'est pas lanl
parvole hwmaine que de notve Seigneur.» Ce qu'il dit n'est donc
pas completement de notre Seigneur; il y a donc encore dans
ce qu'il dit quelque chose de la parole humaine; par consé-
quent, ce n'est pas d'une infaillibilité absolue et séparée qu'il
s'agit ici: partout ot la parole reste encore quelque peu /-
maine et n'est pas foufe de notre Seigneur, elle ne saurait

Y Fuvres complotes, t. VI, p. 390.



— 825 —

etre absolument znzfaillible,; hwmain et infaillible sont des ex-
pressions qui ne se conviennent point sous le méme rapport.

Du reste, saint Francois de Sales, en rapportant cette
parole de saint Chrysostome, veut évidemment entendre comme
saint Chrysostome I'entendait. Or, saint Chrysostome a-t-il voulu
parler strictement dans le Discours de féte ot il a prononcé
cette parole, lui qui dans une homclie a appelé saint Pierre
«la bouche des apoétres, os apostolorumt)»? Et saint Francois
de Sales le sait, puisqu'il cite les deux mots de saint Chry-
sostome. Dans la pensée de saint Francois de Sales comme
dans celle de saint Chrysostome, saint Pierre, comme chef ct
fondement de I'Eglise, doit étre la bouche du Christ et des
apodtres, parce qu'il n'est fondement de 1'Eglise qu’avec eux;
la doctrine qu’il doit enseigner, quand il témoigne de la foi
de toute I'Eglise, doit étre, non sa doctrine privée et particu-
liere, mais la doctrine publique du Christ et des apoétres, o0s
Christi el apostolorum. Tel est évidemment le sens des pa-
roles de saint Francois de Sales, si on les examine d'aprés
leur contexte.

3° Le contexte nous fournit une seconde preuve que saint
Francois de Sales ne parle pas ici strictement et rigoureuse-
ment., Car, pour appuyer ce qu'il vient de dire de concert
avec saint Chysostome, il cite un texte de 'Evangile qui s’ap-
plique autant aux apotres qu'a saint Pierre, et qui n'exprime
nullement 1'idée d’infaillibilité absolue: « Amzen dico vobis, qui
acctpit si quem wmisero, me accipil. Donc ce que saint Pierre
disait et déterminait, ne pouvait étre faux.» Ces paroles, en
effet, s'adressent & tous les apbtres, amen dico vobis, et non
pas a saint Pierre séparément; d’autre part, aucun Peére de
I'Eglise n’a interprété ce texte dans le sens que les infaillibi-
listes voudraient donner aux paroles de saint Francois de
Sales; aucun Pere de I'Eglise n'y a vu l'ombre méme d'une
réelle et rigoureuse infaillibilité, pas plus que d’'une réelle et
rigoureuse impeccabilité, mais seulement la présence morale
de Jésus-Christ dans ses apotres. Or est-il admissible que saint
Francois de Sales ait voulu comprendre ce texte dans un sens
nouveau, contraire a celui de tous les commentateurs? Evidem-
ment non; et s'il applique a saint Pierre un texte qui s'ap-

1) Saint Chrysostome, Homil. LV in Math.



— 826 —

-

plique formellement a fous les apodtres, c'est qu'il entend ne
pas séparer saint Pierre des apotres; et s'il cite, pour prouver
que le pape est infaillible, un texte que nul n'a entendu dans
le sens d'une réelle et rigoureuse infaillibilité, c’est que lui-
méme ne voulait pas parler d'une réelle et rigoureuse in-
faillibilité.

4o Apres avoir étudié ce qui précede immédiatement le
passage précité de saint Francgois de Sales, ¢tudions ce qui le
suit immédiatement, Ici saint Francois de Sales est aussi clair
que possible. Il déclare que saint Pierre est un confirmateur
infaillible, comme Moyse et comme le Grand prétre de I'ancienne
loi. Voici ses propres paroles:

« Saint Bernard appelle le pape wn auire Movyse en awio-
«rité. Or, combien grande fut Pautorité de Moyse, il n'y a
« personne qui l'ignore; car il s’assit et jugea de tous les diffé-
«rends qui étaient parmi le peuple, et de toutes les difficultés
«qui survenaient au service de Dieu. Il constitua des juges
« pour les affaires de peu d'importance; mais les grands doutes
« tatent véservés a sa connaissance. Si Dieu veut parler au
« peuple, c'est par sa bouche et par son entremise. Ainsi donc
«le supréme pasteur de U'Eglise nous est juge compétent et
«suffisant en toutes nos plus grandes difficultés; awlrement
« mous seviomns de pire condition que cel ancien peuple, qui
«avait un tribunal auquel il pouvait s'adresser pour la réso-
«lution de ses doutes, spécialement en matiere de religion?).»

Et de Moyse saint Frangois de Sales passe au simple Grand
prétre de l'ancienne loi:

« Dong, il est simplement dit: Qui awutem superbDievit, nolens
«obedire sacerdotis imperio, judicis Semtentia moriatur. Et en
« Malachie: Labia sacerdotis custodient scientiam, et legem
«requivent ex ove ejus; dont il s’ensuit que chacun ne pouvait
«pas se résoudre dans les points de la religion, ni produire
«la loi a sa fantaisie, mais selon la proposition du pontife.
«Que si Dieu a eu une si grande prévoyance & la religion et
« tranquillité de conscience des Juifs, que de leur établir un
«juge souverain & la sentence duquel ils devaient acquiescer,
«il ne faut pas douter qu'il ne nous ait pourvi awu chyistia-
wmsme d'un pastewr qui il cette méme autorité, powur 70US

Y FEuwres complétes, Discours XL, t. VIII, p. 413-414.



= BEF -

«lever les doutes et scrupules qui pourvraient survenir suv les
«déclarations des Ecrvitures?t).»

Le raisonnement et la pensée de saint Francois de Sales
sont manifestes. Dans Ia nouvelle loi, dit-il, nous ne pouvons
pas étre de pire condition que les Juifs de l'ancienne loi; or
les Juifs de 'ancienne loi ont eu un Moyse et un Grand prétre
qui levaient tous les doutes en matiere de religion, et par la
bouche desquels Dieu lui-méme parlait au peuple; donc, pa-
reillement, dans la nouvelle loi il y a un juge souverain, un
confirmateur infaillible qui léve tous nos doutes en matiére de
religion et qui est la bouche de Dieu, et ce confirmateur in-
faillible et souwverain, c’est le pape.

L’infaillibilité que saint Francois de Sales attribue au pape
est donc la méme — il le dit expressément — que celle qu'il
attribue & Moyse et au Grand prétre. Or, personne, jusqu’a
présent, n'a pensé a regarder linfaillibilité du Grand prétre
de 'ancienne loi comme une infaillibilit¢ rigoureusement absolute,
telle que 1'entendent les infaillibilistes.

5° Saint Francgois de Sales, au Discours XXXI® n'a-t-l
pas dit que saint Pierre n'est «nullement fondement de notve
for#)»? Or, si saint Francois de Sales avait admis dans saint
Pierre et dans ses successeurs une infaillibilit¢ absolue, per-
sonnelle el séparde, dans le sens des infaillibilistes actuels,
n'est-il pas évident qu'il aurait di par cela méme admettre
que saint Pierre et ses successeurs sont réellement, en quelque
maniére, fondement de notre foi aussi bien que de I'Eglise?
Donc, saint Francois de Sales ne parle dans le discours XL°
que d'une infaillibilité relative et morale, mais non rigourcuse.

6° Du reste, ce n'est pas la premiere fois que saint Fran-
¢ols de Sales entend ainsi le mot «infaillibilité ». En voici un
exemple qui ne manque pas d'intérét. Discutant contre les pro-
testants qui se moquaient du titre «Sainteté» accordé au pape,
qui gawussaient contre notre dévotion envers les croix indul-
genciées & Rome, qui nous reprochaient de les trouver plus
saintes que les autres, et qui en appelaient & leurs raisons
contre nos raisons et a leurs académies contre notre Sorbonne,
il répondait: «ILa Sorbonne vous déplait toujours; aussi est-ce

Y @Guwvres complites, lbid., p. 414.
%) Ibid., p. 375.



— 828 —

un arsenal znzfaillible contre vos académies?).» Les infaillibi-
listes actuels diront-ils que saint Frangois de Sales a cru a
Pinfaillibilité absoluie, personnelle ct séparée de la Sorbonne, et
alors que sont-ils eux-mémes sinon des hérétiques pris en fla-
grant délit? Et s’ils ne le disent pas, de quel droit soutiennent-
ils que, quand saint Frangois de Sales parle de linfaillibilité
du pape, il parle d'une infaillibilité qui vaut tout, et que, quand
il parle de linfaillibilité de la Sorbonne, il parle d'une infailli-
bilité qui ne vaut rien? Est-ce que dans 1'un et l'autre cas le
langage de saint Francois de Sales n'est pas absolument iden-
tique? Est-ce qu’il y a dans le contexte un seul mot qui atténue
le sens quand il s’agit de la Sorbonne, et qui le fortifie quand
il gagit du pape?

Donc saint Francois de Sales ne parle pas plus stricte-
ment dans le premier passage que dans le second. Il 'avoue
lui-méme au Discours XXXVI¢ de ses Controverses. «Je ne
fais pas ici profession, dit-il, de traiter les difficultés a fond
de cuve?®).»

7° Voici un autre passage des Coniroverses qui jette éga-
lement de la lumiére sur ce point:

« Connaissez, Messieurs, je vous prie, dit saint Francois
«de Sales aux protestants, l'esprit chicaneur de division.
«On vous renvoie a I'Ecriture; nous y sommes avant que
«vous fussiez au monde et nous y trouvons ce que nous
« croyons clair et net. — Mais il la faut bien entendre, con-
« frontant les passages aux passages, le tout selon le symbole.
« — Nous sommes en ce train, il y a 1500 ans, et pensez-vous
«nous y tromper? Luther répond: Qui vous l'a dit? Nous
«disons: L’Ecriture. — Quelle Ecriture? — Telle et telle ainsi
«conférée et appariée au symbole. Au contraire, Luther, je
«tiens fortement que c'est vous qui vous trompez. L’Ecriture
«me le dit en tel et tel passage, que je joins et ajuste a telle
«et telle piece et aux articles de la foi. Je ne suis pas en
cdoute ¢’il faut donner créance a la sainte parole, je sais
«qu’elle est au supréme degré de certitude. Ce qui me tient
«en peine, c'est lintelligence de cette Ecriture, ce sont les
« conséquences et les conclusions qu'on y attache, les sens

Y L’ Etendard de la sainte Croix, L. II, ch. XI; t. IX, p. 143.
%) Euvres complétes, t, VI, p. 396,



— 829 —

«divers sans nombre et qui semblent souvent contraires sur
«un méme sujet, ot chacun prend parti, qui d'un co6té, qui
«d’autre. Qui me fera voir si je tiens l'autorité a travers de
«tant de variétés? Qui me fera voir cette Ecriture en sa cou-
«leur? Car le col de cette colombe change autant de fois
« d’apparences, que ceux qui la regardent changent de pos-
«ture et de distances. L’ Ecriture est tves sainte et trés infaillible,
«C'est la pierre de touche, toute proposition est bonne qui
« soutient son ¢épreuve. Mais je vous prie, si la preuve faite
« par un Concile géméral n’est pas chez vous assez authen-
« tique pour arréter le cerveau des hommes, comment est-ce
«que Uautorité d'un quidam le pourra faire?l)»

Linfaillibilité dont parle ici saint Francois de Sales est
une infaillibilité qui ne suffit pas, selon lui, pour dirimer une
controverse sur la foi; il faut qu'une nouvelle autorité vienne
s'adjoindre a elle. Et cependant il s’agit de 1'Ecriture sainte,
de la parole ou révélée ou inspirée de Dieu. Et lorsqu’il s'agit,
non plus d'une révélation ni d'une inspiration, mais d'une
simple autorité conférée au premier des apdtres pour veiller
avec eux a la conservation du dépot de la foi dans les dmes,
on prétendrait que saint Frangois de Sales entend parler d'une
infaillibilité absolue et persommelle aux successeurs de saint
Prerre!

Sl en était ainsi, saint Francois de Sales en aurait cer-
tainement appelé a cette autorité des successeurs de saint Pierre
pour interpréter sainement I'Ecriture. Or il ne le fait pas. Ce
n’est pas au pape qu’il en appelle, mais awu Concile général,
et voila la régle supréme, Uinfaillibilité absolue et rigoureuse,
qu’il fait valoir devant les protestants pour les convaincre et
les ramener a la vérité.

8° Cette doctrine est confirmée par un autre passage de
saint Francois de Sales, qui se trouve quelques pages plus loin
et qui est ainsi congu:

«Pour le regard des décrets de la doctvine de la foi, ils
«sont invariables; ce qui est une fois vrai, I'est toujours et le
«sera dans 1'éternité; aussi les conciles appellent canons ce
«qu'ils en déterminent, parce qu’'ils sont des régles inviolables
«de notre créance, et nous recevons unanimement tous les

Y Buvres complétes, t. VIII, p. 427-428; Discours XLIVe.

Revue intern. de Théologie, Heft 28, 1899, o4



— 830 —

«sentiments des vrais conciles, ou généraux, ou provinciaux
«avoués par les généraux ou par le siége apostolique ). »

On le voit. Selon saint Francois de Sales, les canons, c’est-
a-dire les décrets de la doctrine de la foi, ce n'est pas ce que
détermine le pape, mais ce que les vrais conciles déterminent. 11
n’en reconnait pas d’autres. Et pour lui les vrais conciles doivent
étre généraux, ou provinciaux, mais dans ce dernier cas ils doi-
vent étre reconnus ou pat les conciles généraux ou par le siege
apostolique. Saint Francois de Sales ne dit pas par le pape
séparvément, mais par le siege apostolique, ce qui est fort différent.

VI. — Mais on pourrait faire ici deux objections.

1. — Voici la premiere: Au XXXIX® Discours, saint
Francois de Sales, appuyé sur les Peres de I'Eglise, fait une
longue énumération des titres du pape. Il 'appelle « Ecclesia
in qua est polentior principalitas, Capul omwniuni ecclesiavum,
Prima sedes a nemuine judicanda, Tulissimus communionis ca-
tholicee portus, Christi vicarius, Fratrum confirmator, Claviger
domus Domini?).» Or, tous ces titres ne contiennent-ils pas
réellement Uinfaillibilité ?

Les infaillibilistes répondent par une affirmation, les autres
catholiques par une négation.

Quoi qu'il en soit des deux réponses, il semble que saint
Francois de Sales ne se soit pas rangé du coté de la pre-
miere; car, au lieu de conclure de tous ces titres a l'infaillibilité
de «1T'évéque de Rome», il ne conclut qu'a sa « Primauté».
Et cette conclusion, trop modeste aux yeux des infaillibilistes,
il la répete au Discours XLII°®%). Partout il s’obstine a ne voir
dans le pape que le «premier des apétres» ou le «président
et gouverneur universel de I'Eglise?)». Clest 1a I'idée générale
qu’il attache a toutes ces dénominations particulieres. Dans
son Discours XXXI° il va méme jusqu’a dire que, pour ce qui
regarde la doctrine, «fous les apodtres semblent aller a par,
si saint Jean et saint Paul ne précédent pour l'excellence de
leur théologie, et que c'est en 1’autorité et gouvernement que
saint Pierre a devancé tous les autres?)». ‘

D Cuwvres complétes, t. VIIL, p. 431; Discours XLVe.

#) Zdid., p. 40%-409.

%) Ibid., p. 418-421,

¥) Lbid., +. V, p. 116; Sermon pour le jour de saint Pierre. — T, VIIL, p. 415-418.
5) Zbid., t. VIII, p. 377.



— 831 —

2. — La deuxiéme objection porte précisément sur cette
autorité gouvernementale de saint Pierre relativement & celle
des autres apotres.

« En Tautorit¢ et gouvernement, saint Pierre a devancé
< tous les autres, d'autant que le chef surpasse les membres:
«car il a €té constitué pasteur ordinaire et supréme chef de
«I’Eglise. Les autres ont été pasteurs délégués et commis avec
«autant plein pouvoir et autovité sur tout le reste de I'Eglise
«que saint Fierve, sauf que saint Pierre était leur chef de
«tous et leur pasteur, comme de tout le christianisme. Ainsi
« furent-ils fondements de U'Eglise avec lui dgalement quant &
«la conversion des ames et par la doctvine,; mais quant & 'au-
«torité et gouvernement, ils le furent inégalement, puisque
« saint Pierre était le chef ordinaire non seulement du reste
«de toute I'Eglise, mais des apdtres encorel). »

«Il se peut bien faire qu’'un roi vivant, il y ait ou la reine
<ou son fils qui ait tout autant de pouvoir que le roi méme,
«a chatier, absoudre, donner, faire grace; il n'aura pourtant
«pas le sceptre, mais l'usage seulement. Il aura bien la méme
« autorité, mais non pas quant a la propriété, mais seulement
«quant & l'usage et l'exercice. 7Tout ce qu'il aura fait, ce sera
« fait; mais il ne sera pas chef ni roi, mais faudra qu'il re-
« connaisse que son pouvoir est extraordinaire, par commission
« et délégation, au lieu que le pouvoir du roi, qui ne sera point
« plus grand, sera ordinaire et par propriété. Ainsi notre Sei-
<« gneur promettant les clefs a saint Pierre lui remet 'autorité
«ordinaire et lui donne cet office en propri¢té, duquel il dé-
«clara P'usage quand il dit: Quodcumaque solveris, etc. Or, par
«apres, quand il fait la méme promesse aux autres apotres, il
«ne leur donne pas les clefs ou l'autorité ordinaire, mais seu-
«lement les autorise en l'usage qu'ils feront et en lexercice
«des clefs, Cette différence est prise des termes propres de
«"Ecriture: car solvere et ligare ne signifie que l'action de
«'exercice, habere claves 1'habitude. Voila combien est diffé-
«rente la promesse que notre Seigneur fit a4 saint Pierre de
« celle qu'il fit aux autres apdtres. Les apotres ont fous méme
« pouvory avec saimt Pierre, mais non pas en méme grade,
«d’autant qu'ils 'ont comme délégués et commis, et saint Pierre

V) 7Zbid., Discours XXXIe, t. VIII, p. 377.



832 —

«comme chef ordinaire et officier permanent. Et & la vérité il
«fut convenable que les apdtres qui devaient partout planter
«1'Eglise eussent fous plein pouvoir et enlicve autorvité d'user
«des clefs et pour l'exercice d’icelle; et fut trés nécessaire
«encore que l'un d’'entre eux en eft la garde par office et
« dignité 1). »

Hatons-nous d'avertir le lecteur que toutes les assertions
contenues dans cette citation n’ont point ¢té maintenues par
saint Francois de Sales.

Afin d’établir clairement son opinion dans ces matieres
complexes, distinguons immédiatement le pouvoir doctrinal,
Pexercice de l'autorité gouvernementale et Uorigine de cette
méme autorité. Ce sont 1a, dans la doctrine de saint Francois
de Sales, trois points tout & fait distincts.

Or, premiérement, quant au pouvoir doctrinal, i1 y a pa-
rité et égalité complete entre saint Pierre et tous les apotres,
et saint Pierre n'est pas autrement fondement de I'Eglise que
les apotres. « Par leur doctrine, dit-il, fous les apdtres semblent
«aller a pair, si saint Jean et saint Paul ne précedent pour
«l'excellence de leur théologie. C'est donc de ce coté que tous
«les apotres sont fondements de I'Eglise... Ainsi furent-ils fon-
« dements de I'Eglise avec lui également quant 4 la conversion
«des ames et par la doclrine?).» Tels sont les rapports que
saint Francois de Sales établit entre le chef de I'Eglise et les
autres apotres.

Deuxiemement, il n'y a entre eux inégalité que lorsqu'il
s’agit d’autorité gouvernementale; ici saint Pierre a devancé
tous les autres, tandis que tout a l'heure il n’allait que de
pair avec eux. Et encore saint Francois de Sales distingue-t-il
entre I'exercice de lautorit¢ gouvernementale et son origine.

Quant a Vexercice de I'autorité gomvermementale, i1 donne
a tous les apotres «awtant plein pouvoir el auiorité sur rout
le reste de I'Eglise que saint Pierve..®). [ls onl tous méme
pouvorr avec saint Pierve... Ils ont tous plein pouvoir et entiere
auntorilé d'user des clefs et pour l'exercice d’icelle?)». Tout ce

1) Euwvres complites, t. VI, p. 383-384, Discours XXXII®; voir aussi p. 392,
Discours XXXVe,

%) lbid., p. 377, Discours XXXIe.

%)y Zbid.

) Zbid., p. 383, Discours XXXIIe,



— 833 —

qu’ils auront fait, ce sera faitl). — Il est donc manifeste que,
pour la licité et la validité des actes d'autorité et de gouver-
nement dans toute 1'Eglise, saint Francois de Sales donne a
tous les apotres «entieére autorité et méme pouvoir avec saint
Pierre ».

Seulement, en établissant ce point de doctrine, saint Fran-
cois de Sales rappelle que saint Pierre est «leur chef de tous » 2),
et que, si les apotres ont tous méme pouvoir avec saint Pierre,
ce n'est pas «en méme grade» ?).

D’abord, en quoi consiste, au point de vue de l'exercice
de lautorité gouvernementale, ce titre de ckef que saint Pierre
a sur les autres apotres? Saint Francgois de Sales ne le dit
pas. — Ce titre de chef donne-t-il & saint Pierre une autorité
gouvernementale plus grande soit pour la validité, soit pour
la licité? Saint Francois de Sales ne 'admet en aucune facgon,
puisqu'il dit positivement que le pouvoir de saint Pierre n'est
« point plus grand» que celui des apotres, et que plus loin il
revient encore sur le plein pouvoir des apotres qui est le
méme que celui de saint Pierre, et sur leur enfiere autorité
d’'user des clefs et pour l'exercice d'icelle. Et méme, au Dis-
coltrs XLITe, expliquant ce titre de chef conféré i saint Pierre,
il ne le confond nullement avec celui de roi absolu; selon lui,
c’est Dieu seul qui est le roi absolu, saint Pierre n'a que «l'au-
torité du lieutenant»*); et ailleurs, comme nous l'avons déja
remarqué, il 'appelle «le président ».

Ensuite, qu'est-ce que cette différence de grade? Est-ce
une différence qui porte sur U'exercice méme de l'autorité ou
seulement sur son origine? Saint Frangois de Sales est formel
sur ce point: toute la différence ne porte, selon lui, que sur
la question d'origine, et nullement sur l'exercice de l'autorité
elle-méme. «l.es apotres, dit-il, ont tous méme pouvoir avec
saint Pierre, mais non pas en méme grade, d’autant qu'ils 'ont
comme délégués et commis, et saint Pierre comme chef ordi-
naire et officier permanent?®.» L'un est chef ordinaire, les
autres sont chefs extraordinaires; l'un est officier permanent,

Y Euvres completes, t. VIII. — Voir aussi p. 379 et 380.
% Jbid., p. 377
%) 7bid., p. 383.
8) fbid., p. 423.
%) 1bid., p. 383.



— 834 —

les autres sont officiers non permanents: voila toute la diffé-
rence que saint Francois de Sales met entre eux; c'est une
différence dans le grade et dans la dignité, mais non dans
l'exercice de 'autorité qui est la méme.

Et encore saint Francois de Sales n'a-t-il par persévéré
dans cette opinion sur cette question de Porigine de lautorité
gouvernementale dans les apotres. En effet,

Troisitmement, dans le Discours XXXII°, saint Francois
de Sales, comparant saint Pierre 4 un roi et les apdtres a la
reine ou & son fils, dit de ce fils que, tout en ayant la méme
autorité que le roi quant a l'usage, il n'est cependant ni chet
ni roi, et par conséquent il donne a en conclure que les apdtres
ne sont ni chefs ni rois. Or, plus tard, au discours XXXIX¢,
il déclare positivement que «les évéques sont vraiment priuces
spirituels, ckefs et évéques, non lieutenants du pape, mais de
notre Seigneur, dont il les appelle fréres?).»

Dans le Discours XXXI¢ et dans le XXXII¢, saint Francois
de Sales appelle les apotres « des pasteurs délégués et commis »,
et c'est en cela que leur pbuvoir n'est pas ordinaire, mais seu-
lement extraordinaire. Or, plus tard, dans le Discours XXXIX?°,
il enseigne formellement que les évéques ne sont ni vicaires
ni substitués. Voici ses propres paroles: «Evéque universel
« se peut entendre ou d'un qui soit tellement évéque de l'uni-
«vers, que les autres évéques ne soient que vicaires et subs-
« titués, ce qui west point,; car les évéques sont vraiment
« princes spirituels, chefs et évéques, non lieuienants du pape,
«mais de notre Seigmnenr, dont il les appelle fréres. Ou on
« peut entendre d'un qui est surintendant sur tous, et auquel
«tous les autres qui sont surintendants en particulier sont
« inférieurs voirement, mais non pas vicaires ni substitués. Bt
«c’est ainsi que les anciens l'ont appelé évéque universel?).»

Dans le premier cas, le pape est le gardien et le pro-
pri¢taire ordinaire des clefs, c’est-a-dire du pouvoir gouverne-
mental dans U'Eglise; et les évéques, tout en ayant le plein
usage de ces clefs, n’en sont ni les gardiens ni les propriétaires
ordinaires; ils ne s'en servent que par extraordinaire, comme
simples délégués et commis du roi, sans étre eux-mémes ni

Y Buwres complites, t. VIIL, p. 409.  *
Yy Ibid., p. 409-410,



— 835 —

chefs ni rois. Tandis que, dans le deuxiéme cas, le pape n’est
que le premier surintendant; il n'est pas méme le maitre ou
le propriétaire de la maison, car ce malitre est Jésus-Christ
lui-méme, toujours vivant; et fous les évéques sont ses freres,
ses lieutenants et ses surintendants, directement et par consé-
quent immédiatement institués par lui; le pape est le premier
surintendant, les autres ne viennent qu'apres lui, mais sans
étre ses surintendants, car ils ne sont ni ses vicaires ni ses
substitu¢s, mais les surintendants, les vicaires, les substitués
de Jésus-Christ méme et de Jésus-Christ seulement, tous vrai-
ment princes spirituels et vraiment chefs.

Dans le premier cas, il n'y a qu'une autorité gouverne-
mentale ordinaire, celle du pape, lequel en est le seul pro-
pri¢taire; les évéques ne sont pas propriétaires, ils n’ont en
propre aucune autorité, car ce qu’ils font dans le gouverne-
ment de U'Eglise n'est valide et licite que par extraordinaire
et par délégation, en vertu de Tunique autorité propre et or-
dinaire du pape. Dans le deuxiéme cas, au contraire, les évéques
sont vrais princes spirituels et vrais chefs; ils ont donc une
autorité gouvernementale qui leur est propre et par consé-
quent ordinaire; ce qu'ils font dans le gouvernement de I'Eglise
est valide et licite, non en vertu d'une délégation du pape,
dont ils ne sont nullement les licutenants, mais en vertu de
leur autorité propre et ordinaire qu'ils tiennent de Jésus-Christ
lui-méme, leur propre frere.

Ce sont la deux opinions totalement différentes.

Saint Francois de Sales n'a professé la premiére qu'acci-
dentellement, dans les Discours XXXI1°® et XXXII®, que nous
avons cités; dans le Discours XXXIII® il dit encore: «Les
apotres furent égaux en l'apostolat; mais quant & la dignité
pastorale, saint Pierre seul en a eu Vinustitutiont).» Mais il a
professé¢ la deuxiéme opinion et antérieurement et postérieu-
rement. Dans son Zvaité de [amour de Dien?), il dit gque
IUEsprit saint parle «par les bouches des chefs de I'Eglise »,
et dans le Discours XXXIXe® qui a certainement été écrit
postérieurement aux XXXI°, XXXII® et XXXIII® et qui contient
son dernier mot, cette deuxiéme opinion est évidente.

1) T. VI, p. 384.
2) L. II, ch. XIV.



— 836 —

Nous ne voulons point examiner ces deux opinions en
elless-mémes, pas plus que nous ne voulons examiner celle de
Vinfaillibilité du pape. Nous ne nous sommes point proposé
ici de résoudre une question de théologie, mais seulement une
question de critique historique, a savoir: saint Francois de Sales
a-t-il enseigné l'infaillibilité du pape telle qu’'elle est comprise
par les infaillibilistes actuels? A cette question nous avons
cru devoir répondre négativement, parce que, s'il est facile
d’interpréter dans le sens des infaillibilistes certaines paroles
de saint Francois de Sales s¢parées de leur contexte, il nous
a paru logiquement impossible de persévérer dans cette inter-
prétation en étudiant ce contexte.

Nous sommes-nous fait illusion? Les esprits sérieux et
impartiaux jugeront.

Quoi qu’il en soit, ce que personne ne pourra nier, c'est
que saint Francois de Sales, en traitant ces questions, ne
voyait en elles que des opinions, c'est-a-dire des matieres
essentiellement libres, et non pas des dogmes a définir. Tantot,
au lieu dire: Je crois avec la certitude de la foi divine, il dit
simplement: «Il me semble').» Tantot, au lieu de donner ses
explications comme étant celles de la tradition tout entiere, il
dit simplement et ouvertement: «Je sais bien qu'un grand per-
sonnage l'explique autrement?)... Il me semble que saint Basile
donne atteinte a4 ce que je dis?®... Je n'ai pas trouvé 4 mon
golit certains écrits d'un saint et trés excellent prélat?)... Je
ne fais pas ici profession de traiter les difficultés a fond de
cuve %). »

C’est pourquoi, si saint Francois de Sales vivait de nos
jours, ne répéterait-il pas, et avec plus de vérité encore gqu'en
1612, ce qu’il écrivit au cardinal Borghese: «Le danger est
grand » ?

E. Micaaup.

Y Euwres complites, t. VIII, p. 394; Discours XXXVe,

N Ibid.

%) Zbid., p. 369; Discours XXXo.

9 T.IX, p. 454; Lettre CXLIIIe, 4 Bénigne Milletot.
%) T. VIIL, p. 396; Discours XXXVIe.




	Le pape d'après S. François de Sales

