
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Le pape d'après S. François de Sales

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


787

LE PAPE
D'APRÈS S. FRANÇOIS DE SALES.

I. — De la valeur de St. François de Sales
comme théologien.

François de Sales a été regardé comme un écrivain
d'imagination gracieuse et comme un directeur spirituel dévot. Rien
de plus. Son autorité comme théologien n'a jamais été prise
au sérieux parmi les hommes compétents. Ce n'est qu'à l'occasion

de l'infaillibilité du pape que M. Mermillod, lui aussi évêque
de Genève, a songé, par vanité, à profiter de l'occasion pour
se mettre en relief derrière et à travers le nom de son
prédécesseur, et pour essayer de le grandir d'autant plus comme
théologien qu'il le faisait passer en même temps pour infailli-
biliste. L'intrigue réussit. La Congrégation des rites prit la
balle au bond. Le 7 juillet 1877, elle lança une déclaration
dans laquelle on lit: «Ce n'est pas seulement dans la théologie
mystique que brille l'admirable doctrine de François de Sales,
mais encore dans l'explication juste et claire de beaucoup
de passages obscurs de la Ste-Ecriture... Les nombreuses
homélies du saint évêque de Genève, ses Traités, ses
Dissertations, ses Lettres témoignent de l'excellence de sa doctrine
dans les matières dogmatiques. Assurément, dans les
Conclusions ou Livres de controverses écrits par le saint évêque,
brillent avec un éclat incontestable une science admirable
de la théologie, une méthode excellente, une force irrésistible
d'arguments, soit dans la réfutation des hérésies, soit dans la
démonstration de la vérité catholique, et principalement lorsqu'il

établit l'autorité du pontife romain, sa primauté de
juridiction et son infaillibilité, vérités qu'il a soutenues avec tant



— 788 —

de science et de clarté qu'il semble vraiment avoir préludé aux
définitions du Concile même du Vatican. » Nous y voilà, et nous
tenons tout le secret de l'affaire : d'abord faire passer François
de Sales pour un infaillibiliste et un précurseur du Concile du

Vatican, ensuite en conclure qu'il est un théologien eminent,
digne d'être proclamé docteur de l'Eglise ; tel était le plan.

Les éloges emphatiques de la Congrégation des rites étaient
signés du préfet de la Congrégation, le cardinal Louis Bilio,
évêque de Sabine, et du secrétaire Placide Ralli. Pie IX,
naturellement, approuva; le 19 juillet, il donna l'ordre d'expédier
le décret général urbi et orbi, et le 16 novembre de la même
année parut le bref conférant à François de Sales le titre de

«docteur de l'Eglise»1). Guettée, avec sa finesse habituelle,
remarqua, dans Y Union chrétienne de février 1878, p. 90, que
cette proclamation, loin d'être due à l'admiration de l'Eglise
universelle, et à la valeur des écrits de François de Sales,
n'était due qu'«aux sollicitations des amis de Marie Alacoque»,
et pour la gloire de la Congrégation de la Visitation, fondée

par François de Sales.
Laissons de côté le style dithyrambique de Rome et des

jésuites, et voyons les choses. D'après l'histoire vraie et d'après
les écrits mêmes de François de Sales, est-il réellement, comme
le prétend la Congrégation des rites, «le vrai sel de l'Evangile

et le soleil du monde», ou n'est-il qu'un de ces théologiens
médiocres auxquels on fait à peu près dire ce qu'on veut,
considérablement surfaits et spécieusement exploités par le

v) On lit dans ce bref: «Répondant aux vœux des cardinaux de la sainte

Eglise romaine, des prélats, des collèges, des académies et des fidèles, et de l'avis
de la Congrégation de nos vénérables frères, cardinaux cle la sainte Eglise romaine,
préposés à la connaissance des sacrés rites, en vertu de notre autorité apostolique,
par la teneur des présentes, nous confirmons ou, en tant qu'il en soit besoin, nous
accordons et nous conférons de nouveau le titre de docteur en l'honneur de saint

François de Sales, évêque de Genève, et fondateur du saint Ordre des religieuses
de la Visitation de la B. Vierge Marie, de telle façon que dans toute l'Eglise
catholique il soit toujours tenu pour docteur, et qu'au jour de sa fête anniversaire le

clergé, tant séculier que régulier, se conforme, dans la célébration de l'office et de

la messe, au décret susmentionné de la Congrégation des Saints-Rites. Nous décidons

en outre que, non seulement dans l'usage privé, mais en public, au sein des

gymnases, des académies, des écoles, des collèges, dans les lectures, argumentations,
explications, discours et autres formes d'études ecclésiastiques et d'exercices chrétiens,
les livres de ce même docteur, ses commentaires, tous ses ouvrages enfin, seront, au

même titre que ceux des autres docteurs de l'Eglise, cités, produits et employés
comme la circonstance le demandera. »



— 789 —

parti jésuitico-ultramontain? Il n'est pas difficile de démontrer
que c'est cette seconde assertion qui est la vraie.

François de Sales était, avant tout, un homme d'imagination,

et, en second lieu, un homme de sentiment. J'insiste
sur cette distinction, qui est fort importante. Trop souvent on
attribue au sentiment et au cœur des choses qui n'en dérivent
qu'en apparence, et qui, en réalité, ne sont que des produits
de l'imagination. C'est le cas de François de Sales. Bien qu'il
ait beaucoup écrit sur l'amour de Dieu, il a été un imaginatif
plus encore qu'un sentimental. On trouve, en effet, dans ses

écrits, plus d'images poétiques et subtiles que de vraie chaleur
et de véritable amour; c'est un analyste et un psychologue
plus « précieux » qu'un véritable amoureux profondément épris.

De même qu'à Port-Royal il y avait, en général et Pascal
excepté, plus de raisonnement, d'énergie et de volonté que de

cœur, ainsi à la Visitation et partout où l'influence de François
de Sales s'est fait sentir, y avait-il plus d'imagination que de

sentiment proprement dit.
Etant donnés son caractère et sa nature, François de Sales

aurait dû rester dans ce cercle d'action, ainsi circonscrit: car
sa théologie était, elle aussi, une théologie d'imagination, de
subtilité scolastique, et quelquefois de sentiment. Il ne faut y
chercher ni la science, ni même la raison, j'entends la stricte
logique. M. Strowski dit très justement à ce sujet: «En ce

temps-là, philosophes, théologiens et controversistes n'avaient
pas fait Dieu aimable. Ils le considéraient, un peu trop, les
uns comme l'auteur des vérités morales, les autres comme
l'auteur des principes de l'esprit et des lois de la nature. Ils
ne l'acceptaient guère non plus que comme une conclusion
historique, si j'ose ainsi parler. Les mystiques, avec plus de

chaleur d'imagination, rêvaient Dieu plus vivant, mais ils lui
attribuaient une obscurité et une splendeur étranges,
monstrueuses presque ; leur rêve est plus ou moins apocalyptique,
mais il l'est toujours un peu.

«François de Sales n'a pas découronné l'idée de Dieu, il
lui conserve ses attributs métaphysiques et moraux et son
inaccessible perfection, mais l'image qu'il se fait de la divinité
reste aimable et gracieuse en même temps que grande. Il n'est
pas de comparaison délicate et jolie dont il ne se serve pour
dire le charme de la beauté divine. Dieu est beau. Son Traité



de l'amour de Dieu s'ouvre par la glorification de la beauté.
Et la beauté qu'il attribue à Dieu n'est pas d'un ordre purement

rationnel, la définition qu'il en a donnée semble écrite

par un pur artiste. La variété et la splendeur infinie dans
l'unité parfaite, l'harmonie irréprochable, l'éclat rayonnant et
surtout la grâce qui est «l'âme de la beauté des choses vivantes»,
tels sont pour lui les éléments du Beau. Dieu est l'amour même,,
et sa providence, qui s'exprime par des lois générales, descend
aussi dans les cas particuliers et diversifie son action autant
que son acte créateur a diversifié les individus. Dieu amour
aime à l'infini chaque âme en particulier et comme uniquement.

«L'idée de Dieu, qui est la beauté parfaite et qui est l'amour
parfait, c'est la sainteté de saint François de Sales. Cette idée
domine toute sa vie, en est l'âme, en est la lumière *). »

Malheureusement, François de Sales a voulu être encore
un controversiste et un dogmatiste, sans avoir suffisamment
étudié le dogme. Il est ainsi sorti de son vrai rôle et de ses
réelles aptitudes ; il a dû se dédoubler ou plutôt se doubler,
et entrer dans une duplicité de rôle et d'esprit, où la belle
candeur de son âme a disparu, pour faire place à la subtilité,
à la diplomatie et à la ruse; bien plus, la controverse l'a
même rendu injuste, et lui a fait écrire (le croirait-on des
insultes contre ses adversaires. C'est M. Strowski lui-même, son
panégyriste, qui nous en fournira les preuves:

« Son esprit, dit-il, était subtil et souple, se plaisait aux
complications et aux finesses extrêmes; il n'allait point par
des voies inflexibies... il usait de calculs raffinés, si bien qu'il
excellait à ménager toutes choses » (p. 74). Le ménagement plus
que la vérité exacte, tel était effectivement le but de François
de Sales, qui était, partout et en toutes choses, un opportuniste,

un homme de circonstance et de compromis. « Il traitait
les idées avec autant de ménagement et d'habileté que les
individus, il les attaquait par mille moyens et par mille côtés,

presque jamais de front ; c'est toute la finesse itafienne. » Sans

doute, François cle Sales remarque quelque part que les
paroles doivent être « simples sans être frisées » ; mais c'est poulies

autres qu'il parle ainsi. Ses paroles à lui sont très frisées:

*) St. François de Sales, introduction à l'histoire du sentiment religieux en

France au XVIIe siècle, p. 78-79, deuxième édition; Paris, l'Ion, 1898.



— 791 —

c'est de la logique de papillote et de papillotage. « Il se connaît
trop bien lui-même pour ne pas s'être aperçu de Y opposition
de ses goûts avec la nature de son esprit » (p. 75). Il y a donc
en lui de l'opposition. Tout en aimant la simplicité (il le croit),
il n'est, « de vray, nullement simple ». C'est lui-même qui l'avoue.
Il reconnaît même qu'il ne voudrait pas « donner au serpent
les qualités de la blanche colombe, mais aux colombes les
qualités du serpent »! Il y a en lui de la colombe, son
catholicisme chrétien; mais il y a aussi du serpent, son jésuitisme
ultramontain. Il sait, en effet, lorsqu'il le faut, dit M. Strowski,
« prendre les détours et les sentiers » (p. 76). Il savait persuader,
parce qu'il était mielleux, mais « il ne savait pas convaincre »

(p. 130). Un jour même il resta court dans une discussion avec
un hérétique. C'est que non seulement il ignorait beaucoup
cle choses en théologie, mais encore il n'était pas logicien.
M. Strowski remarque que son panégyrique de St. Louis est
«une suite d'idées qui ne se suivent pas», et il conclut ainsi
son chapitre sur la prédication cle François de Sales : « Ea
première et la plus indispensable qualité d'une œuvre d'écrivain,

l'unité du sujet, la liaison des idées, la proportion des

développements, la beauté d'architecture du discours, manque
à l'éloquence de saint François de Sales, est exclue de sa

rhétorique et en exile avec elle tout l'art classique. De Ylnsli-
t-ution chrétienne, le premier livre de philosophie écrit en français
sur un plan méthodique, jusqu'à Du Perron, et Du Plessis et
Du Vair, il y a évolution de la prose française vers les mérites
de la composition. De Du Perron, qui applique ces mérites à

l'éloquence de la chaire, jusqu'à Bossuet et Bourdaloue, il y a

aussi une évolution dont l'histoire peut déterminer les moments
avec quelque certitude, mais saint François de Sales est en
dehors de cette évolution» (p. 162).

Ajoutons que François de Sales tenait de son père, lorsque
celui-ci, voyant le peu de succès de son fils dans le Chablais,
lui écrivait: «Les personnes les plus sensées et les plus sages
disent hautement qu'il faut contraindre ces peuples à recevoir
la foy par la seule bouche du canon. » Le doux François de

Sales a été plus d'une fois très intolérant1). J'ai dit qu'il pra-

]) Voir la Revue internationale de Théologie, juillet 1899, p. 640. — Mr. O. Douen,
dans son ouvrage sur VIntolcrauce de Fénelon (Paris, Fischbacher, 1872), publie la

remarque suivante, p. 112: «Les missions bottées et les dragonnades, ce coup de



— 792 —

tiquait même l'insulte. En effet, dans une lettre au nonce du

pape à Turin, il traite les doctrines protestantes de «bourbiers».
Dans une réplique à La Faye, il l'appelle « un arrogant, pauvre
ministre morfondu, à qui la rage et la passion a ôté la raison,
téméraire, insolent, aveugle, très impudent imposteur, charlatan,
Protée, caméléon, etc. »

On comprend aisément que, dans un tel état d'esprit et
avec de telles dispositions, il n'ait pas pu apporter, dans l'élu-
cidation des questions ecclésiologiques et dogmatiques, toute
la science et toute la précision nécessaires. Et d'abord, il est
à remarquer qu'il confondait l'Eglise romaine, Eglise particulière,

avec l'Eglise universelle. Par exemple, dans une note
écrite par lui en 1590, il déclare qu'il veut penser comme
l'Eglise romaine, sa mère, et il ajoute, pour expliquer sa pensée,
qu'il est disposé à rejeter tout ce qui ne concorde pas avec
la foi catholique (nec quidquam unquam dicturus sum, dum
Deus dabit intellectum, nisi quod fidei catholicœ conformius
videbitur). François de Sales avait alors vingt-trois ans, et il
ne se doutait certainement pas de la gravité de sa méprise;
bien plus, cette confusion était la base même de sa théologie.
Il l'avait apprise chez les jésuites, où il avait étudié de 1581

à 1588. Le P. Possevin était pour lui une autorité, et son
grand théologien était Bellarmin. « Durant cinq ans, dit-il, j'ai
presche en Chablais sans autres livres que la Bible et ceux
du grand Bellarmin. » C'est donc avec raison que M. Strowski
reconnaît que la portée doctrinale du livre des Controverses
de François de Sales a été exagérée par ses éditeurs et ses
admirateurs (p. 94). En 1595, François de Sales n'avait pas le

temps d'approfondir les questions théologiques ; il écrivait
simplement ses pensées et ses arguments sur des feuilles volantes,
pour les habitants de Thonon; il ne les destinait nullement à

la publicité, parce qu'il n'était pas assez sûr de leur exactitude.

génie diabolique, ne sont pas une invention de Marillac, intendant du Poitou (1681);
on les trouve déjà en usage au XVIe siècle, durant la mission que fit François de

Sales pour tenter de convertir le Chablais, et qui contribua le plus à le faire
canoniser. Le duc de Savoie en envoya en 1594 dans les bailliages protestants que François

allait évangéliser à sa manière. Puis, comme les conversions traînaient en

longueur, malgré l'habileté avec laquelle l'apôtre déguisait les côtés les plus repoussants
de la doctrine romaine, le duc arriva en personne, entouré de ses glorieuses troupes,
et donna vingt-quatre heures aux récalcitrants pour abjurer ou quitter le pays. » (Voir
les Œuvres de Léonard Baulacre, Genève 1857, in-8°, II, 132.)



___ 793 —

Et ce sont ces feuilles volantes qu'on a découvertes beaucoup
plus tard, en 1658, dans le château de Sales et qu'on a
publiées sous le nom de Controverses. « Ce livre, dit M. Strowski,
n'aurait jamais pu avoir d'influence, étant d'une origine trop
provinciale et d'une trop mince étoffe théologique... Il n'y a

guère d'érudition ; sans doute, les textes de l'Ecriture sacrée
ne manquent pas, encore leur nombre est relativement restreint,
mais ils ne sont pas étudiés et discutés philologiquement.
François de Sales ne s'amuse pas à ces « pieds de mouche » ;

il donne à chaque texte son sens vraisemblable et naturel, sans
recourir au «calepin», sans se frotter aux «broussailles de la
grammaire». Quand on s'attendrait à en trouver, et qu'il en
faut vraiment, il en donne un peu, bien peu, et il va chercher
ailleurs ses ressources. Il a un jour à examiner le texte fameux
de saint Matthieu : Tu es Petrus, et super hanc petram cedifi-
cabo ecclesiam meam ; et il combat le sens que lui donnent les
réformés. C'est un des lieux communs de la controverse
théologique, il le traite avec clarté, mais pauvrement, et sa science

paraît petite à côté de celle d'un du Perron et d'un Duplessis-
Mornay.

« Il ne fait surtout pas d'histoire ; il ne se préoccupe guère de

l'usage des quatre premiers siècles, et ses controverses forment
un frappant contraste avec la foule des auteurs qui labouraient
non sans peine et non sans mérite les amples matières de la
théologie positive. Lui, il s'écarte de ces chemins. Craint-il de

n'être pas assez docte? Je le crois; il n'avait point de livres,
ai-je dit, il s'en plaint lui-même. Mais il n'eût pas été très
savant même avec des livres. Cette théologie positive avait ses

spécialistes, qui étaient de grands docteurs. Et ces mérites ne
s'acquéraient que par de longs travaux où l'on s'absorbait.
L'éducation de François de Sales avait été trop variée et trop
large, ses occupations avaient été ensuite trop nombreuses pour
qu'il pût lui donner un temps suffisant. Aussi resta-t-il toute
sa vie un peu inférieur en ces matières. Dans les Controverses,
il en donne plus d'une fois des marques et, quand il cite ses

auteurs, Genébrard, par exemple, non seulement il ne contrôle
pas leurs renseignements, mais il reproduit même leurs fautes
d'impression.

« Et puis il avait une autre raison plus haute, si non plus
sérieuse, pour ne pas faire d'histoire. Les Thononiens auxquels



— 794 —

il s'adressait n'auraient pas été compétents pour juger et
discuter ses arguments d'érudition ; et ne voyant pas si ces preuves
étaient fortes ou faibles, ils « auraient eu sans cesse à la bouche
ce recours » que des gens plus savants, les ministres et les
professeurs de Genève, sauraient bien réfuter ses raisonnements.
François de Sales, pressé de triompher, voulait présenter aux
Thononiens un ensemble de raisons qu'ils pourraient, qu'ils
devraient juger eux-mêmes et sans appel. Il s'adressa donc à

la chose du monde la mieux partagée, au bon sens, et il
s'adressa aussi à l'expérience. Du débat entre la Réforme et
le catholicisme, il tâche de faire une question de bon sens et

d'expérience, une de ces questions qu'on peut résoudre sans
être savant, lorsqu'on est raisonnable et qu'on a de bons yeux.
Par là, les Controverses sont un ouvrage presque unique à côté
des trois très ennuyeuses Vérités de Pierre Charron. Il faut
du coup qu'il supprime du débat tout ce qui est curiosité ou
science pure, et qu'il simplifie l'objet de la querelle. Il le fait
naturellement et il réduit le problème à ses points principaux ;

aussi l'accusa-t-on, comme Bossuet plus tard, de n'offrir à la
discussion qu'un catholicisme fort adouci, que désavoueraient
le Pape et les évêques» (p. 102—104).

La Défense de l'Etendard ne vaut pas davantage. « Au
point de vue scientifique, la valeur en est nulle, » dit M. Strowski.
M. Strowski justifie son jugement par des preuves qu'il serait
trop long de répéter1). François de Sales «paraît tout ignorer,
méthodes, problèmes et résultats». Il n'a la plupart du temps
aucun souci du vrai sens des textes des Ecritures et des Pères ;

il se contente du sens « accommodatice », c'est-à-dire du sens
fantaisiste qui est à sa convenance. Il accusait les protestants
d'interpréter la Bible arbitrairement, et il ne voyait pas que
son interprétation «accommodatice», à lui, était beaucoup plus
arbitraire que celle des protestants.

Donc, on le voit, si François de Sales a une certaine
valeur comme analyste sentimental et comme moraliste, si ses

remarques psychologiques ont de la finesse, sa théologie
dogmatique est nulle. Tout ce qu'on peut y trouver d'acceptable,
c'est ce qui ne vient ni de son arbitraire ni du jésuitisme,
mais ce qu'il a hérité des anciennes traditions catholiques, à

l) Voir la Revue internationale de Théologie, juillet 1899, p. 642—643.



— 795 —

savoir, par exemple : que « Dieu est la règle infaillible, rectis-
sime, première et éternelle de tout bien, tout droit, etc. » ; que
« nous, sans la tradition et sans le magistère de l'Eglise (il ne
dit pas le pape seul), ne saurions nous déterminer du sens

que l'Ecriture doit avoir, ni des conséquences qu'on en peut
tirer pour la direction et le gouvernement du peuple chrétien » ;

que, dans les controverses, il faut chercher le sens commun,
qui devient le juge du débat (p. 105) ; qu'il valait mieux exposer
la foi paisiblement et aimablement que de faire de la controverse

dans la prédication. Sur ce dernier point, Camus, dans
son Esprit de saint François de Sales, entre dans quelques
détails intéressants : « Les disputes en matière cle religion, dit-il,
lui étaient fort à contre-cœur, principalement quand on les
entamait à table ou à la sortie du repas. Surtout il désapprouvait

que l'on traitât de controverses en la prédication... La
douceur de son esprit ne pouvait admettre les disputes en
matière de religion. Mais il aimait fort les conférences paisibles
et aimables avec les dévoyés... Avec les errants, il déduisait
brièvement, nettement et fort simplement ce qui était de la
créance catholique et sans aucun esprit de contention... mais
en la manière que l'on traite ces articles- cle foi dans les
catéchèses. »

Combien il est regrettable que François de Sales ne se

soit pas toujours tenu à cette modération
Une dernière observation importante. Pour entrer dans

son esprit et pour être vraiment en possession de sa pensée,
il faut ne prendre ses assertions que dans le sens qu'il leur
a lui-même donné. Or, ce sens n'était presque jamais un sens

absolu, parce qu'il parlait toujours à un point de vue
particulier et restreint. Les pensées générales, qui abondent clans

ses écrits, seraient très souvent fausses, si on leur attribuait
une signification absolue. Que de sottises, par exemple, ne
pourrait-on pas tirer comme conséquences de cette maxime:
« Il n'y a point de mal à recueillir de plusieurs fleurs le miel
qu'on ne peut trouver sur une seule. » Pour être dans le vrai,
il ne faut voir que la pensée restreinte qu'il a eue. De même,
quand il parle de l'autorité et de l'infaillibilité du pape, il ne
la démontre pas comme on devrait le faire si l'on en faisait
une thèse absolue, il n'en parle que comme d'un moyen
commode ou utile pour soumettre les hérétiques sans discussion.



— 796 —

Il ne songe pas à étudier à fond cette autorité prétendue
infaillible, comme on doit le faire de toute vérité absolue ; il se
borne à y recourir comme à un expédient. M. Strowski parle
de son « industrie » ; le mot est encore plus vrai que joli. Il
avait effectivement plus d'industrie que d'exactitude. Il avait
même des «ruses». L'expression est encore de M. Strowski:
« Les ruses s'il le faut, les ruses de la diplomatie, ne sont pas
étrangères à St. François de Sales ; il tourne habilement les
décisions les plus fermes qu'on lui oppose » (p. 222).

Donc, dans cette question de l'infaillibilité du pape, comme
d'ailleurs dans toute question dogmatique dont la solution
exige des études approfondies, il est impossible d'accorder la
moindre autorité à François de Sales.

II. — Le volume de MgB Mermillod sur St. François de Sales.

Lorsqu'il s'est agi de définir l'infaillibilité du pape, le parti
ultramontain infaillibiliste, à la recherche de tous les
arguments, de tous les textes et de toutes les spéciosités qui
pouvaient favoriser de loin ou de près son entreprise, songea à
St. François de Sales. Le prince Chigi tira de sa bibliothèque
et confia à Mgr Mermillod un volume manuscrit qui avait été

envoyé au pape Alexandre VII, en 1658. C'étaient les feuilles
volantes (« reliées en broderie »), sur lesquelles François de Sales,
pendant sa mission du Chablais en 1595, avait écrit, pour les
braves gens de Thonon, ses arguments pour les convertir au
catholicisme romain. C'est ce même manuscrit que Mgr
Mermillod a publié en 1871, en le faisant précéder d'une
introduction x). Distinguons l'introduction de Mgr Mermillod et le
manuscrit de François de Sales.

L'Introduction n'est remarquable que par le pathos qui
est la marque caractéristique de l'auteur. Une haute dame

ultramontaine, chez laquelle ce prélat fréquentait, disait un
jour, après un de ses sermons: «Aujourd'hui, monseigneur a

beaucoup crié: moins on a de choses à dire, plus on crie2)».
Or, l'Introduction en question est comme ce sermon : monsei-

') Le Pape par St. François de Sales, avec une introduction par Mgr Mermillod;
Paris, Palmé, in-32, 1871.

2) Ce propos a été tenu à un ecclésiastique, qui me l'a répété lui-même. Je

pourrais citer et le nom de la dame et le nom de l'ecclésiastique.



__ 797 —

gneur y a beaucoup crié, parce qu'il avait très peu de choses
à dire. D'abord, ses sources et ses autorités sont d'une
pauvreté extrême : un texte insignifiant de Bellarmin, Louis Veuil-
lot, Foisset, Dom Guéranger, le Journal officiel français et le

Journal de Paris. Ensuite, ses assertions sont manifestement
irréfléchies. Par exemple, d'une part, il dit qu'«un concile ne
fait pas un dogme nouveau, mais formule et définit un dogme
révélé déjà par le Rédempteur » (p. XLVI), ce qui est très vrai ;

mais, d'autre part, quelques lignes plus loin, il réclame le
«développement du symbole», parce que «la richesse croissante

du symbole des dogmes révélés nous approche toujours
plus ici-bas du bonheur du ciel, qui consistera dans la vision
de la vérité. » Comment monseigneur n'a-t-il pas vu que, si

un concile ne peut formuler et définir que ce que le Christ a
déjà révélé, il ne peut pas accroître, enrichir et augmenter la
révélation déjà faite par le Christ, en y ajoutant des dogmes
nouveaux Ailleurs, il prétend que « l'infaillibilité ne rencontre
tant de contradicteurs que parce qu'il y a trop souvent l'ignorance

de la question » (p. XVII). La vérité n'est-elle pas, au
contraire, que, si l'infaillibilité a rencontré tant de partisans,
c'est que ceux-ci ignoraient la question? Qu'on mette en
parallèle la science de Mermillod et celle de Dœllinger, et le
débat sera tranché. A la page L, ce prélat remarque que l'«on
ne ramène pas les âmes à la vérité par des subtilités
théologiques». Très bien. Mais comment ne voit-il pas que l'infaillibilité

du pape ne repose que sur des subtilités et des
mensonges? Plus loin (p. LVIII) il s'écrie: «Pourquoi tarderait-on
davantage à définir ce que tout le monde croit *) » Tout le
monde Pour qui donc prend-il les millions de chrétiens qui
n'y croient pas? Prétendre que l'Eglise catholique a toujours
cru à l'infaillibilité du pape, n'est-ce pas une indigne duperie
ou une phénoménale ignorance?

Quant au manuscrit de François de Sales, il est à remarquer

qu'il a été déjà publié en 1662 et plusieurs fois depuis;
et que le texte connu ne concorde pas avec celui du manuscrit

Chigi. Les deux textes offrent deux divergences. Celui de
1682 dit que «l'Eglise a toujours besoin d'un confirmateur qui

J) On voit, par cette phrase, que l'infaillibilité du pape n'était pas encore
définie lorsque M. Mermillod a écrit cette étude. Elle est cependant datée, dans le
volume imprimé, du 16 juin 1871. Voir p. LXIX.

Bévue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. 52



soit permanent », et que « les successeurs de St. Pierre ont seuls
(hors du Concile général) les privilèges de ne pas conduire à

l'erreur et de ne pas porter au mal»; tandis que le texte du
manuscrit romain dit que « l'Eglise a toujours besoin d'un
confirmateur infaillible » (sic), et que «les successeurs de Saint-
Pierre ont tous ces mêmes privilèges. » Au lieu du mot «

permanent», le mot «infaillible», et au lieu des mots «seuls (hors
du Concile général)», le mot «tous». Qui garantira que le
manuscrit romain soit le bon? Le grattage des textes a été

pratiqué à Rome pour le moins aussi bien qu'ailleurs Du
reste, François de Sales n'était-il pas Immme à écrire
indifféremment «infaillible» et «permanent», «infaillible» dans le
sens d'« indéfectible », c'est-à-dire «permanent»?

En outre, indépendamment cle cette difficulté, il faut
remarquer que François de Sales a écrit ses feuilles volantes en
1595, après des études de théologie très insuffisantes. Eriger
en docteur, presque en Père de l'Eglise, un étudiant de deuxième
ou troisième année, c'est dépasser toute mesure. Aussi M. Strowski
s'élève-t-il avec raison contre « l'importance excessive attribuée,
de nos jours, aux Controverses par des gens de bonne foi, peu-
versés dans l'histoire des discussions religieuses au XVIe siècle »

(p. 96). Et il ajoute expressément: «Quand le concile du
Vatican agita la question de l'infaillibilité du pape, Mgr
Mermillod produisit une page inédite des Controverses, où cette
infaillibilité se trouvait vigoureusement affirmée. On y vit le

témoignage d'un docteur de l'Eglise ; on oublia que c'était
l'œuvre presque d'un jeune homme, qui écrivit au jour le jour
contre des protestants, et qui n'avait d'autre source d'inspiration

que les livres du jésuite Bellarmin. Prenons-le tel qu'il
est, ce manuscrit, moitié de l'écriture du saint et moitié de

l'écriture de Roland, son secrétaire. Ne l'étudions pas comme
une œuvre supérieure au temps et aux circonstances qui l'ont
vu naître. » François de Sales n'a pas voulu exposer la
doctrine chrétienne dans sa vérité absolue, mais seulement, comme
il le dit lui-même, faire un écrit « plus sortable que les autres
à la complexion de Messieurs de Thonon, car son air est du

tout savoisien, et l'une des plus prouffitables receptes et
derniers remèdes, c'est le retour à l'air naturel». Il est certain
que, pour un controversiste qui veut en finir avec les objections

des protestants, la « recepte » la plus commode et la plus



— 799 —

« prouffitable » pour couper la parole à ses adversaires et
soumettre leur esprit, c'est de leur faire croire qu'on ne réplique
pas au pape et que sa parole est infaillible. Ceci une fois
admis, François de Sales était sûr de vaincre ; aussi tenait-il
à sa poudre et à sa «recepte».

Sa thèse n'a pas d'autre portée. Il s'agit du christianisme,
et l'on nous donne du bellarminisme Il est clair que François de

Sales, qui n'a pas étudié d'autre théologie que celle des jésuites,
ne saurait être cité comme un représentant de la doctrine catholique,

un abîme séparant le jésuitisme et le vrai catholicisme.
D'ailleurs, l'ultramontanisme de François de Sales est beaucoup

plus modéré qu'on ne pense généralement ; nous en
fournirons la preuve plus loin. En attendant, constatons, même
dans le texte de M. Mermillod, quelques aveux : car, à côté
des arguments puérils du controversiste de parti, il y a aussi
les lueurs et les retours du bon sens. Par exemple:

P. 20-21 : «Nostre Seigneur donques est fondement et sainct
Pierre aussi, mays avec une si notable difference qu'auprès de
lun lautre peut estre diet ne lestre point. Car Nostre Seigneur
est fondement et fondateur, fondement sans autre fondement,
fondement de l'Eglise naturelle, mosaïque et evangélique, fondement

perpétuel et immortel, fondement de la militante et
triomphante, fondement de soy mesme, fondement de nostre foy,
espérance et charité et de la valeur des sacrements.

«Sainct Pierre est fondement non fondateur de toute lEglise,
fondement, mays fondé sur un autre fondement qui est Nostre
Seigneur, fondement de la seule Eglise evangélique, fondement
sujet à succession, fondement cle la militante non de la
triomphante, fondement par participation, fondement ministerial non
absolu, enfin administrateur et non seigneur, et nullement
fondement de nostre foy, espérance et charité ni de la valeur
des sacrements. Ceste si grande difference faict qu'en comparaison

lun ne soit pas apellé fondement auprès de lautre, qui
néanmoins pris a part peut estre appelle fondement. Affin de

laisser lieu a la propriété des parolles sainctes ainsi qüencores
quii soit le bon Pasteur, il ne laysse de nous en donner sous
luy entre lesquels et sa majesté il y a si grande difference
que luy mesme monstre quii est le seul pasteur. »

P. 31-32: «Et quand a la promesse, je confesse que par
ces parolles : Et quodcumque solveris, Nostre Seigneur na rien



— 800 —

plus promis a sainct Pierre quii fit aux autres par apres,
quœcumque alligaveritis super 1er ram etc. car les paroles sont
de mesme substance et signification en tous les deux passages. »

P. 50. Au sujet de saint Pierre repris par saint Paul, François
de Sales dit: «Chacun sçait qu'il est permis au moindre de

reprendre le plus grand et de ladmonester quand la charité le
requiert. Témoin nostre sainct Bernard en ces livres de
Consideratione. Et sur ce propos le grand sainct Grégoire diet ces
paroles toutes doreës : Factus est sequens minoris sui, ut in
habita etiam prœiret, quatenus qui primus erat in apostolatus
culmine esset primus in humilitate. »

P. 88-89: «On objecte que sainct Grégoire ne vouloit estre
appelle evesqtie universel. Mays evesque universel se peut
entendre ou dun qui soit tellement evesque de lunivers que les
autres evesques ne soient que vicaires et substitues, ce qui
nest point, car les evesques sont vrayement princes spirituels
chefs et evesques non lieutenans du Pape mays de Nostre
Seigneur dont il les appelle frères. Ou on peut entendre d'un
qui est surintendant sur tous, auquel les autres qui sont sur-
intendans en particulier sont inférieurs voirement mays non
pas vicaires ni substitues, et cest ainsy que les anciens lont
appelle evesque universel. »

Plus loin (p. 98-101), François de Sales compare l'autorité
du pape à celle de Moïse, qui n'a jamais été considéré comme
personnellement infaillible.

Certes, il est difficile de concilier ces aveux avec les
doctrines des infaillibilistes du 18 juillet 1870. Ajoutons que, de

fait, François de Sales a été considéré, au XVIIe siècle, comme
hostile au parti infaillibiliste. Le cardinal d'Estrées, en effet,
en mai 16S2, dans une audience qu'il eut du pape Innocent XI,
s'autorisa de la doctrine de François de Sales pour justitielles

quatre articles de 1682. On lit expressément, dans sa
dépêche à Louis XIV des 2 et 3 mai 1682: «Je fortifiai mon
sentiment sur fa modération qu'il (le pape) devait avoir par
celui de saint François cle Sales, qui avait écrit au cardinal
Borghese fort prudemment la conduite qu'on devait tenir,
quand de telles contestations s'échauffaient ; que ma propre
expérience m'avait appris l'importance d'un si bon conseil,
mais que le voyant autorisé par le jugement de ce grand
saint, j'osais l'appuyer avec plus de force et de confiance..



— 801 —

J'envoie la copie de cette lettre à Votre Majesté. C'est le
cardinal Rospigliosi qui l'a déterrée, et j'ai jugé à propos de la
faire tomber entre les mains du pape et de la rendre publique,
pour opposer à la préoccupation et à l'aigreur de cette cour
contre la déclaration de l'assemblée, parce que, quoique ce
saint parle plus favorablement des opinions de Rome, il marque
nettement que ces questions sont disputables et qu'il importe au
saint-siège de ne les pas approfondir *). » Cette lettre était la
44e pièce contenue dans le T. 283 de la Correspondance de

Rome, au ministère des affaires étrangères de France ; mais
elle a été enlevée. Par qui et comment? L'administration des

archives n'a pas su me renseigner. — De son côté, l'abbé
Servient, dans sa dépêche du 21 mai, s'est exprimé ainsi: «Le
cardinal d'Estrées a fait courir une lettre de saint François
de Sales, capable de dissuader Sa Sainteté des engagements
où l'on voudrait la faire entrer. Favoriti dit qu'elle est
inventée 2). »

Cette assertion de Favoriti montre la bonne foi romaine.
Quand on lui oppose un document qui la combat, elle le
détruit, si elle peut ; et si elle ne le peut pas, elle le déclare
«inventé»! C'est ainsi qu'à Rome on fait de l'histoire et de

la théologie scientifique
Toujours est-il que, si en 1870 l'évêque Mermillod en a

appelé à François de Sales pour soutenir la définition de
l'infaillibilité papale, en 1682 les cardinaux Rospigliosi et d'Estrées
en ont appelé à la même autorité pour la combattre.

III. — St. François de Sales et les Infaillibilistes3).

Dans la regrettable polémique qui a été commencée
autour cle la question de l'infaillibilité personnelle du pape, le

') Archives des affaires étrangères, Paris; Correspondance de Rome, manuscrit,
T. 283, p. 197-239.

2) Ibid., T. 280, p. 351-352. Voir mon ouvrage sur Louis XI V et Innocent XI,
T. IV, p. 80-83.

3) Lors des agissements de M. Mermillod, qui pressait à Rome, au commencement

de 1870, la définition de l'infaillibilité papale au nom des doctrines de saint
François de Sales, M. l'archevêque Darboy me fit prier d'examiner la question et de

lui communiquer le résultat de mon travail. Ce travail fut terminé et remis le 2 mai
1870. Je le publie aujourd'hui comme troisième partie de cet article, à titre de

simple document et sans y changer quoi que ce soit.



— 802 —

nom de saint François de Sales a été déjà plusieurs fois
invoqué par les partisans de cette infaillibilité comme devant
peser, en faveur de cette opinion, de tout le poids et de toute
l'autorité que l'Eglise se plaît à accorder à saint François
de Sales.

Pour empêcher l'opinion de s'égarer à la suite de l'esprit
de parti, nous demandons simplement qu'il nous soit permis
de rapporter les passages des écrits de saint François de Sales,
dans lesquels il traite directement ou indirectement cette grave
question.

Il est certain, d'une part, que saint François de Sales, avec
le tour oratoire et poétique de son esprit, n'a pas toujours pris,
dans ses écrits de direction spirituelle, les choses au pied de
la lettre et dans leur sens absolument strict. Il est certain,
d'autre part, que vivant à une époque où l'unité cle l'Eglise
était déchirée et l'autorité du pape attaquée par le protestantisme,

il devait être porté, par une pente fort naturelle, non
pas à exagérer, mais à faire ressortir autant que possible
l'autorité du pape comme centre d'unité dans l'Eglise. Là était
toute la lutte, et saint François de Sales comprenait que là
aussi devait être sa victoire : aussi dirigea-t-il sur ce point
tous ses efforts. Et dans ces efforts, peut-être, empîoya-t-il
quelques expressions qu'il est facile, en les séparant cle leur
contexte, de tourner au sens des infaillibilistes. Mais nous
maintenons qu'en les éclairant par le contexte — ce qui est
le premier principe d'une saine interprétation — il est impossible

à un esprit impartial cle compter saint François de Sales

parmi les partisans de l'infaillibilité personnelle du pape.
Commençons par aborder indirectement la question.
I'. — Comme l'ont fait remarquer plusieurs évêques d'Amérique

dans une lettre récemment adressée par eux à Mgr Dupanloup,

«les bulles des papes sur le droit de déposer les
souverains, de délier les sujets de leur serment de fidélité et cle

transférer à leur gré un royaume d'un prince à un autre, sont
5/ claires et si positives que les défenseurs de l'infaillibilité
pontificale, en général, se croient forcés d'admettre la
souveraineté temporelle du pape sur l'univers1)».

Ce point est incontestable.

') Voir la Gazette de France du 28 avril 1870.



— 803 —

En sorte que, si saint François de Sales rejette la
souveraineté temporelle du pape sur l'univers, il est difficile de
voir comment on pourrait le ranger clans le camp des infail-
libilistes.

Les infaillibilistes ne sauraient nous reprocher de
commencer par transporter la question sur ce terrain, car c'est,
sans contredit, sur ce terrain que saint François de Sales peut
paraître le plus spécieux.

Trois documents peuvent être consultés: 1° une lettre à

Bénigne Milletot, conseiller au Parlement de Bourgogne, qui,
ayant cru devoir prendre en main la cause cle Richer contre
Bellarmin, airait envojœ à saint François de Sales l'ouvrage
qu'il composa dans cette circonstance, sous ce titre : Traité des
délits communs et cas privilégiés, ou de la puissance légitime
des juges séculiers sur les personnes ecclésiastiques ; 2° une
lettre à une dame qui l'avait consulté touchant l'autorité du

pape sur le temporel des royaumes et sur les Etats des
souverains; 3° enfin, un mémoire en date du 2 juin 1612, adressé
au cardinal Scipion Caffarelli Borghése.

Or, voici le premier document, la lettre à Bénigne Milletot:
«Mon cœur, clit-il après un préambule plein de grâce,

« vous envoie ses pensées avec un amour qui ne violera point
« les lois du respect et un respect qui ne se séparera jamais
« du devoir de l'amour. Parlons comme il faut entre les amis
« parfaits : je vois en votre livre deux choses, la main de l'ar-
« tisan et la matière ou le sujet : je trouve votre main non
« seulement bonne et louable, mais exquise et rare. Mais la
«matière me déplaît, et, s'il faut dire le mot que j'ai dans le
« cœur, me déplaît extrêmement. Je hais par inclination natu-
« relie, et, je pense, par inspiration céleste, toutes les conten-
« tions et disputes qui se font entre les catholiques, et dont la
« fin est inutile ; encore plus celles dont les effets ne peuvent
« être que dissensions et différends, surtout en ce temps plein
« d'esprits disposés aux controverses, aux médisances, aux
« censures et à la ruine de la charité. Je n'ai pas même trouvé
« à mon goût certains écrits d'un saint et très excellent prélat
« (le cardinal Bellarmin), dans lesquels il a touché du pouvoir
«indirect du pape sur les princes; non que j'aie jugé s'il a
« tort ou raison, mais parce qu'en cet âge où nous avons tant
« d'ennemis au dehors, nous ne devons rien émouvoir au de-



._ 804 —

« dans du corps de l'Eglise. La pauvre mère-poule, qui comme
« ses petits poussins nous tient dessous ses ailes, a bien assez
« de peine à nous défendre du milan, sans que nous nous en-
« trebecquetions les uns les autres et que nous lui donnions des
« entorses. Enfin, quand les rois et les princes auront une
« mauvaise impression de leur père spirituel, comme s'il voulait
« leur arracher leur autorité, que Dieu, souverain père, prince
« et roi de tous, leur a donnée, qu'en adviendra-t-il qu'une très
«dangereuse aversion des cœurs? et quand ils croiront qu'en
« agissant contre eux il trahit ses devoirs, ne seront-ils pas
«grandement tentés d'oublier les leurs? Je n'ai pas voulu re-
« marquer dans votre ouvrage tout plein de choses qui me
« semblent devoir être extrêmement adoucies, et me suis con-
« tenté de vous dire ainsi en gros mon. petit sentiment, et,
« pour parler plus naïvement, mon grand sentiment pour ce
« regard. Maintenant, monsieur, ne direz-vous point que je
«vous parle trop franchement? Voilà pourtant comme je traite
« avec ceux qui veulent que je contracte une entière amitié
«avec eux. Ah! je sais, je crois, je jure partout que vous aimes
«¦l'Eglise, que vous êtes constamment son enfant assuré; mais
« le zèle de l'autorité temporelle, que vous avez si longuement
« et si heureusement possédée, vous a poussé un peu trop
«.avant. Vive Dieu! monsieur, je vous chéris avec cela de tout
« mon cœur. »

Distinguons immédiatement le point de vue de l'opportunité

et celui du fond.
Il est évident que, bien qu'il ne s'agisse pas d'une

définition dogmatique, mais d'une simple discussion, saint François
de Sales se déclare absolument inopportuniste ; d'abord, parce
que c'est là une discussion «dont la fin est inutile»; ensuite,

parce que les effets n'en peuvent être que nuisibles, en
ruinant la charité, en détournant les cœurs de la papauté, et en

tentant grandement les rois d'oublier leurs devoirs.
Quant au fond, 1° saint François de Sales ne se prononce

pas. «Non que j'aie jugé s'il a tort ou raison», dit-il en parlant

du cardinal Bellarmin, dont l'ouvrage intitulé « De Romano
Ponlifice » et clans lequel l'auteur combat le pouvoir direct du

pape sur le temporel des rois pour n'affirmer que le pouvoir
indirect, fut mis à l'index par Sixte V. — 2° Mais si saint
François de Sales ne se prononce pas explicitement, n'émet-il



— 805 —

pas déjà, indirectement, une sorte de jugement implicite, lorsqu'il

s'abstient de juger ce que Sixte V fait condamner comme
restreignant trop le pouvoir du pape? Un infaillibiliste devrait-il,
pourrait-il imiter la modération de saint François de Sales?—-
3° Tout ce qu'il reproche au défenseur de Richer, de ce
docteur tant de fois déclaré scandaleux, impie et hérétique, est-ce
d'être tombé dans des hérésies et des erreurs monstrueuses?
Non, mais seulement d'avoir avancé des choses qui semblent
à saint François de Sales devoir être extrêmement adoucies,
et de s'être laissé pousser un peu trop avant. — 4° Enfin, bien
loin qu'il s'agisse ici de matière dogmatique, saint François
de Sales déclare que ce ne sont là que des disputes entre
catholiques, et il tient Bénigne Milletot, le défenseur de Richer,
pour un enfant assuré de l'Eglise: «Ah! je sais, dit-il, je crois,
je jure partout que vous aimez l'Eglise, que vous êtes
constamment son enfant assuré... Vive Dieu je vous chéris avec
cela de tout mon cœur l). »

IL — Passons au deuxième document, à la lettre adressée
à une dame, lettre rapportée dans les Œuvres complètes de

saint François de Sales, édition Vives, t. IX, p. 446-451.
« Quant à ce que vous me demandez : quelle autorité le

«pape a sur le temporel des royaumes et principautés? vous
« désirez de moi une résolution également difficile et inutile.
« Difficile, non pas certes en elle-même ; car, au contraire, elle
« est fort aisée à rencontrer aux esprits qui la cherchent par
« le chemin de la charité : mais difficile, parce que, en cet âge
« qui redonde en cervelles chaudes, aiguës et contentieuses, il
« est malaisé de dire chose qui n'offense ceux qui, faisant les
« bons valets soit du pape soit des princes, ne veulent que
«jamais on s'arrête hors des extrémités... Mais je dis inutile,
« parce que le pape ne demande rien aux rois et aux princes
« pour ce regard,.. Qu'est-il donc besoin de s'empresser à

« l'examen de son autorité sur les choses temporelles, et par
«là d'ouvrir la porte à la dissension et à la discorde?

« Certes, ici je suis dans l'état d'un prince qui a toujours
« fait très particulière profession d'honorer et révérer le Saint-
« Siège apostolique ; et néanmoins nous n'entendons nullement

') Voir la Vie de saint François de Sales, par M. Hamon, curé de Saint-Sulpice,
t. II, p. 104-107; Paris, 1854.



— 806 —

« parler que le pape se mêle, ni en gros ni en détail, de l'ad-
« ministration des choses temporelles du pays, ni qu'il
intero-pose ou prenne aucune autorité temporelle sur le prince, ni
« sur les officiers, ni sur les sujets, en façon quelconque : nous
«nous donnons plein et entier repos de ce côté-là et n'avons
« aucun sujet d'inquiétude. A quel propos nous imaginer des
« prétentions, pour nous porter à des contentions contre celui
« que nous devons filialement chérir, honorer, et respecter comme
«notre vrai père et pasteur spirituel?

«Je vous le dis sincèrement, j'ai une douleur extrême au
« cœur, de savoir que cette dispute de l'autorité du pape soit
« le jouet et le sujet de la parlerie parmi tant cle gens qui,
« peu capables de la résolution qu'on y doit prendre, au lieu
« cle Véclairai- la troublent, et au lieu de la décider la cléchi-
<¦<¦ reni, et ce qui est le pis, en la troublant troublent la paix cle

«plusieurs âmes, et en la déchirant déchirent la très sainte
« unanimité des catholiques, les divertissant d'autant de penser
« à la conversion des hérétiques.

« Or je vous ai dit tout ceci pour conclure que, quant à

«vous, vous ne devez, enfaçon quelconque, laisser courir votre
« esprit après tous ces vains discours qui se font indifféremment
« sur celte autorité, mais laisser toute cette impertinente curiosité
« aux esprits qui s'en veulent repaître comme les caméléons du

«vent; et pour votre repos, voici des petits retranchements
«dans lesquels vous retirerez votre esprit à l'abri et à couvert:

« Le pape est le souverain pasteur et père spirituel des
« chrétiens, parce qu'il est le suprême vicaire de Jésus-Christ
« en terre ; partant il a l'ordinaire souveraine autorité spiri-
« tuelle sur tous les chrétiens, empereurs, rois, princes et autres,
« qui en cette qualité lui doivent non seulement amour, hon-
« neur, révérence et respect, mais aussi aide, secours et assis-
« tance envers tous et contre tous ceux qui l'offensent, lui ou
« l'Eglise, en cette autorité spirituelle et en Iadministration
«d'icelle. Si que, comme par droit naturel, divin et humain,
« chacun peut employer ses forces et celles de ses alliés pour
« sa juste défense contre l'inique et injuste agresseur et offen-
« seur, ainsi l'Eglise ou le pape (car c'est tout un) peut ern-

« ployer ses forces et celles de l'Eglise et celles des princes
«chrétiens, ses enfants spirituels, pour la juste défense et con-
« servation des droits de l'Eglise, contre tous ceux qui les



— 807 —

« voudraient violer et détruire. Et d'autant que les chrétiens,
« princes et autres, ne sont pas alliés au pape et à l'Eglise
« d'une simple alliance, mais d'une alliance la plus puissante
« en obligation, la plus excellente en dignité qui puisse être :

« comme le pape et les autres prélats de l'Eglise sont obligés
« de donner leur vie et subir la mort, pour donner la nourri-
t< ture et pâture spirituelle aux rois et aux royaumes chrétiens,
« ainsi les rois et les royaumes sont tenus et redevables réci-
« proquement de maintenir, aux périls de leur vie et Etats, le
« pape et l'Eglise, leur pasteur et père spirituel.

« Grande, mais réciproque obligation entre le pape et les

«rois; obligation invariable, obligation qui s'étend jusqu'à la
« mort inclusivement ; et obligation naturelle, divine et humaine,
« par laquelle le pape et l'Eglise doivent leurs forces spirituelles
« aux rois et aux. royaumes, et les rois leurs forces temporelles
« au pape et à l'Eglise. Le pape et l'Eglise sont aux rois, pour
« les nourrir, conserver et défendre envers tous et contre tous,
« spirituellement. Les rois cl les royaumes sont à l'Eglise et
« au pape, pour les nourrir, conserver el défendre envers tous
« et contre tous, temporellement : car les pères sont aux en-
« fants, et les enfants aux pères.

« Les rois et tous les princes souverains ont pourtant une
«souveraineté temporelle, en laquelle le pape ni l'Eglise ne
« prétendent rien, ni ne leur en demandent aucune sorte de
« reconnaissance temporelle. En sorte que, pour abréger, le
« pape est très souverain pasteur et père spirituel, le roi est
« très souverain prince et seigneur temporel. L'autorité cle l'un
« n'est point contraire à l'autre, mais elles s'entreportent l'une
«l'autre: car le pape et l'Eglise excommunient et tiennent pour
« hérétiques ceux qui nient l'autorité souveraine des rois et

«princes; et les rois frappent de leurs épées ceux qui nient
«l'autorité du pape et de l'Eglise, ou, s'ils ne les frappent pas,
«c'est en attendant qu'ils s'amendent et humilient.»

Dans cette lettre, saint François de Sales n'est pas moins
inopportuniste que clans la précédente, et il attaque avec une
admirable franchise tous ces bons valets du pape et des princes,
qui troublent les âmes, déchirent la sainte unanimité de l'Eglise,
et éloignent les hérétiques de leur conversion.

Quant au fond cle la doctrine, saint François de Sales
établit une distinction manifeste eutre l'autorité gouvernemen-



— 808 -
tale, soit spirituelle, soit temporelle, d'une part, et, d'autre part,
les devoirs qui incombent, dans l'ordre purement moral, aux
dépositaires de cette double autorité.

En effet, 1° il distingue l'autorité de l'Eglise et du pape
et l'autorité des rois et des princes. Ce sont, à ses yeux, deux
autorités essentiellement différentes. Celle de l'Eglise et du

pape est spirituelle, essentiellement spirituelle ; saint François
de Sales insiste sur ce point, jusqu'à répéter neuf fois le mot
« spirituel » dans les trois derniers paragraphes de sa lettre,
et il ne parle pas une seule fois de l'autorité de l'Eglise et du

pape sans dire qu'elle est spirituelle. Celle des rois et des

princes est temporelle, essentiellement temporelle ; saint François

de Sales y revient à trois reprises différentes dans trois
phrases consécutives.

2° Saint François de Sales enseigne non seulement la
distinction et la différence essentielle des deux autorités, mais
encore leur suprématie réciproque. « Le pape, dit-il, est très
souverain pasteur et père spirituel; le roi est très souverain
prince et seigneur temporel. » C'est le mot du pape saint
Gélase: «L'une et l'autre sont souveraines, suprema utraque.»
De même que dans l'ordre spirituel les rois et les princes n'ont
aucune autorité, ainsi dans l'ordre temporel les papes et l'Eglise
n'ont aucune autorité : « Les rois et tous les princes souverains,
dit-il, ont une autorité temporelle, en laquelle le pape ni l'Eglise
ne prétendent rien, ni ne leur en demandent aucune sorte de

reconnaissance temporelle. » — Mais, objecte-t-on, le pape, d'après
saint François de Sales, a l'ordinaire souveraine autorité sur
tous les chrétiens, empereurs et autres ; donc il peut leur
commander à son gré et exiger d'eux tous les actes et tous les
services qu'il lui plaît d'en exiger. — Non, il n'en est pas
ainsi: car saint François cle Sales ne reconnaît pas au pape
une souveraine autorité quelconque sur les chrétiens, mais « une
souveraine autorité spirituelle » et seulement spirituelle ; par
conséquent, d'après saint François de Sales, le pape ne peut
commander aux chrétiens, empereurs et autres, que dans l'ordre
spirituel. Du reste, s'il pouvait commander aux rois dans l'ordre
temporel, ceux-ci évidemment ne seraient pas « très souverains
princes et seigneurs temporels » ; ce qui serait le renversement
de la doctrine expresse de saint François de Sales.



— 809 —

Tels sont les principes de ce saint docteur sur la nature
et sur les rapports de l'autorité ecclésiastique et papale et de

l'autorité civile et royale.
Or, est-ce là la doctrine de la Bulle Unam sanctam et de

plusieurs autres? et comment les défenseurs de l'infaillibilité
personnelle du pape peuvent-ils logiquement regarder saint
François de Sales comme un des leurs?

Et même, est-ce là la doctrine du pouvoir indirect des

papes sur le temporel des rois? N'en est-ce pas, au contraire,
le rejet implicite et formel? Dans l'opinion du pouvoir indirect

des papes sur le temporel des rois, on enseigne que Jésus-
Christ n'a donné directement au pape aucun pouvoir cle

gouverner les choses de l'ordre temporel suivant que l'exigerait
le plus grand bien de la religion, mais on enseigne qu'il lui
a conféré ce pouvoir indirectement, par cela même qu'il lui a
donné pleine autorité pour le triomphe de l'ordre spirituel. En
sorte que, dans cette opinion, ce pouvoir est réellement admis,
et le pape peut réellement déposer les rois et disposer des

trônes: son pouvoir n'est qu'indirect, mais les effets en sont
directs. Or, si le pape peut exercer un tel pouvoir dans l'ordre
temporel, il est évident que les rois ne sont plus de « très
souverains princes et seigneurs temporels » ; c'est le pape qui est
alors leur très souverain prince et seigneur temporel. Par
conséquent, enseigner que les rois sont de « très souverains princes
et seigneurs temporels», c'est enseigner la doctrine diamétralement

opposée aussi bien à l'opinion du pouvoir indirect qu'à
celle du pouvoir direct, et contredire formellement plusieurs
bulles des souverains pontifes.

Qu'on juge maintenant, nous ne dirons pas de la bonne
foi, mais de la logique de certains théologiens, qui, comme
Bianchil), comptent saint François de Sales parmi les défenseurs

du pouvoir indirect.

3° Ces principes étant posés, saint François de Sales fait
une considération d'un ordre tout différent. Laissant de côté
la question du pouvoir et le point de vue gouvernemental, il
se place au point de vue purement moral, et à ce point de

vue, il déclare qu'en vertu de l'alliance qui existe entre le

*) Bianchi, Traité de la puissance ecclésiastique, t. II, p. 751 de 'a traduction
française.



— 810 —

pape et les princes chrétiens, de même que le pape et les
autres prélats de l'Eglise sont obligés de donner leur vie et
de subir la mort, pour donner la nourriture et pâture spirituelle

aux rois et aux royaumes chrétiens, ainsi les rois et
les royaumes sont tenus et redevables réciproquement de

maintenir, au péril de leur vie et Etats, le pape et l'Eglise,
leur pasteur et père spirituel. C'est là cle l'équité, « du droit
naturel, divin et humain » : de par le droit naturel, divin et

humain, il faut, en effet, rendre à autrui le bien qu'on en
reçoit; il n'y a rien cle plus puissant en obligation ni de plus
excellent en dignité. Si le pape donne sa vie et ses biens
matériels pour être vraiment « un pasteur et un père spirituel »

à l'égard des rois, ses enfants spirituels, n'est-il pas juste que
ceux-ci donnent également leur vie et leurs Etats pour
défendre le pape comme « pasteur et père spirituel » Saint François

de Sales, sans se demander si les Etats et les royaumes
sont les propriétés des rois et si ceux-ci peuvent en disposer
comme de leur propre vie, n'émet aucun doute à ce sujet.
L'amour appelle l'amour, et le dévouement du pape comme

père spirituel réclame le dévouement des rois, ses enfants

spirituels.
Mais ce devoir du pape et des rois repose sur la

conscience des uns et des autres, sur la loi d'équité qui doit régir
toute alliance, et non pas sur leur autorité réciproque. De

même que ce n'est pas à cause de l'autorité gouvernementale
des rois que le pape est obligé d'être leur pasteur spirituel
au péril de sa vie, de même ce n'est pas à cause de l'autorité

gouvernementale du pape que les rois sont tenus d'être
les enfants spirituels et les défenseurs de sa paternité
spirituelle au péril de leur vie. Ce n'est pas d'une question de

pouvoir qu'il s'agit ici, mais d'un devoir moral.
Assurément, de plus amples explications seraient fort utiles.

Mais nous n'avons point entrepris d'être ici un apologiste de

la doctrine de saint François de Sales ; nous avons voulu
seulement, en simple historien et en simple logicien, constater
cette doctrine. Nous nous sommes arrêté à l'explication qui
précède, parce qu'elle nous semble être la seule qui puisse

mettre saint François de Sales en harmonie avec lui-même.
Que si l'on soutient que, d'après saint François de Sales, c'est

en vertu de l'autorité spirituelle du pape que les rois sont



_ sii __

tenus de lui prêter assistance, nous répondrons que rien, dans
la lettre de saint François de Sales, n'autorise à le penser, et,
bien plus, que tout autorise à penser le contraire. Dans notre
explication, saint François de Sales est d'accord avec lui-même,
tandis que, dans l'opinion de nos adversaires, saint François
de Sales se contredit manifestement, comme nous croyons
l'avoir démontré. Si l'on fait de saint François de Sales un
partisan du pouvoir indirect du pape sur le temporel des rois,
il faut retrancher de sa lettre ces deux phrases : « Le roi est
très-souverain prince et seigneur temporel. » — « Les rois et tous
les princes souverains ont une souveraineté temporelle, en
laquelle le pape ni l'Eglise ne prétendent rien, ni ne leur en
demandent aucune sorte de reconnaissance temporelle. » Si l'on
maintient ces deux phrases, il faut, ce nous semble, sous peine
de violer la logique, renoncer à regarder saint François de Sales
comme un partisan de ce pouvoir indirect.

III. — Le troisième document dont nous avons parlé est
le mémoire du 2 juin 1612, adressé au cardinal Scipion Caffa-
relli Borghése.

«Je vois clairement, y est-il dit, par les avis particuliers
« que je reçois de Paris et de Dijon, et par divers écrits qui
« s'impriment dans ces lieux, que la dispute élevée au sujet
« de l'autorité du pape sur les rois s'étend de plus en plus,
«aussi bien que celle qui a pour objet celle des conciles com-
« parée à l'autorité des souverains pontifes ; et il est clair que
« la plupart des parlements, des hommes d'Etat et des catho-
« liques, inclinent du côté qui est le moins favorable, ou pour
«mieux dire, le plus contraire à l'autorité papale, pensant que
« cette opinion s'accorde mieux que l'autre avec les droits des
« souverains ; et si les choses sont poussées en avant, il est à

« craindre qu'il n'en revienne un notable dommage et une dé-

«plorable division dans ce royaume... Et cette idée de secouer
« tout joug étant un mal très contagieux, passerait d'elle-même
« et par des degrés insensibles d'un royaume à un autre... Le
« danger est donc grand.

« Ce ne serait pas, ce me semble, en trouver le remède,

«que de faire discuter la question par d'habiles théologiens:
«car plus la discussion sera animée, plus les esprits s'échauf-
« feront et la division s'augmentera, outre que les raisons des



— 812 —

« adversaires flattent l'oreille des grands, non parce qu'elles
«sont vraies, mais parce qu'elles se rapportent à leurs vues;
« et il ne manquera pas de théologiens qui, par diverses consi-
« dérations, se porteront à embrasser le parti de la division.
«Le remède le plus efficace serait donc de profiter de ce temps
« de régence de la reine mère et de son conseil pour traiter
« amiablement avec cette princesse de la part de Sa Sainteté,
«en lui témoignant sa douleur de voir que... des hommes re-
« muants, tracassiers et ennemis de la sainte union qui existe
« entre Sa Sainteté et Sa Majesté très chrétienne... réveillent
« ces disputes inutiles et intempestives... Ces importunes et

« inutiles questions, qui, outre qu'elles ne produisent chez les
« catholiques aucun fruit, nous font beaucoup de mal cites les
« hérétiques, qui triomphent de nos divisions. En un mot, le
« parti à prendre, c'est que, d'un côté comme de l'autre, on
« étouffe dans le silence ces disputes... Et ainsi il serait besoin
«qu'actuellement en France tous les prédicateurs travaillassent
« doucement, et non violemment, à inculquer la nécessité de

« l'union entre tous les membres de l'Eglise et de la soumission
« de tous les catholiques au pasteur suprême, sans descendre
« au détail de l'autorité que celui-ci aurait éi exercer en parti-
« entier sur les souverains ; et quant à ceux qui parlent mal
« de Y autorité pontificale, il ne faut point leur opposer de ré-
« ponse directe, mais ne leur répondre qu'indirectement, en
« faisant voir qu'ils soulèvent ces questions sans nécessité, et
« avec la maligne intention de souffler la haine contre le Saint-
« Siège, qui n'a que des bontés et une affection toute mater-
« nelle pour ce royaume ; et au lieu de répondre à leurs asser-
« tions, il serait mieux de s'en prendre à leurs intentions...

« Il serait bon aussi d'employer des prélats conciliants et

« remplis de prudence pour procurer la bonne intelligence entre
«la Sorbonne et les pères jésuites... Et pour amener cet accord,
« on pourrait encore en parler avec adresse et discrétion à la
« reine régente, en lui montrant que par ce moyen l'hérésie
« perdrait beaucoup de son crédit ; ce qui est si vrai que, si
« en France les prélats, la Sorbonne et les religieux étaient
« bien unis, l'hérésie ne resterait pas dix ans debout. Or cette
« union ne serait pas difficile à procurer... Ce qui pourrait
« encore y servir, ce serait de recommander la chose aux pro-
« vinciaux et aux généraux des ordres religieux, et d'écrire



— 813 —

« des lettres affectueuses aux universités et spécialement à la
« Sorbonne, comme aussi aux prélats, et d'y montrer en tout
«l'affection paternelle du saint Père pour ce royaume...1).»

Nous ferons sur ce troisième document la même distinction
que sur les deux autres.

Saint François cle Sales y déplore, non seulement comme
inopportunes, mais comme importunes, inutiles, intempestives,
scandaleuses et très dangereuses, toutes les discussions dont il s'agit.

Ce point examiné, reste la question de doctrine. Ici saint
François de Sales admet-il le fond de l'opinion du pouvoir
indirect? Pas plus que clans les lettres précédentes.

En effet, nous pouvons établir les propositions suivantes:
1° Saint François de Sales blâme un certain parti, qui, en

effet, méritait d'être blâmé, mais il ne touche pas à la
doctrine. Il y avait, au dix-septième siècle, le gallicanisme
parlementaire et le gallicanisme théologique. L'espèce de gallicanisme

parlementaire qui mettait l'Eglise sous la domination de

l'Etat, était une opinion détestable, représentée par un parti
non moins détestable; les hommes de ce parti étaient «remuants
et tracassiers, désireux de souffler fa haine contre le Saint-
Siège et perturbateurs de la paix». Saint François de Sales
avait clone raison de les attaquer comme des « adversaires »

et comme «le parti de la division».
Mais, à côté de ce gallicanisme parlementaire, il y avait le

gallicanisme théologique, qui ne subordonnait pas l'Eglise aux
chicanes des parlements, mais qui avait la prétention de
concilier les droits des papes et des souverains et de défendre,
touchant la constitution de l'Eglise, les vrais principes
catholiques, contre les exigences, réputées ambitieuses et subversives,

de ce qu'on appelait déjà le parti ultramontain. Les
défenseurs du gallicanisme théologique se croyaient fort dévoués
au Saint-Siège, mais ils refusaient de l'aduler soit en théorie
soit en pratique.

Or, où voit-on que saint François de Sales attaque la
doctrine du gallicanisme théologique? Il blâme les hommes
tracassiers et haineux du gallicanisme parlementaire ; il condamne
leur « insolence » et leur « maligne intention » ; il en appelle
contre eux «à la reine mère et au conseil de régence», qui

1) Œuvres de saint François de Sales, t. IX, p. 439-446; édit. Vives, Paris 1862.

Eevue intern, de Théologie. Heft 28, 1S99. 53



-- 814 —

eussent été, il faut l'avouer, fort incompétents dans la question
du gallicanisme théologique. Voilà ce que fait saint François
de Sales; mais du fond théologique de la doctrine qui nous

occupe, il ne dit pas un mot.
Peut-être objectera-t-on cette phrase : « Plus la discussion

sera animée, plus les esprits s'échaufferont et la division
s'augmentera; outre que les raisons des adversaires flattent l'oreille
des grands, non parce qu'elles sont vraies, mais parce qu'elles
se rapportent à leurs vues. » — Mais, d'abord, saint François
de Sales ne dit pas qu'elles ne sont pas vraies. Il constate
qu'elles flattent l'oreille des grands, et il examine pourquoi:
or pourquoi flattent-elles l'oreille des grands? est-ce parce
qu'elles sont vraies? non, mais parce qu'elles se rapportent à

leurs vues. Les grands, effectivement, ne se placent, en ces

sortes de choses, ni au point de vue de la vérité ni à celui
de l'erreur, mais à celui de leur agrément. Fussent-elles vraies,
les raisons dont parle saint François de Sales n'auraient pas
flatté l'oreille des grands, si elles ne se fussent rapportées à

leurs vues; mais, dès lors qu'elles s'y rapportaient, elles les

flattaient, indépendamment de leur vérité. Tel est le sens
naturel et évident des paroles de saint François de Sales. —
Mais, ensuite, en supposant même que saint François de Sales
eût voulu dire que les raisons des adversaires ne sont pas
vraies, on ne saurait rien en conclure contre la doctrine du

gallicanisme théologique, puisqu'il s'agit, comme nous l'avons
vu, des partisans du gallicanisme parlementaire.

2° En toute hypothèse, en parlant, au commencement de

sa lettre, de la doctrine qui nie le pouvoir indirect du pape
sur les rois et de celle qui affirme la supériorité des conciles
sur le pape, en faisant ainsi allusion directement aux thèses
soutenues à Paris par Richer, le syndic de l'Université, et à

Dijon par Bénigne Milletot, le conseiller au Parlement de

Bourgogne dont nous avons déjà parlé, saint François de Sales

déclare, non seulement que c'est une opinion, mais l'opinion
cle la plupart des parlements, des hommes d'Etat, et même
des catholiques, e è chiaro che la maggior parte de parlamenti
et huomi di Stato e cattolici inclina, etc. Saint François de Sales

n'appelle les partisans de cette opinion ni des hérétiques, ni
des théologiens sentant l'hérésie, ni des docteurs de pestilence,
ni des catholiques de foi suspecte, mais simplement « des ca-



— 815 —

tholiques». Aux yeux de saint François de Sales, il ne s'agit
en aucune façon de dogmes, mais uniquement d'opinions entre
vrais catholiques.

3° Si saint François de Sales avait estimé ces opinions
comme des erreurs, n'est-il pas évident qu'avec son zèle pour
la vérité il n'aurait jamais hésité à les flétrir? Sans doute, il
.aurait gardé son inaltérable douceur envers leurs partisans,
mais n'aurait-il pas déployé contre elles-mêmes la rigueur d'une
véritable condamnation? Or, c'est précisément le contraire qu'il
fait. D'une part, il blâme ces « hommes remuants et tracassiers »

qu'il appelle «le parti de la division». Et, d'autre part, il
n'oppose aux opinions que mansuétude. Au lieu de les

réprouver, il les laisse pour ce qu'elles sont. « Au lieu de

répondre à leurs assertions, dit-il, il serait mieux de s'en prendre
à leurs intentions. » Au lieu de provoquer une décision auprès
«d'habiles théologiens», il déclare que «le parti à prendre
c'est que d'un côté comme de l'autre on étouffe dans fe silence
ces disputes», et il en appelle à la reine mère et à son conseil.

Et non content du silence d'un côté comme de l'autre, il
réclame « la conciliation et la bonne intelligence entre la
Sorbonne et les pères jésuites». Mais comment faire cette
conciliation? Est-ce la Sorbonne qui doit céder aux jésuites, ou les

jésuites à la Sorbonne? Ce point est bien délicat, mais saint
François de Sales, s'il est permis de s'exprimer ainsi, l'est bien
davantage, et il est facile de saisir clans la finesse de sa

réponse l'opinion de son esprit. En effet, pendant qu'il conseille
aux généraux et aux provinciaux de faire des « recommandations

» à leurs religieux, il demande qu'on écrive « des lettres
affectueuses aux universités et spécialement à la Sorbonne,
comme aussi aux prélats», et que clans ces lettres on «montre
en tout l'affection paternelle du saint Père pour ce royaume
et le désir ardent qu'a Sa Sainteté d'apprendre que tous ses

prêtres enseignent aux peuples l'obéissance et la soumission
sincère et véritable que les sujets doivent à cette couronne ».

Si saint François de Sales eût été opposé à l'opinion qui
maintenait les droits des rois en même temps que ceux du pape,
c'est-à-dire à l'opinion du gallicanisme théologique, n'aurait-il
pas recommandé surtout l'obéissance que les catholiques doivent
au pape? Or, ce qu'il recommande, c'est précisément l'obéissance

que les sujets doivent à la couronne.



— 816 —

L'opinion cle saint François de Sales nous semble donc
certaine. Il n'admet en aucune façon la souveraineté temporelle

du pape sur l'univers, et par conséquent il n'appartient
pas au parti des infaillibilistes, lesquels sont forcés, par la
clarté et la précision des bulles des papes, d'admettre la
souveraineté temporelle du pape sur l'univers.

IV. — Toutefois ce n'est là qu'un argument indirect, et nous
devons maintenant étudier directement ce que saint François
de Sales a enseigné sur l'infaillibilité du pape.

1. — Tout d'abord, si nous ouvrons l'histoire, nous trouvons
dans les Mémoires de Le Maître, neveu de la mère Angélique,
le récit d'une conversation qu'elle avait eue avec saint François

de Sales et qu'elle avait elle-même racontée à son neveu.
«En 1653, le 26 avril, écrit Le Maître au moment où il

vient d'entretenir sa tante, comme je lui parlais de la vie de

M. de Genève, elle me dit: «Ce saint prélat m'a fort assistée,
et j'ose dire qu'il m'a autant honorée de son affection et de

sa confiance que Madame de Chantai. J'étais étonnée de la
liberté et de la bonté avec laquelle il me disait toutes ses plus
secrètes pensées, comme je lui disais et lui avais dit tout d'abord
toutes les miennes. Il est certain qu'il avait beaucoup plus de

lumières qu'on ne pensait pour la conduite et la discipline de

l'Eglise. C'était un œil pur qui voyait tous les maux et tous
les désordres que le relâchement a causés dans les mœurs des

ecclésiastiques et des moines; mais il cachait tout dans le
silence et couvrait tout de la charité et de l'humilité. Il
gémissait comme M. de Bérulle des désordres de la cour de

Rome, et me les marquait en particulier. Puis il me disait:
Ma fille, voilà des sujets de larmes; car d'en parler au monde
en l'état où il est, c'est causer du scandale inutilement. Ces
malades aiment leurs maux et ne veulent point guérir. Les
conciles œcuméniques devraient réformer la tête et les membres,
étant certainement par-dessus le pape. Mais les papes s'aigrissent,
lorsque l'Eglise ne plie pas toute sous eux, quoique, selon le
vrai ordre de Dieu, elle soit au-dessus d'eux, lorsque le concile

est universellement et canoniquement assemblé. Je sais
cela comme les docteurs qui en parlent, mais la discrétion
m'empêche d'en parler, parce que je ne vois pas de fruit à

en espérer. Il faut pleurer et prier en secret que Dieu mette



— 817 —

la main où les hommes ne la sauraient mettre ; et nous devons
nous humilier sous les puissances ecclésiastiques auxquelles il
nous a soumis, et lui demander cependant qu'il les humilie et
les convertisse par la toute-puissance de son esprit...1).»

2. — Mais laissons de côté l'histoire et interrogeons saint
François de Sales lui-même.

Dans son sermon pour le jour de saint Pierre, le saint
docteur dit en parlant de saint Pierre : « C'est la pierre de

touche avec laquelle l'on connaît toujours le faux or de
l'hérésie ; c'est la pierre carrée du temple de Salomon... La
première chose à quoi je vous exhorte est de remercier Dieu de

ce qu'il nous a donné une telle pierre, sur laquelle nous
appuyant, nous ne tomberons jamais2). » — Donc, disent les in-
faillibilistes, saint François de Sales admet l'infaillibilité
personnelle du pape, et par conséquent il est avec nous.

Rien n'est plus faux que saint François de Sales admette
dans ce passage l'infaillibilité personnelle et séparée du pape,
telle que l'entendent les infaillibilistes actuels. Quiconque a,
non pas étudié mais seulement lu les ouvrages de saint François

de Sales, sait très bien que saint François de Sales ne
sépare jamais le pape de l'Eglise. Comme il l'écrivait à la
dame dont nous avons déjà parlé, « l'Eglise ou le pape, c'est
tout un3)». Il est vrai que plusieurs défenseurs de l'ultramontanisme

contemporain entendent par là que le pape, à lui seul,
est toute l'Eglise. Mais nous verrons qu'ils s'abusent étrangement

et qu'ils prêtent au mot de saint François de Sales un
sens complètement erroné. Jamais saint François de Sales n'a
fait de l'Eglise un corps sans tête, mais jamais non plus il
n'a fait du pape une tête sans corps; pour lui, le corps ne
vivait qu'avec la tête et la tête ne vivait qu'avec le corps; le

corps et la tête, voilà à ses yeux l'être non divisé, l'être
vraiment un, l'être réellement vivant ; l'Eglise ou le pape, c'est
tout un, parce que ce n'est réellement qu'un seul corps, le

corps de Jésus-Christ. Tel est le seul sens véritable du mot de

saint François de Sales.

*) Mémoires pour servir a l'histoire de Port-Royal, t. II, p. 307; Port-Royal
par Sainte-Beuve, deuxième édition, t. I, p. 221.

2) Œuvres computes de saint François de Sales, édit. Vives, t. V, p. 121 et 123.
'¦') Ibid., t. IX, p. 449.



— 818 —

Voyons, en effet, le contexte du passage précité. Après
avoir dit que saint Pierre est la pierre carrée du temple de

Salomon, il ajoute : « Notre Seigneur ayant choisi notre saint
apôtre pour être, après lui, la première pierre du fondement
de son Eglise... » Effectivement, saint François de Sales, avec
la sainte Ecriture, compte trois pierres dans le fondement de

l'Eglise : la pierre angulaire qui est le Christ, la pierre qui est
saint Pierre, et la pierre des apôtres ; et, selon saint François
de Sales, ces trois pierres ne font qu'un seul fondement d'une
seule Eglisex) ; si saint Pierre est séparé du Christ ou des

apôtres, il n'est plus fondement de l'Eglise, il n'est plus chef;
toute sa dignité, toute sa force, toute son autorité, c'est son
union fondamentale avec le Christ et avec les apôtres ; et ce
n'est qu'à cette condition qu'il est la pierre de touche avec
laquelle on connaît toujours le faux or de l'hérésie. Aussi,
quelques lignes plus haut2), dit-il que «notre Seigneur est
toujours chef de l'Eglise, mais non pas saint Pierre», pour montrer

que saint Pierre n'est pas un successeur du Christ, mais
seulement son «vicaire et lieutenant général3)», et par
conséquent qu'il ne doit point être séparé de lui. Et il ne doit pas
davantage être séparé des apôtres et de l'Eglise. Saint François
de Sales ne fait l'éloge de sa dignité et de son autorité, qu'en
l'associant à l'Eglise et à la foi de l'Eglise. Après nous avoir
dit qu'en nous appuyant sur cette pierre nous ne tomberons
jamais, il ajoute: «Je désirerais que nous fussions simples et
fermes en la j'oi que la sainte Eglise nous enseigne*).-» Et
quelques lignes plus bas il revient à deux reprises sur cette
pensée que le pape ne doit point être séparé de l'Eglise : « Ne
gardons jamais les cogitations de la foi qui ne sont pas de

Dieu, ni fondées sur la pierre de l'Eglise catholique; mais
brisons-les, et rompons leurs pointes contre cette pierre, c'est-à-
dire avec l'autorité apostolique de l'Eglise5).»

En vérité, qu'y a-t-il de plus clair et de plus explicite?
Saint François cle Sales, enseignant que l'Eglise est infaillible
et ne séparant pas le pape de l'Eglise, enseigne évidemment

') Œuvres complètes, t. VIII, p. 373, discours XXXI.
2) Ibid., t. V, p. 120.
3) Ibid., p. 120 et 121.
4) Ibid., p. 123.
5) Ibid., p. 124 et 125.



— 819 —

que le pape est infaillible. Mais qui ne voit que cette infaillibilité

du pape est l'infaillibilité même de l'Eglise, et non point
l'infaillibilité personnelle, séparée, distincte de celle de l'Eglise
et particulière au pape tout seul, dont parlent les infaillibilistes
actuels?

Cette interprétation, d'ailleurs, n'est pas une simple
déduction des enseignements de saint François de Sales, c'est
un enseignement formel et explicite ; car il dit ailleurs : « Si
donc les portes de l'enfer ne peuvent rien contre l'Eglise, elles
ne peuvent rien contre son fondement et chef:). » Tandis que
les infaillibilistes actuels font dériver l'infaillibilité de l'Eglise
de l'infaillibilité personnelle du pape, saint François de Sales

ne déclare le pape infaillible que parce que l'Eglise l'est;
selon lui, toute l'infaillibilité du pape, c'est l'infaillibilité même
de l'Eglise, dont il ne peut être séparé sans cesser d'être son
chef.

3. — Les infaillibilistes trouveront au livre des Controverses

un second texte, qui tout d'abord semble les favoriser.
Le voici:

« Aussi notre Seigneur ayant planté cette sainte assemblée
des disciples, pria pour le chef et la racine, afin, que l'eau de
la foi ne manquât point à celui qui devait en assaisonner tout
le reste, et que par l'entremise du chef la foi fût toujours
conservée en i'Eglise 2). »

Nous ferons sur ce texte la même réflexion que sur le
précédent. Saint François de Sales appelle saint Pierre la
racine, cle la même manière qu'il l'a appelé le fondement et le
chef. Il n'est pas plus racine qu'il n'est fondement et chef; et
de même qu'il n'est fondement et chef qu'avec Jésus-Christ et
les apôtres, ainsi il n'est racine qu'avec Jésus-Christ et les

apôtres. Jésus-Christ est le premier fondement, c'est lui aussi

qui est la première racine, suivant cette parole de l'Ecriture,
«Ego Jesus... Ego sum radix3).» Les apôtres sont fondement
avec Jésus-Christ et avec Pierre, de même ils sont racine avec
Jésus-Christ et avec Pierre. Et Pierre à son tour est racine
avec eux, comme il est fondement avec eux ; et de même qu'il

') Œuvres completes, t. VIII, p. 372.
2) Ibid., t. VIII, p. 390; Discours XXXIV.
3) Apocalypse, XXII, 16.



— 820 —

a une part principale dans la fondation, ainsi il a également
une part principale dans Y assaisonnement de l'Eglise.

Remarquons le contexte immédiat. « Il faut, dit saint François

de Sales, que je Arous dise que saint Pierre ne perdit pas
la foi, quand il nia notre Seigneur, mais la crainte lui fit
désavouer ce qu'il'croyait; c'est-à-dire il ne s'oublia pas en la
foi, mais en la confession de la foi, et ne confessait pas ce qu'il
croyait. » Ces paroles sont très significatives. D'abord, saint
François de Sales ne dit pas que saint Pierre fut infaillible
dans la foi, mais seulement qu'il ne perdit pas la foi ; ce qui
est bien différent, car beaucoup cle personnes ne perdent pas
la foi, qui pour cela ne sont cependant pas infaillibles. Ensuite,
saint François de Sales enseigne que, dans la confession de

la foi, non seulement saint Pierre ne fut pas infaillible, mais
encore qu'il faillit.

Or, lorsque l'on parle de l'infaillibilité du pape comme
chef cle l'Eglise, il est certain qu'il ne s'agit pas de sa foi
secrète et privée, mais cle sa foi confessée et publique ; ce n'est
pas par sa foi secrète et privée qu'il enseigne et dirige l'Eglise,
mais par sa foi confessée et publique, c'est-à-dire par la
confession publique qu'il fait de sa foi en face de toute l'Eglise.
Si donc saint François de Sales enseigne que saint Pierre a
failli dans la confession de sa foi, il enseigne évidemment qu'il
a failli non d'une manière privée et comme simple individu,
mais d'une manière publique et comme chef, qu'il n'a pas
témoigné ce qu'il devait témoigner comme chef; et s'il enseigne
qu'il a failli comme chef, à plus forte raison enseigne-t-il que,
comme chef, il n'est pas infaillible.

Du reste, si le pape avait une infaillibilité personnelle et
séparée, qui ne voit que, dans l'ordre de la doctrine, le pape
serait non seulement un vicaire de Jésus-Christ, mais encore
son successeur? Or, saint François cle Sales, clans les pages
qui suivent, répète que Jésus-Christ, « n'étant pas mort
effectivement, mais vivant dans le ciel, n'a pas besoin de successeur,
mais seulement d'un vicaire1)». «On ne succède, ajoute-t-il,
qu'à celui qui cède et quitte sa place, soit par déposition ou

par la mort; ce qui fait que notre Seigneur est toujours chef
et souverain pontife de l'Eglise, et auquel personne ne suc-

r) Œuvres complètes, t. VIII, p. 393.



— 821 —

cède, parce qu'il est toujours vivant et n'a cédé ou quitté ce
sacerdoce pontifical, quoiqu'il exerce en partie par ses ministres

et serviteurs ici-bas en l'Eglise militante1). » Saint François

de Sales ne dit pas que Jésus-Christ exerce en tout palle

pape, séparément des apôtres, mais qu'il exerce en partie
par ses ministres et serviteurs (le pape y compris) ici-bas en
l'Eglise militante.

4. — A propos des paroles de Jésus-Christ: «Tu es Pierre,
et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise», saint François de
Sales dit ceci :

« Par ces paroles notre Seigneur montre la perpétuité et
immobilité de ce fondement. La pierre sur laquelle on relève
l'édifice, c'est la première ; les autres s'affermissent sur elle.
On peut bien remuer les autres pierres sans ruiner l'édifice,
mais qui lève la fondamentale renverse la maison. Si donc les

portes de l'enfer ne peuvent rien contre l'Eglise, elles ne
peuvent rien contre son fondement et chef, lequel elles ne sauraient
lever et renverser qu'elles ne mettent sens dessus dessous tout
le bâtiment2). »

Bien que saint François de Sales ne parle que de la
perpétuité et de Y immobilité du fondement de l'Eglise, supposons
qu'il entende également parler de son infaillibilité. Qu'est-ce
que le fondement de l'Eglise? Saint François de Sales nous a

déjà appris que le fondement de l'Eglise est un, mais composé

de trois pierres : Jésus-Christ, saint Pierre, les apôtres.
Lors donc que saint François de Sales parle de la perpétuité,
de l'immobilité, de l'infaillibilité du fondement de l'Eglise, il
entend évidemment parler de la perpétuité, de l'immobilité,
de l'infaillibilité de saint Pierre uni à Jésus-Christ et aux
apôtres, c'est-à-dire du pape uni à Jésus-Christ et aux successeurs

des apôtres, mais il n'entend nullement parler de
l'infaillibilité personnelle et séparée du pape, telle que la
conçoivent les infaillibilistes. Saint François de Sales ne reconnaît
au pape qu'une seule perpétuité, une seule immobilité, une
seule infaillibilité, celle qu'il tient de son union avec l'Eglise
et qui n'est pas autre que celle de l'Eglise elle-même. «Si donc,
dit-il en effet, les portes de l'enfer ne peuvent rien contre
l'Eglise, elles ne peuvent rien contre son fondement et chef. »

') Œuvres compl'ies, t. Vili, p. 396.
2) Ibid., p. 372; Discours XXX.



— 822 —

Si saint François de Sales avait eu seulement le simple
soupçon qu'on pouvait imaginer une infaillibilité personnelle
et séparée du pape, aurait-il jamais écrit, quelques pages plus
haut1), les paroles suivantes: «Je vous aviserai que notre
Seigneur n'a pas changé le nom cle saint Pierre, mais a seulement

joint un nouveau nom à l'ancien qu'il avait, peut-être
afin qu'if se ressouvînt en son autorité (il ne dit pas son
infaillibilité) de ce qu'il était, de son estoc, et que la majesté
du second nom fût attrempée par l'humilité du premier. Et que
si le nom de Pierre nous le faisait reconnaître pour chef, le

nom de Simon nous avisait qu'il n'était pas chef absolu, mais
chef obéissant, subalterne et maître valet. » Et quelques pages
plus loin il ajoute que saint Pierre est « fondement par
participation, fondement ministerial, non absolu, administrateur et

non Seigneur, et nullement fondement de notre foi, espérance
et charité, ni cle la valeur des sacrements2)».

En vérité, sérieusement et de bonne foi, est-ce là professer
l'infaillibilité personnelle du pape?

V. — Le seul argument d'apparence vraiment spécieuse que
puissent faire valoir les infaillibilistes, se trouve au Discours XLe
des Controverses. On y lit en effet ce qui suit:

« Saint Chrysostome appelle saint Pierre os Christi, parce
« que ce qu'il dit pour toute l'Eglise et à toute l'Eglise comme
« chef et pasteur, ce n'est pas tant parole humaine que de
« notre Seigneur. Amen dico vobis, qui accipil si quem misero,
« me accipit. Donc ce qu'il disait et déterminait ne pouvait être
«faux. Et de vrai, si le confirmateur fût tombé, tout le reste ne
«fût-il pas tombé? Si le confirmateur biaise ou chancelle, qui
«le confirmera? Si le confirmateur n'est pas ferme et stable,
«quand les autres s'affaibliront, qui les affermira? Car il est
« écrit : Si l'aveugle conduit l'aveugle, ils tomberont tous deux
« en la fosse. Si l'instable et le faible veut soutenir et rassurer
« le faible, ils donneront tous deux en terre ; si que notre Sei-
« gneur donnant l'autorité et commandement à saint Pierre de

« confirmer ies autres, il lui a quand et quand donné le pou-
« voir et les mojœns de ce faire, autrement pour néant lui
« eût-il commandé choses impossibles. Or, les mo3^ens néces-

') Œuvres complètes, t. VIII, p. 369.
2) Ibid., p, 375.



— 823 —

« saires pour confirmer les autres et rassurer les faibles, c'est
« de n'être point sujet à la faiblesse soi-même, mais d'être
« solide et ferme comme une vraie pierre et un rocher. Tel
« était saint Pierre en tant que pasteur général et gouverneur
« de l'Eglise.

« Ainsi quand saint Pierre fut mis au fondement de l'Eglise
« et que l'Eglise fut assurée que les portes de l'enfer ne pré-
« vaudraient point contre elle, ne fut-ce pas assez dire que
« saint Pierre comme pierre fondamentale du gouvernement et
« administration ecclésiastique ne pouvait se froisser et rompre
« par l'infidélité ou erreur, ce qui est la principale porte d'enfer?
« car qui ne sait que si le fondement renverse, si l'on y peut
«porter la sape, que tout l'édifice renversera? De même, si
« le pasteur suprême ministerial peut conduire les brebis dans
« des pâturages vénéneux, on voit clairement que le parc est
« pour bientôt être perdu. Car si le suprême pasteur ministé-
« térial conduit à mal, qui le redressera? s'il s'égare, qui le
« ramènera

« A la vérité il faut que nous ayons à le suivre simple-
« ment, non à le guider, autrement les brebis seraient pasteurs.
« Et de fait l'Eglise ne peut pas toujours être ramassée en un
« concile général, et les trois premières centaines d'années il
«ne s'en fit point. Dans les difficultés donc qui surviennent
«journellement, à qui se pourrait-on mieux adresser, de qui
« pourrait-on prendre loi plus assurée, règle plus certaine, que
« du chef général et du vicaire de notre Seigneur Or, tout
« ceci n'a pas eu seulement lieu en saint Pierre, mais en ses

«successeurs; car la cause demeurant, l'effet demeure encore.
«L'Eglise a toujours besoin d'un confirmateur infaillible au-
« quel on puisse s'adresser, d'un fondement que les portes
« d'enfer et principalement l'erreur ne puissent renverser, et
« que son pasteur ne puisse conduire à l'erreur ses enfants.
« Les successeurs donc de saint Pierre ont tous ces mêmes pri-
« vilèges, qui ne suivent pas la personne, mais la dignité et la
« charge publique x). »

Eh quoi! s'écrient les infaillibilistes, qu'est-il besoin de
paroles plus claires et plus décisives?

Notre.réponse est bien simple.

J) Œuvres complètes, t. VIII, p. 412-413.



— 824 —

Ou saint François de Sales parle dans un sens strict et
prend au pied de la lettre les expressions dont il se sert; et
alors nous déclarons nettement, nous aussi, qu'il est infailli-
biliste dans le sens actuel du mot. — Ou bien il ne parle pas
dans un sens strict, rigoureusement théologique ; et alors nous
déclarons nettement qu'il n'est pas infaillibiliste.

Là est toute la question, nous n'osons pas dire la difficulté,
tant la solution est facile.

Non, dans ce passage du XLa Discours, saint François
de Sales ne parle pas dans un sens absolument rigoureux.
Voici nos preuves :

1° Si saint François de Sales parlait dans ce passage
strictement et rigoureusement, il serait en. contradiction positive et
formelle avec lui-même dans tous les passages précédents que
nous avons rapportés et dans tous ceux que nous rapporterons
encore. Or, il nous répugne d'admettre gratuitement qu'un
esprit comme saint François de Sales se soit contredit aussi
nettement sur un aussi grave sujet.

2° Nous avons vu déjà que, quelques pages plus haut, au
Discours XXXIVe, saint François de Sales avait déclaré que
saint Pierre avait failli « en la confession de la foi, quand il
nia notre Seigneur1)». Or saint François de Sales admet-il que,
lorsque saint Pierre nia le Christ, il fut la bouche du Christ,
os Christi? Ne serait-ce pas là une contradiction insensée? Et
saint François de Sales le comprend si bien que, lorsque avec
saint Chrysostome il appelle saint Pierre os Christi, il ne dit
pas formellement, comme il devrait cependant le dire s'il parlait

clans le sens des infaillibilistes : ce que dit saint Pierre est
la parole même du Christ. Mais il hésite et prend un détour
qui atténue singulièrement le terme de saint Chrysostome. « Ce

qu'il dit — ce sont ses propres paroles — ce n'est pas tant
parole humaine que de notre Seigneur. » Ce qu'il dit n'est donc

pas complètement de notre Seigneur; il y a donc encore dans

ce qu'il dit quelque chose de la parole humaine ; par conséquent,

ce n'est pas d'une infaillibilité absolue et séparée qu'il
s'agit ici: partout où la parole reste encore quelque peu
humaine et n'est pas toute de notre Seigneur, elle ne saurait

') Œuvres complètes, t. VIII, p. 390.



— 825 —

être absolument infaillible ; humain et infaillible sont des

expressions qui ne se conviennent point sous le même rapport.
Du reste, saint François de Sales, en rapportant cette

parole de saint Chrysostome, veut évidemment l'entendre comme
saint Chrysostome l'entendait. Or, saint Chrysostome a-t-il voulu
parler strictement dans le Discours de fête où il a prononcé
cette parole, lui qui dans une homélie a appelé saint Pierre
«la bouche des apôtres, os apostolorum1)»? Et saint François
de Sales le sait, puisqu'il cite les deux mots de saint
Chrysostome. Dans la pensée de saint François cle Sales comme
dans celle cle saint Chrysostome, saint Pierre, comme chef et
fondement de l'Eglise, doit être la bouche du Christ et des

apôtres, parce qu'il n'est fondement de l'Eglise qu'avec eux;
la doctrine qu'il doit enseigner, quand il témoigne de la foi
de toute l'Eglise, doit être, non sa doctrine privée et particulière,

mais la doctrine publique du Christ et des apôtres, os

Christi et apostolorum. Tel est évidemment le sens des
paroles de saint François de Sales, si on les examine d'après
leur contexte.

3° Le contexte nous fournit une seconde preuve que saint
François de Sales ne parle pas ici strictement et rigoureusement.

Car, pour appuyer ce qu'il vient de dire de concert
avec saint Chysostome, il cite un texte de l'Evangile qui
s'applique autant aux apôtres qu'à saint Pierre, et qui n'exprime
nullement l'idée d'infaillibilité absolue : « Amen dico vobis, qui
accipit si quem misero, nie accipit. Donc ce que saint Pierre
disait et déterminait, ne pouvait être faux. » Ces paroles, en

effet, s'adressent à tous les apôtres, amen dico vobis, et non
pas à saint Pierre séparément ; d'autre part, aucun Père de

l'Eglise n'a interprété ce texte dans le sens que les infaillibilistes

voudraient donner aux paroles de saint François de
Sales ; aucun Père de l'Eglise n'y a vu l'ombre même d'une
réelle et rigoureuse infaillibilité, pas plus que d'une réelle et

rigoureuse impeccabilité, mais seulement la présence morale
de Jésus-Christ dans ses apôtres. Or est-il admissible que saint
François de Sales ait voulu comprendre ce texte dans un sens

nouveau, contraire à celui de tous les commentateurs? Evidemment

non; et s'il applique à saint Pierre un texte qui s'ap-

v) Saint Chrysostome, Homil. L V in Math.



— 826 -
plique formellement à tous les apôtres, c'est qu'il entend ne
pas séparer saint Pierre des apôtres; et s'il cite, pour prouver
que le pape est infaillible, un texte que nul n'a entendu dans
le sens d'une réelle et rigoureuse infaillibilité, c'est que lui-
même ne voulait pas parler d'une réelle et rigoureuse
infaillibilité.

4° Après avoir étudié ce qui précède immédiatement le

passage précité de saint François de Sales, étudions ce qui le
suit immédiatement. Ici saint François de Sales est aussi clair
que possible. Il déclare que saint Pierre est un confirmateur
infaillible, comme Moyse et comme le Grand prêtre de l'ancienne
loi. Voici ses propres paroles :

« Saint Bernard appelle le pape un autre Moyse en auto-
«rité. Or, combien grande fut l'autorité de Moyse, il n'y a

« personne qui l'ignore ; car il s'assit et jugea de tous les diffé-
« rends qui étaient parmi le peuple, et de toutes les difficultés
« qui survenaient au service de Dieu. Il constitua des juges
«pour les affaires cle peu d'importance; mais les grands cloutes
« étaient réservés à sa connaissance. Si Dieu veut parler au
« peuple, c'est par sa bouche et par son entremise. Ainsi donc
« le suprême pasteur de l'Eglise nous est juge compétent et
« suffisant en toutes nos plus grandes difficultés ; autrement
« nous serions de pire condition que cet ancien peuple, qui
« avait un tribunal auquel il pouvait s'adresser pour la réso-
« lution de ses doutes, spécialement en matière de religion1).»

Et de Moyse saint François de Sales passe au simple Grand
prêtre de l'ancienne loi :

« Donc, il est simplement dit : Qui autem superbierit, nolens
« obedire sacerclotis imperio, judicis sententia moriatur. Et en
« Malachie : Labia sacerdoiis custodienl scientiam, et legem
«requirent ex ore ejus; dont il s'ensuit que chacun ne pouvait
« pas se résoudre dans les points de la religion, ni produire
« la loi à sa fantaisie, mais selon la proposition dti pontife.
« Que si Dieu a eu une si grande prévoyance à la religion et

«tranquillité de conscience des juifs, que de leur établir un
«juge souverain à la sentence duquel ils devaient acquiescer,
« il ne faut pas douter qu'il ne nous ait pourvu au christia-
« nisme d'un pasteur qui ait cette même autorité, pour nous

*) Œuvres complètes, Discours XL, t. VIII, p. 413-414.



— 827 —

« lever les doutes et scrupules qui pourraient survenir sur les
« déclarations des Ecritures J). »

Le raisonnement et la pensée de saint François de Sales
sont manifestes. Dans la nouvelle loi, dit-il, nous ne pouvons
pas être de pire condition que les Juifs de l'ancienne loi ; or
les Juifs de l'ancienne loi ont eu un Moyse et un Grand prêtre
qui levaient tous les doutes en matière de religion, et par la
bouche desquels Dieu lui-même parlait au peuple ; donc,
pareillement, dans la nouvelle loi il y a un juge souverain, un
confirmateur infaillible qui lève tous nos doutes en matière de

religion et qui est la bouche de Dieu, et ce confirmateur
infaillible et souverain, c'est le pape.

L'infaillibilité que saint François de Sales attribue au pape
est donc la même — il le dit expressément — que celle qu'il
attribue à Mo3Tse et au Grand prêtre. Or, personne, jusqu'à
présent, n'a pensé à regarder l'infaillibilité du Grand prêtre
de l'ancienne loi comme une infaillibilité rigoureusement absolue,
telle que l'entendent les infaillibilistes.

5° Saint François de Sales, au Discours XXXIe, n'a-t-il
pas dit que saint Pierre n'est « nullement fondement de notre
foi2)»? Or, si saint François de Sales avait admis dans saint
Pierre et dans ses successeurs une infaillibilité absolue,
personnelle et séparée, dans le sens des infaillibilistes actuels,
n'est-il pas évident qu'il aurait dû par cela même admettre
que saint Pierre et ses successeurs sont réellement, en quelque
manière, fondement de notre foi aussi bien que de l'Eglise?
Donc, saint François de Sales ne parle dans le discours XLe
que d'une infaillibilité relative et morale, mais non rigoureuse.

6° Du reste, ce n'est pas la première fois que saint François

de Sales entend ainsi le mot «infaillibilité». En voici un
exemple qui ne manque pas d'intérêt. Discutant contre les
protestants qui se moquaient du titre « Sainteté » accordé au pape,
qui gaussaient contre notre dévotion envers les croix indul-
genciées à Rome, qui nous reprochaient de les trouver plus
saintes que les autres, et qui en appelaient à leurs raisons
contre nos raisons et à leurs académies contre notre Sorbonne,
il répondait : « La Sorbonne vous déplaît toujours ; aussi est-ce

*) Œuvres complètes, Ibid., p. 414.
2) Ibid., p. 375.



— 828 —

un arsenal infaillible contre vos académies1).» Les infaillibilistes

actuels diront-ils que saint François de Sales a cru à

l'infaillibilité absolue, personnelle et séparée de la Sorbonne, et
alors que sont-ils eux-mêmes sinon des hérétiques pris en

flagrant délit? Et s'ils ne le disent pas, de quel droit soutiennent-
ils que, quand saint François de Sales parle de l'infaillibilité
du pape, il parle d'une infaillibilité qui vaut tout, et que, quand
il parle de l'infaillibilité de la Sorbonne, il parle d'une infaillibilité

qui ne vaut rien? Est-ce que dans l'un et l'autre cas le
langage de saint François de Sales n'est pas absolument
identique? Est-ce qu'il y a dans le contexte un seul mot qui atténue
le sens quand il s'agit de la Sorbonne, et qui le fortifie quand
il s'agit du pape?

Donc saint François de Sales ne parle pas plus strictement

dans le premier passage que clans le second. Il l'avoue
lui-même au Discours XXXVIe de ses Controverses: «Je ne
fais pas ici profession, dit-il, de traiter les difficultés à fond
de cuve2). »

7° Voici un autre passage des Controverses qui jette
également de la lumière sur ce point:

« Connaissez, Messieurs, je vous prie, dit saint François
« de Sales aux protestants, l'esprit chicaneur de division.
« On vous renvoie à l'Ecriture ; nous y sommes avant que
« vous fussiez au monde et nous y trouvons ce que nous
« croyons clair et net. — Mais il la faut bien entendre, con-
« frontant les passages aux passages, le tout selon le symbole.
« — Nous sommes en ce train, il y a 1500 ans, et pensez-vous
«nous y tromper? Luther répond: Qui vous l'a dit? Nous
« disons : L'Ecriture. — Quelle Ecriture — Telle et telle ainsi
« conférée et appariée au symbole. Au contraire, Luther, je
«tiens fortement que c'est vous qui vous trompez. L'Ecriture
« me le dit en tel et tel passage, que je joins et ajuste à telle
« et telle pièce et aux articles de la foi. Je ne suis pas en
« doute s'il faut donner créance à la sainte parole, je sais

« qu'elle est au suprême degré de certitude. Ce qui me tient
« en peine, c'est l'intelligence de cette Ecriture, ce sont les
« conséquences et les conclusions qu'on y attache, les sens

') VEtendard de la sainte Croix, L. II, ch. XI ; t. IX, p. 143.
2) Œuvres complètes, t, VIII, p. 396,



— 829 —

« divers sans nombre et qui semblent souvent contraires sur
« un même sujet, où chacun prend parti, qui d'un côté, qui
« d'autre. Qui me fera voir si je tiens l'autorité à travers de
« tant de variétés Qui me fera voir cette Ecriture en sa cou-
«leur? Car le col de cette colombe change autant de fois
« d'apparences, que ceux qui la regardent changent de pos-
« ture et de distances. EEcriture est très sainte et très infaillible,
« c'est la pierre de touche, toute proposition est bonne qui
« soutient son épreuve. Mais je vous prie, si la preuve faite
«par un Concile général n'est pas chez vous assez authen-
« tique pour arrêter le cerveau des hommes, comment est-ce
« que l'autorité d'un quidam le pourra faire x) »

L'infaillibilité dont parle ici saint François de Sales est
une infaillibilité qui ne suffit pas, selon lui, pour dirimer une
controverse sur la foi; il faut qu'une nouvelle autorité vienne
s'adjoindre à elle. Et cependant il s'agit de l'Ecriture sainte,
de la parole ou révélée ou inspirée de Dieu. Et lorsqu'il s'agit,
non plus d'une révélation ni d'une inspiration, mais d'une
simple autorité conférée au premier des apôtres pour veiller
avec eux à la conservation du dépôt de la foi dans les âmes,
on prétendrait que saint François de Sales entend parler d'une
infaillibilité absolue et personnelle aux successeurs de saint
Pierre

S'il en était ainsi, saint François de Sales en aurait
certainement appelé à cette autorité des successeurs de saint Pierre
pour interpréter sainement l'Ecriture. Or il ne le fait pas. Ce

n'est pas au pape qu'il en appelle, mais au Concile général;
et voilà la règle suprême, l'infaillibilité absolue et rigoureuse,
qu'il fait valoir devant les protestants pour les convaincre et
les ramener à la vérité.

8° Cette doctrine est confirmée par un autre passage de

saint François de Sales, qui se trouve quelques pages plus loin
et qui est ainsi conçu:

«Pour le regard des décrets de la doctrine de la fol, ils
«sont invariables; ce qui est une fois vrai, l'est toujours et le
« sera dans l'éternité ; aussi les conciles appellent canons ce
« qu'ils en déterminent, parce qu'ils sont des règles inviolables
« de notre créance, et nous recevons unanimement tous les

J) Œuvres complètes, t. VIII, p. 427-428 ; Discours XLIV0.

Revue intern, de Théologie. Heft 28, IS99. 54



_ 830 —

« sentiments des vrais conciles, ou généraux, ou provinciaux
« avoués par les généraux ou par le siège apostolique *). »

On le voit. Selon saint François de Sales, les canons, c'est-
à-dire les décrets de la doctrine cle la foi, ce n'est pas ce que
détermine le pape, mais ce que les vrais conciles déterminent. Il
n'en reconnaît pas d'autres. Et pour lui les vrais conciles doivent
être généraux, ou provinciaux, mais dans ce dernier cas ils
doivent être reconnus ou par les conciles généraux ou par le siège
apostolique. Saint François de Sales ne dit pas par le pape
séparément, mais par le siège apostolique, ce qui est fort différent.

VI. — Mais on pourrait faire ici deux objections.
1. — Voici la première: Au XXXIXe Discours, saint

François de Sales, appuyé sur les Pères de l'Eglise, fait une
longue enumeration des titres du pape. Il l'appelle « Ecclesia
in qua est polentior principeditas, Caput omnium ecclesiarum,
Prima sedes a nemine judicancla, Tutissimus communionis
catholicos portus, Christi vicarius, Fratrum confirmator, Claviger
domus Domini2).» Or, tous ces titres ne contiennent-ils pas
réellement l'infaillibilité

Les infaillibilistes répondent par une affirmation, les autres
catholiques par une négation.

Quoi qu'il en soit des deux réponses, il semble que saint
François de Sales ne se soit pas rangé du côté de la
première ; car, au lieu de conclure de tous ces titres à l'infaillibilité
de «l'évêque de Rome», il ne conclut qu'à sa «Primauté».
Et cette conclusion, trop modeste aux yeux des infaillibilistes,
il la répète au Discours XLIIe3). Partout il s'obstine à ne voir
dans le pape que le « premier des apôtres » ou le « président
et gouverneur universel de l'Eglise4)». C'est là l'idée générale
qu'il attache à toutes ces dénominations particulières. Dans
son Discours XXXIe, il va même jusqu'à dire que, pour ce qui
regarde la doctrine, « tous les apôtres semblent aller à pair,
si saint Jean et saint Paul ne précèdent pour l'excellence de

leur théologie, et que c'est en l'autorité et gouvernement que
saint Pierre a devancé tous les autres5) ».

') Œuvres complètes, t. VIII, p. 431 ; Discours XLV°.
2) Ibid., p. 407-409.
3) Ibid., p. 418-421.
*) Ibid., t. V, p. 116; Sermon pour le jour de saint Pierre. — T. VIII, p. 4I5_41^-
6) Ibid., t. VIII, p. 377.



— 831 —

2. — La deuxième objection porte précisément sur cette
autorité gouvernementale de saint Pierre relativement à celle
des autres apôtres.

« En l'autorité et gouvernement, saint Pierre a devancé
«tous les autres, d'autant que le chef surpasse les membres:
« car il a été constitué pasteur ordinaire et suprême chef de
« l'Eglise. Les autres ont été pasteurs délégués et commis avec
« autant plein pouvoir et autorité sur tout le reste de l'Eglise
« que saint Pierre, sauf que saint Pierre était leur chef de
« tous et leur pasteur, comme de tout le christianisme. Ainsi
« furent-ils fondements de l'Eglise avec lui également quant à

«la conversion des âmes et par la doctrine; mais quant à l'au-
« torité et gouvernement, ils le furent inégalement, puisque
« saint Pierre était le chef ordinaire non seulement du reste
«de toute l'Eglise, mais des apôtres encore1).»

«Il se peut bien faire qu'un roi vivant, il y ait ou la reine
« ou son fils qui ait tout autant de pouvoir que le roi même,
« à châtier, absoudre, donner, faire grâce ; il n'aura pourtant
« pas le sceptre, mais l'usage seulement. Il aura bien la même
« autorité, mais non pas quant à la propriété, mais seulement
« quant à l'usage et l'exercice. Tout ce qu'il aura fait, ce sera
«fait; mais il ne sera pas chef ni roi, mais faudra qu'il re-
•« connaisse que son pouvoir est extraordinaire, par commission
« et délégation, au lieu que le pouvoir du roi, qui ne sera point
«plus grand, sera ordinaire et par propriété. Ainsi notre Sei-
« gneur promettant les clefs à saint Pierre lui remet l'autorité
« ordinaire et lui donne cet office en propriété, duquel il dé-
« clara l'usage quand il dit : Quodcumque solvents, etc. Or, par
« après, quand il fait la même promesse aux autres apôtres, il
« ne leur donne pas les clefs ou l'autorité ordinaire, mais seu-
« lement les autorise en l'usage qu'ils feront et en l'exercice
« des clefs. Cette différence est prise des termes propres de
« l'Ecriture : car solvere et ligure ne signifie que l'action de

« l'exercice, habere claves l'habitude. Voilà combien est diffé-
« rente la promesse que notre Seigneur fit à saint Pierre de

« celle qu'il fit aux autres apôtres. Les apôtres ont tous même

«pouvoir avec saint Pierre, mais non pas en même grade,
« d'autant qu'ils l'ont comme délégués et commis, et saint Pierre

1) Ibid., Discours XXXI«, t. VIII, p. 377.



« comme chef ordinaire et officier permanent. Et à la vérité il
« fut convenable que les apôtres qui devaient partout planter
« l'Eglise eussent tous plein pouvoir et entière autorité d'user
« des clefs et pour l'exercice d'icelle ; et fut très nécessaire
« encore que l'un d'entre eux en eût la garde par office et
« dignité x). »

Hâtons-nous d'avertir le lecteur que toutes les assertions
contenues dans cette citation n'ont point été maintenues par
saint François de Sales.

Afin d'établir clairement son opinion dans ces matières
complexes, distinguons immédiatement le pouvoir doctrinal,
l'exercice de l'autorité gouvernementale et l'origine de cette
même autorité. Ce sont là, dans la doctrine de saint François
de Sales, trois points tout à fait distincts.

Or, premièrement, quant au pouvoir doctrinal, il y a
parité et égalité complète entre saint Pierre et tous les apôtres,
et saint Pierre n'est pas autrement fondement de l'Eglise que
les apôtres. « Par leur doctrine, dit-il, tous les apôtres semblent
« aller à pair, si saint Jean et saint Paul ne précèdent pour
«l'excellence de leur théologie. C'est donc de ce côté que tous
«les apôtres sont fondements de l'Eglise... Ainsi furent-ils fon-
« dements de l'Eglise avec lui également quant à la conversion
«des âmes et par la doctrine2).» Tels sont les rapports que
saint François de Sales établit entre le chef de l'Eglise et les
autres apôtres.

Deuxièmement, il n'y a entre eux inégalité que lorsqu'il
s'agit d'autorité gouvernementale ; ici saint Pierre a devancé
tous les autres, tandis que tout à l'heure il n'allait que de

pair avec eux. Et encore saint François de Sales distingue-t-il
entre l'exercice de l'autorité gouvernementale et son origine.

Quant à l'exercice de l'autorité gouvernementale, il donne
à tous les apôtres « autant plein pouvoir et autorité sur tout
le reste de l'Eglise que saint Pierre...3). Ils ont tous même

pouvoir avec saint Pierre... Ils ont tous plein pouvoir et entière
autorité d'user des clefs et pour l'exercice d'icelle4)». Tout ce

J) Œtivres complètes, t. VIII, p. 383-384, Discours XXXIIe; voir aussi p. 392,.
Discours XXXVe.

2) Ibid., p. 377, Discours XXXI".
3) Ibid.
4) Ibid., p. 383, Discours XXXIIe,



— 833 —

qu'ils auront fait, ce sera fait4). — Il est donc manifeste que,
pour la licite et la validité des actes d'autorité et de gouvernement

dans toute l'Eglise, saint François de Sales donne à

tous les apôtres « entière autorité et même pouvoir avec saint
Pierre ».

Seulement, en établissant ce point de doctrine, saint François

de Sales rappelle que saint Pierre est «leur chef de tous » 2),

et que, si les apôtres ont tous même pouvoir avec saint Pierre,
ce n'est pas «en même grade > s).

D'abord, en quoi consiste, au point de vue de l'exercice
de l'autorité gouvernementale, ce titre de chef que saint Pierre
a sur les autres apôtres? Saint François de Sales ne le dit
pas. — Ce titre de chef donne-t-il à saint Pierre une autorité
gouvernementale plus grande soit pour la validité, soit pour
la licite? Saint François de Sales ne l'admet en aucune façon,
puisqu'il dit positivement que le pouvoir de saint Pierre n'est
< point plus grand » que celui des apôtres, et que plus loin il
revient encore sur le plein pouvoir des apôtres qui est le
même que celui de saint Pierre, et sur leur entière autorité
d'user des clefs et pour l'exercice d'icelle. Et même, au
Discours XLIII6, expliquant ce titre de chef conféré à saint Pierre,
il ne le confond nullement avec celui de roi absolu; selon lui,
c'est Dieu seul qui est le roi absolu, saint Pierre n'a que «

l'autorité du lieutenant»4); et ailleurs, comme nous l'avons déjà
remarqué, il l'appelle «le président».

Ensuite, qu'est-ce que cette différence de grade? Est-ce
une différence qui porte sur t'exercice même de l'autorité ou
seulement sur son origine Saint François de Sales est formel
sur ce point: toute la différence ne porte, selon lui, que sulla

question d'origine, et nullement sur l'exercice de l'autorité
elle-même. « Les apôtres, dit-il, ont tous même pouvoir avec
saint Pierre, mais non pas en même grade, d'autant qu'ils l'ont
comme délégués et commis, et saint Pierre comme chef
ordinaire et officier permanent3). » L'un est chef ordinaire, les
autres sont chefs extraordinaires ; l'un est officier permanent,

*) Œuvres complètes, t. VIII. — Voir aussi p. 379 et 380.
2) Ibid., p. 377.
3) Ibid., p. 383.
4) Ibid., p. 423.
5) Ibid., p. 383.



— 834 —

les autres sont officiers non permanents : voilà toute la
différence que saint François de Sales met entre eux ; c'est une
différence dans le grade et dans la dignité, mais non dans
l'exercice de l'autorité qui est la même.

Et encore saint François de Sales n'a-t-il par persévéré
dans cette opinion sur cette question de l'origine de l'autorité
gouvernementale dans les apôtres. En effet,

Troisièmement, dans le Discours XXXIIe, saint François
de Sales, comparant saint Pierre à un roi et les apôtres à la
reine ou à son fils, dit de ce fils que, tout en ayant la même
autorité que le roi quant à l'usage, il n'est cependant ni chef
ni roi, et par conséquent il donne à en conclure que les apôtres
ne sont ni chefs ni rois. Or, plus tard, au discours XXXIXe,
il déclare positivement que « les évêques sont vraiment princes
spirituels, cheps et évêques, non lieutenants du pape, mais de

notre Seigneur, dont il les appelle frères *). »

Dans le Discours XXXIe et dans le XXXIIe, saint François
de Sales appelle les apôtres «des pasteurs délégués et commis»,
et c'est en cela que leur pouvoir n'est pas ordinaire, mais
seulement extraordinaire. Or, plus tard, dans le Discours XXXIXe,
il enseigne formellement que les évêques ne sont ni vicaires
ni substitués. Voici ses propres paroles: «Evêque universel
« se peut entendre ou d'un qui soit tellement évêque de l'uni-
« vers, que les autres évêques ne soient que vicaires et subs-
« titués, ce qui n'est point; car les évêques sont vraiment
« princes spirituels, chefs et évêques, non lieutenants du pape,
« mais de notre Seigneur, dont il les appelle frères. Ou on
« peut entendre d'un qui est surintendant sur tous, et auquel
« tous les autres qui sont surintendants en particulier sont
« inférieurs voirement, mais non pas vicaires ni substitués. Et
«c'est ainsi que les anciens l'ont appelé évêque universel2).»

Dans le premier cas, le pape est le gardien et le
propriétaire ordinaire des clefs, c'est-à-dire du pouvoir gouvernemental

dans l'Eglise ; et les évêques, tout en ayant le plein
usage de ces clefs, n'en sont ni les gardiens ni les propriétaires
ordinaires ; ils ne s'en servent que par extraordinaire, comme
simples délégués et commis du roi, sans être eux-mêmes ni

J) Œuvres complètes, t. VIII, p. 409.
2) Ibid., p. 409-410.



— 835 —

chefs ni rois. Tandis que, dans le deuxième cas, le pape n'est
que le premier surintendant; il n'est pas même le maître ou
le propriétaire de la maison, car ce maître est Jésus-Christ
lui-même, toujours vivant ; et tous les évêques sont ses frères,
ses lieutenants et ses surintendants, directement et par conséquent

immédiatement institués par lui ; le pape est le premier
surintendant, les autres ne viennent qu'après lui, mais sans
être ses surintendants, car ils ne sont ni ses vicaires ni ses

substitués, mais les surintendants, les vicaires, les substitués
de Jésus-Christ même et de Jésus-Christ seulement, tous
vraiment princes spirituels et vraiment chefs.

Dans le premier cas, il n'y a qu'une autorité gouvernementale

ordinaire, celle du pape, lequel en est le seul
propriétaire ; les évêques ne sont pas propriétaires, ils n'ont en.

propre aucune autorité, car ce qu'ils font dans le gouvernement

de l'Eglise n'est valide et licite que par extraordinaire
et par délégation, en vertu de l'unique autorité propre et
ordinaire du pape. Dans le deuxième cas, au contraire, les évêques
sont vrais princes spirituels et vrais chefs; ils ont donc une
autorité gouvernementale qui leur est propre et par conséquent

ordinaire ; ce qu'ils font dans le gouvernement de l'Eglise
est valide et licite, non en vertu d'une délégation du pape,
dont ils ne sont nullement les lieutenants, mais en vertu de

leur autorité propre et ordinaire qu'ils tiennent de Jésus-Christ
lui-même, leur propre frère.

Ce sont là deux opinions totalement différentes.
Saint François de Sales n'a professé la première

qu'accidentellement, dans les Discours XXXIe et XXXIIe, que nous
avons cités ; dans le Discours XXXIIIe il dit encore : « Les
apôtres furent égaux en l'apostolat ; mais quant à la dignité
pastorale, saint Pierre seul en a eu l'institution1).» Mais il a
professé la deuxième opinion et antérieurement et postérieurement.

Dans son Traité de l'amour de Dieu2), il dit que
l'Esprit saint parle « par les bouches des chefs de l'Eglise » ;

et dans le Discours XXXIXe, qui a certainement été écrit
postérieurement aux XXXIe, XXXIIe et XXXIIIe et qui contient
son dernier mot, cette deuxième opinion est évidente.

r) T. VIII, p. 384.
2) L. II, ch. XIV.



— 836 —

Nous ne voulons point examiner ces deux opinions en
elles-mêmes, pas plus que nous ne voulons examiner celle de

l'infaillibilité du pape. Nous ne nous sommes point proposé
ici de résoudre une question de théologie, mais seulement une
question de critique historique, à savoir: saint François de Sales
a-t-il enseigné l'infaillibilité du pape telle qu'elle est comprise
par les infaillibilistes actuels? A cette question nous avons
cru devoir répondre négativement, parce que, s'il est facile
d'interpréter dans le sens des infaillibilistes certaines paroles
de saint François de Sales séparées de leur contexte, il nous
a paru logiquement impossible de persévérer dans cette
interprétation en étudiant ce contexte.

Nous sommes-nous fait illusion? Les esprits sérieux et

impartiaux jugeront.
Quoi qu'il en soit, ce que personne ne pourra nier, c'est

que saint François de Sales, en traitant ces questions, ne
voyait en elles que des opinions, c'est-à-dire des matières
essentiellement libres, et non pas des dogmes à définir. Tantôt,
au lieu dire : Je crois avec la certitude de la foi divine, il dit
simplement: «Il me semble1).» Tantôt, au lieu de donner ses

explications comme étant celles de la tradition tout entière, il
dit simplement et ouvertement: «Je sais bien qu'un grand
personnage l'explique autrement2)... Il me semble que saint Basile
donne atteinte à ce que je dis8)... Je n'ai pas trouvé à mon
goût certains écrits d'un saint et très excellent prélat4)... Je

ne fais pas ici profession de traiter les difficultés à fond de

cuve 5). »

C'est pourquoi, si saint François de Sales vivait de nos

jours, ne répéterait-il pas, et avec plus de vérité encore qu'en
1612, ce qu'il écrivit au cardinal Borghése: «Le danger est

grand »

E. Michaud.

') Œuvres complètes, t. VIII, p. 394; Discours XXXVe.
2) Ibid.
8) Ibid., p. 369; Discours XXXe.
4) T. IX, p. 454; Lettre CXLIID, à Bénigne Milletot.
5) T. VIII, p. 396; Discours XXXVIe.


	Le pape d'après S. François de Sales

