Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Quelgues sophismes théologiques [fin]
Autor: Michaud, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403462

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

QUELQUES SOPHISMES THEOLOGIQUES.

(Swste et fin ),

VIII. — A propos de 'ame et du corps de I'Eglise.

I. De qui I'Eglise chrétienne est-elle composée? Quels sont
ses membres? Quels sont les hommes qui en sont positivement
exclus et qui doivent étre tenus pour des non-chrétiens? On
répond généralement & ces questions en disant: « L'Eglise est la
société des disciples de J.-C.; donc sont membres de 1'Eglise tous
ceux qui croient en lui, qui sont baptisés en son nom, qui lui
sont unis par la foi et par la grice.» Treés bien. Mais il y a tant
de manieres de se dire disciple de J.-C., de croire en lui, d’avoir
foi en lui et de lui étre uni! Toutes ces maniéres sont-elles
indifférentes et suffisantes? De plus, faut-il avoir réellement
recu le sacrement de baptéme? Non, répondent les théologiens;
en certains cas, la réception du sacrement de baptéme n’est
pas mnécessaire, le baptéme de sang ou méme le simple bap-
teme de désir suffisent. Etlorsqu’on demande & 'Eglise romaine
si les infideles négatifs sont damnés, c’est-a-dire, si les hommes
de bonne foi qui n'ont pas connu le Christ, ou si ceux qui ont
entendu parler de lui et qui se sont trompés de bonne foi &
son sujet, sont réellement condamnés aux supplices de la vie
future, elle répond négativement; elle enseigne formellement
que tous les hommes qui sont vraiment de bonne foi, appar-
tiennent a I'ame de 1'Eglise, méme quand de fait ils n’appar-
tiennent pas au corps visible de 'Eglise. Donc il y a des cas
ot la foi chrétienne positive peut étre remplacée par la simple
bonne foi.

D'une part, certains théologiens insistent surtout sur la
maxime bien connue: Hors de I'Eglise pas de salut. D’autre

) Voir la Rewue d’avril 1899, p. 310-326, et celle de juillet, p. 494-510



— 775 —

part, certains autres insistent surtout sur la doctrine de 'ame
de 1'Eglise, a laquelle il suffit, en certains cas, d’appartenir
pour étre sauve: et interprétant la maxime susdite, ces derniers
disent: «Hors de I'ame de P'Eglise, pas de salut,» mais non pas
hors du corps de I'Eglise; or, a I'ame de I'Eglise appartiennent
tous les hommes de bonne foi, tous les honnétes gens, tous
ceux qui cherchent réellement le vrai, le beau, le bien, le juste,
méme ceux qui appartiennent extérieurement a une Eglise
hérétique, méme ceux qui, croyant bien faire, vivent dans une
religion autre que la chrétienne, dans la juive, dans la musul-
mane, dans la payenne. Tous ces prétendus payens, ces pré-
tendus juifs, ces prétendus musulmans, ces prétendus hérétiques,
qui ne le sont qu'extérieurement parce qu’ils le sont de bonne
foi, sont intérieurement chrétiens; ils appartiennent & I’ame de
I'Eglise chrétienne, ils ne sont pas damnés, ils peuvent méme
étre sauvés par leur bonne foi et leur bonne volonté.

Cette doctrine de'ame de 'Eglise est formellement enseignée,
méme encore dans 'Eglise romaine actuelle. En effet, sans
remonter ni & Bossuet, ni & Fénelon, qui l'ont enseignée ?),
citons M. Martin de Noirlieu, qui, dans son ZExposition e
Défense des dogmes principaux du christianisme (Paris, Vaton,
1857, p. 512-517), s'exprime ainsi: «Dieu ne condamnera per-
sonne pour avoir ignoré ce qu'il lui aura été impossible de
connaitre; il ne demandera compte que de ce qu'il aura donné ...
En présence d’'une pareille doctrine, que signifie le dogme « Hors
de I'Eglise point de salut», sinon point de salut pour la volonté
maunvarse, pour le mépris de la vérité et des graces divines,
pour lignorance, l'erreur et l'infidélité volontaires? ... On peut
donc étre excusable de vivre dans Perreur et dans le schisme,

1) Bossuet a dit: «Il y a une double unité dans I’Eglise: 'une est liée par les
sacrements qui nous sont communs; en celle-l2 les mauvais y entrent, quoiqu’ils n’y
entrent qu’a leur condamnation. Mais il y a une aufre unité invisible et spirituelle,
qui joint les saints par la charité qui en fait les membres vivants., A cette paix, a
cette unité, a cette concorde, il n’y a que les justes qui y participent; les impies n’y
ont point de place, ils en sont excommuniés.» — Fénelon: «Tout homme, méme
parmi les sauvages, pourvu qu'il ait Pwsege de la raison la plus commune, a déja
Yequ [z premidre gréce de chercher avec piété ce qui lui est nécessaire pour étre
sauvé ... Celui donc qui par sa raison, aidé de lattrait d'une premiere grice, aura
un commencement de 'amour supréme pour Dieu, aura déja en soi ke commencement
de ce culle qui est la wraie religion et le fond du christianisme; il aura un premier
fruit de la médiation du Messie. La grice du Sauveur, opérant en lui, le mépera
alors au Sauveur méme. »



— 776 —

si c’est par leffet de la naissance, si l'on a dans le cceur
'amour de la vérité avec la disposition de 'embrasser tout

entiere des qu’elle se manifestera ... On #'est pas essentielle-
ment éivanger a l'unité de la véritable Eglise par cela seul
qu'on Vit dans une convmunion séparvée ... Il peut se trouver

un grand nombre de chrétiens que ne gouverne pas l'autorité
des pasteurs de 1’Eglise, qui ne regoivent pas ses sacrements,
a l'exception du baptéme, et qui #enment & son unité par des
liens invisibles ... Qui oserait les juger et affirmer qw’ils n’appar-
tiennent pas 4 I'ame de 1'Eglise?» Voir aussi, dans ce méme
ouvrage, le chapitre suivant «sur le sort des entfants morts
sans baptéme ». Voir ¢galement le mandement de Mgr J. M. Abbet,
¢veéque de Sion (Suisse), pour le caréme de 1899; mandement
dont on s'est servi pour incriminer ceux qui enseignent la
formule: Hors de 1'Eglise point de salut. Voir notamment le
journal le Peuple, du 15 mars 1899, p. 3-4.

Ainsi donc, nous sommes en présence de deux conceptions
de ’Eglise qui paraissent tres différentes, méme contradictoires:
I'une, d’apres laquelle on anathématise quiconque n’appartient
pas a I'Eglise visible, c'est-a-dire les payens, les musulmans,
les juifs, les hérétiques et les excommuniés; lautre, d’apres
laquelle on admet que tous ceux qui ne font pas partie de
IEglise visible et qui cependant sont de bonne foi (ceci est de
rigueur), peuvent étre des membres vivants de 1I'Eglise chré-
tienne, par leur union avec l'ame de cette Eglise, union qui
consiste, de leur part, dans la simple bonne foi et la simple
bonne volonté. Comment ces deux notions peuvent-elles se
concilier dans un méme esprit? Comment le méme théologien
peut-il rationnellement lancer 'anathéme contre quelqu’un qui,
de son aveu, peut étre par sa bonne foi membre de son Eglise?
Il est des logiciens qui ne comprennent pas cette attitude, et
qui traitent cette conciliation de gachis et méme de contra-
diction.

En outre, il est une autre conception de 'Eglise, qu’il n'est
pas moins difficile de concilier avec les précédentes. Tandis
que, pour certains théologiens, il suffit de professer la foi ortho-
doxe — foi que ces théologiens disent étre Ia foi officielle de leur
Eglise — d'autres théologiens soutiennent que, pour étre vrai-
ment chrétien, il faut encore, outre la foi, la sainteté. La,
ce sont les croyants, les fideles (fides), ici, ce sont les saints,



— 777 —

les purs, les cathares. Selon ces derniers, on n’est le disciple
du Christ, on n'est uni au Christ qu'autant qu’on posséde sa
grace sanctifiante; et celle-ci n’habite que les dmes exemptes
de tout péché mortel. La foi n'est qu'une vertu intellectuelle,
qui peut exister dans une ame souillée par le péché; le péché
dont cette ame est coupable, en exclut J.-C.; et cependant elle
croit, elle a la foi, elle admet toutes les vérités enseignées par
J.-C. Donc l'adhésion a J.-C. par la foi n’est pas une union
suffisante pour faire un vrai disciple de J.-C. Les vrais dis-
ciples de J.-C., les vrais chrétiens, les vrais membres de 'Eglise
chrétienne, sont seulement les saints, ceux qui sont en état de
griace habituelle ou sanctifiante. Telle était la doctrine des
rigoristes et des piétistes qui, dans ’ancienne Eglise, s'appelerent
montanistes, novatiens, donatistes et, au moyen 4ge, cathares, etc.

Donc il existe trois définitions de 'Eglise, dont la premiere
considere comme membres de 1'Eglise tous les hommes droits
et de bonne foi; la seconde, tous les hommes de foi correcte
et orthodoxe, méme s'ils sont coupables; la troisitme, tous les
hommes purs, sanctifiés par la grace du Christ, et ceux-la
seulement. La premiére est trés large, et d'une compréhension
telle qu’elle embrasse tous les honnétes gens; elle peut préter
au laxisme. Le seconde, qui parait trés étroite aux partisans
de la premieére, parait trés large au partisans de la troisiéme;
elle semble étre ainsi dans une sorte de juste milieu, en exigeant
plus que la simple bonne foi et moins que la sainteté. La
troisieme est trés restreinte; elle ne comprend que le petit
nombre, s'il est vrai que les non coupables, les saints, soient
en petit nombre; elle préte au rigorisme et a lexclusivisme.

Etant données ces divergences, que faut-il penser, et quelle
notion doit-on se faire de la véritable Eglise de J.-C.?

II. A cette question je réponds par les quatre théses sui-
vantes:

1° Si T'on prend zsolément les trois définitions susdites, on
est dans l'erreur, parce que chacune, isolée et poussée a l'ex-
tréme, contient de l'erreur.

En effet, la bonne foi, quelque précieuse qu’elle soit comme
base subjective de la morale, n’est cependant pas tout; il y a,
a coté d'elle, des vérités objectives et des vertus objectives
qu'elle peut ignorer par faiblesse d'esprit et par défectuosité



— 778 —

de conscience, et qui n'en sont pas moins nécessaires a la vraie
religion, au vrai christianisme, & la véritable Eglise chrétienne.
Celle-ci ne saurait s’'en désintéresser, ni les livrer & la merci
des hommes qui, méme de bonne foi, les rejettent ou les déna-
turent. Donc la bonne foi, qui est bonne en soi, peut cependant
étre exclusive et erronée; réduire tout a elle, c'est tomber
dans l'erreur, parce que c'est prétendre qu'elle est tout, tandis
qu'en réalité elle n'est pas tout.

La foi correcte et orthodoxe est aussi chose précieuse,
soit gu'on la considere subjectivement, soit qu'on la considere
objectivement. Mais, elle non plus n’est pas tout. Elle n’est
pas tout dans lordre subjectif: car elle n’est qu'une adhésion
de I'esprit, avec le consentement de la volonté, aux enseignements
de ].-C., mais ce n’est pas 1a toute la vie de l'ame, toute la
vie religieuse; cette foi, loin d'étre parfaite comme telle, peut
méme n’étre qu'une foi morte et elle a besoin d'étre encore
informée par la charité. De méme, elle n'est pas tout dans
Tordre objectif: car, outre les vérités a croire, il vy a les pré-
ceptes a pratiquer, les sacrements a recevoir, etc., toutes choses
essentielles dans le christianisme et sans lesquelles 'Eglise ne

vivrait que trés incomplétement.

Quant & la pureté de l'ame, elle surtout est précieuse,
puisqu’elle est le couronnement de 1'édifice moral et religicux.
Mais elle n’est pas tout. Sans les vérités chrétiennes, sans la
foi correcte et vive, elle serait privée de sa base et ne serait
fondée que sur le sable du sentimentalisme individuel. Que de
personnes qui se sont crues élevées jusqu’a la haute dévotion,
jusqu'au mysticisme le plus délicat, et qui quelquefois ont
manqué non seulement de la vraie foi, mais méme de la simple
bonne foi, par la facon dont elles ont rusé avec leur conscience,
avec le bon sens, avec la plus élémentaire équité! Or de tels
«saints» étaient de fort mauvais chrétiens.

- Donc aucune de ces trois définitions ne doit étre sépar€e
des deux autres, |

2° Si on les prend réunies et se complétant mutuellement,
on est dans la vérité, parce que chacune d'elles contient une
partie de vérité, et que, groupées, elles expriment la notion
intégrale de ’Eglise chrétienne. En sorte que 'Eglise chrétienne



— 779 —

est comme un édifice & trois étages: un étage inférieur, un
étage moyen et un étage supérieur !).

A Tétage inférieur se trouvent les chrétiens qui manquent
d'une connaissance exacte soit des vérités chrétiennes, soit des
préceptes chrétiens, soit des sacrements chrétiens, et qui ne
sont unis au Christ que par un lien trés imparfait et trés
incomplet, la bonne foi et la bonne volonté: ecce vere Israélita
in quo dolus non est (Jean 1, 47).

A Tétage moyen se trouvent les chrétiens qui ont non
seulement la bonne foi et la bonne volonté, mais qui connaissent
encore les enseignements de J.-C., qui y adhérent sincérement,
qui sont croyants et orthodoxes, ne se bornant pas a professer
les dogmes qui leur plaisent et 4 rejeter les autres, mais les
professant tous avec une pleine et entiére confiance dans la
véracité du Christ révélateur. Seulement, ces croyants ne sont
fideles qu'imparfaitement, en ce sens qu'ils ne mettent pas
entierement leur foi en pratique, que leur conduite est souvent
illogique avec leurs convictions, qu’ils voient Ie bien, mais font
le mal; bref, ces croyants sont des pécheurs. Ils ont la foi
exacte, mais ils n’ont pas la grace sanctifiante. lls ne sont pas
hérétiques, mais leur conscience est coupable. La lumikre est
dans leur esprit, mais la sainteté du Christ n'est pas dans leur
coeur.

A Vétage supérieur sont les chrétiens qui, outre la bonne
foi et la bonne volonté, outre l'adhésion a tous les enseigne-
ments de J.-C., possédent encore la grice sanctifiante et les
dons du St-Esprit. On les appelle non seulement des croyants,
mais des saints, et ils le sont vraiment, quoique avec toutes
les imperfections inévitables sur cette terre, ol le juste péche
sept fois (septies enim cadet justus et resurget; FProv. XXIV, 16).

De la sorte, on peut concilier les diverses définitions que
les théologiens ont données de I'Eglise. Au lieu de les prendre

1) Clest J.-C. méme qui a comparé son Eglise a un édifice: =dificabo Ecclesiam
meam, — Albert le Grand, voulant continuer cette comparaison et expliquer I'iné-

galité des dons de Dieu parmi les hommes, a dit: Le monde religieux est comme
un temple qui a son portique, ses nefs et son sanctuaire, L’effusion des perfections

divines sur ceux qui remplissent ce temple n’est pas regu par tous avec la méme
abondance; elle les remplit selon la mesure inégale de leur capacité, qui est propor-
tionnelle & la distance ol ils se trouvent de la source des grices. Ceux qui demeurent
dans le portique ne regoivent ni les mémes lumiéres ni les mémes secours que ceux
qui avoisinent le sanctuaire, Etc,



— T8O =

dans leur exclusivisme, il faut les prendre dans ce qu’elles
contiennent de vrai. Telle ne montre qu'une des faces de
lédifice, telle autre une autre; I’édifice n'est completement
défini et reproduit que dans la réunion de toutes. Ainsi un
hérétique n'est pas chrétien en tant qu’il est hérétique; mais
en tant qu’il est de bonne foi, en tant qu’il professe certaines
vérités chrétiennes et qu'il pratique des vertus chrétiennes, il
est chrétien dans une certaine mesure; il ne 'est pas parfaite-
ment, mais il 'est imparfaitement. De méme un pécheur, un
avare, un orgueilleux, etc., ne sont pas chrétiens en tant qu'ils
sont coupables de ces vices; mais s'ils ont la foi, ils sont
chrétiens en tant qu'ils adheérent aux doctrines de J.-C.; ils ne
le sont pas parfaitement, mais ils le sont, quoique imparfaitement.

3° A ceux qui objecteraient que le non-chrétien (payen,
musulman, juif) ne peut pas étre tenu pour chrétien, méme
lorsqu’il est de bonne foi et de bonne volonté, parce que, dit-
on, cette bonne foi et cette bonne volonté sont de lordre
purement naturel, et que, pour étre réellement chrétien, il faut
étre établi dans lordre surnaturel et vivre de la vie de la
grace — je répondrais:

D’abord, la doctrine énoncée dans cette objection est con-
traire & la doctrine formelle de plusieurs Péres de I'Eglise.
Qutre les textes cités précédemment, dans lesquels il est dit
que toute Ame droite et de bonne volonté, méme parmi les
payens, appartient & 'ame de 1'Eglise chrétienne, en voici
d’autres desquels on peut conclure que la justice dite naturelle
et la justice dite surnaturelle, bien qu'étant de deux ordres
différents, ne sont cependant pas d’essences différentes; en sorte
que la justice dite naturelle, quoique bien inférieure a la justice
dite surnaturelle, est cependant une justice réelle et méme
suffisante pour que 'dme qui en est ornée soit considérée comme
chrétienne, chrétienne tres imparfaitement il est vrai, mais
chrétienne réellement.

En effet, St. Justin a dit (I Apol. XLVI): «Nous avons appris
et nous enseignons que J.-C. est le premier-né de Dieu et la
raison dternelle & laquelle tout le genve humain participe, tous
ceux qui ont vécu conformément & cette raison sont chréliens,
bien quon les ait regardés comme des athées ... Ceux qui
ont vécu et qui vivent encore conformément A cette raison



o Tl —

sont wvévitablement chréliens, sans crainte comme sans trouble
sur leur salut.» — Clément d’Alexandrie (Strom. I, 13): «Tous
ceux d’entre les Grecs et d’entre les barbares qui ont recherché
la vérité ont été éclairés plus ou moins par le Verbe, source
de toute vérité.» — St. Jean Chrysostome (Hom. XXXVI in
Matth.): «Ceux qui vivaient avant la venue de J.-C. ont pu
étre sauvés sans faire profession de croire en lui; on n’exigeait
pas d'eux cette foi, mais seulement qu’ils connussent le vrai
Dieu et ne s’abandonnassent pas a l'idolatrie.» — St. Jérome (in
Ep. ad Gal.): « Personne ne nait sans le Christ el sans apporter
en soi-méme le germe de la sagesse, de la justice et des autres
vertus.» — St. Augustin: «Tous ceux qui, ayant cru en J.-C.
depuis le commencement du monde et en ayant eu une connais-
sance quelconque (utcumgque intellexerunt), ont vécu dans la piété
et la justice en gardant ses préceptes, ont été sans aucun doute
sauvés par lui, en quelque temps et en quelque lieu de la terre
qu'ils aient vécu ... Il ne faut pas mettre au rang des hérétiques
ceux mémes dont les erreurs sont les plus pernicieuses, pourvu
qu'ils ne les défendent pas avec opiniatreté. On doit surtout
faire cette justice & ceux dont les erreurs ne sont pas le fruit de leur
présomption et de leur témérité, qui ne s'y trouvent engagés
que par le malheur qu'ont eu leurs peres de se laisser séduire
et qui cherchent la vérité avec zele, tout préts a revenir de
leurs égarements dés qu'ils 'auront trouvée. »

Et, plus tard, St. Bernard: «Plusieurs avant la venue du
Sauveur croyaient & un Dieu tout-puissant et aimaient celui
qui leur promettait de les sauver gratuitement. Ils ne doutaient
nullement de la fidélité de ses promesses, et ils espéraient trés
certainement qu'ils seraient rachetés. Ils ont été sawvés dans
cetle foi et dans celle espérance, quoiqu’ils ne connussent pas
comment ni dans quel ordre s'accomplirait le salut qui leur
était promis.» — Thomas d’Aquin a enseigné aussi que pour
les payens la foi au médiateur a suffi, c’est-a-dire «une foi
implicite dans la providence de Dieu qui sauve les hommes
par les moyens qu'il lui plait de choisir (habuerunt fidem
implicitam in divina Providentia, credentes Deum esse libera-
torem hominum secundum modos sibi placitos) »; 2. 2, Q. 11, a. 7.

Ete,, ete.

Ensuite, étant donnés ces textes, pourquoi ne pourrait-on
pas dire qu’il y a un certain surnaturel dans cette bonne volonté

Revue intern. de Théologie., Heft 28, 1899, 51



— 782 —

dite naturelle: surnaturel tres peu développé, il est vrai, simple
germe, qui n'est encore ni une tige, ni une fleur, ni un fruit
de l'ordre surnaturel, mais cependant germe surnaturel? Pour-
quoi ne pas admettre dans cette Ame payenne qui ne connait
pas le Christ explicitement ou qui le connait mal, mais qui
aime la vérité et qui la cherche, qui aspire sincérement & un
ordre de choses supérieur, & de plus grandes lumiéres et & des
vertus plus parfaites, qui lutte en tout cas de toutes ses forces
contre les tentations du dehors et contre les passions du dedans,
qui est préte a adhérer a tout ce qui lui sera montré de vrai,
d’idéal et de bien, pourquoi, dis-je, ne pas croire que la force
qui agit dans cette Ame est une force a la fois naturelle et
surnaturelle: naturelle, puisqu'elle fait partie de la nature
humaine; surnaturelle, en ce sens qu’elle serait capable, étant
donné un milieu favorable, de se développer en des actes
supérieurs, surhumains, par conséquent surnaturels? De méme
qu'on peut admettre que Dieu, en créant la matiére, a pu
déposer en elle des ¢énergies qui, étant donnés des milieux
favorables, peuvent s’épanouir en énergies végétales, en énergies
animales, en énergies spirituelles et morales; pourquoi ne pour-
rait-on pas admettre que la grice surnaturelle de Dieu se trouve
aussi en germe dans la grice naturelle et dans les forces
spirituelles naturelles? Je n'y vois aucune confusion. ILes forces
spirituelles et morales de l'ordre naturel sont celles qui, étant
donné un milieu moins favorable, se développent moins et
restent dans un état inférieur dit naturel; tandis que les forces
spirituelles et morales de 'ordre surnaturel sont celles qui,
étant donné un milieu plus favorable, se développent davantage
et s'élevent & un état ou a un ordre supérieur, dit surnaturel
(sur-naturel).

Cette explication me semble donner une intelligence exacte
des textes précités, Clest dans le traité «du Surnaturel, de la
Révélation et de la Griace» que ces doctrines sont étudices
sous tous leurs aspects. Ici je ne peux que les indiquer. En
tout cas, elles ont l'avantage d’expliquer la doctrine de I'ame
de I'Eglise, en I’harmonisant avec celle du corps de I'Eglise,
et de mettre de 1'unité entre les différentes définitions de I'Eglise.
De plus, sans avoir Pinconvénient (qui serait grave) de favoriser
le laxisme, elles ont l'avantage de faire mieux ressortir I'illo-
gicité et l'esprit antichrétien de certains fideles qui abusent de



T'anathéme et de la malédiction, et qui, poussés par un zéle
plus étroit qu’éclairé, déclarent hors de I'Eglise et hors du
<hristianisme des hommes qui ne sont qu'imparfaitement fideéles,
mais non absolument infideles; qui sont par conséquent dans
T'Eglise, dans une partie trés imparfaite de 'Eglise, il est vrai,
mais qui y sont; qui sont donc, si I'on veut, hors de la per-
fection de 'Eglise, mais non hors de 'Eglise méme. Car 'Eglise,
sur la terre, a des parties imparfaites; ce n'est que dans le
ciel qu’elle sera «gloriosa et non habens maculam aut rugam ».

4° Quoique I'Eglise universelle soit une, cependant elle est
A la fois invisible et visible: #nvisible, dans sa partie inférieure,
cachée, en quelque sorte souterraine, et aussi dans sa partie
supérieure, en quelque sorte aérienne et idéale, que nos yeux
corporels ne peuvent atteindre; visible, dans sa partie moyenne,
ol la foi objective peut étre enseignée correctement, ou la foi
subjective peut s’exprimer extérieurement, ol l'intelligence a
A son service des mots déterminés et un langage précis pour
traduire clairement ses pensées. Tandis que la bonne foi, la
bonne volonté et la sainteté du cceur ne sont visibles qu’a Dieu,
les doctrines et les discours peuvent étre percus et jugés par
les hommes.
L’Eglise invisible ne releve que de Dieu, parce que seul
il la voit et la juge. L’Eglise visible, qui a été constituée en
Eglise visible par le Christ, et qui ne releve que du Christ,
son seul chef et son seul mafitre, s'administre cependant elle-
méme. J'insiste sur ce mot: s'administre, parce que l'autorité
que J.-C., son fondateur et son maitre, lui a départie, n'est
qu’une autorité ministérielle, en sorte que ses délégués, ou les
dépositaires de cette autorité, ne sont que des ministres: ministres
qui exercent des charges, qui accomplissent des devoirs, qui
obéissent 4 un mandat, ¢t qui n'ont pas d’autre autorité que
~celle qui consiste A étre au service de leurs fréres. En sorte
que I'Eglise visible, qui est bien une société, n'est cependant
pas une société ordinaire, comme sont les sociétés temporelles
et politiques; elle n’est qu'une société essentiellement et unique-
ment religiense, donc spirituelle, quoique visible. ILes pouvoirs
qu’elle possede ne sont donc que des pouvoirs religieux et
spirituels, et non des pouvoirs temporels et politiques. Tandis
fue les rois et les princes ont le glaive, les ministres de 'Eglise



784

n'ont que les clefs, et encore ces clefs ne sont-elles que reli-
gieuses: clefs pour ouvrir ou pour fermer les portes du royaume
de Dieu, non arbitrairement, non selon les caprices des ministres,
mais justement, selon les lois de la vérité et de la sainteté,.
L’administration, dans I'Eglise, n'a donc qu'un seul but: la
garde du dépot de la foi, du dépdt des préceptes, du dépot
des sacrements; dépdt confié par J.-C. & son Eglise, pour les
intéréts spirituels et religieux des fideles. L’administration
exercée par la hiérarchie dans I'Eglise n'est donc pas une
domination, mais seulement un ministéere.

Telle est la grande erreur commise par 1'Eglise romaine,
erreur qui vicie essentiellement sa constitution, et qui fait d’'elle
une Eglise temporelle et politique, et non une Eglise spirituelle
et religieuse. Sous prétexte de visibilité de I'Eglise, Rome, en
effet, a constitué¢ une domination et un zmeperium, la ou le
Christ n’a établi qu'une administration et un winisierium.

Les Ecritures sont formelles sur ce point. Clest d’abord
le Christ Iui-méme qui marque la différence radicale qui doit
exister entre son Eglise et les sociétés temporelles et politiques.
« Jésus les appela et dit: Vous savez que les chefs des nations
les dominent et que les plus grands exercent un pouvoir sur
elles. Il #'en sera pas ainsi parmi vous,; mais quiconque voudra
étre plus grand parmi vous, devra étre wvolre ministre, et qui-
conque voudra étre le premier parmi vous, devra &tre wvolre
serviteur. C'est ainsi que le Fils de 'homme n'est pas venu
pour étre servi, mais pour Servir» (Matth. XX, 25-28). Voila
la constitution fondamentale de 'Eglise du Christ. Et ces paroles
du maitre sont aussi répétées par St. Luc (XXII, 25-27). Et
ailleurs, J.-C., revenant sur cette question, leur dit encore
expressément: «Ne vous appelez pas malitres, car vous n'avez
quun Maitre et vous étes tous fréres ... Ne vous appelez pas
maitres, car votre seul Maitre est le Christ. Celui d’'entre vous
qui est plus grand (major), sera votre ministre » (Matth. XX,
8-11). Et St. Paul écrit expressément aux Corinthiens: Now
quia dominamur fidei vestre, sed adjutoves sumus gandii vestri
(I Ep., I, 23). Et St. Pierre dit de méme: Negue ut dominanies
in clevis, sed forma fucli gvegis ex animo (I Ep.V, 3). Dans
les Actes des Apotres, dans les Epitres de St. Paul, c’est presque
toujours le mot ministerium qui est employé pour caractériser
Paction et l'autorité des apoOtres: narrabat per singula quae



— 785 —

Deus fecisset in gentibus per muinisterinm ipsius (Act. XXI,
19). — Quamdiu quidem ego sum gentium apostolus, ministerium
meum honorificabo (Rom. X1, 13). — In munisterium sanctorum
ordinaverunt seipsos (I Cor. XVI, 15). — Ad consummationem
sanctorum in opus ministerii, in sedificationem corporis Christi
{(Eph. 1V, 12). — Etc., etc.

Donc les divers ministeres de 1'Eglise ont pour but I'édi-
fication du corps du Christ. Clest la vie spirituelle des dmes
qui est le but, c’est-a-dire la prédication des enseignements du
Christ et U'observation de ses préceptes. L’administration exté-
rieure n’est que le moyen, moyen nécessairement subordonné
et inférieur au but.

Hélas! ce point capital dans la constitution et dans la vie
de I’Eglise est trop oublié. Trop souvent, en effet, les membres
de la hiérarchie, les prédicateurs, les théologiens placent au
premier rang ce qui devrait n'étre qu’'au second, attachent plus
d’importance a lextérieur qu'a lintérieur, aux mots qu’aux
idées et aux choses, a leurs propres arguments (arguties trop
souvent) qu'aux enseignements mémes du Christ; en sorte que
leur propre enseignement est une domination, et qu'ils I'im-
posent comme ¢’il était celui du Christ. Clest le renversement
du christianisme et de l'ordre établi par le Christ dans I'Eglise.
Au lieu de travailler & T'union des Eglises chrétiennes, ils
Tentravent; au lieu de favoriser l'extension du royaume de
Dieu, ils Tamoindrissent. Ce n’est pas aux pécheurs et aux
incroyants qu’ils ferment la porte de I'Eglise, c’est aux fideles
mémes. La o le Christ a déli¢, ils lient; 1a ot le Christ s'est
contenté de la vérité dans sa simplicité, ils substituent 'erreur,
qu’ils prennent pour une extension de la vérité. Clest ainsi
que, selon le mot malheureusement trop vrai de St. Augustin,
«beaucoup qui paraissent hors de lI'Eglise sont dedans, et
beaucoup qui paraissent dedans sont dehors ... Beaucoup qui
sont manifestement dehors et qui sont appelés hérétiques, sont
meilleurs que beaucoup de bons catholiques ) ».

Donc la mission de 'Eglise visible est de conserver intact
le dépot que le Christ Iui a confi¢, de le défendre contre ceux
qui cherchent & le dénaturer, par conséquent de précher tout
ce que J.-C. lui a enseigné et cela seulement, d’apprendre aux

1) Voir la Revue d’octobre 1894, n° 8, p. 621-626.



— 786 —

hommes & observer les préceptes de J.-C., d'administrer les
sacrements institués par J.-C., de réfuter les erreurs et les
hérésies, de prémunir les fideles par de sages mesures disci-
plinaires contre les pieges qui sont tendus & leur foi et & leur
sainteté, d'éviter et de tenir pour des payens ceux qui tont
opposition a I'ceuvre du Christ: heereticum devita (7. 111, 10)

sit tibi sicut ethnicus et publicanus (Malth. XVILL, 17). Quant
a la violence, & la malédiction, & 'anathéme haineux, de tels
procédés ne sauraient se concilier avec un «ministére » vrai-
ment chrétien, et les époques ou ils ont été pratiqués ne sont
plus, heureusement, la notre.

En terminant ces considérations, j'insiste sur lesprit de
ces quatre theéses, esprit de conciliation dans la vérité, et non
de tolérance dans l'abandon de la vérité. Je ne tolere effec-
tivement aucune erreur, aucune hérésie, aucun vice, puisque
je les condamne et les réfute; mais je dis que I'erreur, I'hérésie
et le vice ne vont pas toujours seuls, qu'ils sont accompagneés
quelquefois de vérités et de vertus, et qu'on ne saurait con-
damner ces vérités et ces vertus a cause des erreurs, des
hérésies et des vices, pas plus qu'on ne peut approuver ces
erreurs, ces hérésies et ces vices a cause des vérités et des
vertus. Je dis que la bonne foi, la bonne volonté, la sincérité
de Tesprit, la loyauté de la conscience ont des droits; qu'on
ne saurait les méconnaitre, les exclure et les bannir hors de
I'Eglise, sous prétexte qu’elles sont accompagnées d’'erreurs et
de vices, pas plus qu'il ne faut arracher le bon grain sous
prétexte qu’il est mélé d’ivraie. Je dis aussi que, tout en faisant
place dans I'Eglise a4 la bonne foi et &4 la bonne volonté, il faut
montrer qu'elles ne suffisent pas et chercher & les compléter
par les doctrines positives du Christ et par U'enseignement de
ses préceptes: docentes eos servare omnia quecumaque mandavi
vobis. De la sorte, rien de ce qui est vrai n’est omis, rien de
ce qui est bon n'est sacrifié; la meche qui fume encore n’est
pas éteinte, le malade qui git épuisé est soigné et réconforté,
le mal est combattu; en somme, tous les devoirs et tous les
droits sont maintenus et sauvegardés: ommnia in mensura, et

numevo, et pondeve (Sap. X1, 21),
E. MicHAUD.




	Quelques sophismes théologiques [fin]

