
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Quelques sophismes théologiques [fin]

Autor: Michaud, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403462

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403462
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


774

QUELQUES SOPHISMES THÉOLOGIQUES.

{Suite et fin. 1).

Vili. — A propos de l'âme et du corps de l'Eglise.

I. De qui l'Eglise chrétienne est-elle composée? Quels sont
ses membres Quels sont les hommes qui en sont positivement
exclus et qui doivent être tenus pour des non-chrétiens? On

répond généralement à ces questions en disant : « L'Eglise est la
société des disciples de J.-C. ; donc sont membres de l'Eglise tous

ceux qui croient en lui, qui sont baptisés en son nom, qui lui
sont unis par la foi et par la grâce.» Très bien. Mais il y a tant
de manières de se dire disciple de J.-C, de croire en lui, d'avoir
foi en lui et de lui être uni! Toutes ces manières sont-elles
indifférentes et suffisantes? De plus, faut-il avoir réellement

reçu le sacrement de baptême? Non, répondent les théologiens;
en certains cas, la réception du sacrement de baptême n'est

pas nécessaire, le baptême de sang ou même le simple
baptême de désir suffisent. Et lorsqu'on demande à l'Eglise romaine
si les infidèles négatifs sont damnés, c'est-à-dire, si les hommes
de bonne foi qui n'ont pas connu le Christ, ou si ceux qui ont
entendu parler de lui et qui se sont trompés de bonne foi à

son sujet, sont réellement condamnés aux supplices de la vie

future, elle répond négativement; elle enseigne formellement

que tous les hommes qui sont vraiment de bonne foi,
appartiennent à l'âme de l'Eglise, même quand de fait ils
n'appartiennent pas au corps visible de l'Eglise. Donc il y a des cas

où la foi chrétienne positive peut être remplacée par la simple
bonne foi.

D'une part, certains théologiens insistent surtout sur la

maxime bien connue : Hors de l'Eglise pas de salut. D'autre

') Voir la Revue d'avril 1899, p. 310-326, et celle de juillet, p. 494"510-



— 775 —

part, certains autres insistent surtout sur la doctrine de l'âme
de l'Eglise, à laquelle il suffit, en certains cas, d'appartenir
pour être sauvé: et interprétant la maxime susdite, ces derniers
disent: «Hors de l'âme de l'Eglise, pas de salut, » mais non pas
hors du corps de l'Eglise ; or, à l'âme de l'Eglise appartiennent
tous les hommes de bonne foi, tous les honnêtes gens, tous
ceux qui cherchent réellement le vrai, le beau, le bien, le juste,
même ceux qui appartiennent extérieurement à une Eglise
hérétique, même ceux qui, croyant bien faire, vivent dans une
religion autre que la chrétienne, dans la juive, dans la musulmane,

dans la payenne. Tous ces prétendus payens, ces
prétendus juifs, ces prétendus musulmans, ces prétendus hérétiques,
qui ne le sont qu'extérieurement parce qu'ils le sont de bonne
foi, sont intérieurement chrétiens ; ils appartiennent à l'âme de

l'Eglise chrétienne, ils ne sont pas damnés, ils peuvent même
être sauvés par leur bonne foi et leur bonne volonté.

Cette doctrine de l'âme de l'Eglise est formellement enseignée,
même encore clans l'Eglise romaine actuelle. En effet, sans
remonter ni à Bossuet, ni à Fénelon, qui l'ont enseignée*),
citons M. Martin de Noirlieu, qui, clans son Exposition et

Défense des dogmes principaux du christianisme (Paris, Vaton,
1857, p. 512-517), s'exprime ainsi: «Dieu ne condamnera
personne pour avoir ignoré ce qu'il lui aura été impossible de

connaître ; il ne demandera compte que de ce qu'il aura donné
En présence d'une pareille doctrine, que signifie le dogme « Hors
de l'Eglise point de salut», sinon point de salut pour la volonté
mauvaise, pour le mépris de la vérité et des grâces divines,
pour l'ignorance, l'erreur et l'infidélité volontaires? On peut
donc être excusable de vivre dans l'erreur et dans le schisme,

*) Bossuet a dit : « Il y a une double unité dans l'Eglise : l'une est liée par les
sacrements qui nous sont communs; en celle-là les mauvais y entrent, quoiqu'ils n'y
entrent qu'à leur condamnation. Mais il y a une autre unité invisible et spirituelle,
qui joint les saints par la charité qui en fait les membres vivants. A cette paix, à

cette unité, à cette concorde, il n'y a que les justes qui y participent; les impies n'y
ont point de place, ils en sont excommuniés. » — Fénelon : « Tout homme, même
parmi les sauvages, pourvu qu'il ait l'usage de la raison la phis commune, a déjà
reçu la premiere grâce de chercher avec piété ce qui lui est nécessaire pour être
sauvé Celui donc qui par sa raison, aidé de l'attrait d'une première grâce, aura
un commencement de l'amour suprême pour Dieu, aura déjà en soi le commencement
de ce culte qui est la vraie religion et le fond du christianisme ; il aura un premier
fruit de la médiation du Messie. La grâce du Sauveur, opérant en lui, le mènera
alors au Sauveur même. »



— 776 —

si c'est par l'effet de la naissance, si l'on a dans le cœur
l'amour de la vérité avec la disposition de l'embrasser tout
entière dès qu'elle se manifestera On n'est pas essentiellement

étranger à l'unité de la véritable Eglise par cela seid

qu'on vit dans une communion séparée Il peut se trouver
un grand nombre de chrétiens que ne gouverne pas l'autorité
des pasteurs de l'Eglise, qui ne reçoivent pas ses sacrements,
à l'exception du baptême, et qui tiennent à son unité par des

liens invisibles Qui oserait les juger et affirmer qu'ils
n'appartiennent pas à l'âme de l'Eglise?» Voir aussi, dans ce même

ouvrage, le chapitre suivant « sur le sort des enfants morts
sans baptême ». Voir également le mandement de MgrJ. M. Abbet,
évoque de Sion (Suisse), pour le carême de 1899; mandement
dont on s'est servi pour incriminer ceux qui enseignent la
formule: Hors de l'Eglise point de salut. Voir notamment le

journal le Peuple, du 15 mars 1899, p. 3-4.

Ainsi donc, nous sommes en présence de deux conceptions
de l'Eglise qui paraissent très différentes, même contradictoires:
l'une, d'après laquelle on anathematise quiconque n'appartient
pas à l'Eglise visible, c'est-à-dire les payens, les musulmans,
les juifs, les hérétiques et les excommuniés; l'autre, d'après
laquelle on admet que tous ceux qui ne font pas partie de

l'Eglise visible et qui cependant sont de bonne foi (ceci est de

rigueur), peuvent être des membres vivants de l'Eglise
chrétienne, par leur union avec l'âme de cette Eglise, union qui
consiste, de leur part, dans la simple bonne foi et la simple
bonne volonté. Comment ces deux notions peuvent-elles se

concilier dans un même esprit? Comment le même théologien
peut-il rationnellement lancer l'anathème contre quelqu'un qui,
de son aveu, peut être par sa bonne foi membre de son Eglise?
Il est des logiciens qui ne comprennent pas cette attitude, et

qui traitent cette conciliation de gâchis et même de
contradiction.

En outre, il est une autre conception de l'Eglise, qu'il n'est

pas moins difficile de concilier avec les précédentes. Tandis

que, pour certains théologiens, il suffit de professer la foi orthodoxe

— foi que ces théologiens disent être la foi officielle de leur
Eglise — d'autres théologiens soutiennent que, pour être
vraiment chrétien, il faut encore, outre la foi, la sainteté. Là,
ce sont les croyants, les fidèles (fides); ici, ce sont les saints,



— 777 —

les purs, les cathares. Selon ces derniers, on n'est le disciple
du Christ, on n'est uni au Christ qu'autant qu'on possède sa
grâce sanctifiante ; et celle-ci n'habite que les âmes exemptes
de tout péché mortel. La foi n'est qu'une vertu intellectuelle,
qui peut exister dans une âme souillée par le péché ; le péché
dont cette âme est coupable, en exclut J.-C. ; et cependant elle
croit, elle a la foi, elle admet toutes les vérités enseignées par
J.-C. Donc l'adhésion à J.-C. par la foi n'est pas une union
suffisante pour faire un vrai disciple de J.-C. Les vrais
disciples de J.-C, les vrais chrétiens, les vrais membres de l'Eglise
chrétienne, sont seulement les saints, ceux qui sont en état de

grâce habituelle ou sanctifiante. Telle était la doctrine des

rigoristes et des piétistes qui, dans l'ancienne Eglise, s'appelèrent
montanistes, novatiens, donatistes et, au moyen âge, cathares, etc.

Donc il existe trois définitions de l'Eglise, dont la première
considère comme membres de l'Eglise tous les hommes droits
et de bonne foi; la seconde, tous les hommes de foi correcte
et orthodoxe, même s'ils sont coupables ; la troisième, tous les
hommes purs, sanctifiés par la grâce du Christ, et ceux-là
seulement. La première est très large, et d'une compréhension
telle qu'elle embrasse tous les honnêtes gens; elle peut prêter
au laxisme. Le seconde, qui paraît très étroite aux partisans
de la première, paraît très large au partisans de la troisième ;

elle semble être ainsi dans une sorte de juste milieu, en exigeant
plus que la simple bonne foi et moins que la sainteté. La
troisième est très restreinte ; elle ne comprend que le petit
nombre, s'il est vrai que les non coupables, les saints, soient
en petit nombre; elle prête au rigorisme et à l'exclusivisme.

Etant données ces divergences, que faut-il penser, et quelle
notion doit-on se faire de la véritable Eglise de J.-C?

II. A cette question je réponds par les quatre thèses
suivantes :

1° Si l'on prend isolément les trois définitions susdites, on
est dans l'erreur, parce que chacune, isolée et poussée à

l'extrême, contient de l'erreur.
En effet, la bonne foi, quelque précieuse qu'elle soit comme

base subjective de la morale, n'est cependant pas tout; il y a,
à côté d'elle, des vérités objectives et des vertus objectives
qu'elle peut ignorer par faiblesse d'esprit et par défectuosité



— 778 —

de conscience, et qui n'en sont pas moins nécessaires à la vraie
religion, au vrai christianisme, à la véritable Eglise chrétienne.
Celle-ci ne saurait s'en désintéresser, ni les livrer à la merci
des hommes qui, même de bonne foi, les rejettent ou les
dénaturent. Donc la bonne foi, qui est bonne en soi, peut cependant
être exclusive et erronée; réduire tout à elle, c'est tomber
dans l'erreur, parce que c'est prétendre qu'elle est tout, tandis
qu'en réalité elle n'est pas tout.

La foi correcte et orthodoxe est aussi chose précieuse,
soit qu'on la considère subjectivement, soit qu'on la considère
objectivement. Mais, elle non plus n'est pas tout. Elle n'est

pas tout dans l'ordre subjectif: car elle n'est qu'une adhésion
de l'esprit, avec le consentement de la volonté, aux enseignements
de J.-C, mais ce n'est pas là toute la vie de l'âme, toute la
vie religieuse; cette foi, loin d'être parfaite comme telle, peut
même n'être qu'une foi morte et elle a besoin d'être encore
informée par la charité. De même, elle n'est pas tout dans

l'ordre objectif: car, outre les vérités à croire, il y a les
préceptes à pratiquer, les sacrements à recevoir, etc., toutes choses

essentielles dans le christianisme et sans lesquelles l'Eglise ne

vivrait que très incomplètement.

Quant à la pureté de l'âme, elle surtout est précieuse,
puisqu'elle est le couronnement de l'édifice moral et religieux.
Mais elle n'est pas tout. Sans les vérités chrétiennes, sans la
foi correcte et vive, elle serait privée de sa base et ne serait
fondée que sur le sable du sentimentalisme individuel. Que de

personnes qui se sont crues élevées jusqu'à la haute dévotion,
jusqu'au mysticisme le plus délicat, et qui quelquefois ont

manqué non seulement de la vraie foi, mais même de la simple
bonne foi, par la façon dont elles ont rusé avec leur conscience,
¦avec le bon sens, avec la plus élémentaire équité Or de tels
« saints » étaient de fort mauvais chrétiens.

Donc aucune de ces trois définitions ne doit être séparée
des deux autres.

2° Si on les prend réunies et se complétant mutuellement,
on est dans la vérité, parce que chacune d'elles contient une

partie de vérité, et que, groupées, elles expriment la notion
intégrale de l'Eglise chrétienne. En sorte que l'Eglise chrétienne



— 779 —

est comme un édifice à trois étages : un étage inférieur, un
étage moyen et un étage supérieur *).

A l'étage inférieur se trouvent les chrétiens qui manquent
d'une connaissance exacte soit des vérités chrétiennes, soit des

préceptes chrétiens, soit des sacrements chrétiens, et qui ne
sont unis au Christ que par un lien très imparfait et très
incomplet, la bonne foi et la bonne volonté : ecce vere Israelita
in quo dolus non est {Jean I, 47).

A l'étage moyen se trouvent les chrétiens qui ont non
seulement la bonne foi et la bonne volonté, mais qui connaissent
encore les enseignements de J.-C, qui y adhèrent sincèrement,
qui sont crojmnts et orthodoxes, ne se bornant pas à professer
les dogmes qui leur plaisent et à rejeter les autres, mais les
professant tous avec une pleine et entière confiance clans la
véracité du Christ révélateur. Seulement, ces croyants ne sont
fidèles qu'imparfaitement, en ce sens qu'ils ne mettent pas
entièrement leur foi en pratique, que leur conduite est souvent
illogique avec leurs convictions, qu'ils voient le bien, mais font
le mal; bref, ces croyants sont des pécheurs. Ils ont la foi
exacte, mais ils n'ont pas la grâce sanctifiante. Ils ne sont pas
hérétiques, mais leur conscience est coupable. La lumière est
dans leur esprit, mais la sainteté du Christ n'est pas dans leur
cœur.

A l'étage supérieur sont les chrétiens qui, outre la bonne
foi et la bonne volonté, outre l'adhésion à tous les enseignements

de J.-C, possèdent encore la grâce sanctifiante et les
dons du St-Esprit. On les appelle non seulement des croyants,
mais des saints, et ils le sont vraiment, quoique avec toutes
les imperfections inévitables sur cette terre, où le juste pèche
sept fois (septies enim cadet Justus et resurget; Prov. XXIV, 16).

De la sorte, on peut concilier les diverses définitions que
les théologiens ont données de l'Eglise. Au lieu de les prendre

') C'est J.-C. même qui a comparé son Eglise à un édifice: œdificabo Ecclesiam
meam. — Albert le Grand, voulant continuer cette comparaison et expliquer
l'inégalité des dons de Dieu parmi les hommes, a dit: Le monde religieux est comme
un temple qui a son portique, ses nefs et son sanctuaire. L'effusion des perfections
divines sur ceux qui remplissent ce temple n'est pas reçu par tous avec la même
abondance ; elle les remplit selon la mesure inégale de leur capacité, qui est
proportionnelle à la distance où ils se trouvent de la source des grâces. Ceux qui demeurent
dans le portique ne reçoivent ni les mêmes lumières ni les mêmes secours que ceux
qui avoisinent le sanctuaire. Etc.



— 780 —

dans leur exclusivisme, il faut les prendre dans ce qu'elles
contiennent de vrai. Telle ne montre qu'une des faces de

l'édifice, telle autre une autre; l'édifice n'est complètement
défini et reproduit que dans la réunion de toutes. Ainsi un
hérétique n'est pas chrétien en tant qu'il est hérétique; mais
en tant qu'il est de bonne foi, en tant qu'il professe certaines
vérités chrétiennes et qu'il pratique des vertus chrétiennes, il
est chrétien dans une certaine mesure ; il ne l'est pas parfaitement,

mais il l'est imparfaitement. De même un pécheur, un
avare, un orgueilleux, etc., ne sont pas chrétiens en tant qu'ils
sont coupables de ces vices ; mais s'ils ont la foi, ils sont
chrétiens en tant qu'ils adhèrent aux doctrines de J.-C. ; ils ne
le sont pas parfaitement, mais ils le sont, quoique imparfaitement.

3° A ceux qui objecteraient que le non-chrétien (payen,
musulman, juif) ne peut pas être tenu pour chrétien, même

lorsqu'il est de bonne foi et de bonne volonté, parce que, dit-
on, cette bonne foi et cette bonne volonté sont de l'ordre
purement naturel, et que, pour être réellement chrétien, il faut
être établi dans l'ordre surnaturel et vivre de la vie de la
grâce — je répondrais:

D'abord, la doctrine énoncée dans cette objection est
contraire à la doctrine formelle de plusieurs Pères de l'Eglise.
Outre les textes cités précédemment, dans lesquels il est dit
que toute âme droite et de bonne volonté, même parmi les

payens, appartient à l'âme de l'Eglise chrétienne, en voici
d'autres desquels on peut conclure que la justice dite naturelle
et la justice dite surnaturelle, bien qu'étant de deux ordres
différents, ne sont cependant pas d:'essences différentes ; en sorte
que la justice dite naturelle, quoique bien inférieure à la justice
dite surnaturelle, est cependant une justice réelle et même
suffisante pour que l'âme qui en est ornée soit considérée comme
chrétienne, chrétienne très imparfaitement il est yrai, mais
chrétienne réellement.

En effet, St. Justin a dit (I Apol. XLVI) : « Nous avons appris
et nous enseignons que J.-C. est le premier-né de Dieu et la
raison éternelle à laquelle tout le genre humain participe ; tous

ceux qui ont vécu conformément à cette raison sont chrétiens,
bien qu'on les ait regardés comme des athées Ceux qui
ont vécu et qui vivent encore conformément à cette raison



— 781 —

sont véritablement chrétiens, sans crainte comme sans trouble
sur leur salut. » — Clément d'Alexandrie (Strom, I, 13): «Tous
ceux d'entre les Grecs et d'entre les barbares qui ont recherché
la vérité ont été éclairés plus ou moins par le Verbe, source
de toute vérité. » — St. Jean Chrysostome (Hom. XXXVI in
Matth.) : « Ceux qui vivaient avant la venue de J.-C. ont pu
être sauvés sans faire profession de croire en lui; on n'exigeait
pas d'eux cette foi, mais seulement qu'ils connussent le vrai
Dieu et ne s'abandonnassent pas à l'idolâtrie. » — St. Jérôme (in
Ep. ad Gai.) : « Personne ne naît sans le Christ et sans apporter
en soi-même le germe de la sagesse, de la justice et des autres
vertus. » — St. Augustin : « Tous ceux qui, ayant cru en J.-C.
depuis le commencement du monde et en ayant eu une connaissance

quelconque (utcumque mtellexerunt), ont vécu dans la piété
et la justice en gardant ses préceptes, ont été sans aucun doute
sauvés par lui, en quelque temps et en quelque lieu de la terre
qu'ils aient vécu Il ne faut pas mettre au rang des hérétiques
ceux mêmes dont les erreurs sont les plus pernicieuses, pourvu
qu'ils ne les défendent pas avec opiniâtreté. On doit surtout
faire cette justice à ceux dont les erreurs ne sont pas le fruit de leur
présomption et de leur témérité, qui ne s'y trouvent engagés
que par le malheur qu'ont eu leurs pères de se laisser séduire
et qui cherchent la vérité avec zèle, tout prêts à revenir de
leurs égarements dès qu'ils l'auront trouvée. »

Et, plus tard, St. Bernard : « Plusieurs avant la venue du
Sauveur croyaient à un Dieu tout-puissant et aimaient celui
qui leur promettait de les sauver gratuitement. Ils ne doutaient
nullement de la fidélité cle ses promesses, et ils espéraient très
certainement qu'ils seraient rachetés. Ils ont été sauvés dans
cette foi et dans celte espérance, quoiqu'ils ne connussent pas
comment ni dans quel ordre s'accomplirait le salut qui leur
était promis. » — Thomas d'Aquin a enseigné aussi que pour
les payens la foi au médiateur a suffi, c'est-à-dire « une foi
implicite dans la providence de Dieu qui sauve les hommes

par les moyens qu'il lui plaît de choisir (habuerunt fidem
implicitam in divina Providentia, credentes Deum esse libera-
torem hominum secundum modos sibi placitos) » ; 2. 2, Q. Il, a. 7.

Etc., etc.
Ensuite, étant donnés ces textes, pourquoi ne pourrait-on

pas dire qu'il y a un certain surnaturel dans cette bonne volonté
Revue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. 51



— 782 —

dite naturelle : surnaturel très peu développé, il est vrai, simple
germe, qui n'est encore ni une tige, ni une fleur, ni un fruit
de l'ordre surnaturel, mais cependant germe surnaturel? Pourquoi

ne pas admettre dans cette âme payenne qui ne connaît
pas le Christ explicitement ou qui le connaît mah mais qui
aime la vérité et qui la cherche, qui aspire sincèrement à un
ordre de choses supérieur, à de plus grandes lumières et à des

vertus plus parfaites, qui lutte en tout cas de toutes ses forces
contre les tentations du dehors et contre les passions du dedans,
qui est prête à adhérer à tout ce qui lui sera montré de vrai,
d'idéal et de bien, pourquoi, dis-je, ne pas croire que la force
qui agit dans cette âme est une force à la fois naturelle et
surnaturelle : naturelle, puisqu'elle fait partie de la nature
humaine; surnaturelle, en ce sens qu'elle serait capable, étant
donné un milieu favorable, de se développer en des actes
supérieurs, surhumains, par conséquent surnaturels? De même

qu'on peut admettre que Dieu, en créant la matière, a pu
déposer en elle des énergies qui, étant donnés des milieux
favorables, peuvent s'épanouir en énergies végétales, en énergies
animales, en énergies spirituelles et morales ; pourquoi ne
pourrait-on pas admettre que la grâce surnaturelle de Dieu se trouve
aussi en germe dans la grâce naturelle et dans les forces

spirituelles naturelles? Je n'y vois aucune confusion. Les forces

spirituelles et morales de l'ordre naturel sont celles qui, étant
donné un milieu moins favorable, se développent moins et

restent dans un état inférieur dit naturel ; tandis que les forces

spirituelles et morales de l'ordre surnaturel sont celles qui,
étant donné un milieu plus favorable, se développent davantage
et s'élèvent à un état ou à un ordre supérieur, dit surnaturel
(sur-naturel).

Cette explication me semble donner une intelligence exacte
des textes précités. C'est dans le traité « du Surnaturel, de la
Révélation et de la Grâce » que ces doctrines sont étudiées

sous tous leurs aspects. Ici je ne peux que les indiquer. En

tout cas, elles ont l'avantage d'expliquer la doctrine de l'âme
de l'Eglise, en l'harmonisant avec celle du corps de l'Eglise,
et de mettre de l'unité entre les différentes définitions de l'Eglise.
De plus, sans avoir l'inconvénient (qui serait grave) de favoriser
le laxisme, elles ont l'avantage de faire mieux ressortir l'illo-
gicité et l'esprit antichrétien de certains fidèles qui abusent de



— 783 —

l'anathème et de la malédiction, et qui, poussés par un zèle
plus étroit qu'éclairé, déclarent hors de l'Eglise et hors du
christianisme des hommes qui ne sont qu'imparfaitement fidèles,
mais non absolument infidèles; qui sont par conséquent dans

l'Eglise, dans une partie très imparfaite de l'Eglise, il est vrai,
mais qui y sont; qui sont donc, si l'on veut, hors de la
perfection de l'Eglise, mais non hors de l'Eglise même. Car l'Eglise,
sur la terre, a des parties imparfaites; ce n'est que dans le
ciel qu'elle sera «gloriosa et non habens maculam aut rugam».

4° Quoique l'Eglise universelle soit une, cependant elle est
à la fois invisible et visible : invisible, dans sa partie inférieure,
•cachée, en quelque sorte souterraine, et aussi dans sa partie
supérieure, en quelque sorte aérienne et idéale, que nos yeux
corporels ne peuvent atteindre; visible, dans sa partie moyenne,
où la foi objective peut être enseignée correctement, où la foi
subjective peut s'exprimer extérieurement, où l'intelligence a

à son service des mots déterminés et un langage précis pour
traduire clairement ses pensées. Tandis que la bonne foi, la
bonne volonté et la sainteté du cœur ne sont visibles qu'à Dieu,
les doctrines et les discours peuvent être perçus et jugés par
les hommes.

L'Eglise invisible ne relève que de Dieu, parce que seul
il la voit et la juge. L'Eglise visible, qui a été constituée en

Eglise visible par le Christ, et qui ne relève que du Christ,
son seul chef et son seul maître, s'administre cependant elle-
même. J'insiste sur ce mot: s'administre, parce que l'autorité
que J.-C, son fondateur et son maître, lui a départie, n'est
qu'une autorité ministérielle, en sorte que ses délégués, ou les

dépositaires de cette autorité, ne sont que des ministres : ministres
qui exercent des charges, qui accomplissent des devoirs, qui
obéissent à un mandat, et qui n'ont pas d'autre autorité que
celle qui consiste à être au service de leurs frères. En sorte
que l'Eglise visible, qui est bien une société, n'est cependant
pas une société ordinaire, comme sont les sociétés temporelles
et politiques ; elle n'est qu'une société essentiellement et uniquement

religieuse, donc spirituelle, quoique visible. Les pouvoirs
qu'elle possède ne sont donc que des pouvoirs religieux et
spirituels, et non des pouvoirs temporels et politiques. Tandis
¦que les rois et les princes ont le glaive, les ministres de l'Eglise



— 784 —

n'ont que les clefs, et encore ces clefs ne sont-elles que
religieuses: clefs pour ouvrir ou pour fermer les portes du royaume
de Dieu, non arbitrairement, non selon les caprices des ministres,
mais justement, selon les lois de la vérité et de la sainteté.
L'administration, dans l'Eglise, n'a donc qu'un seul but: la
garde du dépôt de la foi, du dépôt des préceptes, du dépôt
des sacrements; dépôt confié par J.-C. à son Eglise, pour les
intérêts spirituels et religieux des fidèles. L'administration
exercée par la hiérarchie dans l'Eglise n'est donc pas une
domination, mais seulement un ministère.

Telle est la grande erreur commise par l'Eglise romaine,
erreur qui vicie essentiellement sa constitution, et qui fait d'elle
une Eglise temporelle et politique, et non une Eglise spirituelle
et religieuse. Sous prétexte de visibilité de l'Eglise, Rome, en

effet, a constitué une domination et un Imperium, là où le
Christ n'a établi qu'une administration et un minisierium.

Les Ecritures sont formelles sur ce point. C'est d'abord
le Christ lui-même qui marque la différence radicale qui doit
exister entre son Eglise et les sociétés temporelles et politiques.
«Jésus les appela et dit: Vous savez que les chefs des nations
les dominent et que les plus grands exercent un pouvoir sur
elles. // né en sera pas ainsi parmi vous ; mais quiconque voudra
être plus grand parmi vous, devra être votre ministre, et
quiconque voudra être le premier parmi vous, devra être votre
serviteur. C'est ainsi que le Fils de l'homme n'est pas venu
pour être servi, mais pour servir » (Matth. XX, 25-28). Voilà
la constitution fondamentale de l'Eglise du Christ. Et ces paroles
du maître sont aussi répétées par St. Luc (XXII, 25-27). Et
ailleurs, J.-C, revenant sur cette question, leur dit encore
expressément: «Ne vous appelez pas maîtres, car vous n'avez
qu'un Maître et vous êtes tous frères Ne vous appelez pas
maîtres, car votre seul Maître est le Christ. Celui d'entre vous
qui est plus grand (major), sera votre ministre » {Matth. XXIII,
8-11). Et St. Paul écrit expressément aux Corinthiens: Non
quia dominamur fidei vestrœ, sed adjutores sumus gaudii vestri
(II Ep., I, 23). Et St. Pierre dit de même: Neque ut dominantes
in deris, sed forma facti gregis ex animo (I Ep. V, 3). Dans
les Actes des Apôtres, dans les Epîtres de St. Paul, c'est presque
toujours le mot ministerium qui est employé pour caractériser
l'action et l'autorité des apôtres: narrabat per singula qu*



— 785 —

Deus fecisset in gentibus per ministerium ipsius {Act. XXI,
19). — Qtiamdiu quidem ego sum gentium apostolus, ministerium
meum honorificabo {Rom. XI, 13). — In ministerium sanctorum
ordinavertint seipsos (I Cor. XVI, 15). — Ad consummationem
sanctorum in opus ministerii, in sedificationem corporis Christi
{Eph. IV, 12). — Etc., etc.

Donc les divers ministères de l'Eglise ont pour but
l'édification du corps du Christ. C'est la vie spirituelle des âmes

qui est le but, c'est-à-dire la prédication des enseignements du
Christ et l'observation de ses préceptes. L'administration
extérieure n'est que le moyen, moyen nécessairement subordonné
et inférieur au but.

Hélas! ce point capital dans la constitution et dans la vie
de l'Eglise est trop oublié. Trop souvent, en effet, les membres
de la hiérarchie, les prédicateurs, les théologiens placent au
premier rang ce qui devrait n'être qu'au second, attachent plus
d'importance à l'extérieur qu'à l'intérieur, aux mots qu'aux
idées et aux choses, à leurs propres arguments (arguties trop
souvent) qu'aux enseignements mêmes du Christ ; en sorte que
leur propre enseignement est une domination, et qu'ils
l'imposent comme s'il était celui du Christ. C'est le renversement
du christianisme et de l'ordre établi par le Christ dans l'Eglise.
Au lieu de travailler à l'union des Eglises chrétiennes, ils
l'entravent; au lieu de favoriser l'extension du royaume de

Dieu, ils l'amoindrissent. Ce n'est pas aux pécheurs et aux
incroyants qu'ils ferment la porte de l'Eglise, c'est aux fidèles
mêmes. Là où le Christ a délié, ils lient ; là où le Christ s'est
contenté de la vérité dans sa simplicité, ils substituent l'erreur,
qu'ils prennent pour une extension de la vérité. C'est ainsi
que, selon le mot malheureusement trop vrai de St. Augustin,
« beaucoup qui paraissent hors de l'Eglise sont dedans, et
beaucoup qui paraissent dedans sont dehors Beaucoup qui
sont manifestement dehors et qui sont appelés hérétiques, sont
meilleurs que beaucoup de bons catholiques x) ».

Donc la mission de l'Eglise visible est de conserver intact
le dépôt que le Christ lui a confié, de le défendre contre ceux
qui cherchent à le dénaturer, par conséquent de prêcher tout
ce que J.-C. lui a enseigné et cela seulement, d'apprendre aux

') Voir la Revue d'octobre 1894, n° 8, p. 621-626.



— 786 —

hommes à observer les préceptes de J.-C, d'administrer les
sacrements institués par J.-C, de réfuter les erreurs et les
hérésies, de prémunir les fidèles par de sages mesures
disciplinaires contre les pièges qui sont tendus à leur foi et à leur
sainteté, d'éviter et de tenir pour des payens ceux qui font
opposition à l'œuvre du Christ: hsereticum devita {Tit. Ill, 10)

sit tibi sicut ethnicus et publicanus {Alatili. XVIII, 17). Quant
à la violence, à la malédiction, à l'anathème haineux, de tels
procédés ne sauraient se concilier avec un « ministère »

vraiment chrétien, et les époques où ils ont été pratiqués ne sont
plus, heureusement, la nôtre.

En terminant ces considérations, j'insiste sur l'esprit de
ces quatre thèses, esprit cle conciliation dans la vérité, et non
de tolérance dans l'abandon de la vérité. Je ne tolère
effectivement aucune erreur, aucune hérésie, aucun vice, puisque
je les condamne et les réfute; mais je dis que l'erreur, l'hérésie
et le vice ne vont pas toujours seuls, qu'ils sont accompagnés
quelquefois de vérités et de vertus, et qu'on ne saurait
condamner ces vérités et ces vertus à cause des erreurs, des
hérésies et des vices, pas plus qu'on ne peut approuver ces

erreurs, ces hérésies et ces vices à cause des vérités et des

vertus. Je dis que la bonne foi, la bonne volonté, la sincérité
de l'esprit, la loyauté de la conscience ont des droits ; qu'on
ne saurait les méconnaître, les exclure et les bannir hors de

l'Eglise, sous prétexte qu'elles sont accompagnées d'erreurs et
de vices, pas plus qu'il ne faut arracher le bon grain sous

prétexte qu'il est mêlé d'ivraie. Je dis aussi que, tout en faisant
place dans l'Eglise à la bonne foi et à la bonne volonté, il faut
montrer qu'elles ne suffisent pas et chercher à les compléter
par les doctrines positives du Christ et par l'enseignement de

ses préceptes : docentes eos servare omnia quœcumque mandavi
vobis. De la sorte, rien cle ce qui est vrai n'est omis, rien de

ce qui est bon n'est sacrifié; la mèche qui fume encore n'est
pas éteinte, le malade qui gît épuisé est soigné et réconforté,
le mal est combattu; en somme, tous les devoirs et tous les
droits sont maintenus et sauvegardés : omnia in mensura, et

numero, et pondère (Sap. XI, 21).
E. MlCHAUD.


	Quelques sophismes théologiques [fin]

