Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Etudes sur le mouvement néo-thomiste [suite]
Autor: Chrétien, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403460

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ETUDES

SUR LE
MOUVEMENT NEO-THOMISTE.
Suite 1),
III. — Ecrivains et Idées néo-thomistes.

Apres avoir essayé, dans les ¢tudes précédentes, de ré-
sumer et de critiquer le thomisme traditionnel, étudions le
néo-thomisme proprement dit: car encore que ce dernier ait
pour mission, de par PYencyclique Ziferni Patris, de renouer la
tradition scolastique, il est cependant dans cette tradition des
choses, des principes qu'on n'ose pas exhumer en face dé la
science moderne; il est, d’autre part, aujourd’hui, des choses,
des principes, des faits constatés par cette science, dont on
n'avait pas soupgon au moyen age et que l'on veut rattacher
bon gré mal gré au principe thomiste. Clest 'ceuvre que pout-
suivent avec ténacité et souvent avec habileté les néo-scolas-
tiques: ajoutons que pour les penseurs indépendants le succes
ne répond pas toujours aux efforts et aux talents des promo-
teurs de l'entreprise,

Nous voudrions avoir & notre disposition et pouvoir pré-
senter au lecteur une Somme néo-thomiste ol se trouverait
systématiquement résumée la doctrine nouvelle; il nous serait
facile de I'étudier ainsi page par page et d'en essayer, gquand
il v aurait lieu, la réfutation. Malheureusement, cette Somme
n'existe pas ou du moins n'existe pas encore; nous doutons
meéme qu'elle existe jamais; nous comprenons, en effet, qu'il est

1) Voir la Revue, n° 26, p. 348-359, et n° 27, p. 544-553.



plus facile pour les néo-thomistes d’amener la conception du
Maitre a un tel degré de généralité vague qu'elle soit unani-
mement acceptée par tous les esprits, par le fait qu’elle s’adapte
avec le méme succés a toutes les formes individuelles et so-
ciales. Force nous est donc, pour apprécier la doctrine néo-
scolastique, de la surprendre dans les pages des Revues et des
livres qui ont pour but de défendre les idées cheéres a Léon XIII.
Nous choisirons parmi les écrivains ceux qui ont traité des
questions qui nous paraissent fondamentales. Et pour qu'on ne
nous accuse point de profiter de la période de tAtonnement
inséparable de toute ccuvre a son début, nous demanderons
seulement raison au néo-thomisme de ce qu'il a produit pendant
ces dix dernieres années, relativement aux questions que nous
avons l'intention de toucher dans ces études.

Un livre que nous avons lu avec grand intérét et qui
décele, nous n’hésitons pas a le dire, un esprit vigoureux chez
son auteur, c’est le livre de 'Awme humaine du P. Coconnier,
dominicain, professeur de théologie dogmatique a ['Université
de Fribourg (Suisse). C'est un volume de 500 pages qui a paru
en 1890; il nous en faudrait presque autant pour développer
les réflexions que nous a suggérées sa lecture. On com-
prendra des lors que nous nous bornions & exprimer notre
jugement sur la these qui nous a semblé la plus importante
et la moins bien étayée, celle qui concerne ['union de I'ame
et du corps. Déja au chapitre 11l de son livre, le P. Coconnier
ctablit par les preuves traditionnelles que l'ame est une subs-
tance. Or cette affirmation, que nous laisserions passer chez
Descartes, nous semble assez contestable chez un thomiste qui
définit 'ame (p. 486): « Une véalité spirviiuelle qui, en s unis-
sant 4 la matiére, constilue cel étre corporel, organique, sentant,
pensant, qui est et qu'on appelle I'honume,» et qui définit la
substance (p. 91): « Une chose, une réalité de telle nature ou
essence qu'elle peut tenir debout, demeurer sans avorr besoin
d'exister dans un auive étve, comme dans un sujet gui la Sup-
porte, et qui est elle-inéme le sujet et le support d'une série indé-
Jfinie de modifications et de changements accidentels.» Sans doute,
avec des distinctions (et les nouveaux comme les anciens sco-
lastiques doivent exceller sur ce point), le P. Coconnier nous
dira que I'ame n'a pas besoin d’exister dans le corps comme
dans un autre &tre, comme dans un sujet qui la supporte, etc.;



S i -

mais ces distinctions sont-elles d’ordre philosophique, ou plutot
ne seraient-elles pas d'ordre théologique, en ce sens qu'elles
présupposent une croyance déterminée du P. Coconnier, anté-
rieure a sa preuve et inspiratrice de cette preuve? Et pour
citer au R. P. dominicain une autorité philosophique, sinon néo-
thomiste, avec laquelle pourtant il comptera sans doute, M. 'abbé
Piat dit aussi que la substantialité de I'ame ne lui parait plus
une idée démonirable, sans que pour cela il entende qu'elle
soit une idée fausse: «Loin de 1a ma pensée, dit-il. Mon but
était de tirer des données de la conscience ce qu'elles peuvent
fournir en ce moment sur la nature du moi; et il m'a paru
que, si elles fondent clairement son unité et son identité, elles
ne conduisent peut-étre pas jusqu’a sa substantialité. En dehors
de la psychologie proprement dite, la substantialité de 1'ame
peut s'éclairer soit a4 la lumiere de la théologie naturelle, soit
a la lumiere de la foi, et c’est 14 pour moi que se trouve la
vraie solution du probleme.. D’ailleurs, que je sois une subs-
tance ou non, je n'en reste pas moins un sujet indivisible et
permanent, doué d’intelligence et de liberté, je n'en suis pas
moins une personne?l).»

Voila pour ce qui a trait & 'ame substance. L'ame hu-
maine est simple, continue le P. Coconnier, et elle est spiri-
tuelle: «La spiritualité n’est pas le moins du monde, suivant
nous, un degré de simplicité. C'est une propriété dun genre
tout divers. Simplicité dit absence de parties; spiritualité, ma-
niere d’exister indépendante d'une substance conjointe » (p. 121).
Nous reviendrons plus longuement sur la spiritualité de 1'ame,
a propos du livre de M. de Craene, professeur a l'institut phi-
losophique de Louvain, livre intitulé précisément: De la spivi-
tualité de I'dme; mais d'ores et déja nous pouvons objecter au
P. Coconnier que nos idées, d'aprés la these thomiste elle-
méme, nous viennent des sens, «nihil est in intellectu quin
prius fuerit in sensu». D’autre part, 'ame ne peut rien penser
sans le concours de l'imagination et de ses images. Faut-il
rappeler au P. Coconnier le mode de la connaissance intellec-
tuelle préconisé par St. Thomas? L'objet percu dépose dans
l'ame une image, l'entendement actif s’empare de cette image,
en abstrait les qualités matérielles et en dégage une espece

Y ZLa personne humaine, Paris, Alcan, 1897.



— 741 —

intelligible. L’espece intelligible agit sur I'entendement possible,
le pénetre, 'informe et détermine la connaissance intellectuelle.
Certes, le procédé n'est pas simple, mais en raison méme de
sa complication, une fois compris et admis, il ne s'oublie ja-
mais. Or le P. Coconnier I'oublie vraiment, quand, ayant admis
ce principe, il affirme néanmoins sans hésiter la spiritualité de
Pame, en définissant naivement cette dernit¢re: «Une maniere
d’exister indépendante d'une substance conjointe.» C'est ici
qu’il faudrait citer en son entier la premieére étude de M. Alaux,
professeur de philosophie a la Faculté des lettres d'Alger, dans
son ouvrage intitulé: 7héorie de [I'dme humaine, essai de psycho-
logte mélaphysique. Dans cette étude, M. Alaux fait une excel-
lente critique de la psychologie métaphysique de St. Thomas. 11
montre que les formules équivoques abondent en cette psycho-
logie, qu'elles prétent & une interprétation matérialiste (p. 55
et suiv.), que les formes subsistantes font violence a la logique
d'un systéme qui compose l'étre de matiere et de forme (p. 60
et suiv.), que le thomisme n'est dans sa psychologie qu'un
aristotélisme incohérent et contradictoire. « St. Thomas, dit-il,
tient, au sujet des sensations et des passions, le langage méme
du matérialisme physiologique». Clest peut-étre, ajoute-t-il ma-
licieusement, ce qui lui vaut un regain aupres de certains théo-
logiens, heureux d'avoir toute préte dans la plus autorisée de
leurs ¢coles du moyen édge, une philosophie si aisément d'accord
avec le matérialisme d'une prétendue science contemporaine.
Non, certes, qu'il y ait chez eux calcul, ni un autre intérét
que celui de la vérité, mais par suite d’habitudes involontaires
desprit et de langage contractées au contact de cette science
et sous l'influence d'un siecle tout imprégné d'idées matéria-
listes... St, Thomas n'est pas matérialiste assurément, sa foi le
lui défend. Logiquement, il semble bien qu'il devrait 1'étre
(p. 57). Appliquées au maitre, ces paroles sont entierement
applicables a 1'auteur de 1'Awie humaine.

Dans le chapitre V de son livre, le P. Coconnier aborde
la difficile question de 1'union de 'ame et du corps. « Quand
je médite, ¢crivait Cicéron dans ses Tusculanes, sur la nature
de I'esprit, ce que je concois le plus difficilement et ce qui me
laisse 1le plus d’obscurité, ce n'est pas I'état de 'ame échappée
de son corps et pénétrant dans le ciel immense comme dans
sa vraie demeure, c'est son existence dans la prison du corps,



nutlto difficilior cogitatio multogue obscurior.» Cette difficulté
n'en est plus une pour les néo-thomistes. Le P. Coconnier com-
mence par réfuter 1'idée platonicienne de I'ame moteur, celle
qui semble avoir inspiré M. de Bonald dans sa définition de
I'homme: «une intelligence servie par des organes». Il veut
entre le corps et I'ame une union plus intime, une union per-
sonnelle; cela ne lui suffit point encore, leur union est une
unton substantielle. «Deux choses sont dites unies substan-
tiellement, écrit le P. Coconnier (p. 255), quand elles se joignent
et se mélent si intimement que de leur union il résulte, non
pas seulement 'unité de personne, mais encore l'unité de na-
ture ou d’essence... D’apres cela, pour que deux choses soient
unies substantiellement, il faut qu’elles se pénétrent et se mélent
de telle sorte qu'elles ne forment qu'une seule essence et cons-
tituent un seul et unique principe intrinséque d'opérations et
de propriétés. Or c’est précisément de cette maniere que 'ame
et le corps sont unis dans 'homme.» Clest catégorique et ce
n'est point au P. Coconnier que M. le professeur Michaud,
directeur de la Revue internationale de Théologie, serait tenté de
demander comme & Mgr Mercier: «L’auteur admet-il 'union
seulement, & savoir que 'dme et le corps sont unis hyposta-
tiqguement de maniére a former une seule personne? L'union
substantielle dont il parle est-elle autre chose qu'une union
hypostatique? Si c’est autre chose, implique-t-elle que les subs-
tances de l'ame et du corps ne sont plus deux substances,
mais une seule? Ne le croirait-on pas, lorsqu’'on entend 'auteur
parler de «1l'unité substantielle » de ’homme et dire que 'homme
est non seulement une personne, mais une substance composée
de matiére et d’'une Ame immatérielle? Ne sommes-nous pas
alors en plein mwonophysisme humain? Et ce monophysisme
absorbe-t il le corps au profit de I'ame, ou I'ame au profit du
corps? Se résout-il en idéalisme ou en matérialisme? De plus,
comment dans ce systéme de «l'unité substantielle» l'immor-
talité de I'ame est-elle sauvegardée? Que devient I'ame quand
«Punité substantielle » de ’homme se dissout?» Il est trop €vi-
dent que l'union substantielle du P. Coconnier, soigneusement
distinguée par lui de l'union personnelle et comportant «une
seule essence» n'est autre que «['unité substantielle» de Mgr
Mercier, incriminée par M. le professeur Michaud. II incombe
donc au R. P. dominicain de sauvegarder, lui aussi, 'immor-



743 —

talité de 'ame, et c’est ce qu'il essaie du reste de faire dans
le chapitre VI de son livre: «L’ame humaine est immortelle
non seulement par grice, mais encore par nature.»

Avant d’examiner la preuve du P. Coconnier, opposons-
lui encore un philosophe de son Eglise, un contemporain qu'il
ne dédaignera pas. L'abbé Piat, dans son livre de la Destinée
de I'homme, juge quaujourd’hui nous n’avons plus le droit de
donner aussi promptement une réponse affirmative a la question
de l'indépendance de 1'ame. «Il s’'agit de savoir si la pensée
et la matiére ne procedent pas l'une et Pautre d’'une réalité
plus profonde, et d’apres des lois qui nous sont inconnues; il
s'agit de définir si le méme principe d’énergie qui s’épanouit
dans le vide sous forme d'étendue, n'est pas aussi celui d'ol
lesprit sort sous certaines conditions pour s'y perdre derechet
quand ces conditions viennent & disparaitre. »

Or, le P. Coconnier, qui se réclame pourtant au début de
son livre de la méthode psychologique positive, n'essaie pas
méme d'expliquer une foule de faits et d’objections modernes
par I'hypothése timidement présentée par l'abb¢é Piat. En bon
scolastique, il fait quelques syllogismes et tout est prouvé. En
voici un spécimen (p. 326). La nature et la maniere d’exister d'un
agent quelconque sont proportionnées a son opération et & sa
maniere d’agir. Or I'"Ame humaine a une opération ot le corps
ne peut aucunement atteindre, une opération transcendante:
la pensée. Donc I'ame humaine a une nature qui dépasse le
corps, une existence transcendante qui lui appartient en propre
et qu'elle ne tient que d'elle-méme. Donc aussi son corps ve-
nant a lui faire défaut, elle demeure quand méme en vertu de
cette subsistance que le corps ne pouvait lui donner; a peu
prés comme un associé de commerce reste aux affaires et
continue la spéculation, méme aprés que les fonds communs
de la société ont été détruits, pour peu qu'il posséde des fonds
Particuliers et n'appartenant qu'a Iui.

Or, cet argument a beau étre renouvelé d'Albert-le-Grand
(de natura et origine amime, tractat. 11, c. VIID); il n’est pas
probant, et si, mystiquement, il peut rasséréner la foi en I'im-
mortalité de ’ame, foi qui est du reste la notre, il ne peut en
aucune fagon former la conviction d'un philosophe incroyant.
Nous laissons passer la majeure du syllogisme précédent, encore
qu'on pourrait en déduire trés bien la spiritualité de I'ame de



certains animaux, dont les opérations et manieres d'agir équi-
valent & celles de certains hommes. Mais la mineure est tout
simplement un tour de prestidigitation. Il ne s’agit pas de
savoir si ’Ame humaine a une opération ol le corps ne peut
aucunement atteindre, en d'autres termes si I'ame est supé-
rieure au corps; cela n'a rien a faire dans la question. Il s’agit
de savoir si I'ame a une opération transcendante, la pensée,
patr elle-méme, indépendamment du corps, en d’autres termes,
si la pensée est essentielle & 'ame. Qu'un cartésien nous l'af-
firme, nous ne le chicanerons point, mais qu'un thomiste ré-
clame notre adhésion immédiate a cette mineure, nous pro-
testons et nous remettons en mémoire au P. Coconnier les
objections matérialistes qui nous semblent valoir contre son
systéme. «De méme qu’'il n'y a pas de pensée sans cerveau,
dit Biichner, il n’y a pas non plus de cerveau d’une forme et
d'une grandeur normale qui ne pense pas. Point de matiere
sans force, point de force sans matiere... Un esprit sans corps
est aussi peu concevable qu'une électricité, un magnétisme
sans métal... Si nous brisons une montre, elle n'indique plus
les heures, nous n’avons plus qu'un amas de matiéres qui ne
forment plus un tout... 11 y a certaines maladies du cerveau
qui dérangent tellement les fonctions de cet organe que la
conscience en est completement anéantie et que les malades
n'ont plus le moindre sentiment, ni le moindre souvenir, ni
lidée de leur existence corporelle ou intellectuelle. Il serait
difficile & ceux qui soutiennent 1'immortalité¢ de I"ame, d'expli-
quer ce phénomeéne; je crois qu'il leur serait méme impossible
d’émettre une conjecture fondée pour nous apprendre ol s'est
trouvée I'ame dans ces intervalles de temps et ce qu'elle a
fait. 11 vy a un infusoire, continue Biichner, qui vit dans les
gouttieres de nos maisons, qui se desséche avec l'écoulement
de Teau et cesse d’exister par le fait méme de la dessication.
Cette mort apparente dure jusqu'a ce qu'une nouvelle pluie le
rappelle 2 un nouveau cycle de vie. De tels exemples ne
prouvent-ils pas que l'ame est un procédé vital, dépendant
absolument du mouvement de la matiére?»

Et Pomponace, philosophe italien du XVI° siecle, n'a-t-l
pas écrit: «Si 'on veut admettre 'immortalité de 1'ame, il faut
prouver avant tout de quelle mani¢re 'ame peut vivre, sans
avoir besoin du corps comme sujet et objet de son activité.



— TE =

Sans les perceptions, nous ne saurions rien penser; mais celles-ci
dépendent du corps et de ses organes. LLa pensée en soi est éter-
nelle et immatérielle; mais la pensée humaine est liée aux sens,
ne reconnait l'abstrait que dans le concret, n’existe pas sans la
perception, et est toujours soumise au temps, puisque les idées
viennent et partent 'une aprés 'autre. En un mot, 'ame ne pense
point sans images, non inielligit sine phantasimate. Donc I'ame
ne peut vivre sans le corps, sed corrumpiiur corvupto corpore. »

Hatons-nous d’ajouter que Pomponace est mort chrétien;
son livre de l'zmmortalilé de I'dme tendait & montrer seulement
la faiblesse des arguments scolastiques en faveur de I'immor-
talité qu’il prétendait relever seulement de I'Ecriture sainte
et de l'autorité de I'Eglise.

Nous pourrions encore rappeler au P. Coconnier que 1'esprit
humain ne peut connaitre le monde sensible que par voie
d'abstraction; or 'abstraction, s'exercant d’aprés la theése tho-
miste sur les images, est impossible aprés la mort, puisque
lorgane de I'imagination n'existe plus. Et si St. Thomas répond
a cette objection: «Pourquoi 'Ame séparée ne recevrait-elle pas
de nouvelles lumieres et de nouvelles idées d’autres ames ct
méme d’autres esprits d'une nature plus ¢levée que la sienne?»
(Somme théol., 1, Q. LXXXIX, a. 1), et si M. Elie Blanc, dans
son traité de philosophie scolastique (t. I, p. 541), renchérissant
sur St. Thomas, dit «qu'il faut bien admettre que les créatures
spirituelles de Dieu ont des relations entre elles, qu’elles for-
ment un monde analogue a4 celui de la matiere et qui lui est
supérieur, qu'elles s’éclairent mutuellement dans une mesure
qu’'il est d’ailleurs impossible a la philosophie de préciser »,
nous répondrons & notre tour que nous sommes ici en plein
domaine de la révélation, de la théologie, par conséquent, pour
la philosophie, de ’hypothese, et que le P. Coconnier nous a
promis a la premiere page de son livre de n’employer que la
méthode psychologique positive.

Nous en avons assez dit, pensons-nous, pour ruiner la
mineure et la conclusion du grand syllogisme du P. Coconnier,
celui qui en six lignes et trois mouvements prétendait prouver
a tout venant l'immortalité de I’ame et venger en méme temps
le thomisme des insinuations de matérialisme que lui attribuent
et M. Alaux et les cartésiens, et tous les philosophes qui n’ont
pas T'honneur d’étre néo-thomistes.



746 —

Mais pour qu'on ne se méprenne pas Sur nos convictions
philosophiques et théologiques entiérement acquises a la theése
de l'immortalité de 'ame, nous éprouvons le besoin d'ajouter
a cette discussion quelques réflexions du beau livre de I'abbé
Piat, paru en 1898 et intitulé: Destinée de I'homme, Paris, Alcan,

Il faut d'abord féliciter 'auteur d'avoir compris l'insuffisance
de certaines démonstrations métaphysiques, celles-124 méme dont
se contente le P. Coconnier. Le physiologiste cherche avant
tout la fonction; c’est un systéme de fins qu'il veut déterminer.
L’abbé Piat s'inspire de cette méthode. Il passe en revue les
divers faits de 'ame humaine: «Les passions ne contiennent
en elless-mémes aucun indice de spiritualité, et de quelque coté
qu'on les observe, on trouve toujours qu'elles se perdent tres
vite dans linconscient et ne nous fournissent par la méme
“aucun moyen de toucher en quelque sorte les frontieres de
notre Ame. De méme le fond de notre intelligence nous ¢chappe,
nous ne pouvons suivre jusqu'a sa racine ce principe unique
d’olt sortent toutes nos facultés comme autant de rameaux, ce
vinculum substantiale sur lequel les philosophes ont soutenu
tant d'infructueuses discussions. Et deés lors comment savoir
avec l'unique secours de la métaphysique si notre ame est ou
n'est pas radicalement distincte de tout le reste, et si elle est
essentiellement indépendante ou non d'une réalité plus riche
et plus profonde? Je crois donc vraiment, conclut M. Piat,
que Ton fait d'inutiles efforts, lorsqu’on essaie de prouver par
Vanalyse ontologiqgue de nos phénomeénes iniévieurs que l'ame
humaine peut survivre & la dissolution de son corps. Je crois
du moins qu'aussi longtemps que la psychologie n'aura pas
réalisé d’autres progrés, une telle méthode n’a pas de chances
d’aboutir a des conclusions décisives. Mais si l'ontologie de
ame ne suffit pas a fonder le dogme de 'immortalité, T'onto-
logie de la matiere suffit encore moins a la ruiner. Le spiri-
tualisme reste supérieur au matérialisme en tant quil peut
faire appel a la finalité » (p. 102). Cette loi de la finalité présente
certainement des difficultés, mais «de quel droit veut-on que
notre esprit comprenne tout le plan créateur?»

Chaque fonction vitale est appropriée a son milieu; 1a
finalité est pour les savants une idée directrice qui ne les trompe
pas et le ressort fondamental de toute recherche biologique.
«Une fonction organique une fois constatée, la question n'est



— 747 —

plus de chercher si elle a un but, mais quelle en est la nature. »
Il s'agit donc de savoir «s'il existe en nous-mémes des formes
de la vie qui exigent un au-deld, qui n'auraient aucune signi-
fication, qui donneraient dans le vide, si elles ne trouvaient
'immortalité pour support. Or, telle est en fait la nature de
notre activité supérieure; telle est la nature de lactivité qui
constitue tout 'homme en chacun de nous. Pensée, amour, effort
moral, demeurent fonci¢rement inachevés et mutilés, de plus
en plus vains au fur et & mesure qu'ils se purifient davantage,
si tout se termine pour nous avec la derniére pelletée de terre. »
Notre pensée, par exemple, se meut dans l'absolu, et, quand
nous sortons de la vie, 'adaptation de notre pensée a4 son milieu
naturel n’a pas commencé. Pour que la finalité soit satisfaite,
il faut que notre existence se prolonge a l'indéfini. L’amour,
au sens le plus général, nous conduit aux mémes conclusions:
Si tout finit avec le dernier soupir, 'homme est un étre manqué.
On ne peut croire &4 une antinomie aussi profonde. Enfin, 'ac-
tion humaine nous conduit au méme point, elle suppose un but,
il lui faut une regle, elle exige des motifs assez puissants pour
se soutenir et se développer dans 'harmonie. En d’autres termes,
«la morale veut que nous soyons immortels, comme notre
nature veut que nous soyons moraux». Vie humaine, vie morale,
vie future, trois idées qui ont entre elles une sorte de «corré-
lation organique». Ainsi donc, pour I'abbé Piat, la croyance
spiritualiste s’appuie sur des preuves. Et ces preuves ont en
définitive la méme certitude que les lois de la science expéri-
mentale. Car sur quoi se fondent-elles? Sur la finalité sur
laquelle la science expérimentale a ses dernieres racines. Ce
dernier argument tiré de l'action est peut-étre le meilleur de
M. Piat; c'est presque la doctrine kantienne des postulats de
la raison pratique, toute imprégnée d'utilitarisme: « Trop pur,
0 théoriciens, dit éloquemment I’'abbé Piat, trop pur pour nous,
votre idéal de la vie. Celui-la seul a trouvé le secret d'améliorer
'homme qui a su réconcilier en Dieu 'intérét et le bien. Tl
n’y a d'efficace que «les lettres de change tirées sur la Provi-
dence». Le vrai moraliste, c'est le Christ.» Nous préférons
cette fagon d’argumenter, a la facon thomiste. Les preuves
métaphysiques que Pon tire de notre activité intérieure en
faveur de la croyance a 'immortalité, ne sont pas péremptoires.
M. Piat les traite méme de «scandale intellectuel» (p. 101), et



— 748 —

au point de vue plus général de la spiritualité de 'ame, il
observe que la théorie «thomiste» d’aprés laquelle notre intel-
ligence doit étre immatérielle, puisqu’elle se fait de tout ce qui
est matériel un symbole immatériel, intérieur et vivant, «n’est
pas encore démontrée», et que par conséquent «il est difficile
a l'heure actuelle de conclure de la nature de I'idée a la spiri-
tualité de I'ame» (p. 75-90). Une critique trés serrée du livre
de M. Piat est a lire dans le n® 25 de la Fevue internationale
de Théologie. Et puisque nous en sommes a parler de 'immor-
talité de 'ame, si difficile, nous semble-t-il, & expliquer avec
le théorie thomiste, nous tenons & faire observer pourtant qu'en
dehors des preuves téléologiques de l'abbé Piat, il est d’autres
preuves tirées, par exemple, du counsensus gentium, de Vutilité
pratlique de cette crvovance (a tutiori et ab utiliori), qui ont
certes leur valeur. Toute preuve métaphysique n’est pas non
plus a dédaigner, et comme le remarque fort judicieusement
M. Michaud, «peut-étre pourrait-on accuser M. Piat de s'étre
laissé trop ¢ébranler par les difficultés et d'avoir laissé les
ténebres trop affaiblir 1’éclat de sa lampe». Ainsi, il est une
preuve tirée de la substantialité de I'ame qu'admet le Dr Melzer
dans son livre: «Die Unsterblichkeit auf Grundlage der Schop-
fungslehre » (Neisse, 1896), preuve qui nous semble bien avoir
sa force. Le point de départ pour résoudre le probleme est
I'idée du moi, telle qu'elle est admise par St. Augustin, par
Descartes, par Fichte, par Gunther. « Quand je pense, je ramene
a4 moi comme sujet tout ce qui est pensé. Dans cette idée du
moi, Pesprit se reconnait lui-méme comme étre, comme Su#bs-
tance par opposition aux objets qui lui apparaissent, & ses
actions et ses états accidentels» (p. 10). «L'idée du moi est
la conscience que I'esprit a de lui-méme comme d'une substance
ou d’un étre véritable» (p. 13). Or, de la substantialité de notre
esprit résulte son immortalité. Nous constatons, en effet, que
le moi, tout en subissant de profondes modifications sous l'in-
fluence des circonstances extérieures résultant de son union
avec le corps, reste cependant toujours le méme en tant que
sujet. Quand la conscience disparait momentanément, comme
dans le sommeil ou dans la syncope, c’est le méme moi qui
réapparait, une fois les circonstances créant cet état d'incons-
cience disparues. Des lors il n'y a aucune raison pour laquelle
I'esprit, puisqu'il ne perd jamais la propriété de former un tout



749

continu (Ganzheitlichkeit) aussi longtemps qu’il est uni 2 un
organisme physique, doive perdre cette propriété par la dis-
parition de cet organisme,; cette propriété lui appartient essen-
tiellement et nécessairement comme substance (p. 32).

Les arguments philosophiques sur lesquels le DT Melzer
veut appuyer une certaine immortalité corporelle, en tous cas
la doctrine de la résurrection des corps, nous semblent peun
probants, mais en revanche trés spécieux. «Notre esprit, dit-
il, sera revétu d'un corps aussi apres cette vie .... Nous ne
pouvons penser a l'existence de l'esprit sans celle du corps.»
Nous nous rapprochons comme on le voit de la thése thomiste
et matérialiste, mais sans qu’elle soit fortifiée pour cela par
le nom de l'auteur ou par Vautorité de ses arguments: «Le
corps est pour I'ame quelque chose d'essentiel, de nécessaire;
il concourt au développement de l'esprit et le parfait. D’out
nous tirons la conclusion que l'esprit de 'homme est destiné
A une vie commune avec un corps» (p. 42). Or, lesprit de
'homme étant immortel, si un corps lui faisait un jour défaut,
il perdrait ce qui lui est intimement li¢, ce dont il ne saurait
se passer. Nous sommes ainsi contraints d’admettre qu'un jour
de nouveau notre @étre spirituel sera uni 4 un corps (p. 43).
Les considérations suivantes confirment ce résultat: Dieu a
voulu la nature extérieure, le corps uni a lesprit; c’'est donc
qu'il en sera toujours ainsi(?). LL'homme a une tdche & remplir
étant dans son corps, c'est ce corps lui-méme, en méme temps
que l'esprit, qui doit étre amené a la perfection. Si un jour,
arrivé a bonne fin, il allait étre privé du corps, il ne jouirait
que d’'un demi-bonheur. Cet état de séparation éternelle d'avec
la nature extérieure, 1'esprit le subirait comme quelque chose
qui ne doit pas étre et il ne pourrait jouir du bonheur dans
sa plénitude (p. 44). — Dieu a voulu que 'homme complet (der
ganze Mensch) fiit composé de corps et d'esprit, et non pas
que ces deux ¢léments de notre étre existassent indépendam-
ment 'un de l'autre. Nous en concluons que, méme s'il y a
aprés la mort physique séparation temporelle, une union doit
se consommer de nouveau avec le corps terrestre, ou un autre,
pen importe(?). Le comment de cette union nouvelle de notre
esprit avec un corps nous échappe; c’est & Dieu qu'en appar-
tient le secret. «Pour avoir été émise par des penseurs antérieurs,
€n particulier par Gunther, toute cette dernieére preuve nous

Revue intern. de Théologie. Heft 28, 1899. 49



p—

— 750 —

parvait faible; les phrases que nous avons soulignées nous
semblent en particulier quelque peu naives, et c'est ici, en
face de telles preuves, le lieu de répéter le mot de M. Schinz,
un critique coantemporain: <« Le jour nous parait proche ot les
savants métaphysiciens devront se résigner tout comme les
simples fidéles & avoir recours dans cette mati¢re au salut par
la foi. »

La question de l'immortalité étant liée intimement & celle
de la spiritualité de 1'ame, nous croyons utile de parler ici du
livre assez récent d'un néo-thomiste distingué, M. de Craene,
professeur a I'Université de Louvain. Ce livre a pour titre:
«De la spiritualité de 1'ame»; il a paru en 1897 chez Uits-
pruyst 4 Louvain et chez Lethielleux 4 Paris. On a dit avec
vérité que «ce livre était la revanche de la scolastique contre
Descartes et que St. Thomas et Taine v faisaient alliance pour
combattre l'idéalisme et le spiritualisme cartésien et éclectique ».
C'est du reste la tactique de toute la nouvelle école. Nous la
retrouverons savamment employée par Ie chef de 1'école Lou-
vaniste, Mgr Mercier. Taine, en effet, inspire la plus grande
partie du livre de M. de Craene, qui prend plaisir & constater
que les critiques de 1'école expérimentale et de lauteur de
I'Intelligence en particulier ont victorieusement battu en bréche
le spiritualisme cartésien. Lui-méme est trés sévere a endroit
de cette doctrine spiritualiste, qu'il plaisante avec un goiut
contestable: «Incapable, dit-il, de résister un seul instant aux
assauts du matérialisme, le spiritualisme, construit suivant la
méthode de Descartes, est encore vain par un autre endroit.
Au lieu de conserver a la philosophie sa place a la téte des
sciences, il en fait une fantasmagorie n'ayant plus rien de
commun avec la recherche scientifique et par 1a détourne de
[ui toutes les sympathies de notre raison. Comme il est cons-
truit en dépit des faits, les faits n'ont pas plutot parlé quil
croule de toutes parts. Il ne reste alors a ses auteurs qu'a
nier les faits, ou, ce qui est plus simple, a les ignorer. Pour
ne pas traiter ouvertement la science en ennemie, on l'ignore.
Je pense; on se contente de répéter & perte d’haleine: je pense.
Que je boive outre mesure, je ne penserai plus; n’importe, jé
pense.» M. de Craene est-il bien str que I'homme qui a bu outre
mesure ne pense plus dans le sens philosophique du mot_?
L’expérience nous manque pour trancher la question, mais



— 751 —

nous croyons que l'argument du professeur de Louvain est
plutot une plaisanterie triviale qu’autre chose. I’auteur néo-
thomiste donne ¢évidemment au corps une plus grande impor-
tance. Il accepte treés vite, trop vite parfois, les faits pré-
sentés par le positivisme et les inductions plus ou moins
scientifiques du matérialisme, se réservant seulement l'inter-
prétation derniere. «La science édudie les phénomeénes, non
Vessence.» Tranquillisé par ce principe, il se montre favorable
au darwinisme et & de nombreuses théories de Taine. «Pour
nous, dit-il, a propos de l'union de 1'ame et du corps, pour
nous qui avec St. Thomas et conformément aux définitions qu'il
donne de 'ame et du corps, tenons que 1'ame est au corps
comme la forme a la matieére, il ne s’agit donc nullement de
savoir comment deux étres de nature aussi différente que 'ame
et le corps peuvent avoir commerce entre eux; cette maniére
de poser la question part de cette fausse supposition que nous
concevons l'dme et le corps comme deux é&tres subsistant a
part I'un de Tautre et entre lesquels il existe des relations
réciproques. Or, ce n'est point ainsi que nous les concevons:
ce qui subsiste suivant nous, ce n'est pas 'ame seule, ni le
corps scul, mais un composé des deux.» Encore une fois, cette
théorie de 'ame forme du corps préte flanc a toutes les inter-
prétations et il nous semble qu'il ne serait pas impossible d'en
rendre la formule acceptable aux philosophes matérialistes.
On P'a dit avec raison, entre I'ame forme et I'ame fonction il
n’y a peut-étre pas un abime. En tous cas, nous préférons
pour notre part, sans en embrasser toutes les explications
cartésiennes, le dualisme franchement spiritualiste & la theése
thomiste qui n’est autre qu'un monisme alambiqué, peu distinct
au fond, malgré toutes les distinctions employées, du monisme
matérialiste.

Un des hommes qui ont le plus contribué a la diffusion
de la pensée thomiste et qui ont le plus et le mieux écrit dans
ce sens, est certainement Mgr Mercier, professeur a I'Université
de Louvain et directeur de 1'institut supérieur de philosophie
qu'il a lui méme fondé et magnifiquement organisé. La liste
de ses ouvrages est trop longue pour que nous la transcrivions
ici. Tl dirige avec distinction la Revwue néo-scolastique dont
nous avons déja parlé. Il a suscité autour de lui de nombreux
collaborateurs, qui étudient a la lumiere de St. Thomas les



— 752 —

questions les plus variées, théoriques ou pratiques, individuelles
ou sociales. C'est ainsi que M. Deploige a fait paraitre en 1895
la Théorie thomuste de la propriété, et en 1897 St. Thomas et la
question juive, M. Crahay, en 1896, la FPolitique de St. Thomas
d’ Aquin, etc. etc. Mgr Mercier, dans ses articles, discours et
brochures, a touché presque tous les sujets de la philosophie. Ii
a ¢dité en particulier son grand Cours de philosophie, dont quatre
volumes ont déja paru, la logique, 'ontologie ou métaphysique
générale, la psychologie et la critériologie. Les autres volumes
n’existent encore, croyons-nous, qu'en autographie. Or, tous ces
travaux n'ont pas ¢épuisé, parait-il, tout le temps et tout le
zéle thomiste de l'auteur. Il vient encore de publier, en 1897,
un ouvrage moins didactique que les précédents, mais ol l'on
trouve plus clairement exprimée la pensée de la nouvelle école.
Cet ouvrage a pour titre: Les origines de la psychologie con-
lemporaine, Il vaut la peine d’étre brievement résumé.

Pour Mgr Mercier, la psychologie contemporaine émane
de Descartes, qui, par sa théorie dualiste, a jeté les bases de
tous les systémes postérieurs, idéalistes ou mécanistes. «Poser
deux substances, c'est se mettre hors d’état de comprendre
d'abord comment elles communiquent entre elles et s’acheminer
ainsi vers 'occasionalisme, ensuite comment 'une connait l'autre
et verser alors dans l'agnosticisme. L'idéalisme est la these
de l’incognoscibilité de tout ce qui n’est pas l'idée ... Com-
ment concevoir «le mode d’existence» d’'une ame séparée du
corps ou son «mode d'opération», son action sur le corps?
C'est alors qu'on se tourne de préférence vers le mécanisme,
auquel il semble qu’'on soit conduit par les progres concordants
de toutes les sciences, de la physiologie, de la chimie, de la
thermo-dynamique. » On est alors tenté d’assimiler la pensée a
une modification nerveuse.

La psychologie contemporaine est surtout représentce par
Spencer, Fouillée et Wundt. Mgr Mercier impute leurs erre-
ments a Descartes: c’est le grand coupable et le grand ennemi.
Il loue Spencer d’avoir réfuté Kant, et I'idéalité de l'espace
et du temps, d'avoir établi que la vérité est ce dont le con-
traire est inconcevable 77 7e et non pas seulement iz infellectit;
d’avoir soutenu surtout que 1'expérience atteint la réalité objec-
tive. «L'idéalisme, dit-il (p. 133), ne peut s'énoncer, ni sur-
tout se démontrer sans présupposer le réalisme: la conscience



— 58—

elle-méme dans ses propres affirmations se heurte a des barridres
qui lui sont imposées par ailleurs: le sentiment du moi accuse
la réalité¢ du non-moi.» Toutefois, Mgr Mercier ne ménage pas
ses critiques & Spencer, dont la métaphysique, dit-il, est un
fusionnement ou juxtaposition des doctrines diverses et méme
contradictoires issues de Descartes. Sa seule doctrine originale,
celle de 1'évolution, n’est «qu'une analogie audacieusement
greffée sur une hypothese ».

Quant & M. Fouillée, son systeme n'est qu'un « monisme
immanent et expérimental». Spencer avait rétabli 1'absolu.
« Toutes les races de I'humanité ont eu foi et aujourd’hui encore
ont foi en son existence,» M. Fouillée, lui, le rejette. Il place
a l'origine des choses «l'idée-force», le sentiment ou l'appétit,
«un état de conscience qui contient en soi des conditions de
changement pour d’autres états de conscience», aspiration
vague a un idéal entrevu. Mais M. Fouillée nie tout au-dela
transcendant, les substances, le moi, 'absolu. Il est donc 4 la
fois, dit M. Mercier, idéaliste et positiviste, et il résume bien
les tendances contraires de son temps.

« M. Wundt accepte lexpérience tout entidre, subjective
et objective, et concoit la psychologie comme le complément
des sciences de la nature. Il interprete les données de la cons-
cience non comme des objets doués de propriétés permanentes,
mais comme des événements soumis a des lois, des processus,
des actes enchainés dont la volition fournit le meilleur type.
Les faits de I'expérience, le psychologique et le cosmologique,
apparaissent comme distincts. Pour opérer leur union, il faut
dépasser l'expérience. Les faits psychologiques étant des actes,
auront pour cause derniére des volontés, et le monde sera
«une volonté collective au sein de laquelle les unités volitives
subsisteront ». Le volontarisme de Wundt a ses difficultés, mais
il marque une tendance heureuse vers l'union de la science
€xpérimentale et de la métaphysique. Il faut bien, conclut
M. Mercier, augurer de Wundt, que I'animisme d’Aristote attire
et séduit. »

Certes, Mgr Mercier connait bien les philosophes qu’il juge
et critique, mais il est 'homme d’'une idée, celle de Léon XIII;
€t comme on T'a dit avec raison, en opposant sa doctrine &
celle des autres philosophes, il ne peut s'empécher de croire
«que le mérite de l'une est indirectement démontré par l'infé-



riorité des autres». On éprouve toujours, quand on est spiri-
tualiste et chrétien, un sentiment étrange a voir les néo-tho-
mistes pleins d'ire contre l'idéalisme et le mécanisme qu'ils
condamnent en bloc, pendant qu’avec quelques distinctions ils
sont pleins de tendresses et d'égards pour le positivisme plus
ou moins matérialiste.

M. Mercier expose ensuite la theése fondamentale de l'an-
thropologie comme l'envisagent les scolastiques. Elle consiste,
on le sait, & affirmer Vwunilé substantielle de I'homme. «Les
actes les plus élevés de la vie intellectuelle et morale sont
dépendants de l'organisme. La température normale du corps
humain est de 36 &4 37.5 degrés: deux degrés au-dessous pa-
-alysent  lintelligence, deux degrés au-dessus 1'échauffent
jusqu’au délire.» Clest vrai, mais présentée ainsi sans distinc-
tion, cette phrase tombée de la plume de M. Mercier sonne
étrangement le matérialisme. Il résume ensuite en six theses
fondamentales toute la psychologie néo-scolastique. Nous ne
le suivrons pas dans l'énoncé et la pretve de ces theéses: on
les trouve en latin dans St. Thomas. La premigre, qui est la
base des autres, nous semble difficile &4 admettre. Si 'homme
constitue wne subsiance composée de matiere et d'une ame
immortelle, si les actes les plus élevés de la vie intellectuelle
sont dépendants de l'organisme, nous ne comprenons pas,
l'unité substantielle une fois rompue et 'organisme une fois
détruit, la survivance, a plus forte raison 'immortalité de I'ame.
Nous n’en comprenons pas méme, dans une telle union, la spiri-
tualité et la simplicité. Les preuves de M. Mercier sont des
efforts ingénieux pour sauver le dogme théologique, mais ces
efforts sont en dehors de la logique. La conclusion spiritualiste
ne ressort nullement des prémisses.

Et pourtant Mgr Mercier est un philosophe de race, ull
esprit supérieur trés sincere et trés large: «Nous nous récla-
mons, dit-il quelque part, de Platon, de Descartes, de Leibniz
de Kant, de Fichte, de Hegel, de Wundt, aussi pleinement
peut-étre et & coup sir aussi sincérement que ceux qui nous
rangent dans un parti opposé au leur. Sinous différons d'eux,
c’est que nous n'excommunions de notre zéle & I'étudier aucun
génie en raison seule de son époque; nous estimons qu'une
doctrine, fit-elle du moyen age et I'ceuvre d'un saint, ne releva
jamais que d'une seule norme, sa valeur» (p.449). La ot nous



— 735 -

voudrions penser comme lauteur, c’est quand il dit, presque
naivement, «qu’il n'est pas un philosophe catholique qui ne
fat prét a sacrifier une idée vieille de plusieurs siécles, du
jour ol elle contredirait un fait observé». En lisant cette
phrase, écrite trés sincérement, nous nous sommes surpris a
penser a Galilée au fond des prisons de 'Inquisition. Que n’a-t-
il eu des juges catholiques nco-thomistes, ocu plutdt des juges
comme M. Mecrcier!?

Lauteur espeére, dans les derniéres pages de son livre,
que, si le néo-thomisme demeure fidele & son programme, il
pourra rajeuniv la philosophie scolastique par des acquisitions
heureuses, renowveler e¢n parviic son apparverl et présenter aux
régards de nos successeurs wm aspect bien différent de celui
qielle offre awjourd huti. Néanmoins, ceux qui voudront en
sonder les profondeurs, retrouveront dans les substructions de
Iédifice Vintégralité des principes qui ont présidé a la civili-
sation occidentale. Ils constateront avec joie quil y a eu pro-
gres sans révolution, acquisition sans perte, développement d'une
unité vivante sans cesse enrichie par la variété des apports
que lui auront fournis toutes les branches du savoir humain.
S'il en est ainsi, nous demandons a Mgr Mercier ce qu'il restera
de Tancienne scolastique aprés ce rajeunissement, ce progres,
cette acquisition, ce développement, qui donneront & la nou-
velle philosophie appelée néo-thomisme un aspect tout différent
de celui qu'elle offrait autrefois et qu’elle offre aujourd’hui.
Disons alors que le thomisme ancien et le néo-thomisme n’ont
de commun que le nom et ainsi entendu nous avons mauvaise
grace a chicaner le chef du néo-thomisme, étant nous-méme
favorable a I'opinion de M. Gourd, professeur a 1'Université
de Gendve: «qu'il n'y a pas de doctrines radicalement fausses,
car il n’y en a pas qui se borne a supprimer les éléments de
la réalité. La pensée de Leibniz demeure juste: les doctrines
sont vraies par leur coté positif, et toutes ont un codté positif
-+.. Renongons a les synthétiser en une doctrine unique qui
serait inutile et forcément incohérente, mais essayons de les
disposer en une progression de vérité.» Le thomisme tradi-
tionnel a sa part de vérité qu'il ne faut certes pas délaisser;
il constitue un progres, un développement des doctrines plus
anciennes, particulierement de aristotélisme. Sile néo-thomisme
€ songeait qu'a nous offrir un nouveau systeéme philosophique



— 756 —

tenant compte de tous les développements de la pensée depuis
le moyen age, mais ne prétendant pas que le monde a fait
fausse route depuis lors et qu'il continuera a faire fausse route
dans tous les domaines jusqu’a ce qu'il revienne a St. Thomas,
nous ne nous ¢leverions point contre la nouvelle école. Mais
telle nous parait bien étre la pensée de Léon XIII, et celle
aussi de la plupart des écrivains néo-thomistes. Dans cette
ceuvre quine laisse pas a ses ouvriers toute leur liberté d’appré-
ciation et d'allure pour chaque question, Mgr Mercier nous
apparait certainement comme l'esprit le plus large et le plus
raisonnable de son école. Mais enfin il est lié par une croyance
faite d’avance; sa philosophie n’est que la servante de sa théo-
logie, et c'est le cas de redire ici avec M. le prof. Michaud:
«De deux choses l'une: ou bien Mgr Mercier veut exploiter
les sciences modernes au profit de la scolastique qu'il s’agit
de glorifier & tout prix, et alors il perd son temps, sa peine
et son talent. Ou bien il veut contréler les assertions phy-
siques, chimiques, physiologiques et psychologiques de la sco-
lastique aristotélicienne et les rectifier par les méthodes et les
sciences modernes, et alors nous l'applaudirons; mais, en ce
dernier cas, qu'il s'y résigne a l'avance, c'est la ruine de la
philosophie scolastique, laquelle ne vaut pas mieux que la
théologie scolastique. 1) »

A. CHRETIEN.
La fin prochainement.

1) Revue internationale de Théologie, n° 26, p. 403.




	Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

