
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 738

ETUDES
SUR LE

MOUVEMENT NÉO-THOMISTE.
Suite ]).

III. — Ecrivains et Idées néo-thomistes.

Après avoir essayé, dans les études précédentes, de

résumer et de critiquer le thomisme traditionnel, étudions le

néo-thomisme proprement dit: car encore que ce dernier ait

pour mission, de par l'encyclique AEterni Patris, de renouer la
tradition scolastique, il est cependant dans cette tradition des

choses, des principes qu'on n'ose pas exhumer en face de la
science moderne ; il est, d'autre part, aujourd'hui, des choses,
des principes, des faits constatés par cette science, dont on

n'avait pas soupçon au moyen âge et que l'on veut rattacher
bon gré mal gré au principe thomiste. C'est l'œuvre que
poursuivent avec ténacité et souvent avec habileté les néo-scolastiques:

ajoutons que pour les penseurs indépendants le succès

ne répond pas toujours aux efforts et aux talents des promoteurs

de l'entreprise.
Nous voudrions avoir à notre disposition et pouvoir

présenter au lecteur une Somme néo-thomiste où se trouverait

systématiquement résumée la doctrine nouvelle; il nous serait

facile de l'étudier ainsi page par page et d'en essayer, quand

il y aurait lieu, la réfutation. Malheureusement, cette Somme

n'existe pas ou du moins n'existe pas encore; nous doutons

même qu'elle existe jamais; nous comprenons, en effet, qu'il est

') Voir- la Revue, n° 26, p. 348-359, et n° 27, p. 544-553.



— 739 —

plus facile pour les néo-thomistes d'amener la conception du
Maître à un tel degré de généralité vague qu'elle soit
unanimement acceptée par tous les esprits, par le fait qu'elle s'adapte
avec le même succès à toutes les formes individuelles et
sociales. Force nous est donc, pour apprécier la doctrine néo-

scolastique, de la surprendre dans les pages des Revues et des

livres qui ont pour but de défendre les idées chères à Léon XIII.
Nous choisirons parmi les écrivains ceux qui ont traité des

questions qui nous paraissent fondamentales. Et pour qu'on ne
nous accuse point de profiter de la période de tâtonnement
inséparable de toute œuvre à son début, nous demanderons
seulement raison au néo-thomisme de ce qu'il a produit pendant
ces dix dernières années, relativement aux questions que nous
avons l'intention de toucher dans ces études.

Un livre que nous avons lu avec grand intérêt et qui
décèle, nous n'hésitons pas à le dire, un esprit vigoureux chez
son auteur, c'est le livre de YAme humaine du P. Coconnier,
dominicain, professeur de théologie dogmatique à l'Université
de Fribourg (Suisse). C'est un volume de 500 pages qui a paru
en 1890; il nous en faudrait presque autant pour développer
les réflexions que nous a suggérées sa lecture. On
comprendra dès lors que nous nous bornions à exprimer notre
jugement sur la thèse qui nous a semblé la plus importante
et la moins bien étayée, celle qui concerne l'union de l'âme
et du corps. Déjà au chapitre III de son livre, le P. Coconnier
établit par les preuves traditionnelles que l'âme est une
substance. Or cette affirmation, que nous laisserions passer chez
Descartes, nous semble assez contestable chez un thomiste qui
définit l'âme (p. 486) : « Une réalité spirituelle qui, en s'unissant

à la matière, constitue cet être corporel, organique, sentant,
pensant, qui est et qu'on appelle l'homme, » et qui définit la
substance (p. 91): « Une chose, une réalité de telle nature ou
essence qu'elle peut tenir debout, demeurer sans avoir besoin
d'exister clans un autre être, comme dans un sujet qui la
supporte, et qui est elle-même le sujet et le support d'une série indéfinie

de modifications et de changements accidentels. » Sans doute,
avec clés distinctions (et les nouveaux comme les anciens
scolastiques doivent exceller sur ce point), le P. Coconnier nous
dira que l'âme n'a pas besoin d'exister dans le corps comme
dans un autre être, comme dans un sujet qui la supporte, etc. ;



_ 740 —

mais ces distinctions sont-elles d'ordre philosophique, ou plutôt
ne seraient-elles pas d'ordre théologique, en ce sens qu'elles
présupposent une croyance déterminée du P. Coconnier,
antérieure à sa preuve et inspiratrice de cette preuve? Et pour
citer au R. P. dominicain une autorité philosophique, sinon
néothomiste, avec laquelle pourtant il comptera sans doute, M. l'abbé
Piat dit aussi que la substantialité de l'âme ne lui paraît plus
une idée démontrable, sans que pour cela il entende qu'elle
soit une idée fausse : « Loin de là ma pensée, dit-il. Mon but
était de tirer des données de la conscience ce qu'elles peuvent
fournir en ce moment sur la nature du moi; et il m'a paru
que, si elles fondent clairement son unité et son identité, elles

ne conduisent peut-être pas jusqu'à sa substantialité. En dehors
de la psychologie proprement dite, la substantialité cle l'âme

peut s'éclairer soit à la lumière de la théologie naturelle, soit
à la lumière de la foi, et c'est là pour moi que se trouve la
vraie solution du problème... D'ailleurs, que je sois une
substance ou non, je n'en reste pas moins un sujet indivisible et

permanent, doué d'intelligence et de liberté, je n'en suis pas
moins une personne1).»

Voilà pour ce qui a trait à l'âme substance. L'âme
humaine est simple, continue le P. Coconnier, et elle est
spirituelle: «La spiritualité n'est pas le moins du monde, suivant

nous, un degré de simplicité. C'est une propriété d'un genre
tout divers. Simplicité dit absence de parties; spiritualité,
manière d'exister indépendante d'une substance conjointe » (p. 121).

Nous reviendrons plus longuement sur la spiritualité de l'âme,
à propos du livre de M. de Craene, professeur à l'institut
philosophique de Louvain, livre intitulé précisément: De la
spiritualité de l'âme ; mais d'ores et déjà nous pouvons objecter au

P. Coconnier que nos idées, d'après la thèse thomiste elle-

même, nous viennent des sens, « nihil est in intellectu qum

prius fuerit in sensu ». D'autre part, l'âme ne peut rien penser

sans le concours de l'imagination et de ses images. Faut-il

rappeler au P. Coconnier le mode de la connaissance intellectuelle

préconisé par St. Thomas? L'objet perçu dépose dans

l'âme une image, l'entendement actif s'empare de cette image,

en abstrait les qualités matérielles et en dégage une espèce

') La personne humaine, Paris, Alcan, 1897.



— 741 —

intelligible. L'espèce intelligible agit sur l'entendement possible,
le pénètre, l'informe et détermine la connaissance intellectuelle.
Certes, le procédé n'est pas simple, mais en raison même de

sa complication, une fois compris et admis, il ne s'oublie
jamais. Or le P. Coconnier l'oublie vraiment, quand, ayant admis
ce principe, il affirme néanmoins sans hésiter la spiritualité de

l'âme, en définissant naïvement cette dernière: «Une manière
d'exister indépendante d'une substance conjointe. » C'est ici
qu'il faudrait citer en son entier la première étude de M. Alaux,
professeur de philosophie à la Faculté des lettres d'Alger, dans
son ouvrage intitulé : Théorie cle l'âme humaine, essai de psychologie

métaphysique. Dans cette étude, M. Alaux fait une excellente

critique de la psychologie métaphysique de St. Thomas. Il
montre que les formules équivoques abondent en cette psj^cho-
logie, qu'elles prêtent à une interprétation matérialiste (p. 55

et suiv.), que les formes subsistantes font violence à la logique
d'un système qui compose l'être de matière et de forme (p. 60

et suiv.), que le thomisme n'est dans sa ps3Tchologie qu'un
aristotélisme incohérent et contradictoire. « St. Thomas, dit-il,
tient, au sujet des sensations et des passions, le langage même
du matérialisme physiologique-». C'est peut-être, ajoute-t-il
malicieusement, ce qui lui vaut un regain auprès de certains
théologiens, heureux d'avoir toute prête dans la plus autorisée de

leurs écoles du moyen âge, une philosophie si aisément d'accord
avec le matérialisme d'une prétendue science contemporaine.
Non, certes, qu'il y ait chez eux calcul, ni un autre intérêt
que celui de la vérité, mais par suite d'habitudes involontaires
d'esprit et de langage contractées au contact de cette science
et sous l'influence d'un siècle tout imprégné d'idées matérialistes...

St. Thomas n'est pas matérialiste assurément, sa foi le
lui défend. Logiquement, il semble bien qu'il devrait l'être
(p. 57). Appliquées au maître, ces paroles sont entièrement
applicables à l'auteur de Y Ame humaine.

Dans le chapitre V de son livre, le P. Coconnier aborde
la difficile question de l'union de l'âme et du corps. « Quand
je médite, écrivait Cicéron dans ses Tusculanes, sur la nature
de l'esprit, ce que je conçois le plus difficilement et ce qui me
laisse le plus d'obscurité, ce n'est pas l'état de l'âme échappée
de son corps et pénétrant dans le ciel immense comme dans
sa vraie demeure, c'est son existence clans la prison du corps,



- 742 —

multo diffìcilior cogitalio multoque obscurior. » Cette difficulté
n'en est plus une pour les néo-thomistes. Le P. Coconnier
commence par réfuter l'idée platonicienne de l'âme moteur, celle
qui semble avoir inspiré M. de Bonald dans sa définition de

l'homme: «une intelligence servie par des organes». Il veut
entre le corps et l'âme une union plus intime, une union
personnelle ; cela ne lui suffit point encore, leur union est une
union substantielle. « Deux choses sont dites unies
substantiellement, écrit le P. Coconnier (p. 255), quand elles se joignent
et se mêlent si intimement que de leur union il résulte, non

pas seulement l'unité cle personne, mais encore l'unité de

nature ou d'essence... D'après cela, pour que deux choses soient
unies substantiellement, il faut qu'elles se pénètrent et se mêlent
de telle sorte qu'elles ne forment qu'une seule essence et
constituent un seul et unique principe intrinsèque d'opérations et

de propriétés. Or c'est précisément de cette manière que l'âme
et le corps sont unis clans l'homme. » C'est catégorique et ce

n'est point au P. Coconnier que M. le professeur Michaud,
directeur cle la Revue internationale de Théologie, serait tenté de

demander comme à Mgr Mercier : « L'auteur admet-il Yunion

seulement, à savoir que l'âme et le corps sont unis hyposta-
tiquement de manière à former une seule personne? L'union
substantielle dont il parle est-elle autre chose qu'une union

hypostaiique? Si c'est autre chose, implique-t-elle que les
substances cle l'âme et du corps ne sont plus deux substances,
mais une seule Ne le croirait-on pas, lorsqu'on entend l'auteur
parler cle « l'unité substantielle » de l'homme et dire que l'homme
est non seulement une personne, mais une substance composée
de matière et d'une âme immatérielle Ne sommes-nous pas

alors en plein monophysisme humain Et ce monophysisme
absorbe-t il le corps au profit de l'âme, ou l'âme au profit du

corps? Se résout-il en idéalisme ou en matérialisme? De plus,

comment dans ce système de « l'unité substantielle » l'immortalité

de l'âme est-elle sauvegardée? Que devient l'âme quand

«l'unité substantielle» de l'homme se dissout? » liest trop
évident que l'union substantielle du P. Coconnier, soigneusement

distinguée par lui cle l'union personnelle et comportant « une

seule essence » n'est autre que « l'unité substantielle » de Mgr

Mercier, incriminée par M. le professeur Michaud. Il incombe

donc au R. P. dominicain de sauvegarder, lui aussi, l'immor-



— 743 —

talité de l'âme, et c'est ce qu'il essaie du reste de faire dans
le chapitre VI de son livre : « L'âme humaine est immortelle
non seulement par grâce, mais encore par nature. »

Avant d'examiner la preuve du P. Coconnier, opposons-
lui encore un philosophe de son Eglise, un contemporain qu'il
ne dédaignera pas. L'abbé Piat, dans son livre cle la Destinée
de l'homme, juge qu'aujourd'hui nous n'avons plus le droit de
donner aussi promptement une réponse affirmative à la question
de l'indépendance de l'âme. « Il s'agit de savoir si la pensée
et la matière ne procèdent pas l'une et l'autre d'une réalité
plus profonde, et d'après des lois qui nous sont inconnues; il
s'agit de définir si le même principe d'énergie qui s'épanouit
dans le vide sous forme d'étendue, n'est pas aussi celui d'où
l'esprit sort sous certaines conditions pour s'y perdre derechef
quand ces conditions viennent à disparaître. »

Or, le P. Coconnier, qui se réclame pourtant au début de

son livre de la méthode psychologique positive, n'essaie pas
même d'expliquer une foule cle faits et d'objections modernes

par l'hypothèse timidement présentée par l'abbé Piat. En bon

scolastique, il fait quelques syllogismes et tout est prouvé. En
voici un spécimen (p. 326). La nature et la manière d'exister d'un
agent quelconque sont proportionnées à son opération et à sa
manière d'agir. Or l'âme humaine a une opération où le corps
ne peut aucunement atteindre, une opération transcendante :

la pensée. Donc l'âme humaine a une nature qui dépasse le

corps, une existence transcendante qui lui appartient en propre
et qu'elle ne tient que d'elle-même. Donc aussi son corps
venant à lui faire défaut, elle demeure quand même en vertu de

cette subsistance que le corps ne pouvait lui donner; à peu
près comme un associé de commerce reste aux affaires et
continue la spéculation, même après que les fonds communs
de la société ont été détruits, pour peu qu'il possède des fonds
particuliers et n'appartenant qu'à lui.

Or, cet argument a beau être renouvelé d'Albert-le-Grand
(de natura et origine animée, tractât. II, c. VIII); il n'est pas
probant, et si, mystiquement, il peut rasséréner la foi en
l'immortalité de l'âme, foi qui est du reste la nôtre, il ne peut en
aucune façon former la conviction d'un philosophe incroyant.
Nous laissons passer la majeure du syllogisme précédent, encore
qu'on pourrait en déduire très bien la spiritualité de l'âme de



— 744 —

certains animaux, dont les opérations et manières d'agir
équivalent à celles de certains hommes. Mais la mineure est tout
simplement un tour de prestidigitation. Il ne s'agit pas de

savoir si l'âme humaine a une opération où le corps ne peut
aucunement atteindre, en d'autres termes si l'âme est
supérieure au corps ; cela n'a rien à faire dans la question. Il s'agit
de savoir si l'âme a une opération transcendante, la pensée,

par elle-même, indépendamment du corps, en d'autres termes,
si la pensée est essentielle à l'âme. Qu'un cartésien nous
l'affirme, nous ne le chicanerons point, mais qu'un thomiste
réclame notre adhésion immédiate à cette mineure, nous
protestons et nous remettons en mémoire au P. Coconnier les

objections matérialistes qui nous semblent valoir contre son

sj-stème. « De même qu'il n'y a pas de pensée sans cerveau,
dit Büchner, il n'y a pas non plus de cerveau d'une forme et
d'une grandeur normale qui ne pense pas. Point de matière
sans force, point de force sans matière... Un esprit sans corps
est aussi peu concevable qu'une électricité, un magnétisme
sans métal... Si nous brisons une montre, elle n'indique plus
les heures, nous n'avons plus qu'un amas de matières qui ne

forment plus un tout... Il y a certaines maladies du cerveau
qui dérangent tellement les fonctions de cet organe que la

conscience en est complètement anéantie et que les malades

n'ont plus le moindre sentiment, ni le moindre souvenir, ni

l'idée de leur existence corporelle ou intellectuelle. Il serait

difficile à ceux qui soutiennent l'immortalité de l'âme, d'expliquer

ce phénomène ; je crois qu'il leur serait même impossible
d'émettre une conjecture fondée pour nous apprendre où s'est

trouvée l'âme dans ces intervalles de temps et ce qu'elle a

fait. Il y a un infusoire, continue Büchner, qui vit dans les

gouttières de nos maisons, qui se dessèche avec l'écoulement
de l'eau et cesse d'exister par le fait même de la dessication.

Cette mort apparente dure jusqu'à ce qu'une nouvelle pluie le

rappelle à un nouveau cycle de vie. De tels exemples ne

prouvent-ils pas que l'âme est un procédé vital, dépendant
absolument du mouvement de la matière?»

Et Pomponace, philosophe italien du XVIe siècle, n'a-t-il

pas écrit: «Si l'on veut admettre l'immortalité de l'âme, il faut

prouver avant tout de quelle manière l'âme peut vivre, sans

avoir besoin du corps comme sujet et objet de son activité.



— 745 —

Sans les perceptions, nous ne saurions rien penser; mais celles-ci
dépendent du corps et de ses organes. La pensée en soi est
éternelle et immatérielle ; mais la pensée humaine est liée aux sens,
ne reconnaît l'abstrait que dans le concret, n'existe pas sans la
perception, et est toujours soumise au temps, puisque les idées
viennent et partent l'une après l'autre. En un mot, l'âme ne pense
point sans images, non intelligit sine phantasmate. Donc l'âme
ne peut vivre sans le corps, sed corrumpitur corrupto corpore. »

Hâtons-nous d'ajouter que Pomponace est mort chrétien;
son livre de l'immortalité de l'âme tendait à montrer seulement
la faiblesse des arguments scolastiques en faveur de l'immortalité

qu'il prétendait relever seulement de l'Ecriture sainte
et de l'autorité de l'Eglise.

Nous pourrions encore rappeler au P. Coconnier que l'esprit
humain ne peut connaître le monde sensible que par voie
d'abstraction ; or l'abstraction, s'exerçant d'après la thèse
thomiste sur les images, est impossible après la mort, puisque
l'organe de l'imagination n'existe plus. Et si St. Thomas répond
à cette objection: «Pourquoi l'âme séparée ne recevrait-elle pas
de nouvelles lumières et de nouvelles idées d'autres âmes et
même d'autres esprits d'une nature plus élevée que la sienne?»
(Somme théol., I, Q. LXXXIX, a. L), et si M. Elie Blanc, dans
son traité cle philosophie scolastique (t. II, p. 541), renchérissant
sur St. Thomas, dit « qu'il faut bien admettre que les créatures
spirituelles de Dieu ont des relations entre elles, qu'elles
forment un monde analogue à celui de la matière et qui lui est

supérieur, qu'elles s'éclairent mutuellement dans une mesure
qu'il est d'ailleurs impossible à la philosophie de préciser»,
nous répondrons à notre tour que nous sommes ici en plein
domaine de la révélation, de la théologie, par conséquent, pour
la philosophie, de l'hypothèse, et que le P. Coconnier nous a

promis à la première page de son livre de n'employer que la
méthode psychologique positive.

Nous en avons assez dit, pensons-nous, pour ruiner la
mineure et la conclusion du grand syllogisme du P. Coconnier,
celui qui en six lignes et trois mouvements prétendait prouver
à tout venant l'immortalité de l'âme et venger en même temps
le thomisme des insinuations de matérialisme que lui attribuent
et M. Alaux et les cartésiens, et tous les philosophes qui n'ont
pas l'honneur d'être néo~thomistes.



— 746 —

Mais pour qu'on ne se méprenne pas sur nos convictions
philosophiques et théologiques entièrement acquises à la thèse
de l'immortalité de l'âme, nous éprouvons le besoin d'ajouter
à cette discussion quelques réflexions du beau livre de l'abbé
Piat, paru en 1898 et intitulé: Destinée de l'homme, Paris, Alcan.

Il faut d'abord féliciter l'auteur d'avoir compris l'insuffisance
de certaines démonstrations métaphysiques, celles-là même dont
se contente le P. Coconnier. Le physiologiste cherche avant
tout la fonction; c'est un système de fins qu'il veut déterminer.
L'abbé Piat s'inspire de cette méthode. Il passe en revue les

divers faits de l'âme humaine: «Les passions ne contiennent
en elles-mêmes aucun indice de spiritualité, et de quelque côté

qu'on les observe, on trouve toujours qu'elles se perdent très
vite dans l'inconscient et ne nous fournissent par là même

aucun moyen de toucher en quelque sorte les frontières de

notre âme. De même le fond de notre intelligence nous échappe,
nous ne pouvons suivre jusqu'à sa racine ce principe unique
d'où sortent toutes nos facultés comme autant de rameaux, ce

vinculum substantiale sur lequel les philosophes ont soutenu

tant d'infructueuses discussions. Et dès lors comment savoir

avec l'unique secours de la métaphysique si notre time est ou

n'est pas radicalement distincte de tout le reste, et si elle est

essentiellement indépendante ou non d'une réalité plus riche

et plus profonde? Je crois donc vraiment, conclut M. Piat,

que l'on fait d'inutiles efforts, lorsqu'on essaie de prouver par
Yanalysc ontologique de nos phénomènes intérieurs que l'âme

humaine peut survivre à la dissolution cle son corps. Je crois

du moins qu'aussi longtemps que la psychologie n'aura pas

réalisé d'autres progrès, une telle méthode n'a pas de chances

d'aboutir à des conclusions décisives. Mais si l'ontologie de

l'âme ne suffit pas à fonder le dogme de l'immortalité, l'ontologie

de la matière suffit encore moins à la ruiner. Le
spiritualisme reste supérieur au matérialisme en tant qu'il peut

faire appel à la finalité » (p. 102). Cette loi de la finalité présente
certainement des difficultés, mais « de quel droit veut-on que

notre esprit comprenne tout le plan créateur »

Chaque fonction vitale est appropriée à son milieu; la

finalité est pour les savants une idée directrice qui ne les trompe

pas et le ressort fondamental de toute recherche biologique.
« Une fonction organique une fois constatée, la question n est



— 747 —

plus de chercher si elle a un but, mais quelle en est la nature. »

Il s'agit donc de savoir « s'il existe en nous-mêmes des formes
de la vie qui exigent un au-delà, qui n'auraient aucune
signification, qui donneraient dans le vide, si elles ne trouvaient
l'immortalité pour support. Or, telle est en fait la nature de

notre activité supérieure ; telle est la nature de l'activité qui
constitue tout l'homme en chacun de nous. Pensée, amour, effort
moral, demeurent foncièrement inachevés et mutilés, de plus
en plus vains au fur et à mesure qu'ils se purifient davantage,
si tout se termine pour nous avec la dernière pelletée de terre. »

Notre pensée, par exemple, se meut dans l'absolu, et, quand
nous sortons de la vie, l'adaptation de notre pensée à son milieu
naturel n'a pas commencé. Pour que la finalité soit satisfaite,
il faut que notre existence se prolonge à l'indéfini. L'amour,
au sens le plus général, nous conduit aux mêmes conclusions :

Si tout finit avec le dernier soupir, l'homme est un être manqué.
On ne peut croire à une antinomie aussi profonde. Enfin, l'action

humaine nous conduit au même point, elle suppose un but,
il lui faut une règle, elle exige des motifs assez puissants pour
se soutenir et se développer dans l'harmonie. En d'autres termes,
« la morale veut que nous soyons immortels, comme notre
nature veut que nous soyons moraux». Vie humaine, vie morale,
vie future, trois idées qui ont entre elles une sorte de « corrélation

organique». Ainsi donc, pour l'abbé Piat, la croyance
spiritualiste s'appuie sur des preuves. Et ces preuves ont en
définitive la même certitude que les lois de la science
expérimentale. Car sur quoi se fondent-elles? Sur la finalité sur
laquelle la science expérimentale a ses dernières racines. Ce

dernier argument tiré de l'action est peut-être le meilleur de
M. Piat; c'est presque la doctrine kantienne des postulats de

la raison pratique, toute imprégnée d'utilitarisme : « Trop pur,
ô théoriciens, dit éloquemment l'abbé Piat, trop pur pour nous,
votre idéal de la vie. Celui-là seul a trouvé le secret d'améliorer
l'homme qui a su réconcilier en Dieu l'intérêt et le bien. Il
n'y a d'efficace que « les lettres de change tirées sur la
Providence». Le vrai moraliste, c'est le Christ.» Nous préférons
cette façon d'argumenter, à la façon thomiste. Les preuves
métaphysiques que l'on tire de notre activité intérieure en
faveur de la croyance à l'immortalité, ne sont pas péremptoires.
M. Piat les traite même de « scandale intellectuel » (p. 101), et



— 748 —

au point de vue plus général de la spiritualité de l'âme, il
observe que la théorie « thomiste » d'après laquelle notre
intelligence doit être immatérielle, puisqu'elle se fait de tout ce qui
est matériel un symbole immatériel, intérieur et vivant, « n'est
pas encore démontrée», et que par conséquent « il est difficile
à l'heure actuelle de conclure de la nature de l'idée à la
spiritualité de l'âme » (p. 75-90). Une critique très serrée du livre
de M. Piat est à lire dans le n° 25 de la Revue internationale
de Théologie. Et puisque nous en sommes à parler de l'immortalité

de l'âme, si difficile, nous semble-t-il, à expliquer avec
le théorie thomiste, nous tenons à faire observer pourtant qu'en
dehors des preuves téléologiques de l'abbé Piat, il est d'autres

preuves tirées, par exemple, du consensus gentium, de Yutilité
pratique de cette croyance (a tutiori et ab utiliori), qui ont
certes leur valeur. Toute preuve métaphysique n'est pas non

plus à dédaigner, et comme le remarque fort judicieusement
M. Michaud, « peut-être pourrait-on accuser M. Piat de s'être
laissé trop ébranler par les difficultés et d'avoir laissé les

ténèbres trop affaiblir l'éclat de sa lampe». Ainsi, il est une

preuve tirée de la substantialité de l'âme qu'admet le Dr Melzer
dans son livre : « Die Unsterblichkeit auf Grundlage der
Schöpfungslehre » (Neisse, 1896), preuve qui nous semble bien avoir
sa force. Le point de départ pour résoudre le problème est

l'idée du moi, telle qu'elle est admise par St. Augustin, par
Descartes, par Fichte, par Günther. « Quand je pense, je ramène
à moi comme sujet tout ce qui est pensé. Dans cette idée du

moi, l'esprit se reconnaît lui-même comme être, comme
substance par opposition aux objets qui lui apparaissent, à ses

actions et ses états accidentels» (p. 10). «L'idée du moi est

la conscience que l'esprit a de lui-même comme d'une substance

ou d'un être véritable » (p. 13). Or, de la substantialité de notre

esprit résulte son immortalité. Nous constatons, en effet, que

le moi, tout en subissant de profondes modifications sous
l'influence des circonstances extérieures résultant de son union

avec le corps, reste cependant toujours le même en tant que

sujet. Quand la conscience disparaît momentanément, comme

dans le sommeil ou dans la syncope, c'est le même moi qui

réapparaît, une fois les circonstances créant cet état d'inconscience

disparues. Dès lors il n'y a aucune raison pour laquelle

l'esprit, puisqu'il ne perd jamais la propriété de former un tout



___ 749 —

continu (Ganzheitlichkeit) aussi longtemps qu'il est uni à un
organisme physique, doive perdre cette propriété par la
disparition de cet organisme ; cette propriété lui appartient
essentiellement et nécessairement comme substance (p. 32).

Les arguments philosophiques sur lesquels le Dr Melzer
veut appuyer une certaine immortalité corporelle, en tous cas
la doctrine de la résurrection des corps, nous semblent peu
probants, mais en revanche très spécieux. « Notre esprit, dit-
il, sera revêtu d'un corps aussi après cette vie Nous ne
pouvons penser à l'existence de l'esprit sans celle du corps. »

Nous nous rapprochons comme on le voit de la thèse thomiste
et matérialiste, mais sans qu'elle soit fortifiée pour cela palle

nom de l'auteur ou par l'autorité de ses arguments: «Le
corps est pour l'âme quelque chose d'essentiel, de nécessaire ;

il concourt au développement de l'esprit et le parfait. D'où
nous tirons la conclusion que l'esprit de l'homme est destiné
à une vie commune avec un corps » (p. 42). Or, l'esprit de
l'homme étant immortel, si un corps lui faisait un jour défaut,
il perdrait ce qui lui est intimement lié, ce dont il ne saurait
se passer. Nous sommes ainsi contraints d'admettre qu'un jour
de nouveau notre être spirituel sera uni à un corps (p. 43).
Les considérations suivantes confirment ce résultat : Dieu a
voulu la nature extérieure, le corps uni à l'esprit; c'est donc

qu'il en sera toujours ainsi L'homme a une tâche à remplir
étant dans son corps, c'est ce corps lui-même, en même temps
que l'esprit, qui doit être amené à la perfection. Si un jour,
arrivé à bonne fin, il allait être privé du corps, il ne jouirait
que d'un demi-bonheur. Cet état de séparation éternelle d'avec
la nature extérieure, l'esprit le subirait comme quelque chose
qui ne doit pas être et il ne pourrait jouir du bonheur dans
sa plénitude (p. 44). — Dieu a voulu que l'homme complet (der
ganze Mensch) fût composé de corps et d'esprit, et non pas
que ces deux éléments de notre être existassent indépendamment

l'un de l'autre. Nous en concluons que, même s'il y a

après la mort physique séparation temporelle, une union doit
se consommer de nouveau avec le corps terrestre, ou un autre,
peu importée?). Le comment de cette union nouvelle de notre
esprit avec un corps nous échappe; c'est à Dieu qu'en appartient

le secret. « Pour avoir été émise par des penseurs antérieurs,
en particulier par Günther, toute cette dernière preuve nous

SeTue intern, de Théologie. Heft 28, 1899. 49



— 750 —

paraît faible ; les phrases que nous avons soulignées nous
semblent en particulier quelque peu naïves, et c'est ici, en
face de telles preuves, le lieu cle répéter le mot cle M. Schinz,
un critique contemporain : « Le jour nous paraît proche où les

savants métaphysiciens devront se résigner tout comme les

simples fidèles à avoir recours dans cette matière au salut par
la foi. »

La question de l'immortalité étant liée intimement à celle
de la spiritualité de l'âme, nous croyons utile de parler ici du

livre assez récent d'un néo-thomiste distingué, M. de Craene,
professeur à l'Université de Louvain. Ce livre a pour titre:
«De la spiritualité de l'âme»; il a paru en 1897 chez Uits-

pruyst à Louvain et chez Lethielleux à Paris. On a dit avec
vérité que « ce livre était la revanche cle la scolastique contre
Descartes et que St. Thomas et Taine y faisaient alliance pour
combattre l'idéalisme et le spiritualisme cartésien et éclectique».
C'est du reste la tactique cle toute la nouvelle école. Nous la

retrouverons savamment emplo3Tée par le chef de l'école Lou-

vaniste, Mgr Mercier. Taine, en effet, inspire la plus grande
partie du livre de M. cle Craene, qui prend plaisir à constater

que les critiques cle l'école expérimentale et de l'auteur de

IIntelligence en particulier ont victorieusement battu en brèche
le spiritualisme cartésien. Lui-même est très sévère à l'endroit
de cette doctrine spiritualiste, qu'il plaisante avec un goût
contestable: «Incapable, dit-il, de résister un seul instant aux

assauts du matérialisme, le spiritualisme, construit suivant la

méthode de Descartes, est encore vain par un autre endroit.

Au lieu de conserver à la philosophie sa place à la tête des

sciences, il en fait une fantasmagorie Anyant plus rien de

commun avec la recherche scientifique et par là détourne de

lui toutes les sympathies de notre raison. Comme il est construit

en dépit des faits, les faits n'ont pas plutôt parlé qu'il
croule cle toutes parts. Il ne reste alors à ses auteurs qu'à

nier les faits, ou, ce qui est plus simple, à les ignorer. Pour

ne pas traiter ouvertement la science en ennemie, on l'ignore.
Je pense; on se contente de répéter à perte d'haleine: je pense.

Que je boive outre mesure, je ne penserai plus ; n'importe, je
pense. » M. de Craene est-il bien sûr que l'homme qui a bu outre

mesure ne pense plus dans le sens philosophique du mot.

L'expérience nous manque pour trancher la question, mais



— 751 —

nous croyons que l'argument du professeur de Louvain est
plutôt une plaisanterie triviale qu'autre chose. L'auteur néo-
thomiste donne évidemment au corps une plus grande importance.

Il accepte très vite, trop vite parfois, les faits
présentés par le positivisme et les inductions plus ou moins
scientifiques du matérialisme, se réservant seulement
l'interprétation dernière. « La science édudie les phénomènes, non
l'essence. » Tranquillisé par ce principe, il se montre favorable
au darwinisme et à cle nombreuses théories de Taine. « Pour
nous, dit-il, à propos de l'union cle l'âme et du corps, pour
nous qui avec St. Thomas et conformément aux définitions qu'il
donne de l'âme et du corps, tenons que l'âme est au corps
¦comme la forme à la matière, il ne s'agit donc nullement de

savoir comment deux êtres de nature aussi différente que l'âme
et le corps peuvent avoir commerce entre eux; cette manière
de poser la question part de cette fausse supposition que nous
concevons l'âme et le corps comme deux êtres subsistant à

part l'un de l'autre et entre lesquels il existe des relations
réciproques. Or, ce n'est point ainsi que nous les concevons:
ce qui subsiste suivant nous, ce n'est pas l'âme seule, ni le

corps seul, mais un composé des deux. » Encore une fois, cette
théorie de l'âme forme du corps prête flanc à toutes les
interprétations et il nous semble qu'il ne serait pas impossible d'en
rendre la formule acceptable aux philosophes matérialistes.
On l'a dit avec raison, entre l'âme forme et l'âme fonction il
n'y a peut-être pas un abîme. En tous cas, nous préférons
pour notre part, sans en embrasser toutes les explications
cartésiennes, le dualisme franchement spiritualiste à la thèse
thomiste qui n'est autre qu'un monisme alambiqué, peu distinct
au fond, malgré toutes les distinctions employées, du monisme
matérialiste.

Un des hommes qui ont le plus contribué à la diffusion
de la pensée thomiste et qui ont le plus et le mieux écrit dans
ce sens, est certainement Mgr Mercier, professeur à l'Université
de Louvain et directeur de l'institut supérieur de philosophie
qu'il a lui même fondé et magnifiquement organisé. La liste
de ses ouvrages est trop longue pour que nous la transcrivions
ici. Il dirige avec distinction la Revue néo-scolastique dont
nous avons déjà parlé. Il a suscité autour de lui de nombreux
collaborateurs, qui étudient à la lumière de St. Thomas les



— 752 —

questions les plus variées, théoriques ou pratiques, individuelles
ou sociales. C'est ainsi que M. Deploige a fait paraître en 1895

la Théorie thomiste de la propriété, et en 1897 St. Thomas et la
question juive ; M. Crahay, en 1896, la Politique de St. Thomas

d'Aquin, etc. etc. Mgr Mercier, dans ses articles, discours et

brochures, a touché presque tous les sujets de la philosophie. Il
a édité en particulier son grand Cours de philosophie, dont quatre
volumes ont déjà paru, la logique, l'ontologie ou métaphysique
générale, la psychologie et la criteriologie. Les autres volumes
n'existent encore, croyons-nous, qu'en autographie. Or, tous ces

travaux n'ont pas épuisé, paraît-il, tout le temps et tout le

zèle thomiste de l'auteur. Il vient encore de publier, en 1897,

un ouvrage moins didactique que les précédents, mais où l'on
trouve plus clairement exprimée la pensée de la nouvelle école.

Cet ouvrage a pour titre : Les origines de la psychologie
contemporaine. Il vaut la peine d'être brièvement résumé.

Pour Mgr Mercier, la psychologie contemporaine émane
de Descartes, qui, par sa théorie dualiste, a jeté les bases de

tous les systèmes postérieurs, idéalistes ou mécanistes. « Poser
deux substances, c'est se mettre hors d'état de comprendre
d'abord comment elles communiquent entre elles et s'acheminer
ainsi vers l'occasionalisme, ensuite comment l'une connaît l'autre
et verser alors dans l'agnosticisme. L'idéalisme est la thèse

de l'incognoscibilité de tout ce qui n'est pas l'idée
Comment concevoir «le mode d'existence» d'une âme séparée du

corps ou son «mode d'opération», son action sur le corps?
C'est alors qu'on se tourne de préférence vers le mécanisme,

auquel il semble qu'on soit conduit par les progrès concordants
de toutes les sciences, de la physiologie, de la chimie, de la

thermo-dynamique. » On est alors tenté d'assimiler la pensée à

une modification nerveuse.
La psychologie contemporaine est surtout représentée par

Spencer, Fouillée et Wundt. Mgr Mercier impute leurs
errements à Descartes : c'est le grand coupable et le grand ennemi.

Il loue Spencer d'avoir réfuté Kant, et l'idéalité de l'espace

et du temps, d'avoir établi que la vérité est ce dont le
contraire est inconcevable in re et non pas seulement in intellectu,

d'avoir soutenu surtout que l'expérience atteint la réalité objective.

«L'idéalisme, dit-il (p. 133), ne peut s'énoncer, ni
surtout se démontrer sans présupposer le réalisme : la conscience



— /o3 —

elle-même dans ses propres affirmations se heurte à des barrières
qui lui sont imposées par ailleurs : le sentiment du moi accuse
la réalité du non-moi. » Toutefois, Mgr Mercier ne ménage pas
ses critiques à Spencer, dont la métaphysique, dit-il, est un
fusionnement ou juxtaposition des doctrines diverses et même
contradictoires issues de Descartes. Sa seule doctrine originale,
celle de l'évolution, n'est « qu'une analogie audacieusement
greffée sur une hypothèse».

Quant à M. Fouillée, son S3rstème n'est qu'un « monisme
immanent et expérimental». Spencer avait rétabli l'absolu.
« Toutes les races de l'humanité ont eu foi et aujourd'hui encore
ont foi en son existence. » M. Fouillée, lui, le rejette. Il place
à l'origine des choses « l'idée-force », le sentiment ou l'appétit,
« un état de conscience qui contient en soi des conditions de

changement pour d'autres états de conscience», aspiration
vague à un idéal entrevu. Mais M. Fouillée nie tout au-delà
transcendant, les substances, le moi, l'absolu. Il est donc à la
fois, dit M. Mercier, idéaliste et positiviste, et il résume bien
les tendances contraires de son temps.

«M. Wundt accepte l'expérience tout entière, subjective
et objective, et conçoit la psychologie comme le complément
des sciences de la nature. Il interprète les données de la
conscience non comme des objets doués de propriétés permanentes,
mais comme des événements soumis à des lois, des processus,
des actes enchaînés dont la volition fournit le meilleur type.
Les faits de l'expérience, le psychologique et le cosmologique,
apparaissent comme distincts. Pour opérer leur union, il faut
dépasser l'expérience. Les faits psychologiques étant des actes,
auront pour cause dernière des volontés, et le monde sera
« une volonté collective au sein de laquelle les unités volitives
subsisteront». Le volontarisme de Wundt a ses difficultés, mais
il marque une tendance heureuse vers l'union de la science
expérimentale et de la métaphysique. U faut bien, conclut
M. Mercier, augurer de Wundt, que l'animisme d'Aristote attire
et séduit.»

Certes, Mgr Mercier connaît bien les philosophes qu'il juge
et critique, mais il est l'homme d'une idée, celle de Léon XIII ;

et comme on l'a dit avec raison, en opposant sa doctrine à

celle des autres philosophes, il ne peut s'empêcher de croire
* que le mérite de l'une est indirectement démontré par l'infé-



— 754 —

riorité des autres». On éprouve toujours, quand on est
spiritualiste et chrétien, un sentiment étrange à voir les néo-thomistes

pleins d'ire contre l'idéalisme et le mécanisme qu'ils
condamnent en bloc, pendant qu'avec quelques distinctions ils
sont pleins de tendresses et d'égards pour le positivisme plus
ou moins matérialiste.

M. Mercier expose ensuite la thèse fondamentale de

l'anthropologie comme l'envisagent les scolastiques. Elle consiste,
on le sait, à affirmer Yunité substantielle de l'homme. «Les
actes les plus élevés cle la vie intellectuelle et morale sont
dépendants de l'organisme. La température normale du corps
humain est de 36 à 37.5 degrés: deux degrés au-dessous
paralysent l'intelligence, deux degrés au-dessus réchauffent
jusqu'au délire. » C'est vrai, mais présentée ainsi sans distinction,

cette phrase tombée de la plume de M. Mercier sonne

étrangement le matérialisme. Il résume ensuite en six thèses

fondamentales toute la psychologie néo-scolastique. Nous ne

le suivrons pas dans l'énoncé et la preuve de ces thèses : on

les trouve en latin dans St. Thomas. La première, qui est la
base des autres, nous semble difficile à admettre. Si l'homme
constitue une substance composée de matière et d'une âme

immortelle, si les actes les plus élevés de la vie intellectuelle
sont dépendants de l'organisme, nous ne comprenons pas,

l'unité substantielle une fois rompue et l'organisme une fois

détruit, la survivance, à plus forte raison l'immortalité de l'âme.

Nous n'en comprenons pas même, dans une telle union, la
spiritualité et la simplicité. Les preuves de M. Mercier sont des

efforts ingénieux pour sauver le dogme théologique, mais ces

efforts sont en dehors de la logique. La conclusion spiritualiste
ne ressort nullement des prémisses.

Et pourtant Mgr Mercier est un philosophe de race, un

esprit supérieur très sincère et très large : « Nous nous
réclamons, dit-il quelque part, de Platon, de Descartes, de Leibniz,

de Kant, cle Fichte, de Hegel, de Wundt, aussi pleinement

peut-être et à coup sûr aussi sincèrement que ceux qui nous

rangent dans un parti opposé au leur. Si nous différons d'eux,

c'est que nous n'excommunions de notre zèle à l'étudier aucun

génie en raison seule cle son époque; nous estimons qu une

doctrine, fût-elle du moyen âge et l'œuvre d'un saint, ne releva

jamais que d'une seule norme, sa valeur > (p. 449). Là où nou



/00 --
voudrions penser comme l'auteur, c'est quand il dit, presque
naïvement, « qu'il n'est pas un philosophe catholique qui ne
fût prêt à sacrifier une idée vieille de plusieurs siècles, du
jour où elle contredirait un fait observé». En lisant cette
phrase, écrite très sincèrement, nous nous sommes surpris à

penser à Galilée au fond des prisons de l'Inquisition. Que n'a-t-
il eu clés juges catholiques néo-thomistes, ou plutôt des juges
comme M. Mercier

L'auteur espère, dans les dernières pages de son livre,
que, si le néo-thomisme demeure fidèle à son programme, il
pourra rajeunir la philosophie scolastique par des acquisitions
heureuses, renouveler eu partie son appareil et présenter aux
regards de nos successeurs un aspect bien différent de celui
qu'elle offre aujourd'hui. Néanmoins, ceux qui voudront en
sonder les profondeurs, retrouveront clans les substructions de

l'édifice l'intégralité des principes qui ont présidé à la
civilisation occidentale. Ils constateront avec joie qu'il y a eu
progrès sans révolution, acquisition sans perte, développement d'une
unité vivante sans cesse enrichie par la variété des apports
que lui auront fournis toutes les branches du savoir humain.
S'il en est ainsi, nous demandons à Mgr Mercier ce qu'il restera
de l'ancienne scolastique après ce rajeunissement, ce progrès,
cette acquisition, ce développement, qui donneront à la
nouvelle philosophie appelée néo-thomisme un aspect tout différent
de celui qu'elle offrait autrefois et qu'elle offre aujourd'hui.
Disons alors que le thomisme ancien et le néo-thomisme n'ont
de commun que le nom et ainsi entendu nous avons mauvaise
grâce à chicaner le chef du néo-thomisme, étant nous-même
favorable à l'opinion de M. Gourd, professeur à l'Université
de Genève : « qu'il n'y a pas de doctrines radicalement fausses,
car il n'y en a pas qui se borne à supprimer les éléments de
la réalité. La pensée de Leibniz demeure juste : les doctrines
sont vraies par leur côté positif, et toutes ont un côté positif
• • ¦. Renonçons à les synthétiser en une doctrine unique qui
serait inutile et forcément incohérente, mais essayons de les
disposer en une progression de vérité. » Le thomisme
traditionnel a sa part cle vérité qu'il ne faut certes pas délaisser;
il constitue un progrès, un développement des doctrines plus
anciennes, particulièrement de l'aristotélisme. Si le néo-thomisme
ne songeait qu'à nous offrir un nouveau S3^stème philosophique



— 756 —

tenant compte de tous les développements de la pensée depuis
le moyen âge, mais ne prétendant pas que le monde a fait
fausse route depuis lors et qu'il continuera à faire fausse route
dans tous les domaines jusqu'à ce qu'il revienne a St. Thomas,
nous ne nous élèverions point contre la nouvelle école. Mais
telle nous paraît bien être la pensée de Léon XIII, et celle
aussi de la plupart des écrivains néo-thomistes. Dans cette
œuvre qui ne laisse pas à ses ouvriers toute leur liberté d'appréciation

et d'allure pour chaque question, Mgr Mercier nous
apparaît certainement comme l'esprit le plus large et le plus
raisonnable de son école. Mais enfin il est lié par une croyance
faite d'avance; sa philosophie n'est que la servante de sa
théologie, et c'est le cas de redire ici avec M. le prof. Michaud:
« De deux choses l'une : ou bien Mgr Mercier veut exploiter
les sciences modernes au profit de la scolastique qu'il s'agit
de glorifier à tout prix, et alors il perd son temps, sa peine
et son talent. Ou bien il veut contrôler les assertions
physiques, chimiques, physiologiques et psychologiques de la
scolastique aristotélicienne et les rectifier par les méthodes et les

sciences modernes, et alors nous l'applaudirons; mais, en ce

dernier cas, qu'il s'y résigne à l'avance, c'est la ruine de la

philosophie scolastique, laquelle ne vaut pas mieux que la

théologie scolastique. *) »

A. Chrétien.
La fm prochainement.

') Revue internationale de Théologie, n° 26, p. 403.


	Études sur le mouvement néo-thomiste [suite]

