Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Dantes Katholizitat

Autor: Schirmer

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-403459

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-403459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 722 —

DANTES KATHOLIZITAT.

Um den grossen Florentiner stritten und streiten die beiden
Kirchen: die romisch-katholische und die evangelische. Auf
protestantischer Seite machte den Anfang im 16. Jahrhundert
Matthias Flacius. Ihm folgte noch in demselben Jahrhundert
Francois Perot de Mezieres und Anfang des 17. Jahrhunderts
Du Plessis-Mornay. Dann ruhte der Streit zwei Jahrhunderte
lang. In unserem Jahrhundert erdffnete den Reigen Ugo Foscolo.
IThm folgten Gabriel Rosetti und Ernst Aroux, welcher letztere
alle bisher genannten weit tiberbot, indem er Dante einen
Héretiker, Revolutiondr und Socialisten nannte. Unter den
Deutschen sind nach dem Vorgange von K. Grawl und Val. E.
Léscher besonders zu nennen: Ferd. Piper, K. Huase, Ebrard,
Heirzog, Goschel, Feuerlein, R. Pfleiderer und der Deutsch-Ameri-
kaner Ph. Schaff. Diesen Bestrebungen, aus Dante einen Vor-
ldufer der Reformation, einen Aufrithrer u. dgl. zu machen,
traten seit dem 16. Jahrhundert entgegen: Bellarmin, Coéffeta,
Magqgi, Pianciani, Scolari, Zinelli, Giuliani, Delecluze, W. v. Schlegel,
Ozanam, Ch. Lyell, Minich, Boissard, Wegele, Hettinger, Scar-
tazzini.

Fiir uns besteht kein Zweifel, auf welche Seite wir uns zu
stellen haben. Wir unterschreiben Hettingers?) Wort von dem
Jecht katholischen Glauben“ Dantes und stimmen Scartazzini®)
bei, wenn er sagt: ,Fragen wir nach Dantes Weltanschauung;
so kénnte nur der roheste Dilettantismus die strenge Katholizitit
derselben in Abrede stellen.* Katholizitit — ja. Aber anders
stellt sich die Sache, wenn wir fragen, ob Dantes Katholizitéit
die romische, papale war und ob die rémische Kirche, zumal

) Heltinger, Die Theologie der géttlichen Komddie des Dante Alighieri
in ihren Grundziigen. Vereinsschrift der Gorresgesellschaft. 1879.
%) Scartazzini, Dante-Handbuch. Leipzig, Broekhaus. 1892.



die nachvatikanische, ein Recht hat, den Dichter fortgesetzt zu
den Ihrigen zu zéhlen. Einige Punkte wollen wir niher ins Auge
fassen.

1. Des Dichters Verhdiltnis zur Kirche. Dass ihm die Kirche
erst im Purgatorio erscheint, dass er sich nicht von Anfang an
ihrer Leitung anvertraut hat, daraus kann noch nicht, wie
Pfleiderer®) will, ein Beweis fiir Dantes Heterodoxie konstruiert
werden. Wichtiger ist ein anderes. Nach romischer Lehre
ist die Kirche die sichtbare Gemeinschaft der Gliubigen unter
Leitung des gottlich instituierten Hirtenamtes, welches im romi-
schen Papst als dem Amtsnachfolger des h. Petrus seinen
obersten Triager besitzt. Der romische Papst ist demnach als
der Amtsnachfolger des h. Petrus, als der Universalbischof?),
als der Statthalter Christi®), als das Haupt und der Lehrer der
ganzen Christenheit anzuerkennen und zu verehren. Wer den
Papst nicht hort, hort die Kirche nicht. Ist doch die Kirche
nach dem Ausdruck des Kardinals Cajetan ,die Sklavin (serva)
des Papstes”. Und wer noch Zweitel hiitte tiber die Identitit
der Kirche mit dem Papste, den belehrt dariber der Jesuit
Gretser (Anfang des 17. Jahrhunderts): , Wenn wir von der Kirche
reden, so meinen wir den Papst.*

Welche Stellung nimmt nun Dante dem Papsttume gegentiber ein?

Vorab sei bemerkt, dass Dante als den Fels der Kirche
Jesum Christum selbst ansieht. Im III. Buche ,De Monarchia®
sagt er: ,Der Grund der Kirche ist Christus, daher der Apostel
an die Korinther schreibt: Kinen andern Grund kann niemand
legen, als welcher gelegt ist, ndmlich Christus Jesus. IEr selbst
ist der Fels, auf dem die Kirche gebaut ist.* Wie hétte auch
Dante das Papsttum als den Fels ansehen konnen! Wie vieles
und wie viel hat er an ihm auszusetzen! Da ist zunichst die
Habgier der Papste.

« [hr schufet Gold und Silber euch zum Gotte,
Und von den Gitzendienern scheidet nichts euch,

Als dass sie Einem, Hunderten ihr opfert.»
(Inf. 19, 112—144.)

') Ist Dante heterodox? (Jahrb. d. Dante-Ges. IV., 481 ff.).

%) Bezeichnend hierfiir ist eine Stelle aus einem Briefe Heinrichs IV.
an Gregor VII. (Mansi Concil. n. collectio XX, 471): <«Rectores sancte
ecclesize, videl. archiepiscopos, episcopos, preshyteros sicut servos pedibus
tuis calcasti.» Ranke, die romischen Pipste in den letzten 4 Jahrhunderten.

*) Bis zu Ende des 12. Jahrhunderts hiess der Papst «vicarius Petri»;
seit Innocenz III. wurde der Titel «vicarius Christi» {iblich. Janus, pag. 173.




724

Und:
«Dazu nicht wurde Christi Braut erzogen
Mit meinem Blut, mit Linus’ Blut und Cletus’,
Damit zu Gelderwerb missbraucht sie wiirde.

In Hirtenkleidern sind raubgier'ge Wolfe
Dort unten jetzt zu schau'n auf allen Weiden.
O Gottes Schutz, was ruhest du noch immer!»
(Parad. 27, 40—42 und 55—58.)

Im besonderen sind es die Péipste Nikolaus III. (1277 bis
1280), Bonifazius VIIL. (1294—1303) und Clemens V. (1306—1314),
welche vor Dantes Richterstuhl stehen. Im dritten Hollenringe
sehen wir Nikolaus III.,

« Der zuckend
Mehr als die iibrigen Genossen tobet,
Von roter, glith'nder Flamme ausgesogen.»
(Inf. 19, 31—34.)

Nikolaus erblickt den Dichter, und in ihm einen seiner Nach-

folger auf dem rémischen Stuhle, Bonifaz VIII. sehend, ruft er:

«Bist du schon eingetroffen, Bonifazius?
Um ein paar Jahre tduschte mich die Handschrift!
Ward’st du so schnell der Habe {iberdriissig,
Drob du dich nicht gescheut, mit List zu fangen
Die schone Frau'), um sie sodann zu schiinden?»
(Inf. 19, 52—58.)

Der Dichter wagt beschimt kein Gegenwort. Da dringt

ihn Virgil, jenem zu sagen, dass er nicht Bonifaz sei, Darauf
Nikolaus:

«So0 wiss’, einst schmiickte mich der hehre Mantel,
Als echter Sohn der Birin?) war ich also
Voll Gier, die Bérlein zu erhéh’'n, dass dort ich
Das Geld, mich selber in den Sack hier steckfe.»
(Inf. 19, 69-—73.)

Um sich aber gleichsam zu trosten, weist er darauf hin,
dass auch andere in der IIolle sind:

«Hinabgefahren unter'm Haupt sind meine
Vorginger mir, die, gleichfalls Simonisten,
Im Spalt des Felsens hier verkrochen liegen.» }
(Inf. 19, 74—76.)
Auch das ist ihm Trost, dass nichts Besseres nachkommen
werde:

«— nach ihm (Bonif. VIIL.) kommt noch schndderen Gebahrens

Vom Westen her ein Hirt, gesetzlos waltend,

Der ihn und mich dann wieder muss bedecken.

1y Die Kirche.
%) Des Hauses der Orsini.



— 725 —

Der wird ein neuer Jagson aus dem Buche
Der Makkabier sein, und wie dem giitig
Sein Konig war, so jenem Frankreichs Herrscher. »
(Inf. 19, 82—88.)
Wer erkennt nicht in diesem Jason oder Josua Papst
Clemens V., Philipps des Schénen von Frankreich Vasallen?
Geiz und Habgier legt Dante auch dem Papste Hadrian V.
zar Last und versetzt ihn in das Fegefeuer.
«— nachdem ich rom’scher Hirt geworden,
Da ward des Lebens Liige mir enthiillet,
Ich sah, dass nicht befriedigt dort das Herz ward,
Noch konnt” in jener Welt man hoher steigen;
Drum ward zu dieser ich von Lieb’ entziindet.
Bis zu dem Augenblick war meine Seele
Elend und Gott entfremdet, ganz voll Geizes;
Nun, wie du siehst, werd” ich doch hier gestrafet.»
(Purg. 19, 107—-115.)
Ja sogar mit Colestin V., dem demiitigen, frommen Manne,
geht Dante ins Gericht, weil jener, statt an die notwendige
Reform der Kirche Hand anzulegen, dieser hohen Sendung ,aus
Feigheit“ auswich, indem er schon nach vier Monaten die papst-
liche Wiirde freiwilligc niederlegte.
«Schaut’ hin ich und erblickte jenes Schatten,
Der auf das Grosg’ aug Feigheit einst Verzicht that.»
(Inf. 3, 59—61.)
Wie konnte sich ein Katholik solcher Sprache den Papsten
gegeniiber vermessen? Sagt doch schon im Jahr 503 der ro-
mische Diakon und Sekretir des Papstes Symmachus, Ennodius,
m verdchtlicher Schmeichelei von den Pépsten, man miisse bei
ihnen ,eine wvon Petrus ererbte Unschuld und Heiligkeit* an-
nehmen, eine Lehre, die damals ganz ernst genommen wurde!
Hilt es doch Gregors IX. Biograph fir ein Sakiilegium, iiber
des Papstes Macht auch wur zu disputieren!') Wir begreifen,
dass Hettinger®) mit Dante nach dieser Richtung unzufrieden
1st. Fr tadelt die ,herbe Schirfe“ der Sprache, ja, mehr noch,
er macht ihm geradezu eine ungeschichtliche Auffassung des
Papsttums zum Vorwurf, als ob sich dieses die Armut und
Demut der apostolischen Zeit hitte bewahren konnen! Aber

') Bei Muratori, Rer. ital. Langem, Die unmittelbaren Nachfolger
Innocenz III. Revue, 26, p. 271.
H L. c.



— T e

Dante geht noch weiter. IEr lddt, um mit dem DBiographen
Gregors IX. zu sprechen, das ,Sakrilegium® auf sich, iber des
Papstes Macht zu disputieren®.

2. Welches ist Roms Lehve iber das Verhdltnis der weltlichen
Grewalt zur geistlichen ?

Roms Streben ging auf Weltherrschaft. Der geschicht-
lichen Thatsache kann sich niemand verschliessen, dass mit
der steigenden Riicksichtnahme auf die Interessen einer Welt-
herrschaft das Papsttum, wie es seit Gregor VII. sich gestaltete,
immer mehr auf die Bahnen einer rein weltlichen Politik ein-
lenkte. Gregor VII. erklidrte geradezu die konigliche Gewalt
als aut Anstiften des Satans (,diabolo agitante“) entstanden
und riumte den weltlichen Firsten nur die Befugnis ein, im
Dienste der Kirche und auf ihr Geheiss das Schwert zu fithren.
Innocenz III. lehrt: Die péapstliche Gewalt verhélt sich zu der
kaiserlichen und koniglichen wie die Sonne zum Mond, der
sein Licht nur von jener empfingt, wie die Seele zum Leibe,
welcher nichts fir sich, sondern nur der unterwtiirfige Diener
der Seele sein soll?). Gregor IX. lehrt, der Papst sel eigentlich
der Herr und Gebieter der ganzen Welt (,ut in universo mundo
rerum obtineret et corporum principatum®)?). Und die dogma-
tisch-biblische Begrindung dieser Lehren gab Bonifaz VIII. in
der Bulle ,Unam sanctam“. Wie diese Lehren praktisch geiibt
wurden, das zeigt uns die Geschichte Heinrichs IV., Friedrichs II,,
Ludwigs des Bayern, Johanns ohne Land u. a.

Dante kommt zu anderen Ergebnissen. Im ., Convito®, dem
ausfithrlichsten unter den Prosawerken Dantes, lesen wir: ,Denn
es (das Kaisertum) ist die Befehlshaberschatt aller andern Be-
fehlshaberschaften, und so wird, wem dieses Amt itbertragen
ist, Kaiser genannt; denn aller Befehlshaberschaften Befehls-
haber ist er, und was er sagt, ist Gesetz fiir alle, und alle
miissen ihm gehorchen, und jedes andere Befehlshaberamt
erhillt von dem seinigen Kraft und Ansehen?).“ Ferner im
3. Buche ,De Monarchia*: ,Deshalb sage ich, dass, obgleich der
Nachfolger Petri nach der Befugnis des ihm anvertrauten Amtes
lésen und binden kann, nicht jedoch daraus folgt, dass er die

Yy De majorit. et obed., c. 6.
%) Cod. dipl. Frieder. 1L
) IV. Abt.,, 4. Kap, Ubers. v. Kannegiesser.



— 727 —

Beschliisse der Kaisergewalt, oder die Gesetze, wie sie behaupten,
losen oder binden kann.“ Und der Dichter kommt im Verfolg
seiner Betrachtungen zu dem Ergebnis (in demselben 3. Buche
,De Monarchia“), ,dass das Ansehen der weltlichen Herrschaft
unmittelbar von dem Glipfel alles Seins, welcher Gott ist, abhinge".
Interessant ist der Beweis, den der Dichter fithrt. ,Dass aber®,
so argumentiert er, ,das Anschen der Kirche nicht der Grund
des kaiserlichen Ansehens ist, ldsst sich so beweigen: Dasjenige,
bei dessen Nichtvorhandensein oder Nichtwirksamsein ein
anderes seine ganze Kraft hat, ist nicht die Ursache jener
Kraft: das Kaisertum hatte aber wihrend des Nichtvorhanden-
seins oder Nichtwirksamseins der Kirche seine ganze Kraft:
also ist die Kirche nicht die Ursache der Kraft des Kaiserfums
und folglich auch nicht des Ansehens desselben, weil Kraft und
Ansehen gleichbedeutend sind.“ Mit diesen Ausfithrungen be-
findet sich Dante in Ubereinstimmung mit Paulus (Rém. 13, 1):
nJeglicher Mensch sei unterthan den obrigkeitlichen Gewalten;
denn es giebt keine obrigkeitliche Gewalt als nur von Gott;
welche Obrigkeiten da sind, die sind von Gott geordnet («i d& ovve
govoict Vo wob Jeod tereyusver sloiv); in Ubereinstimmung
ferner mit Tertullian, der in seiner berithmten Schutzschrift fir
die christliche Religion, welche er an die Statthalter des ro-
mischen Reiches richtete, zu demselben Ergebnis kommt. Sie
(die Kaiser) wissen, wer ihnen die Herrschaft verliehen .

sie sind sich bewusst, dass.Derjenige allein Gott ist, welcher
auch der Finzige ist, von dessen Gewalt sie abhdngig sind .. ...
aus demselben Quell fliesst ihm (dem Kaiser) die Gewalt zu,
aus welchem sein Lebensgeist entsprang ...“!) Das hinderte
freilich nicht, dass Dantes Schrift ,De Monarchia® vom Konzil
von Trient auf den Index gesetzt worden ist! — Dante scheidet
also die beiden Gewalten und will das Schwert nicht in der Hand
des Papstes sehen. Tr klagt:

«Einst pflegte Rom, der guten Ordnung Griind’rin,
Zwei Sonnen zu besitzen, welche diesen

Und jenen Weg, der Welt und Gottes, zeigten.
Verléscht hat eine jetzt die andr’; es einf sich

Das Scluvert dem Hirtenstab, und so verbunden,

Muss sich notwendig beides schieeht behaben.»

(Purg. 16, 107—112.)

) Apologeticus, c. 30.



= TOE o

Und prophetisch ruft er aus:

Gesteh” mir also, dass die Rém’sche Kirche,

Weil zwei Gestalten sie in sich verimengt hat,

In Schlamm versinkt, sieh nnd die Last besndelnd. »

(Purg. 16, 127—130.)
Dante tritt hier in die Fussstapfen des von ihm verehrten

Bernhard von Clairvaux, der seinen Schiiller Eugen III. (1145 bis
1153) daran erinnerte, dass die Pépste nicht zum Regieren,
vielmehr zum Dienen berufen seien und dass, da die Apostel
keine Herrschaft besassen, auch ihre Nachfolger kein Recht
auf eine solche hatten. ,Kein Gift und kein Schwert®, so ruft
er dem Papste zu, ,ist fir dich ein grosseres Schreckbild als
die Herrschsucht. Zwischen dem Apostolat wund der Herrschaft
wdhle; willst du beides besitzen, wird dir beides verloren gehen.
Suche nicht als Mensch {iber Menschen zu herrschen, damit
nicht die Ungerechtigkeit dich behersche!).* Und solche Stim-
men gegen eine Kumulierung der geistlichen und weltlichen
Gewalt im Sinne einer Allgewalt, einer keine hohere Instanz
hier auf Erden anerkennenden Herrschaft des Papstes haben
sich auch mnach Bernhard von Clairvaux und Dante immer
wieder in der XKirche erhoben: Konzilien (Konstanz, Basel),
Nationalkirchen (die anglikanische, gallikanische, hollédndische),
berithmte Mitglieder der Geistlichkeit (Bossuet) und gelehrte
Koérperschaften (Sorbonne, Port-Royal)?),

1} De consider. II, 6. ITI, 1.

) Von Intercsse ist es, dass auch Stimmen mehr oder weniger papaler
Obedienz nach dieser Richtung hin sich flussern. Montalembert, der «ritter-
liche Streiter», wie ihn Pius IX. einst genannt, macht in seiner Schrift
«Die katholischen Interessen im 19. Jahrhundert», welche Schrift Friedrich
(Gesch. d. Vatik. Cone.) «ein Siegeslied auf dem Grabe der alten franzd-
sischen Kirche» nennt, das Gestindnis: «Von allen Arten des Despotismus
aber ist der tiir die Nationen unserer Tage der unertriglichste, welcher
mit Hiilfe der Religion ausgetibt wird.» Er kann sich (in derselben Schrift)
den Papst als cabsoluten Monarchen» nicht denken. Er beklagt in seinem
Briefe an Déllinger vom 7. November 1869 die «so schnelle und vollstindige
Umwandlung des katholischen Frankreich in eine Bedientenstube der
Vorhéfe des Vatikans». (Michaud, Der gegenwiirtige Zustand der 1'6111150116_11
Kirche in Frankreich.) Mit einem Protest gegen die geplante [Tnfel‘llba}'lielb
hat er die Augen geschlossen. Hefele erklirt in seiner Konziliengeschichte
(1867) die Lehre der Bulle «<Unam sanctam» fiir eine «Pritension>». Den
Papst Pius IX. nennt er in einem Briefe an Déllinger vom 10. August 18?0
(bei v, Schulte, Der Altkatholizismus) den «Perturbator ecclesiee». Und fiir
einen solchen Fall hat sogar ein Hauptverfechter der pipstlichen S.upl‘e"
matie im 16. Jahrhundert, der Jesuit und Kardinal Bellarmin, die Weisung
gegeben («De Romano pontif.»): «Licet resistere pontifici invadenti animas
vel perturbanti rempublicam ... .» ’



3. Aus ‘dem ad 1 und 2 Gesagten erhellt, dass nach ro-
mischer Auffassung Quelle und Norm des christlichen Glaubens
und Lebens der Papst sei. Unserem Dichter jedoch gilt dafiir
die h. Schrift.

«Glaubt nicht, dass euch jeglich Wasser wasche;
Iy habdt das AlE und Newe Testament jo!
Der Kirche Hirten habt ihr, der euch fiithrt.
Daran lasst euch zu eurem Heil geniigen.»
(Parad. 5, 75—18.)
Und:
« Thr wandelt drunten im Philosophieren
Nicht eines Pfads; so weit entfithet die Lieb’ euch
Zum Scheinen und das Sinnen nach demselben.
Und solches tréigt hier oben man mit minderm
Unwillen noch, als wenn die heil ge Schrift wird
Hintangesetzel, und wenn sie verdrelit wird,»
| (Parad. 29, 85—90.)

Dass dem Dichter die h. Schrift hoch steht, ist aus diesen
Stellen sonnenklar. Er verweist offen auf sie: ,Ihr habt das
Al und Neue Testament ja!“ Der Hirte allein ist nicht mass-
gebend, die Schrift soll gehort werden! Und es erscheint ihm
ein Verbrechen, wenn Theologen den einfachen Sinn derselben
hintansetzten und verdrehen! Im 3. Buche ,De Monarchia® sagt
er geradezu: ,Der Glaube wird schwankend wnd wankend, wenn
das Ansehen der hl. Schrift auf wnsichern Fiissen steht').* Wie
nun lassen sich damit die Bibelverbote der Kirche vereinbaren?
Zwar bezieht sich das Verbot nur auf die Ubersetzung der
Bibel in Landessprachen, nachdem die lateinische Sprache
von Gregor VII. zur Kirchensprache erhoben, und von dem
Konzil zu Trient die Vulgata als dic einzig authentische Uber-
setzung der romisch-katholischen Kirche anerkannt worden
war. Seiner Wirkung nach aber kommt ein solches Verbot
dem absoluten Verbot der Bibel gleich. Schon Gregor VII. ver-
bot den Gebrauch der slavischen Bibeliibersetzung in Bohmen.
Innocenz III. verbot, den Waldensern gegeniiber, das Lesen
der Bibel in der Landessprache. Synodalbeschliisse und péapst-
liche Verordnungen forderten die bischofliche Genehmigung fiir
Verbreitung jeder Ubersetzung der Bibel, bis Gregor XV. das
Lesen der Bibel in der Volkssprache tberhaupt verbot und
Clemens XI. dies durch die Bulle Unigenitus bestitigte. Eine

) III. B., pag. 66. Ubers. v. Kannegiesser.



— 730 —

Verordnung von 1757 gestattet nur Ubersetzungen mit erkliren-
den Anmerkungen und péipstlicher Approbation! Dass die Er-
klarungen nur dem Interesse der Hierarchie dienen, davon
kann sich jeder liberzeugen, der z. B. die Bibel mit Anmer-
kungen von Alzog genauer besieht.

Auch hierin also weicht Dante von der orthodoxen romi-
schen Norm ab.

4. Bertihrungen und Abweichungen zwischen Dante und
der Kirche finden wir ferner auf dem Gebiete der Bussdisciplin.

Die Kirche unterscheidet vier Perioden der geschichtlichen
Iintwickelung der Bussdisciplin: Die erste von der apostolischen
Zeit bis auf Cyprian; die zweite von der Mitte des 3. Jahr-
hunderts bis zum 8.; die dritte vom 8. bis ins 13.; die vierte
vom 13. bis zu den neuesten Zeiten. In der ersten Zeit liess
die Kirche die grosste Strenge gegen die gefallenen Stinder
walten. Die Busse war jedoch nur eine einmalige. Tertullian
beschreibt sie als die exomologesis, als die Kirchenbusse, welche
vor den Presbytern und der Gemeinde geschehel). Eine allge-
meine Norm fiir die Art der Busse gab es nicht; nur galt der
Grundsatz: Busse und Vergehen sollten in gleichem Verhilt-
nisse stehen?). In der zweiten Héilfte des 3. christlichen Jahr-
hunderts ward die Bussordnung nach einem bestimmten Plane
genauer ausgestaltet, so dass vier Klassen der Biissenden unter-
schieden wurden: die Weinenden (flentes, moooxdaiovrsg), die
Horenden (audientes, @xodecors), die Niedergeworfenen (prostrati,
vmomrdperor), die Aufrechtstehenden (stantes, ovoraor). Im
8. Jahrhundert fiel ein Grad der alten Bussordnung nach dem
andern weg; die Privatbusse wurde allgemeiner. Aber noch
wurden den offentlichen Stindern strenge Strafen auferlegt. S0
blieb es bis zum 13. Jahrhundert. Von da an horten die kano-
nischen Strafen auf; nur an wenigen Orten erhielten sie sich
bis zum 14. Jahrhundert. Um so mehr Gewicht wurde auf die
Privatbeichte gelegt. Durch die sogenannte Lateransynode des
Jahres 1215 wurde eine formliche und allgemeine Verpflichtung
zur speciellen Beichte den Gliubigen der abendlindischen Kirche
auferlegt. Ohne diese specielle Beichte (Ohrenbeichte) erscheinen
von da an alle Akte, die man zum Busssakramente rechnet:

Yy Tertullian, De peenit., ¢. 9. Vgl. Langen, Geschichte der romischen
Kirche, I, 219.
% Cyprian, De lapsis.



— 731 —

Selbstpriifung, Reue, Selbstanklage, Bitte zu Goftt um Ver-
gebung, Ankindigung dieser Vergebung, Genugthuung, ohne
Kraft und Wirkung.

Wie nun stellt sich Dante hierzu? Der 9. Gesang des Pur-
gatorio giebt vor allem hiertiber Aufschluss. Lucia, das Symbol
der zuvorkommenden Gnade, ertasst den Dichter im Schlum-
mer und trigt ihn an das Thor des Fegfeuers, nach Hettinger?!)
das Symbol des Busssakramentes. Der Pfortner, der als Zeichen
des alles richtenden Wortes Gottes ein flammendes Schwert
tragt, mahnt ihn, nicht ohne Vorbereitung einzutreten, um nicht
ins Verderben zu fallen. Auf drei Stufen steigt der Silinder
empor zum Thore des Fegfeuers.

«Dorthin gelangten wir, und weisser Marmor,

So rein geschliffen, war die crste Staffel,

Dass ich mich drin so spiegelt’, als ich scheine.

Es war die zweite dunkel, mehr denn Purpur,

Von rauhem, brandverwiistetem Gestein,

Der Léange nach und {iberzwerch geborsten.

Die dritte, die empor noch driiber ragte,

Schien mir aus Porphyr von so feur'gem Rote

Zu sein, wie Blut, das aus der Ader spritzet.»

(Purg. 9, 94—102.)
Die erste Stufe von weissem Marmor, so klar, dass er sich

darin spiegelt, ist ein Sinnbild der Erkenntnis der Stinden, der
Gewissenserforschung. Die zweite, von rauhem, geborstenem
Gestein, bedeutet den Schmerz iiber die Siinden, die eigent-
liche Reue. Die dritte Stufe ist der Vorsatz, der die Genug-
thuung im Keime enthilt; sie kann ohne schmerzliche Opfer
nicht vollbracht werden.

«Auf dieser ruhte mit den beiden Fiissen

Der Engel Gottes, auf der Schwelle sitzend,

Die mir von Diamantenstein zu sein schien.

Den Willigen zog iiber die drei Stufen

Der Fiihrer jetzt empor und sprach: <Begehre

In Demut, dass das Schloss er lésen mige. »

Andiichtig fiel ich zu den heil’gen Fiissen,

Barmherzigkeit erflehend, dass er offne,

Doch schlug vorher dreimal ich auf die Brust mich;

Drauf schrieb er gieben P mir auf die Stirne

Mit seines Schwertes Spitz’ und: «Trachte,» sprach er,

«Die Wunden, wenn du drin bist, wegzuwaschen. »

Asch’ oder Erde, die man trocken ausgribt,

Wiird’ einer Farbe sein mit seinem Kleide,
gf?‘lllltel' er zwei Schliissel jetzt hervorzog;

H L. e,



— 732 —

Der eine war von Gold, der andre silbern.

Erst mit dem weissen und dann mit dem gelben
That er am Thor so, dass ich ward zufrieden.

« Wenn einer dieser Schliissel je versaget,

Dass er nicht gleich im Schliigselloch sich wmdreht,»
Sprach er, «so wird der Eingang nicht erschlossen.
Der ein’ ist theurer, doch der andre fordert

Gar viel Verstand und Kunst, um aufzuschliessen;
Denn er ist’s, der den Knoten muss entwirren.»

Aufstossend al'a.tlf'des heil’gen Thores Eingang,'
Sprach er: «Geht ein, doch merket wohl, dass jeder,
Wenn hinter sich er blickt, zuriick muss kehren.»
(Purg. 9, 108—132.)

Auf die Gewissenserforschung und Reue folgt nunmehr das
Siindenbekenntnis vor dem IEngel (Busspriester) und die Los-
sprechung durch denselben mittelst des silbernen und goldenen
Schliissels. Dann thut sich die Pforte auf. Er tritt ein in das
Fegfeuer, wo er Busse und Genugthuung leistet.

Dante zihlt somit alle Akte des Busssakramentes auf, wie
sie auch ohne die Ohrenbeichie bestehen., KEs gehort eine Kithn-
heit der Exegese dazu, aus den Worten:

« Andéchtig fiel ich zu den heil’gen Fiissen,

Barmherzigkeit erflehend, dass er offne»
auf eine Ohrenbeichte zu schliessen! Der ganze Dantesche
Gedankengang in der ,vita nuova“, im ,convito“ und der
,divina commedia“ — denn diese drei bilden, wie Witte!) nach-
weist, ein grosses, in sich abgeschlossenes Gedicht — weist
auf eine innere Liuterung und Heiligung hin. Bs ist das allge-
meine ewig wahre Epos unseres geistigen Lebens; es ist die
(Gteschichte der kindlichen Einfalt, des innern Abfalls unseres
Geistes und des gnidigen Rufes, mit dem Gott uns zu dem
zuriickfihrt, der allein Licht, Wahrheit und Leben ist.

Dazu kommt die Lossprechungstheorie. Bis ins 13. Jahr
hundert, also bis zu der Zeit, da jeder Glaubige verpflichtet
wurde, jihrlich wenigstens einmal vor dem verordneten Priester
eine besondere Beichte abzulegen, war die priesterliche Los-
sprechung ein Gebet, Gott moge dem Siinder vergeben. 'SO
kommt schon ziemlich frith die Formel vor: ,Es erbarme sich
deiner der allmichtige Gott, er lasse dir deine Stnden nach,
er befreie dich von jeglichem Ubel, er erhalte dich in allem

1 Uber das Missverstindnis Dantes, im «fermes». B. 22.



Guten, und Jesus Christus, der Sohn Gottes, fiihre dich und
mich zum ewigen Leben?).* Das Konzil von Trient dagegen
erklarte (sess. XIV, c¢. 3 de poenit): ,Die Form des Sakra-
mentes der Busse, auf welcher besonders dessen Kraft beruht,
besteht in den Worten des Ausspenders: ,Ich spreche dich los.“

Bemerkenswert ist es nun, dass unserm Dichter der Schliissel
der theurere ist, der die eigentliche, auf das Verdienst Christi
gegrindete Macht bedeutet, loszusprechen oder die Lossprechung
zZu verweigern.

Gewiss, auch hinsichtlich der Bussdisciplin ist Dante katho-
lisch; er steht mit seinen Darlegungen im Einklang mit der
Schrift, mit den Kirchenvitern der ersten Jahrhunderte und
mit der [“Ibung der alten Kirche, nicht jedoch mit romischen
Hierarchen von der Art Leos I., ,des Vaters der heutigen ro-
mischen Beicht?).

5. Dante befindet sich des weiteren mit der rémisch-kirch-
lichen Auffassung im Widerspruch hinsichtlich der Frage, wer
z2u beseligen wund wer zu verdammen ist. Diesem Widerspruch
giebt Feuerlein®) wahr, wenn auch unseres Erachtens zu schroff,
folgenden Ausdruck: ,Wenn die Kirche in ihren Anathemen,
in ihren auferiegten Satisfaktionen, in ihren Seligsprechungen
sich die Verfiigung tiber das Jenseits vorbehilt und als der
Gott auf Erden dem Gott im Himmel vorzeichnet, wen er zu
verdammen, zu lautern, selig zu machen hat, so sperrt nun
Dante in die Holle, stellt ins Fegfeuer, versetzt in den Himmel.
Wenn die Kirche dem gewohnlichen Bewusstsein das Jenseits
durch einen Vorhang verdeckt und ihm verbietet, hinter den
Vorhang sehen zu wollen, indem sie ihm von jeher und nicht
bloss erst im Tridentinum, wo sie es urkundlich festsetzte, eine
Vergewisserung von der eigenen Seligkeit abspricht, so besieht
sich Dante alles, was hinter dem Vorhange ist.“ Was Hettinger®)
dagegen vorbringt, ist auffallend schwach. Die Kirche habe,
so fihrt er aus, ihre Jurisdiktionsgewalt, durch die Schliissel
Symbolisiert, vom Herrn nur iiber die Gléaubigen hier auf Erden,
nicht tiber die im Jenseits empfangen; sie habe nicht zu ant-

') Herzog, Bischof, Uber die Verpflichtung zur sogen. Ohrenbeichte.
Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1880.
%) Herzog, Bischof, 1. c.

*) Dante und die beiden Konfessionen. Sybels histor. Zeitschrift, XXIX.
Y L. e.

Revue intern. de Théologie. Heft 28, 1599, 48



worten auf die Frage: wer wird selig? sondern nur auf jene:
was macht selig? Und er giebt zu, dass tiber die Frage der
eigenen Seligkeit wie auch tiber andere Wahrheiten der ein-
zelne Gldubige gottliche Offenbarungen empfangen konne. Wie
aber steht cs mit der Kanonisation, die frithe schon in die
Hénde des Papstes gelegt ward? Alexander III. hat im Jahre
1170 das Recht der Heiligsprechung fiir ein Reservat des ro-
mischen Stuhles erhlirt'). Verscharft wurde diese Erkliarung
von Urban VIII. durch sein Dekret vom Jahre 1625 und die
Konfirmationsbulle vom Jahre 1634. Den Bischofen ward noch
die Beatifikation zugestanden, den Pipsten allein die Kanonisa-
tion. Spéter ward den Bischofen auch die Beatifikation ent-
zogen. In dem Dekret der Heiligsprechung heisst es wortlich:
s« - . beatum N. sanctum esse definimus ac sanctorum catalogo
adscribimus“, Demnach wird hier — Dbemerken wir gegen
Hettinger — nicht auf die Frage geantwortet: ,was macht
selig?“ sondern: wer wird selig?“ Die Macht des Papstes er-
streckt sich aber, wie iiber die streitende und triumphierende,
so auch tiber die leidende Kirche. Auf dieses #riregnum deutet
die papstliche Krone, die Tiara?), hin.

Nach Dante aber muss die Seligkeit errungen werden.
..... Zu diesem Reiche
Stieg keiner je, der nicht geglaubt an Christum,
Nicht eh’ man ihn ans Holz sehlug, noch auch spiter.
Doch sieh, gar viele rufen: Christe! Christe!
Die im Gericht viel minder nah einst werden

Thm stehun, als mancher, der nicht kannte Christum.»
(Parad. 19, 103—108.)

Und:

«Regnum ccelorwn muss Gewalt erleiden
Von heisser Liel’ wnd von lebend ger Hojffnung,
Durch weleche Gottes Wille wird besiegelf.»
(Parad. 20, 94—96.)

Der Dichter selbst wird, indem er stets auf Beatrice, die
Personifikation der vollendenden Gnade, oder, wenn man will, des
Anschauens Gottes?®), hinblickt, zum Emporsteigen aus einem
Himmelskreise in den andern befihigt. Bei jedem neuen Em-

1) . Audivimus quod quidam. De reliquiis et veneratione Sanctorum.

?) Die Tiara, der mit Kronen umgebene Kopfschmuck des Papstes,
hiess im Mittelalter Regnum = das Reich. (Vgl. Hefele, Beitrdge zur Kirchen-
geschichte, Archioclogie und Liturgik.)

Y Philalethes, Dante Alighieris Gottl. Kom. IIL T.



— 735 —

porsteigen erscheint Beatrice dem Dichter schoéner, denn mit
der Anndherung zu Gott wichst auch die Vollkommenheit des
gottlichen Anschauens. Diese Steigerung schildert der Dichter
mit immer neuem Ausdrucke, bis er endlich in den wunder-
baren Bildern der letzten Gesidnge uns einen Begriff der seligen
Vereinigung mit Gott und die Einsicht in die tiefsten Geheim-
nisse der (Gottheit zu geben versucht?).

Damit wird abermals, fern von pépstlicher Doktrin, die
Frage: wie kann man selig werden? dahin beantwortet: dass
man Gott recht erkennt und ihm recht dient.

6. Fassen wir endlich noch Dantes Ketzerbegriff ins Auge.
Wir lesen Inf. IX, 127:

«Hier sind Trrtumsstifter (<eresiarche»)
Mit ihren Jiingern, aller Sekten, und wohl
Mehr, als du glaubst, beladen sind die Griber.»

Héresiarchen, Hiretiker, sind, kirchlich genommen, jene,
die aus dem Heilsschatze Jesu Christi eine Auswahl (aigeoic)
nach ihrem Gutdinken machen und so dessen Inhalt filschen.
Man hatte aber bereits im Mittelalter die Begriffe: Schisma,
Héresie, Dogma ganz willkiirlich angewendet und hatte Hiaresie
genannt, was durchaus keine Haresie ist?). Die Frage ist nun,
ob Dante in jener Stelle (Inf. IX, 127) thatséchlich frrlehrer, oder
ob er nicht vielmehr Ungldiubige tiberhaupt meinte, Fassen wir die
Zeit ins Auge, in welcher Dante lebte, so werden wir die letztere
Auffassung ganz auffallend bestitigt finden. Das dreizehnte Jahr-
hundert war ,von den Spannungen und Konflikten der Wissen-
schaft und des Glaubens bewegt“®). Florenz erscheint be-
sonders stark in die Bewegung hineingezogen. Der Kampf
zwischen den Anh#éngern des alten Glaubens und den Ver-
fechtern des Materialismus (Epikuridismus) war hier besonders
heiss. Dante selbst erhielt sich unberiihrt von dem allgemeinen
Unglauben4). Ja er bekampft ihn. Und so ist es erklirlich,
wenn wir das Inferno mit solchen beviélkert finden, die die
Unsterblichkeit der Seele leugneten.

Y Philalethes, 1. c.

) Michand, Dyr. Prof., Was der Altkatholizismus erreicht hat. Theol.
Revue,

®) Reuter, Geschichte der Aufklirung im Mittelalter.

) Scartazzini, Dante-Handb., — Dollinger, Dante als Prophet.



— 736 —

« Auf dieser Seit’ hat ihre Grabesstiitte

Mit Epicurus seine ganze Schule,

Die mit dem Korper lisst die Seele sterben. »

(Inf. 10. 18—16.)
Die Annahme, dass Dante unter den , Héiresiarchen® schlecht-

hin Unglaubige verstand, gewinnt noch dadurch an Wahrschein-
lichkeit, dass er den Cistercienserabt Joachim in den Himmel
versetzt.

«, ., und hier an meiner Seite

Erglinzt Abt Joachim, der Calabrese,

Der mit prophet’'schem Geiste war begabet.»

(Parad. 12, 139—141.)
Dieser Abt Joachim war ein heiligmissiger Mann. Von

ihm berichtet Lucas, Bischof von Cosenza: ,Wéhrend der Fasten
nahm er tiglich, mit Ausnahme der Sonn- und Feiertage, nur
etwas Brot und Wasser zu sich, die Néchte brachte er mit
Schreiben und Gebet zu, ohne die Hora zu versiumen oder bei
derselben einzuschlafen. Als Abt von Curazzo besuchte er
hiufig die Krankenstube, bereitete die Betten der Kranken,
sorgte fir ihre Bediirfnisse und sah in ihrer Kiiche nach. Auf
Reisen liess er oftmals seinen Diener sein Pferd besteigen und
ging zu Fuss, damit jener ausruhe..... H%  Joachim ward in
Calabrien vom Volke als Heiliger verehrt. Anders jedoch wur-
teilte das oberste KLirchliche Lehramt iiber ihn. Alexander II1.
verwarf auf dem Konzil von Lateran 1215 dessen Schrift wider
die Trinitdtslehre des Petrus Lombardus. Alexander IV. verur-
teilte seine ,Weissagungen®. Aber in der Kirche Christi hat
nicht der Papst zu bestimmen, was ,Hiresie* ist. Wenn wir
die Prozesse aller zur Zeit des Mittelalters der Héresie Ange-
klagten durchgehen wiirden, wir wiirden finden, dass sie der
Mehrzahl nach nur deshalb als Hiretiker behandelt wurden,
weil sie energischer die Reform des Papsttums und der Geistlich-
keit wverlangten®). So auch Joachim. Er kundigt die Zeit als
nahe bevorstehend an, da schwere Strafgerichte iiber die ent
artete Kirche hereinbrechen werden, und erhofft darauf eine
weit sich erstreckende Bekehrung und Erneuerung. Diese Hr-
neverung ersehnte auch Dante mit glithender Sehnsucht. Wir
begreifen darum, dass er mit Joachim ging, nicht mit der

Y Philalethes, Dante Alighieris Gottl. Kom. IIL T.
2y Michaud, Prof., Was der Altkatholizismus erreicht hat. Theol. Revue..



— 737 —

Kurie, dass er dem Abte im Paradiese eine so hohe, der Mutter
des Herrn nahe Stelle, neben Bonaventura, anweist?).

Wir gehen noch weiter und sagen: der Dichter hitte, wenn
er den Begriff ,Haretiker* in korrekt papstlichem Sinne genommen
hiatte, sich selbst verdammen miissen. Lesen wir nur wie Kar-
dinal Baronius den DBegriff der Héresie pracisiert: ,Heeresis
errore notantur omnes, qui ab Ecclesia Romana, cathedra Petri,
e duobus alterum gladium auferunt ac nisi spiritualem conce-
dunt?).“ Und Kardinal Bellarmin: ,Illa sententia est heeretica,
cujus contradictoria est de fide. Sed pontificem habere potesta-
tem deponendi principes, est de fide ... .%% In welchem Lichte
erscheint da Dante, der dem Papste das weltliche Schwert aus
der Hand nimmt, ihm nur das geistliche zugesteht?

Ziehen wir die Summe: Dante ist Katholik, aber ein Ka-
tholik, der sich, unbeschadet seiner ,reverenza delle somme
chiavi“ (Inf. 19, 101) frei gemacht hat von papaler Observanz,
und, in den Spuren eines Bernhard von Clairvaux, Joachim
und Jacopone wandelnd, ,zum Chorfihrer wird jenes Rufes
nach Verbesserung der Kirche an Haupt und Gliedern, deren
energisches Durchdringen, wenn auch noch nicht Gelingen, den
Charakter der dritten Periode der Kirchengeschichte bestimmt“ *).

Konstanz. Plfarrer SCHIRMER.

1y Wie sich daraus nach Seartazeini (Dante-Handb. p. 230) ein Prijudiz
gegen Dantes eigene Glidubigkeit ergeben soll, ist uns eben darum auch
unerfindlich,

2} Annal. ad. 1053 u. a. 1073. Briefe und Erklirungen von J. v.
Dillinger,

3) L. .

Y) Michelis, Abr. der Kirchengeschichte, pag. 85.




	Dantes Katholizität

