
Zeitschrift: Revue internationale de théologie = Internationale theologische
Zeitschrift = International theological review

Band: 7 (1899)

Heft: 28

Artikel: Dantes Katholizität

Autor: Schirmer

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-403459

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-403459
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


722

DANTES KATHOLIZITÄT.

Um den grossen Florentiner stritten und streiten die beiden
Kirchen: die römisch-katholische und die evangelische. Auf
protestantischer Seite machte den Anfang im 16. Jahrhundert
Matthias Flacius. Ihm folgte noch in demselben Jahrhundert
Francois Perot de Mezières und Anfang des 17. Jahrhunderts
Du Plessis-Mornay. Dann ruhte der Streit zwei Jahrhunderte
lang. In unserem Jahrhundert eröffnete den Reigen Ugo Foscolo.

Ihm folgten Gabriel Bosetti und Ernst Aroux, welcher letztere
alle bisher genannten v-eit überbot, indem er Dante einen

Häretiker, Revolutionär und Socialisten nannte. Unter den

Deutschen sind nach dem Vorgange von K. Graul und Val. E.

Löscher besonders zu nennen: Ferd. Piper, K. Hase, Ebrard,
Herzog, Göschel, Feuerlein, R. Pfleiderer und der Deutsch-Amerikaner

Ph. Schaff. Diesen Bestrebungen, aus Dante einen
Vorläufer der Reformation, einen Aufrührer u. dgl. zu machen,

traten seit dem 16. Jahrhundert entgegen: Bellarmin, Coëffetau,

Maggi, Piandomi, Scolari, Zinelli, Giuliani, Delecluze, W. v. Schlegel,

Ozanam, Ch. Lyell, Minich, Boissard, Wegele, Hettinger, Scar-

tazzini.
Für uns besteht kein Zweifel, auf welche Seite wir uns zu

stellen haben. Wir unterschreiben HettingersJ) Wort von dem

„echt katholischen Glauben" Dantes und stimmen Scartazzini2)

bei, wenn er sagt: „Fragen wir nach Dantes Weltanschauung,
so könnte nur der roheste Dilettantismus die strenge Katholizität
derselben in Abrede stellen." Katholizität — ja. Aber anders

stellt sich die Sache, wenn wir fragen, ob Dantes Katholizität
die römische, papale war und ob die römische Kirche, zumal

>) Hettinger, Die Theologie der göttlichen Komödie des Dante Alighieri
in ihren Grundzügen. Vereinsschrift der Görresgesellschaft. 1879.

2) Scartassini, Dante-Handbuch. Leipzig, Brockhaus. 1892.



— 723 —

die nachvatikanische, ein Recht hat, den Dichter fortgesetzt zu
den Ihrigen zu zählen. Einige Punkte wollen wir näher ins Auge
fassen.

1. Des Dichters Verhältnis zur Kirche. Dass ihm die Kirche
erst im Purgatorio erscheint, dass er sich nicht von Anfang an
ihrer Leitung anvertraut hat, daraus kann noch nicht, wie
Pfleidererx) will, ein Beweis für Dantes Hétérodoxie konstruiert
werden. Wichtiger ist ein anderes. Nach römischer Lehre
ist die Kirche die sichtbare Gemeinschaft der Gläubigen unter
Leitung des göttlich instituierten Hirtenamtes, welches im
römischen Papst als dem Amtsnachfolger des h. Petrus seinen
obersten Träger besitzt. Der römische Papst ist demnach als
der Amtsnachfolger des h. Petrus, als der Universalbischof2),
als der Statthalter Christi3), als das Haupt und der Lehrer der

ganzen Christenheit anzuerkennen und zu verehren. Wer den
Papst nicht hört, hört die Kirche nicht. Ist doch die Kirche
nach dem Ausdruck des Kardinals Cajetan „die Sklavin (serva)
des Papstesa. Und wrer noch Zweifel hätte über die Identität
der Kirche mit dem Papste, den belehrt darüber der Jesuit
Greiser (Anfang des 17. Jahrhunderts): „Wenn wir von der Kirche
reden, so meinen wir den Papste1-

Welche Stellung nimmt nun Dante dem Papsttume gegenüber ein

Vorab sei bemerkt, class Dante als den Fels der Kirche
Jesum Christum selbst ansieht. Im III. Buche „De Monarchia"
sagt er: „Der Grund der Kirche ist Christus, daher der Apostel
an die Korinther schreibt: Einen andern Grund kann niemand
legen, als welcher gelegt ist, nämlich Christus Jesus. Er selbst
ist der Fels, auf dem die Kirche gebaut ist." Wie hätte auch
Dante das Papsttum als den Fels ansehen können! Wie vieles
und wie viel hat er an ihm auszusetzen Da ist zunächst die

Habgier der Päpste.
« Ihr schnfet Gold und Silber euch zum Gotte,
Und von den Götzendienern scheidet nichts euch,
Als dass sie Einein, Hunderten ihr opfert. »

'

(Inf. 19, 112—144.)

:) Ist Dante heterodox? (Jahrb. d. Dante-Ges. IV., 481 ff.).
2) Bezeichnend hierfür ist eine Stelle aus einem Briefe Heinrichs IV.

an Gregor VII. (Mansi Concil. n. collectio XX, 471): «Bectores sanetee
ecclesia;, videi, archiepiscopos, episcopos, presbyteros sicut servos pedibus
tuis calcasti. » Ranke, die römischen Päpste in den letzten 4 Jahrhunderten.

3) Bis zu Ende des 12. Jahrhunderts hiess der Papst «vicarius Petri»;
seit Innocenz III. wurde der Titel « vicarius Christi» üblich. Janus, pag. 173.



- 724 —

Und:
« Dazu nicht wurde Christi Braut erzogen
Mit meinem Blut, mit Linus' Blut und Cletus',
Damit zu Gelderwerb missbraucht sie würde.

In Hirtenkleidern sind raubgier'g'e "Wölfe
Dort unten jetzt zu schau'n auf allen Weiden.
0 Gottes Schutz, was ruhest du noch immer »

(Parad. 27, 40-42 und 55—58.)

Im besonderen sind es die Päpste Nikolaus III. (1277 bis
1280), Bonifazius VIII. (1294—1303) und Clemens V. (1305—1314),
welche vor Dantes Richterstuhl stehen. Im dritten Höllenringe
sehen wir Nikolaus III.,

« Der zuckend
Mehr als die übrigen Genossen tobet,
Von roter, giüh'ncler Flamme ausgesogen. »

(Inf. 19, 31—34.)

Nikolaus erblickt den Dichter, und in ihm einen seiner
Nachfolger auf dem römischen Stuhle, Bonifaz VIII. sehend, ruft er :

«Bist du schon eingetroffen, Bonifazius?
Um ein paar Jahre täuschte mich die Handschrift
Ward'st du so schnell der Habe überdrüssig,
Drob du dich nicht gescheut, mit List zu fangen
Die schöne Erau *), um sie sodann zu schänden »

(Inf. 19, 52—58.)

Der Dichter wagt beschämt kein Gegenwort. Da drängt
ihn Virgil, jenem zu sagen, class er nicht Bonifaz sei. Darauf
Nikolaus:

« So wiss', einst schmückte mich der hehre Mantel,
Als echter Sohn der Bärin2) war ich also
Voll Gier, die Bärlein zu erhöh'n, dass dort ich
Das Geld, mich selber in den Sack hier steckte. »

(Inf. 19, 69—73.)

Um sich aber gleichsam zu trösten, wreist er darauf hin,
dass auch andere in der Hölle sind:

«Hinabgefahren unter'm Haupt sind meine
Vorgänger mir, die, gleichfalls Simonisten,
Im Spalt des Felsens hier verkrochen liegen. »

(Inf. 19, 74-76.)

Auch das ist ihm Trost, dass nichts Besseres nachkommen
werde :

« — nach ihm (Bonif. VIII.) kommt noch schnöderen Gebahrens
Vom Westen her ein Hirt, gesetzlos waltend,
Der ihn und mich dann wieder muss bedecken.

J) Die Kirche.
2) Des Hauses der Orsini.



— 725 —

Der wird ein neuer Jason aus dem Buche
Der Makkabäer sein, und wie dem gütig
Sein König war, so jenem Frankreichs Herrscher.»

(Inf. 19, 82—88.)

Wer erkennt nicht in diesem Jason oder Josua Papst
Clemens V., Philipps des Schönen von Frankreich Vasallen?

Geiz und Habgier legt Dante auch dem Papste Hadrian V.
zur Last und versetzt ihn in das Fegefeuer.

«— nachdem ich röm'scher Hirt geworden,
Da ward des Lebens Lüge mir enthüllet,
Ich sah, dass nicht befriedige dort das Herz ward,
Noch könnt' in jener Welt man höher steigen;
Drum ward zu dieser ich von Lieb' entzündet.
Bis zu dem Augenblick war meine Seele
Elend und Gott entfremdet, ganz voll Geizes;
Nun, wie du siehst, werd' ich doch hier g-estrafet. »

(Purg. 19, 107—115.)

Ja sogar mit Cölestin V., dem demütigen, frommen Manne,
geht Dante ins Gericht, weil jener, statt an die notwendige
Reform der Kirche Hand anzulegen, dieser hohen Sendung „aus
Feigheit" auswich, indem er schon nach vier Monaten die päpstliche

Würde freiwillig niederlegte.

« Schaut' hin ich und erblickte jenes Schatten,
Der auf das Gross' aus Feigheit einst Verzicht that. »

(Inf. 3, 59—61.)

Wie konnte sich ein Katholik solcher Sprache den Päpsten
gegenüber vermessen? Sagt doch schon im Jahr 503 der
römische Diakon und Sekretär des Papstes Symmachus, Ennodius,
in verächtlicher Schmeichelei von den Päpsten, man müsse bei
ihnen „eine von Petrus ererbte Unschuld und Heiligkeit1-1
annehmen, eine Lehre, die damals ganz ernst genommen wurde
Hält es doch Gregors IX. Biograph für ein Sakrilegium, über
des Papistes Macht auch nur zu disputieren!1) Wir begreifen,
dass Hettinger2) mit Dante nach dieser Richtung unzufrieden
ist. Er tadelt die „herbe Schärfe" der Sprache, ja, mehr noch,
er macht ihm geradezu eine ungeschichtliche Auffassung des
Papsttums zum Vorwurf, als ob sich dieses die Armut und
Demut der apostolischen Zeit hätte bewahren können! Aber

1) Bei Muratori, Ber. ital. Langen, Die unmittelbaren Nachfolger
Innocenz III. Kevue, 26, p. 271.

2) L. c.



— 726 —

Dante geht noch weiter. Er lädt, um mit dem Biographen
Gregors IX. zu sprechen, das „SdkrilegiumP auf sich, „über des

Papstes Macht zu disputierenli.

2. Welches ist Roms Lehre über das Verhältnis der weltlichen
Gewalt zur geistlichen?

Roms Streben ging auf Weltherrschaft. Der geschichtlichen

Thatsache kann sich niemand verschliessen, dass mit
der steigenden Rücksichtnahme auf die Interessen einer
Weltherrschaft das Papsttum, wie es seit Gregor VII. sich gestaltete,
immer mehr auf die Bahnen einer rein weltlichen Politik
einlenkte. Gregor VLL. erklärte geradezu die königliche Gewalt
als auf Anstiften des Satans („diabolo agitante") entstanden
und räumte den weltlichen Fürsten nur die Befugnis ein, im
Dienste der Kirche und auf ihr Geheiss das Schwert zu führen.
Innocenz III. lehrt: Die päpstliche Gewalt verhält sich zu der

kaiserlichen und königlichen wie die Sonne zum Mond, der

sein Licht nur von jener empfängt, wie die Seele zum Leibe,
welcher nichts für sich, sondern nur der unterwürfige Diener
der Seele sein sollx). Gregor IX. lehrt, der Papst sei eigentlich
der Herr und Gebieter der ganzen Welt („ut in universo mundo

rerum obtineret et corporum principatum")2). Und die
dogmatisch-biblische Begründung dieser Lehren gab Bonifaz Vili, in

der Bulle „Unam sanctam". Wie diese Lehren praktisch geübt

wurden, das zeigt uns die Geschichte Heinrichs IV., Friedrichs IL,
Ludwigs des Bayern, Johanns ohne Land u. a.

Dante kommt zu anderen Ergebnissen. Im „Convito'-'-, dem

ausführlichsten unter den Prosawerken Dantes, lesen wir: „Denn
es (das Kaisertum) ist die Befehlshaberschaft aller andern
Befehlshaberschaften, und so wird, wem dieses Amt übertragen
ist, Kaiser genannt; denn aller Befehlshaberschaften Befehlshaber

ist er, und was er sagt, ist Gesetz für alle, und alle

müssen ihm gehorchen, und jedes andere Befehlshaberamt
erhält von dem seinigen Kraft und Ansehen8)." Ferner im

3. Buche „De Monarchia}1- : „Deshalb sage ich, dass, obgleich der

Nachfolger Petri nach der Befugnis des ihm anvertrauten Amtes

lösen und binden kann, nicht jedoch daraus folgt, dass er die

') De majorit. et obed., c. 6.

2) Cod. dipi. Frieder. IL
3) IV. Abt., 4. Kap Übers, v. Kannegiesser.



Beschlüsse der Kaisergewalt, oder die Gesetze, wie sie behaupten,
lösen oder binden kann." Und der Dichter kommt im Verfolg
seiner Betrachtungen zu dem Ergebnis (in demselben 3. Buche
„De Monarchia"), „dass das Ansehen der weltlichen Herrschaft
unmittelbar von dem Gipfel edles Sems, welcher Gott ist, abhänge"-.
Interessant ist der Beweis, den der Dichter führt. „Dass aber",
so argumentiert er, „das Ansehen der Kirche nicht der Grund
des kaiserlichen Ansehens ist, lässt sich so beweisen: Dasjenige,
bei dessen Nichtvorhandensein oder Nichtwirksamsein ein
anderes seine ganze Kraft hat, ist nicht die Ursache jener
Kraft: das Kaisertum hatte aber während des Nichtvorhandenseins

oder Nichtwirksamseins der Kirche seine ganze Kraft:
also ist die Kirche nicht die Ursache der Kraft des Kaisertums
und folglich auch nicht des Ansehens desselben, weil Kraft und
Ansehen gleichbedeutend sind." Mit diesen Ausführungen
befindet sich Dante in Übereinstimmung mit Baulus (Rom. 13, 1) :

„Jeglicher Mensch sei unterthan den obrigkeitlichen Gewalten ;

denn es giebt keine obrigkeitliche Gewalt als nur von Gott;
welche Obrigkeiten da sind, die sind von Gott geordnet {al óì oioca
ê'Sovalai vnò xov Aeov Tsiayiiévai dotv); in Übereinstimmung
ferner mit Tertullian, der in seiner berühmten Schutzschrift für
die christliche Religion, welche er an die Statthalter des
römischen Reiches richtete, zu demselben Ergebnis kommt. „Sie
(die Kaiser) wissen, wer ihnen die Herrschaft verliehen
sie sind sich bewusst, dass-Derjenige allein Gott ist, welcher
auch der Einzige ist, von dessen Gewalt sie abhängig sind
aus demselben Quell fliesst ihm (dem Kaiser) die Gewalt zu,
aus welchem sein Lebensgeist entsprang .U1) Das hinderte
freilich nicht, dass Dantes Schrift „De Monarchia" vom Konzil
von Trient auf den Index gesetzt worden ist! —Dante scheidet
also die beiden Gewcdten und will das Schwert nicht in der Hand
des Papstes sehen. Er klagt:

«Einst pflegte Born, der guten Ordnung tjründ'rin,
Zwei Sonnen zu besitzen, welche diesen
Und jenen Weg, der Welt und Gottes, zeigten.
Verlöscht hat eine jetzt die andr'; es eint sich
Pas Schwelt dem Hirtenstab, und so verbunden,
Muss sich notwendig beides schlecht behüben. »

(Purg. 16, 107—112.)

') Apologeticus, c. 30.



— 728 —

Und prophetisch ruft er aus:
Gesteh' mir also, dass die Böm'sche Kirche,
Weil swei Gestalten sie in sich vermengt hat,
In Schlamm versinkt, sich und die Last besudelnd. »

(Purg. 16, 127—130.)

Dante tritt hier in die Fussstapfen des von ihm verehrten
Bernhard von Clairvaux, der seinen Schüler Eugen III. (1145 bis

1153) daran erinnerte, dass die Päpste nicht zum Regieren,
vielmehr zum Dienen berufen seien und dass, da die Apostel
keine Herrschaft besässen, auch ihre Nachfolger kein Recht
auf eine solche hätten. „Kein Gift und kein Schwert", so ruft
er dem Papste zu, „ist für dich ein grösseres Schreckbild als

die Herrschsucht. Zioischen dem Apostolat und der Herrschaft
wähle; willst du beides besitzen, wird dir beides verloren gehen.
Suche nicht als Mensch über Menschen zu herrschen, damit
nicht die Ungerechtigkeit dich behersche1)." Und solche Stimmen

gegen eine Kumulierung der geistlichen und weltlichen
Gewalt im Sinne einer Allgewalt, einer keine höhere Instanz
hier auf Erden anerkennenden Herrschaft des Papstes haben
sich auch nach Bernhard von Clairvaux und Dante immer
wieder in der Kirche erhoben: Konzilien (Konstanz, Basel),
Nationalkirchen (die anglikanische, gallikanische, holländische),
berühmte Mitglieder der Geistlichkeit (Bossuet) und gelehrte
Körperschaften (Sorbonne, Port-Royal)2).

1) De consider. II, 6. Ill, 1.

2) A'on Interesse ist es, class auch Stimmen mehr oder weniger papaler
Obedionz nach dieser Bichtung1 hin sich äussern. Montalembert; der «ritterliche

Streiter», wie ihn Pius IX. einst genannt, macht in seiner Schrift
«Die katholischen Interessen im 19. Jahrhundert», welche Schrift Friedrich
(Gesch. d. Vatik. Conc.) «ein Siegesliod auf dem Grabe der alten
französischen Kirche» nennt, das Geständnis: «Von allen Arten des Despotismus
aber ist der für die Nationen unserer Tage der unerträglichste, welcher
mit Hülfe der Beligion ausgeübt wird. » Er kann sich (in derselben Schrift)
den Papst als « absoluten Monarchen » nicht denken. Er beklagt in seinem

Briefe an Döllinger vom 7. November 1869 die «so schnelle und vollständige
Umwandlung des katholischen Frankreich in eine Bedientonstube der

Vorhöfe des Vatikans». (Michaud, Der gegenwärtige Zustand der römischen

Kirche in Frankreich.) Mit einem Protest gegen die geplante Unfehlbarkeit
hat er die Augen geschlossen. Hefele erklärt in seiner Konziliengeschichte
(1867) die Lehre der Bulle «Unam sanctam» für eine <Prätension». Den

Papst Pius IX. nennt er in einem Briefe an Döllinger vom 10. August 1870

(bei v. Schulte, Der Altkatholizismus) den « Perturbator ecclesia;». Und fur
einen solchen Fall hat sogar ein Hauptverfechter der päpstlichen Suprematie

im 16. Jahrhundert, der Jesuit und Kardinal Bellarmin, die Weisung'

gegeben («De Romano pontif.»): «Licet resistere pontifici invadenti animas

vel perturbanti rempublicam »



— 729 —

3. Aus dem ad 1 und 2 Gesagten erhellt, dass nach
römischer Auffassung Quelle und Norm des christlichen Glaubens
und Lebens der Papst sei. Unserem Dichter jedoch gilt dafür
die h. Schrift.

«Glaubt nicht, dass euch jogiich Wasser wasche;
Ihr habt das AW und Nene Testament ja!
Der Kirche Hirten habt ihr, der euch führt.
Daran lasst euch zu eurem Heil genügen. »

(Parad. 5, 75—78.)
Und:

«Ihr wandelt drunten im Philosophieren
Nicht eines Pfads; so weit entführt die Lieb' euch
Zum Scheinen und das Sinnen nach demselben.
Und solches trägt hier oben man mit minderm
Unwillen noch, als nenn die heil'ge Schrift wird
Hintangesetget, und. wenn sie verdreht wird. »

(Parad. 29, 85—90.)

Dass dem Dichter die h. Schrift hoch steht, ist aus diesen
Stellen sonnenklar. Er verweist offen auf sie: „Ihr habt das
Alt' und Neue Testament ja!" Der Hirte allein ist nicht
massgebend, die Schrift soll gehört werden! Und es erscheint ihm
ein Verbrechen, wenn Theologen den einfachen Sinn derselben
hintansetzten und verdrehen! Im 3. Buche „De Monarchia"- sagt
er geradezu: „Der Glaube wird schwankend und wankend, wenn
das Ansehen der hl. Schrift auf unsichern Füssen stehtv).u Wie
nun lassen sich damit die Bibelverbote der Kirche vereinbaren?
Zwar bezieht sich das Verbot nur auf die Übersetzung der
Bibel in Landessprachen, nachdem die lateinische Sprache
von Gregor VII. zur Kirchensprache erhoben, und von dem
Konzil zu Trient die Vulgata als clic einzig authentische
Übersetzung der römisch-katholischen Kirche anerkannt worden
war. Seiner Wirkung nach aber kommt ein solches Verbot
dem absoluten Verbot der Bibel gleich. Schon Gregor VII. verbot

den Gebrauch der slavischen Bibelübersetzung in Böhmen.
Innocenz III. verbot, den Waldensern gegenüber, das Lesen
der Bibel in der Landessprache. Synodalbeschlüsse und päpstliche

Verordnungen forderten die bischöfliche Genehmigung für
Verbreitung jeder Übersetzung der Bibel, bis Gregor XV. das
Lesen der Bibel in der Volkssprache überhaupt verbot und
Clemens XL dies durch die Bulle Unigenitus bestätigte. Eine

') III. B., pag. 66. Übers, v. Kannegiosser.



— 730 —

Verordnung von 1757 gestattet nur Übersetzungen mit erklärenden

Anmerkungen und päpstlicher Approbation! Dass die
Erklärungen nur dem Interesse der Hierarchie dienen, davon
kann sich jeder überzeugen, der z. B. die Bibel mit
Anmerkungen von Alzog genauer besieht.

Auch hierin also weicht Dante von der orthodoxen
römischen Norm ab.

4. Berührungen und Abweichungen zwischen Dante und
der Kirche finden wir ferner auf dem Gebiete der Bussdisciplin.

Die Kirche unterscheidet vier Perioden der geschichtlichen
Entwickelung der Bussdisciplin: Die erste von der apostolischen
Zeit bis auf Cyprian; die zweite von der Mitte des 3.

Jahrhunderts bis zum 8.; die dritte vom 8. bis ins 13.; die vierte
vom 13. bis zu den neuesten Zeiten. In der ersten Zeit liess

die Kirche die grösste Strenge gegen die gefallenen Sünder

walten. Die Busse war jedoch nur eine einmalige. Tertullian
beschreibt sie als die exomologesis, als die Kirchenbusse, welche

vor den Presbytern und der Gemeinde geschehe1). Eine
allgemeine Norm für die Art der Busse gab es nicht; nur galt der

Grundsatz: Busse und Vergehen sollten in gleichem Verhältnisse

stehen8). In der zweiten Hälfte des 3. christlichen
Jahrhunderts ward die Bussordnung nach einem bestimmten Plane

genauer ausgestaltet, so dass vier Klassen der Büssenden
unterschieden wurden: die Weinenden (fientes, nqooxlaiovrsf], die

Hörenden (audientes, dxQOaöig), die Niedergeworfenen (prostrati,
vTtommi.isroi), die Aufrechtstehenden (stantes, ovötccoic). Im
8. Jahrhundert fiel ein Grad der alten Bussordnung nach dem

andern weg; die Privatbusse wurde allgemeiner. Aber noch

wurden den öffentlichen Sündern strenge Strafen auferlegt. So

blieb es bis zum 13. Jahrhundert. Von da an hörten die
kanonischen Strafen auf; nur an wenigen Orten erhielten sie sich

bis zum 14. Jahrhundert. Um so mehr Gewicht wurde auf die

Privatbeichte gelegt. Durch die sogenannte Lateransynode des

Jahres 1215 wurde eine förmliche und allgemeine Verpflichtung
zur speciellen Beichte den Gläubigen der abendländischen Kirche

auferlegt. Ohne diese specieile Beichte (Ohrenbeichte) erscheinen

von da an alle Akte, die man zum Busssakramente rechnet:

J) Tertullian, De pœnit., c. 9. Vgl. Langen, Geschichte der römischen

Kirche, I, 219.

2) Cyprian, De lapsis.



— 731 —

Selbstprüfung, Reue, Selbstanklage, Bitte zu Gott um
Vergebung, Ankündigung dieser Vergebung, Genugthuung, ohne
Kraft und Wirkung.

Wie nun stellt sich Dante hierzu? Der 9. Gesang des

Purgatorio giebt vor allem hierüber Aufschluss. Lucia, das Symbol
der zuvorkommenden Gnade, erfasst den Dichter im Schlummer

und trägt ihn an das Thor des Fegfeuers, nach Hettinger *)

das Symbol des Busssakramentes. Der Pförtner, der als Zeichen
des alles richtenden Wortes Gottes ein flammendes Schwert
trägt, mahnt ihn, nicht ohne Vorbereitung einzutreten, um nicht
ins Verderben zu fallen. Auf drei Stufen steigt der Sünder

empor zum Thore des Fegfeuers.
«Dorthin gelaugten wir, und weisser Marmor,
So rein geschliffen, war die erste Staffel,
Dass ich mich drin so spiegelt', als ich scheine.
Es war die zweite dunkel, mehr denn Purpur,
Von rauhem, brandverwüstetem Gestein,
Der Länge nach und überzwerch geborsten.
Die dritte, die empor noch drüber ragte,
Schien mir aus Porphyr von so feur'g'em Bote
Zu sein, wie Blut, das aus der Ader spritzet.»

(Purg. 9, 94—102.)

Die erste Stufe von weissem Marmor, so klar, dass er sich
darin spiegelt, ist ein Sinnbild der Erkenntnis der Sünden, der
Gewissensei-forschung. Die zweite, von rauhem, geborstenem
Gestein, bedeutet den Schmerz über die Sünden, die eigentliche

Reue. Die dritte Stufe ist der Vorsatz, der die Genugthuung

im Keime enthält; sie kann ohne schmerzliche Opfer
nicht vollbracht werden.

«Auf dieser ruhte mit den beiden Füssen
Der Engel Gottes, auf der Schwelle sitzend,
Die mir von Diamantenstem zu sein schien.
Den Willig'en zog' über die drei Stufen
Der Führer jetzt empor und sprach: «Begehre
In Demut, dass das Schloss er lösen möge. »

Andächtig fiel ich zu den hoil'gen Füssen,
Barmherzigkeit erflehend, dass er öffne,
Doch schlug vorher dreimal ich auf die Brust mich;
Drauf schrieb er sieben P mir auf die Stórne
Mit seines Schwertes Spitz' und: «Trachte,» sprach er,
«Die Wunden, wenn du drin bist, wegzuwaschen.»
Asch' oder Erde, die man trocken ausgräbt,
Würd' einer Farbe sein mit seinem Kleide,
Darunter er zwei Schlüssel jetzt hervorzog;

') L. c.



— 732 —

Der eine war von Gold, der andre silbern.
Erst mit dem weissen und dann mit dem gelben
That er am Thor so, dass ich ward zufrieden.
«"Wenn einer dieser Schlüssel je versag'et,
Dass er nicht gleich im Schlüsselloch sich umdreht, »

Sprach er, « so wird der Eing'ang' nicht erschlossen.
Der ein' ist theurer, doch der andre fordert
Gar viel Verstand und Kunst, um aufzuschliessen ;

Denn er ist's, der den Knoten muss entwirren.»

Aufstossend drauf dos heil'gen Thores Eingang,
Sprach er: «Geht ein, doch merket wohl, dass jeder,
Wenn hinter sich er blickt, zurück muss kehren. »

(Purg. 9, 103—132.)

Auf die Gewissenserforschung und Reue folgt nunmehr das

Sündenbekenntnis vor dem Engel (Busspriester) und die
Lossprechung durch denselben mittelst des silbernen und goldenen
Schlüssels. Dann thut sich die Pforte auf. Er tritt ein in das

Fegfeuer, wo er Busse und Genugthuung leistet.
Dante zählt somit alle Akte des Busssakramentes auf, wie

sie auch ohne die Ohrenbeichte bestehen. Es gehört eine Kühnheit

der Exegese dazu, aus den Worten:

«Andächtig fiel ich zu den heil'gen Füssen,
Barmherzigkeit erflehend, dass er öffne»

auf eine Ohrenbeichte zu schüessen! Der ganze Dantesche

Gedankengang in der „vita nuova", im „convito" und der

„divina commedia" — denn diese drei bilden, wie Witte1)
nachweist, ein grosses, in sich abgeschlossenes Gedicht — weist

auf eine innere Läuterung und Heiligung hin. Es ist das

allgemeine ewig wahre Epos unseres geistigen Lebens; es ist che

Geschichte der kindlichen Einfalt, des innern Abfalls unseres

Geistes und des gnädigen Rufes, mit dem Gott uns zu dem

zurückführt, der allein Licht, Wahrheit und Leben ist.

Dazu kommt die Lossprechungstheorie. Bis ins 13.

Jahrhundert, also bis zu der Zeit, da jeder Gläubige verpflichtet

wurde, jährlich wenigstens einmal vor dem verordneten Priester

eine besondere Beichte abzulegen, wrar die priesterliche
Lossprechung ein Gebet, Gott möge dem Sünder vergeben. So

kommt schon ziemlich früh die Formel vor: „Es erbarme sich

deiner der allmächtige Gott, er lasse dir deine Sünden nach,

er befreie dich von jeglichem Übel, er erhalte dich in allem

*) Über das Missverständnis Dantes, im «Hermes». B. 22.



— 733 —

Guten, und Jesus Christus, der Sohn Gottes, führe dich und
mich zum ewigen Leben1)." Das Konzil von Trient dagegen
erklärte (sess. XIV, c. 3 de pœnit.): „Die Form des
Sakramentes der Busse, auf welcher besonders dessen Kraft beruht,
besteht in den Worten des Ausspenders: „Ich spreche dich los."

Bemerkenswert ist es nun, dass unserm Dichter der Schlüssel
der theurere ist, der die eigentliche, auf das Verdienst Christi
gegründete Macht bedeutet, loszusprechen oder die Lossprechung
zu verweigern.

Gewiss, auch hinsichtlich der Bussdisciplin ist Dante katholisch;

er steht mit seinen Darlegungen im Einklang mit der
Schrift, mit den Kirchenvätern der ersten Jahrhunderte und
mit der Übung der alten Kirche, nicht jedoch mit römischen
Hierarchen von der Art Leos L, „des Vaters der heutigen
römischen Beicht" 2).

5. Dante befindet sich des weiteren mit der römisch-kirchlichen

Auffassung im Widerspruch hinsichtlich der Frage, wer
zu beseligen und wer zu verdammen ist. Diesem Widerspruch
giebt Feuerlein9) wahr, wenn auch unseres Erachtens zu schroff,
folgenden Ausdruck: „Wenn die Kirche in ihren Anathemen,
in ihren auferlegten Satisfaktionen, in ihren Seligsprechungen
sich die Verfügung über das Jenseits vorbehält und als der
Gott auf Erden dem Gott im Himmel vorzeichnet, wen er zu
verdammen, zu läutern, selig zu machen hat, so sperrt nun
Dante in die Hölle, stellt ins Fegfeuer, versetzt in den Himmel.
Wenn die Kirche dem gewöhnlichen Bewusstsein das Jenseits
durch einen Vorhang verdeckt und ihm verbietet, hinter den
Vorhang sehen zu wollen, indem sie ihm von. jeher und nicht
bloss erst im Tridentinum, wo sie es urkundlich festsetzte, eine
Vergewisserung von der eigenen Seligkeit abspricht, so besieht
sich Dante alles, was hinter dem Vorhange ist." Was Hettinger*)
dagegen vorbringt, ist auffallend schwach. Die Kirche habe,
so führt er aus, ihre Jurisdiktionsgewalt, durch die Schlüssel
symbolisiert, vom Herrn nur über die Gläubigen hier auf Erden,
nicht über die im Jenseits empfangen; sie habe nicht zu ant-

1) Hersag, Bischof, Über die Verpflichtung zur sogen. Ohrenbeichte.
Hirtenbrief auf die Fastenzeit 1880.

2) Hersog, Bischof, 1. c.
8) Dante und die beiden Konfessionen. Sybels histor. Zeitschrift, XXIX.
4) L. c.

Revue intern, de Théologie. Heft 28, 1S99. 18



— 734 —

worten auf die Frage: wer wird selig? sondern nur auf jene:
was macht selig? Und er giebt zu, dass über die Frage der
eigenen Seligkeit wde auch über andere Wahrheiten der
einzelne Gläubige göttliche Offenbarungen empfangen könne. Wie
aber steht es mit der Kanonisation, die frühe schon in die
Hände des Papstes gelegt ward? Alexander III. hat im Jahre
1170 das Recht der Heiligsprechung für ein Reservat des

römischen Stuhles erhlärt1). A^erschärft wurde diese Erklärung
von Urban VIII. durch sein Dekret vom Jahre 1625 und die

Konfirmationsbulle vom Jahre 1634. Den Bischöfen ward noch
die Beatiflkation zugestanden, den Päpsten allein die Kanonisation.

Später ward den Bischöfen auch die Beatiflkation
entzogen. In dem Dekret der Heiligsprechung heisst es wörtlich :

„.... beatimi N. sanctum esse definimus ac sanctorum catalogo
adscribiinus". Demnach wird hier — bemerken wir gegen
Hettinger — nicht auf die Frage geantwortet: „was macht

selig?" sondern: wer wird selig?" Die Macht des Papstes
erstreckt sich aber, wie über die streitende und triumphierende,
so auch über die leidende Kirche. Auf dieses triregnum deutet
die päpstliche Krone, die Tiara2), hin.

Nach Dante aber muss die Seligkeit errungen werden.

« Zu diesem Beicho
Stieg keiner je, der nicht geglaubt an Christum,
Nicht eh' man ihn ans Holz schlug, noch auch später.
Doch sieh, gar viele rufen: Christel Christel
Die im Gericht viel minder nah einst werden
Ihm stehii, als mancher, der nicht kannte Christum. »

(Parad. 19, 103-108.)

Und:
«Kegnum ccelorum muss Gewalt erleiden
Von heisser Lieb' und von lebend'ger Hoffnung,
Durch welche Gottes Wille wird besiegelt. »

(Parad. 20, 94-96.)

Der Dichter selbst wird, indem er stets auf Beatrice, die

Personifikation der vollendenden Gnade, oder, wenn man will, des

Anschauens Gottes3), hinblickt, zum Emporsteigen aus einem

Himmelskreise in den andern befähigt. Bei jedem neuen Em-

x) C. Audivimus quod quidam. De reliquiis et veneratione Sanctorum.

2) Die Tiara, der mit Kronen umgebene Kopfschmuck des Papstes,

hiess im Mittelalter Regnum das Reich. (Vgl. Hefele, Beiträge zur
Kirchengeschichte, Archäologie und Liturgik.)

3) Philalethes, Dante Alighieris Gotti. Korn. III. T.



— 735 —

porsteigen erscheint Beatrice dem Dichter schöner, denn mit
der Annäherung zu Gott wächst auch die Vollkommenheit des

göttlichen Anschauens. Diese Steigerung schildert der Dichter
mit immer neuem Ausdrucke, bis er endlich in den wunderbaren

Bildern der letzten Gesänge uns einen Begriff der seligen
Vereinigung mit Gott und die Einsicht in die tiefsten Geheimnisse

der Gottheit zu geben versucht1).
Damit wird abermals, fern von päpstlicher Doktrin, die

Frage: wie kann man selig wrerden? dahin beantwortet: dass

man Gott recht erkennt und ihm recht dient.

6. Fassen wir endlich noch Dantes Ketzerbegriff ins Auge.
Wir lesen Inf. IX, 127:

«Hier sind Irrtumsstiftor («eresiarche»)
Mit ihren Jüngern, aller Sekten, und wohl
Mehr, als du glaubst, beladen sind die Gräber. »

Häresiarchen, Häretiker, sind, kirchlich genommen, jene,
die aus dem Heilsschatze Jesu Christi eine Auswahl fiïçeoiç)
nach ihrem Gutdünken machen und so dessen Inhalt fälschen.
Man hatte aber bereits im Mittelalter die Begriffe: Schisma,
Häresie, Dogma ganz willkürlich angewendet und hatte Häresie
genannt, was durchaus keine Häresie ist2). Die Frage ist nun,
ob Dante in jener Stelle (Inf. IX, 127) thatsächlich Irrlehrer, oder
ob er nicht vielmehr Ungläubige überhaupt meinte. Fassen wir die
Zeit ins Auge, in welcher Dante lebte, so werden wir die letztere
Auffassung ganz auffallend bestätigt finden. Das dreizehnte
Jahrhundert war „von den Spannungen und Konflikten der Wissenschaft

und des Glaubens bewegt"3). Florenz erscheint
besonders stark in die Bewegung hineingezogen. Der Kampf
zwischen den Anhängern des alten Glaubens und den
Verfechtern des Materialismus (Epikuräismus) war hier besonders
heiss. Dante selbst erhielt sich unberührt von dem allgemeinen
Unglauben4). Ja er bekämpft ihn. Und so ist es erklärlich,
wenn wir das Inferno mit solchen bevölkert finden, die die
Unsterblichkeit der Seele leugneten.

') Philalethes, 1. c.
2) Michaud, Dr. Prof., Was der Altkatholizismus erreicht hat. Theol.

Bevue.
3) Renter, Geschichte der Aufklärung im Mittelalter.
*) Scartassini, Dante-Handb. — Döllinger, Dante als Prophet.



— 736 —

« Auf dieser Seit' hat ihre Grabesstätte
Mit Epicurus seine ganze Schule,
Die mit dem Körper lässt die Seele sterben. »

(Inf. 10. 13-16.)

Die Annahme, dass Dante unter den „Häresiarchen" schlechthin

Ungläubige verstand, gewinnt noch dadurch an Wahrscheinlichkeit,

dass er den Cistercienserabt Joachim in den Himmel
versetzt.

«... und hier an meiner Seite
Erglänzt Abt Joachim, der Calabrese,
Der mit prophet'schom Geiste war begäbet. »

(Parad. 12, 139—141.)

Dieser Abt Joachim war ein heiligmässiger Mann. Von
ihm berichtet Lucas, Bischof von Cosenza: „Während der Fasten
nahm er täglich, mit Ausnahme der Sonn- und Feiertage, nur
etwras Brot und Wasser zu sich, die Nächte brachte er mit
Schreiben und Gebet zu, ohne die Hora zu versäumen oder bei
derselben einzuschlafen. Als Abt von Curazzo besuchte er

häufig die Krankenstube, bereitete die Betten der Kranken,
sorgte für ihre Bedürfnisse und sah in ihrer Küche nach. Auf
Reisen liess er oftmals seinen Diener sein Pferd besteigen und

ging zu Fuss, damit jener ausruhe *)" Joachim ward in
Calabrien vom Volke als Heiliger verehrt. Anders jedoch
urteilte das oberste kirchliche Lehramt über ihn. Alexander III.
venoarf auf dem Konzil von Lateran 1215 dessen Schrift wider
die Trinitätslehre des Petrus Lombardus. Alexander IV. verurteilte

seine „Weissagungen". Aber in der Kirche Christi hat
nicht der Papst zu bestimmen, was „Häresie" ist. Wenn wir
die Prozesse aller zur Zeit des Mittelalters der Häresie
Angeklagten durchgehen würden, wir würden finden, dass sie der

Mehrzahl nach nur deshalb als Häretiker behandelt wurden,
weil sie energischer die Reform des Papsttums und der Geistlichkeit

verlangten^). So auch Joachim. Er kündigt die Zeit als

nahe bevorstehend an, da schwere Strafgerichte über die
entartete Kirche hereinbrechen werden, und erhofft darauf eine

weit sich erstreckende Bekehrung und Erneuerung. Diese

Erneuerung ersehnte auch Dante mit glühender Sehnsucht. Wir

begreifen darum, dass er mit Joachim ging, nicht mit der

*) Philalethes, Dante Alighieris Gotti. Kom. III. T.
2) Michaud, Prof., Was der Altkatholizismus erreicht hat. Theol. Revue..



— 737 —

Kurie, dass er dem Abte im Paradiese eine so hohe, der Mutter
des Herrn nahe Stelle, neben Bonaventura, anweist1).

Wir gehen noch weiter und sagen: der Dichter hätte, wenn
er den Begriff „Häretiker" in korrekt päpstlichem Sinne genommen
hätte, sich selbst verdammen müssen. Lesen wir nur wie
Kardinal Baronius den Begriff der Häresie präcisiert: „Hseresis
errore notantur omnes, qui ab Ecclesia Romana, cathedra Petri,
e cluobus alteram giadium auferunt ac nisi spiritual em conce-
dunt2)." Und Kardinal Bellarmin : „Illa sententia est hseretica,
cujus contradictoria est de fide. Sed pontificem habere potestatem

deponendi principes, est de fide ,3)" In welchem Lichte
erscheint da Dante, der dem Papste das weltliche Schwert aus
der Hand nimmt, ihm nur das geistliche zugesteht?

Ziehen wir die Summe: Dante ist Katholik, aber ein
Katholik, der sich, unbeschadet seiner „reverenza delle somme
chiavi" (Inf. 19, 101) frei gemacht hat von papaler Observanz,
und, in den Spuren eines Bernhard von Clairvaux, Joachim
und Jacopone wandelnd, „zum Chorführer wird jenes Rufes
nach Verbesserung der Kirche an Haupt und Gliedern, deren
energisches Durchdringen, wenn auch noch nicht Gelingen, den
Charakter der dritten Periode der Kirchengeschichte bestimmt"4).

Konstanz. Pfarrer Schiemer.

') Wie sich daraus nach Scartassini (Dante-Handb. p. 230) ein Präjudiz
gegen Dantes eigene Gläubigkeit ergeben soll, ist uns eben darum auch
unerfindlich.

2) Annal, ad. 1053 u. a. 1073. Briefe und Erklärungen von J. v.
Döllinger.

3) L. c.
4) Michelis, Abr. der Kirchengeschichte, pag. 85.


	Dantes Katholizität

